#### الجمهورية الجزائرية الديمقراطية الشعبية

كلية الآداب واللغات

وزارة التعليم العالي والبحث العلمي

قسم اللـــغة العربية

جامعة منتوري - قسنطينة -

رقم التسجيل.....

رقم الإيداع.....

# (دراسة دلالسية)

مذكرة ماجستير في علم الدلالة

إشراف الأستاذ الدكتور:

إعــداد:

بلقاسم ليــــبارير

الحاج قديدح

#### لجنة المناقشة:

رئيسا

جامـعة منتوري (قسنطينة)

أ.د/آمنة بـن مالك أستاذة

مشرفا

أستاذ جامعة الحاج لخضر(باتنة)

أ.د/ بلقاسم ليبارير

عضوا

جامعة الأمير عبد القادر (قسنطينة) أستاذ

أ.د/ رابـــح دوب

عضوا

د/خضر عيكوس أستاذ محاضر جامعة أم البواقي

السنة الجامعية:

1426-1425ھـ / 2005-2004م

## بسم الله الرحمن الرحيم

(وَعَلَّمَ أَدَمَ الْأُسْمَاءَ كُلَّهَا ثُمَّ عَرَضَهُمْ عَلَى الْمَلَائِكَةِ فَصَفَاءِ هَوُلَاءِ الْمَلَائِكَةِ فَصَادِقِينَ قَالُوا سُبْحَانَكَ لَا عِلْمَ لَنَا إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ قَالُوا سُبْحَانَكَ لَا عِلْمَ لَنَا إِلَّا مَا عَلَمْتَنَا إِنَّكَ أَنْتَ الْعَلِيمُ الْحَكِيمُ) البقرة 31 - 32

### الإهداء

إلى الذين يشقون في النعيم بعقولهم، إلى أستاذي الي الأستاذ القدير بلقاسم ليبارير، إلى المشرف زوجتي الكريمة السيتي وقفت بجانبي مدعمة ومشجعة، إلى أساتذتي وزملائي أهدي لهم ثمرة جهدي اعترافا لهم بالجميل.

#### المقددمة

من أهم القضايا اللغوية قضية دلالة الألفاظ في الشعر الجاهلي، فكثيرا ما تتسم كلمات اللغة بالتوسع، أي ألها تحمل دلالات هامشية تستمدها من الإطار العام الذي توجد فيه المعاني، سواء أكان هذا الإطار لغويا أو ثقافيا أو اجتماعيا.

هذه الدواعي كان موضوع هذا البحث الذي تجشمت فيه الصعاب، وخضت به العباب مسلحا بالإرادة والعزيمة، لأن البحث في دلالة الكلمات من أدق البحوث اللغوية على الإطلاق، لأن الناس إذا كانوا يشتركون في فهم الدلالة المعجمية المركزية أو الأساسية فإن اختلافهم واسع في الدلالات الهامشية.

ومما لاشك فيه أن اللغة العربية من أقدم اللغات الإنسانية ولم تزل تؤدي دورها في حركية المحتمع، بل هي أقدمها لأنها موغلة في القدم، وتحمل زخما هائلا من المعلومات والثقافات وأنماطا من التقاليد والعلوم، وامتزج فيها كثير من المواقف حتى تبدو بعض مفرداتها في عصرنا غريبة كل الغرابة من حيث الدلالة والمفهوم، فاللغة -كما نعلم- مثل الكائن الحي تطرأ عليها تحولات وتخضع لقانون التطور.

ولكن على الرغم من تلك الميزة التي تتميز بها اللغة العربية المتمثلة في الاشتقاق والإعراب مازالت معمرة، تحمل في روحها بذور الحياة والتجدد، وإن حادت دلالاتها في كثير من الأحيان عن معانيها الأصلية التي كانت تدل عليها، فالأصل في مفردات اللغة أن تبدأ في بادئ الأمر لتعبر عن المحسوسات، ثم تنتقل دلالة معانيها الأصلية الحسية إلى المعاني الذهنية والتجريدية طبقا لرقى الحياة العقلية، وحظ الأمة من التحضر والحضارة.

وإذا عدنا إلى أقدم النصوص اللغوية العربية التي وصلت إلينا المتمثلة في الشعر الجاهلي، وحاولنا دراستها دراسة دلالية لوجدنا فرقا شاسعا وبونا كبيرا بين تلك الدلالات القديمة والدلالات الجديدة التي أصبحت تحملها تلك الألفاظ.

فالبحث في شعر عمرو بن كلثوم (570م) الذي يمثل الحياة الجاهلية أصدق تمثيل من حسيث الحمق والسفاهة والفخر بالحرب والدعوة إلى العصبية الجاهلية من أهم البحوث التي تمكننا من معرفة أفكار المجتمع الجاهلي وحياته الإنسانية والثقافية، والمغزى من هذه الحياة عند الفرد الجاهلي، الذي كانت حياته تقوم على القهر والغلبة والظلم والتعدي.

إن علم الدلالة الحديث الذي فتح آفاقا واسعة لدراسة الكلمة من حيث ما تدل عليه، يساعدنا في الوصول إلى مغزى استعمال عمرو بن كلثوم لألفاظ بعينها دون غيرها في معلقته، وهدفه من تكرار بعض الكلمات بدلالات مختلفة.

لا أزعم أني أول من تطرق إلى دلالة الكلمات في شعر عمرو بن كلثوم، بل نجد من القدامي من تطرق إلى الدلالة في الشعر الجاهلي، فابن النحاس حين يتحدث عن انتقال الدلالة الحسية إلى المعاني الذهنية المجردة يشير إلى شعر عمرو بن كلثوم كما في شرحه لكلمة (الكاشحين) الواردة في المعلقة (ينظر الفصل الثالث من هذا البحث ص 94).

إن هدفنا من هذه الدراسة هو الوصول إلى الدلالات المتعددة التي تحملها كل مفردة معجمية باعتبار أن المعنى المعجمي لا يفي بالغرض للوصول إلى المعنى الوظيفي لكلمات المعلقة، وبذلك نصل إلى معنى المعلقة لوضع معجم دلالي لكلمات المعلقة.

لم نقتصر على منهج دلالي بعينه في هذه الدراسة، وإن كان تركيزنا منصبا على المنهج الوصفي التاريخي والاستعانة بآلية الإحصاء، بوصف الظواهر الدلالية البارزة، وإحصاء الوحدات الدلالية التي تشكل المعلقة حيث توضع في جداول إحصائية مع مقارنة بعضها البعض من حيث الشيوع، وإيضاح دلالة شيوع بعض الوحسدات الدلالية أكثر من غيرها،

وعلاقة الكلمات ببعضها البعض داخل الحقل الدلالي، ودلالة الكلمة من خلال السياق.

من وجهة نظر تاريخية تطرقنا لقضايا التطور الدلالي للكلمات وانتقال الدلالة وتعميمها وتخصيصها.

لقد قامت دراستنا هذه على معلقة عمرو بن كلثوم نظرا الأهمية هذه المعلقة التي تنفرد عسن غيرها من المعلقات السبع أو العشر بطابعها الحماسي والخرافي، واعتمادها على المبالغة والطيش والاعتزاز بالسنفس حيث تصور أهم مظاهر جاهلية الجساهلي قبل الإسلام، لذلك فقد حاولت وضع كلماتما في سياقها التاريخي المعرفي، وذلك بالغوص في دلالة كل كلمة على حدة، بعد أن توضع في حقول دلالية عامة اعتمادا على نظرية الحقول التي أعطت الباحثين فرصة تصنيف الوحدات الدلالية القريبة المعنى بوضعها في حقول دلالية، ثم تنقسم هذه الحقول الدلالية إلى حقول دلالية فرعية؛ هذه الأخيرة تتفرع إلى مجموعات دلالية صغيرة، ثم إعطاء المعنى المعجمي للكلمة اعتمادا على المعاجم العربية القديمة، مع إبراز المعنى الوظيفي للكلمة داخل سياقها المعجمي للكلمة اعتمادا على المعاجم العربية القديمة، مع المراز المعنى الوظيفي للكلمة إلا بوضعها في اعتمادا على نظرية السياق التي تؤكد أن الكلمة الكلمة الواحدة لكلمات أحسرى سياق معين، مع التركيز على السياق اللغوي، فمصاحبة الكلمة الواحدة لكلمات أحسرى الوصناء وقد فرقنا بين معاني الوحدات الدلالية باعتمادنا على نظرية التحليل المكوناتي برصد الملامح الدلالية المميزة لكل وحدة دلالة.

إنّ حديثنا عن السياق اللغوي لا نقصد به أننا سنلجأ إلى الدلالة النحوية والصرفية والصوتية، بل إن لجوءنا إلى ذلك سيكون عرضا في أثناء هذه الدراسة، بل التركيز كل التركيز سيكون على السياق اللغوي الذي يعتمد على المصاحبات اللغوية أو التلازم اللفظي الذي هو ارتباط كلمة ما في اللغة بكلمات أخرى، كما اعتنينا أيضا بسياق الموقف أو ما يعرف بالمقام الذي يعتمد على القرائن المحيطة بالموقف الكلامي، حيث تندرج فيه سياقات متعددة، أو ما يعرف بالسياق الاجتماعي الثقافي، أو سياق الحياة — إن جاز لنا تسميته - ثم مصفارنة

الوحدة الدلالية الواحدة مع الوحدات الدلالية الأخرى التي تشكل المجموعة الدلالية، وإحصاء نسبة ورود كل كلمة بالاستعانة بآلية الإحصاء حيث توضع الوحدات الدلالية في جداول إحصائية، يكون ذلك بعد التطرق إلى معاني الكلمة وسياقها وتطورها – إن وجد – وعلاقتها الدلالية بالكلمات الأخرى في إطار المجموعة الدلالية.

إن إحصاء كلمات المعلقة التي تكون موضوعا لهذه الدراسة لم يكن إحصاء شاملا لكل مفرداتها ولكن كان إحصاء لعينة من المفردات؛ قد تعيننا على وضع تصور لحياة المجتمع الجاهلي القائم على الحروب والإغارة، والذي تتحكم فيه العصبية الجاهلية، والولاء للقبيلة، وقد استبعدنا كل الكلمات التي لا يمكن أن تشكل حقلا دلاليا، أو مجموعة دلالية نظرا لندرتها، أو ألها تحمل دلالة نحوية فقط مثل الحروف والظروف.

لقد تنوعت مصادر ومراجع هذه الدراسة بتنوع فصولها، حيث شملت المصادر العربية القديمة كالمعاجم مثل لسان العرب، والقاموس المحيط للفيروزآبادي وأساس البلاغة للزمخشري، بالإضافة إلى المراجع العربية الحديثة ككتاب علم الدلالة لـ (أحمد مختار عمر) ودلالة الألفاظ لـ (إبراهيم أنيس)، والكتب الغربية المترجمة ككتاب دور الكلمة لـ (أولمان) وعلم الدلالة لـ (غيرو) باعتبار علم الدلالة علما حديثا وضع أسسه الغربيون، وبذلك فقد جمعت بين القديم والحديث، بالرغم من الصعاب التي واجهتني في الحصول على بعض المراجع الحديثة الخاصة بالجانب التطبيقي في مجال التحليل الدلالي، بالإضافة إلى صعوبة تصنيف المفاهيم داخل الحقل الدلالي، لأن العلامة اللغوية تعكس واقعا خارجا عن اللغة، وتختلف عنها، وهو ما يعرف بالمرجع عند المناطقة، حيث يرى بعضهم أنه يستحيل وضع بنية معجمية لاستحالة ذلك، فهو إن كان ممكنا في مستويات معينة مثل الألوان، فإنه يستحيل في الألفاظ الأخرى التي تكون كتلا متفككة لأن الألفاظ الاعتباطية تفوق الألفاظ المبررة نعطي مثالا على ذلك كلمة (حصان) أين نضعها في حقل وسائل السفر أم في حقل الحيوان ؟

واقتضى منا البحث أن نقسمه إلى أربعة فصول، فكان محتوى الرسالة فصلا نظريا، وثلاثة فصول تطبيقية:

الفصل الأول: تطرقنا في هذا الفصل إلى مفهوم علم الدلالة ونشأته، وعلاقته بالعلوم الأحرى، ومحاور الدرس الدلالي، وأسباب حدوث التطور الدلالي، وأهم الأسباب المتحكمة في هذه الظاهرة، وأشكاله ومظاهره، وأهم النظريات الدلالية كنظرية السياق والحقول الدلالية، ثم ختمناه بالحديث عن الدلالة في التراث العربي، مثل الدلالة عند الجاحظ، وعند الأصوليين وأنواعها وطبيعة العلامة اللغوية، وعلاقة ما جاء به علماء العربية بعلم الدلالة الحديث كطبيعة العلامة اللغوية وتصنيف مفردات اللغة حسب المعاني المشتركة التي تحملها.

الفصل الثاني: يضم الفصل الثاني مجالين دلاليين عامين، يشير الجحال الدلالي العام الأول إلى الألفاظ الدالة على الإنسان، حسمه، مراحل عمره وصفاته الجسمية، وينقسم بدوره إلى ثلاثة مجالات دلالية فرعية (حسم الإنسان، الصفات الجسمية للإنسان، مراحل عمره) وقد أحصينا في إطار المجال الدلالي العام الأول عشر مجموعات دلالية تتوزع على المجالات الدلالية الفرعية.

أما الجال الدلالي العام الثاني فيضم الألفاظ الدالة على القرابة وانتماء الإنسان للجماعات غير القرابية ويحتوي على مجالين دلاليين فرعيين، الأول تشير وحداته الدلالية إلى القرابية والنسب، والثاني تشير وحداته الدلالية إلى انتماء الإنسان إلى الجماعات غير القرابية، وقد أحصينا في إطار الجال الدلالي العام الثاني خمس مجموعات دلالية تتوزع على المجالين الدلاليين المذكورين آنفا.

الفصل الثالث: يضم الفصل الثالث الألفاظ الدالة على الحياة الاحتماعية، ويحتوي على مجالين دلاليين عامين، الجال الدلالي الأول تشير وحداته الدلالية إلى الحياة الاحتماعية، ويتفرع إلى ثلاثة مجالات دلالية فرعية، الجال الدلالي الفرعي الأول يضم الوحدات الدلالية الدالة على العلاقات الاحتماعية، والجال الدلالي الفرعي الثاني يضم الوحدات الدلالية الدالة على الأحلاق والصفات والطبقات الاحتماعية، ويضم الجال الدلالي الفرعي الثالث الوحدات الدلالية الدالة الد

على الحرب، وقد أحصينا في إطار هذا المجال الدلالي العام الأول الخاص بالحياة الاحتماعية تسع عشرة مجموعة دلالية تتوزع على المجالات الفرعية الثلاثة.

أما المحال الدلالي العام الثاني فتشير وحداته الدلالية إلى معيشة الإنسان، حله وترحاله، وطعامه وشرابه وأدواهما، ويتفرع إلى مجالين دلاليين فرعيين، المجال الدلالي الأول تشير وحدات الدلالية إلى الحل والترحال والمواد الإنشائية، ويضم المجال الدلالي الفرعي الثاني الوحدات الدلالية الدالة على الطعام والشراب وأدواهما، وقد أحصينا في إطار المجال الدلالي العام الثاني الخاص . معيشة الإنسان أربع مجموعات دلالية تتوزع على المجالين الدلاليين الفرعيين بالتساوي.

الفصل الرابع: تطرقنا في الفصل الرابع والأخير إلى الوحدات الدلالية الدالة على الطبيعة ومظاهرها، ويشمل مجالا دلاليا عاما واحدا، يتفرع إلى مجالين دلاليين فرعيين، المجال الدلالي الفرعي الأول يضم الوحدات الدلالية الدالة على مظاهر الطبيعة الجامدة كالسماء والأماكن والألوان، أما المجال الدلالي الفرعي الثاني فتشير وحداته الدلالية إلى مظاهر الطبيعة الحية من نباتات وحيوانات، وقد أحصينا في إطار المجال الدلالي العام الخاص بالطبيعة سبع مجموعات دلالية تتوزع على المجالين الدلاليين الفرعيين الخاصين بالطبيعة.

رجائي أن أكون قد وفقت في دراستي هذه، مع شكري الكبير لأستاذي المشرف (بلقاسم ليبارير) الذي لم يبخل علي بنصائحه القيمة، وتوجيهاته المفيدة التي أنارت لي طريق البحث، وأعطتني الثقة الكبيرة لمواصلة العمل لإنجاز هذه الدراسة، فجزاه الله أحسن الجزاء، وجعله دوما في خدمة البحث العلمي، دون أن أنسى الأساتذة والزملاء الذين وقفوا إلى حانبي لإتمام هذه الدراسة، وكل من أسهم في بنائها من قريب أو بعيد والله ولي التوفيق.

# الأول

قضايا علم الدلة

- 1- مفهوم علم الدلالة
- 2- أسباب التطور الدلالي
  - 3- أشكال تغير المعنى
    - 4- النظريات الدلالية
- 5- الدلالة في التراث العربي

#### ا- مفهوم علم الدلالة<sup>(1)</sup>

علم الدلالة، أو مصطلح السيمانتيك Semantics في المصطلح الغربي علم حديث ظهر بعد تطور الدراسة اللغوية الحديثة على أيدي لغويين كبار ولجوا حقل الدراسات اللغوية في القرن التاسع عشر، ولقد أطلق هذا المصطلح Semantics في اللغة الإنجليزية نقلا عن المصطلح في صورته الفرنسي (بريال) في أواخر القرن صورته الفرنسية Sèmantique الذي تطور على يد اللغوي الفرنسي (بريال) في أواخر القرن 19م -1883 ليعبر عن فرع من علم اللغة العام هو ((علم الدلالة)) ليقابل (علم الصوتيات الذي يعنى دراسة الأصوات اللغوية).

والمصطلح في صورته الفرنسية (2) مأحوذ من أصل يوناني مؤنث "سيمانتيك" (3) مذكره "سيمانتيكوس" (4) أي يعني (يدل) ومصدره كلمة "سيما" (5) أي إشارة. وقد نقل هذا المصطلح إلى اللغة الإنجليزية وحظي بإجماع جعله متداولا بغير لبس. (6)

أما في اللغة العربية فمنهم من سماه علم الدلالة وبعضهم يسميه باسم المعنى ،ومنهم من يطلق عليه اسم السيمانتيك نقلا عن الكلمة الفرنسية أو الإنجليزية. (7)

ويرجع الدارسون المحدثون نشأة علم الدلالة الحديث إلى أواخر القرن التاسع عشر حيث ظهر مصطلح (سيمانتيك) في مقال كتبه (ميشال بريال) - كما أشرنا من قبل عام 1838. ثم بعد ذلك بسنوات قليلة تبعه كتاب لـ: دارميستيتر تطرق فيه إلى مسائل دلالية متعددة وهو كتاب" حياة الألفاظ"(8) وصدر عام 1887م. وفي عام 1897م قام بريال بنشر كتاب تحت عنوان (دروس في علم الدلالة) (9) وإلى هذا الأخير يعود الفضل في الاهتمام العلمي بالدلالة ضمن إطار اللسانيات.

ومن الذين أسهموا في تطور الدرس الدلالي اللسانيان الانجليزيان (أو جدن و ريتشاردز ) في كتابهما (معنى المعنى ) (10) الذي صدر عام 1923. وكذلك ما كتبه (مالينوفسكي) في الكتاب نفسه من تعليقات على مباحث دلالية ذات أهمية بالغة.

Semantics (1)

Sèmantique (2)

Sèmantike (3)

Sèmantikos (4)

Sèma (5)

<sup>(6)</sup> فايز الداية، علم الدلالة العربي، النظرية والتطبيق، دراسة تاريخية تأصيلية، ديوان المطبوعات الجامعية، الجزائر، 1993، ص

<sup>(7)</sup> أحمد مختار عمر علم الدلالة، علم الدلالة، عالم الكتب، القاهرة، ط2/ 1992م، ص11

<sup>&</sup>quot;Darmesteter " العنوان الأصلي للكتاب هو (La vie des mots) لـــ " (8)

<sup>(</sup>Essai de Sèmantique) العنوان الأصلي للكتاب هو

<sup>&</sup>quot;Ogden و Richards " ل (the meaning of meaning) و 10) العنوان الأصلَّى للكتاب هو (10) (10) العنوان الأصلَّى للكتاب هو

وهناك جهود متواصلة بذلت في سبيل تطوير الدرس الدلالي واستقلاله من ذلك ما كتبه (نيروب) عام 1913 وما تعرض له أيضا العالم السويسري دوسوسير (1) عام 1916 وما عمقه دارسون آخرون جاءوا بعده مثل (فيرث) و (أولمان) و (غريماس) و (غيرو) وغيرهم حتى أبامنا هذه (2).

ويعرفه بعضهم أنه دراسة المعنى، أو العلم الذي يدرس المعنى، أو ذلك الفرع من علم اللغة الذي يتناول نظرية المعنى، أو ذلك الفرع الذي يدرس الشروط الواجب توفرها في الرمز حتى يكون قادرا على حمل المعنى. (3)

فعلم الدلالة يدرس معنى الألفاظ اللغوية، وهو فرع من فروع علم اللغة الذي يهتم بدراسة الشروط التي تتوفر في الرمز الذي يحمل المعنى باعتبار أن الرمز قد يكون لغويا أو غير لغوي، فمن أمثلة الرمز غير اللغوي إشارة باليد أو إيماءة بالرأس. أما الرموز اللغوية فهي هذه الكلمات والألفاظ والجمل التي يستعملها الكائن البشري بغرض التواصل مع غيره.

#### 1 - علم الدلالة وقضايا الرمز <sup>(4)</sup>

الدلالة هي القضية التي يتم من خلالها ربط الشيء والكائن والمفهوم والحدث بعلامة قابلة للملاحظة لأن توحي بها، فالغمامة علامة المطر، وتقطيب الحاجب علامة الارتباك والغضب، ونباح كلب علامة غضبه، وكلمة (حصان) علامة الانتماء إلى فصيلة الحيوانات، فالعلامة إذا هي المنبّه، وقد دعاها علماء النفس بالمثير الذي يدفع بدوره الجسد إلى الانفعال مما يؤدي إلى صورة ذاكرية لمثير آخر. (5) وبذلك يكون الرمز هو ذلك المثير الذي يستدعي لنفسه نفس الاستجابة التي قد يستدعيها شيء آخر عند حضوره، و من أجل هذا قيل: أن الكلمات رموز لأنها تمثل شيئا غير نفسها و عرفت اللغة بأنها نظام من الرموز الصوتية العرفية (6).

ومن ثم تكون الألفاظ أو الكلمات التي هي موضع علم الدلالة الحديث عبارة عن رموز لغوية أو ألها مثيرات تستدعي الاستجابة التي قد يستدعيها رمز آخر قد يكون ليس لغويا. فالرمز اللغوي (محكمة) يستدعي مفهوم ذلك البناء الخاص بقصر العدالة الذي يقرر فيه الحكم بين المتخاصمين، فهذا الرمز اللغوي قد يعوضه رمز غير لغوي عندما يرسم على باب المحكمة الميزان. أما علم الرموز فتعرفه معجم المصطلحات اللغوية بأنه الدراسة العلمية للرموز اللغوية وغير اللغوية باعتبارها

<sup>(1)</sup> في كتابه "دروس في اللسانيات العامة"

<sup>(2)</sup> أحمد محمد قدور، مبادئ اللسانيات، دار الفكر المعاصر، بيروت، ط1، 1416هــ/1996م، ص281-280

<sup>(3)</sup> أحمد مختار عمر، علم الدلالة، ص11

<sup>(4)</sup> يطلق عليه مصطلح Simiotics و Significs و Semiology، أو علم الإشارات باللغة العربية

<sup>(5)</sup> بييرجيرو، علم الدلالة، ترجمة أنطوان أبو زيد، منشورات عويدات، بيروت، ط1، 1986م، ص15

<sup>(6)</sup> أحمد مختار عمر، علم الدلالة، ص12

أدوات اتصال، كما يعرفه (دوسوسير): "بأنه العلم الذي يدرس الرمز بصفة عامة ويعد علم اللغة آخر فروعه". (1)

ويمكن التمييز بين العلمين - علم الدلالة وعلم الرموز - بأن علم الدلالة يعالج المعاني بينما يختص علم الرموز أو علم الإشارات بدراسة الإشارات أو الرموز، وبذلك يكون علم الرمز علما شاملا يشمل علم الدلالات ويوجه جل اهتمامه إلى المبادئ العامة التي تسير عمل تنظيمات الرموز والتي على أساسها يتم تصنيف هذه التنظيمات.

أما علم الدلالة فهو مستوى من مستويات الوصف اللغوي ويتناول كل ما يتعلق بالدلالة، فيبحث مثلاً تطور معنى الكلمة ويقارن بين الحقوق الدلالية المختلفة. (2)

#### 2- بين علم الدلالة وعلم اللغة:

مادام علم اللغة علما فرعيا من فروع اللغة فهو بحاجة إلى كل علوم اللغة لاستبيان دلالة الألفاظ اعتمادا على فروع علم اللغة. فلكي يحدد الشخص معنى الحدث الكلامي لابد أن يقوم معلاحظات تشمل النواحى الآتية:

#### أ- الجانب الصوتى:

الذي قد يؤثر على المعنى مثل وضع صوت مكان آخر ومثل التنغيم والنبر. (3) ومن أمثلة وضع صوت مكان آخر أن اللغويين القدماء يذكرون لنا الفرق بين (تنضخ) بالخاء و(تنضح) بالحاء ،فالأولى تدل على فوران السائل في قوة وعنف ،أما الثانية (تنضح) فتدل على تسرب السائل في روية وبطء، فيتبين من المثال المذكور أن للخاء دخلا في زيادة قوة الفعل وتحديد دلالته، وبذلك يكون هذا النوع من الدلالة يستمد طبيعته من طبيعة الأصوات اللغوية . (4)

#### ب \_ الجانب الصرفي:

وذلك لبيان المعنى الذي تؤديه صيغتها الصرفية، فلا يكفي مثلا لبيان معنى الفعل (استخرج) بيان معناه المعجمي المتصل بجذره الثلاثي (خ.ر.ج). بل يجب هنا أن ننظر إلى معنى الصيغة الصرفية المتمثل في الوزن الصرفي للفعل وهو (استفعل)، فالألف والسين والتاء نقلت الفعل (خرج) عندما زيدت إليه من معنى الخروج إلى معنى آخر، وهو إخراج الشيء كقولنا (استخرج عمال النفط البترول) فلمعرفة دلالة الكلمة لابد من النظر إلى دلالتها الصرفية وما تعنيه من دلالات تختلف باختلاف الصيغة الصرفية كما قلنا آنفا.

<sup>(1)</sup> المرجع السابق، ص14

<sup>(2)</sup> ميشال زكرياء، الألسنية (علم اللغة الحديث) المبادئ والأعلام، ط2، 1403هـ/1983م، ص211

<sup>(3)</sup> أحمد مختار عمر، علم الدلالة، ص13

<sup>(4)</sup> إبراهيم أنيس، دلالة الألفاظ، مكتبة الأنجلومصرية، القاهرة، ط6، 1991م، ص 46

#### ج الجانب النحوي:

أو الوظيفة النحوية وذلك بالنظر في موقع الكلمات المفردة داخل الجملة، فالتقديم والتأخير له دور كبير في تغيير دلالة الألفاظ. فهناك فرق بين قولنا (شكر محمد عليا، وشكر علي محمدا)، ألا ترى أن تغير موقع كلمة (علي) نقلها من معنى المفعولية في الجملة الأولى إلى معنى الفاعلية في الجملة الثانية، وكذلك الشأن في كلمة (محمد).

#### د- الجانب المعجمي:

وهو ما يعرف بالمعنى المعجمي ويكون هذا المعنى الأخير من خلال المعاني الصرفية التي وضعت إزاء الكلمات في المعاجم اللغوية. (1) ويكون ذلك من غير سياق لأن معاني المفردات قد ترد في سياقات مختلفة، وسنرى ذلك فيما بعد حين نتحدث عن دور السياق في دلالة الألفاظ. وقد نجد المعنى المعجمي دون المعنى النحوي كما في الكلمات المفردة، فلا يمكن أن نقوم بإعراب كلمة (سماء) إذا جاءت مفردة خارج تركيب الجملة.

وقد نجد المعنى النحوي دون المعجمي إذا رتبنا كلمات مفردة ليس لها معنى معجمي في جملة ما، وراعينا الترتيب النحوي كما في قولنا: (القرعب شرب البنح)، بل من الممكن ألا يوجد للجملة معنى مع كون مفرداتها تحمل معاني مفهومة وذلك إذا كانت معاني الكلمات في الجملة غير مترابطة، كما هو الشأن في الجملة التي ضرب بها مثاله (تشومسكي): (الأفكار عديمة اللون تنام بغضب). (2)

#### هــ - دراسة المعنى المقامي أو الاجتماعي:

ويكون من خلال العلاقات والأحداث والظروف الاجتماعية التي تسود ساعة أداء النص، ومن هنا تأتي صعوبة الترجمة من لغة إلى أخرى، لأن كثيرا من المفردات والجمل ترتبط بمعاني الجتماعية اكتسبتها من خلال دوراها في المجتمع الذي يصبغ عليها دلالات إضافية جديدة، قد تختلف عن دلالة أي لفظ في المجتمعات الأحرى، مثل مصطلح (البيت الأبيض)في الولايات المتحدة الأمريكية، ومثل تعبيرات: الصحافة الصفراء (3) للصحافة المعنية بالفضائح والأخبار المثيرة. و"خضراء الدمن" للمرأة الحسناء في منبت السوء. (4) والمعنى الوظيفي الذي يشمل (الجانب الصرفي، والصوتي، والنحوي). والمعنى المعجمي يكونان معا المعنى المقالي للكلمة أو المعنى الحرفي

<sup>(1)</sup> إحسان خضر الديك، دراسات في اللغة والأدب، المستقبل للنشر والتوزيع، عَمَّان، 1995م، ص24

<sup>(2)</sup> أحمد مختار عمر، علم الدلالة، ص13

<sup>((</sup>yellow press)) ترجمة لعبارة ((3)

<sup>(4)</sup> أحمد مختار عمر، علم الدلالة، ص14

أو معنى ظاهر النص. (1)

وإذا أردنا أن نفهم أي نص لغوي علينا بدراسة المعنى المقالي الذي يمثل المعنى السطحي، بالإضافة إلى المقام الذي يوضح مفهوم النص، ويعطي له دلالات أخرى جديدة، وقديما قالت العرب: (لكل مقام مقال). (وكلما كان وصف المقام أكثر تفصيلا كان المعلم الدلالي الذي نريد الوصول إليه أكثر وضوحا في النهاية، حين تصبح كل عبارة من عبارات النص واضحة بما يجليها من القرائن الحالية التاريخية والقرائن المقالية التي في وصف المقام). (2)

ويقوم العنصر الاجتماعي بدور بارز في إيضاح المعنى، فاللغة نتاج المجتمع الذي ينقلها بين أفراده عن طريق التلقي والمشافهة، وتتكون لديهم مهارات كلامية دون أن يشعروا بخصائصها حين يؤدونها كما يشعر النحوي أو الصرفي، فالأمي يفهم لغته ويتحدث بها بطلاقة، ويدرك معانيها ودلالاتها، ولكنه عاجز عن تحليلها تحليلا نحويا أو لغويا أو تذوقيا، فنحن مثلا حين نقول: (صباح الخير) في موقف طبيعي نؤدي تحية الصباح وهو المعنى القاموسي الذي يتمنى فيه القائل صباحا خيرا للسامع، ولكن حين يقول الرئيس لمرؤوسه المتأخر على الدوام: (صباح الخير) فإنه ينتقده، أو يلومه،أو يعنفه، وهذا دليل على أن أبناء اللغة يتعارفون على اللغة، ويدركون معانيها، وبذلك يكون العنصر الاجتماعي مهما في فهم المعني (3).

وما دام الإنسان يعيش في مجتمع، والناس في أحوالهم يختلفون في سعيهم لجلب الرزق، لذلك يختلفون في فكرهم وخبراتهم، فلكل فرد تجربة خاصة في إطار بيئته الاحتماعية والثقافية والمهنية، ومن خلال هذه التجارب الفردية تصبح للألفاظ دلالات متميزة، فالمطر لدى الفلاح يختلف في دلالته عن المطر لدى الموظف، ودلالة اللحم لدى الرجل النباتي (الذي لا يأكل اللحم) غير دلالته لدى من به قرم للحم، مع أن الفلاح والموظف يعرفان المطر، والرجل النباتي والعادي يعرفان اللحم (4) فالقدر المشترك من الدلالة بين الناس هو الذي يسجله اللغوي في معجمه، ويُسمى بالدلالة المركزية، وقد تكون هذه الدلالة المركزية واضحة في أذهان المبعض. (ويمكن أن تشبه الدلالة تلك الدوائر التي تحدث عقب إلقاء حجر في الماء، فما يتكون منها أو لا يعد بمثابة الدلالة المركزية للألفاظ، يقع فهم بعض الناس منها في نقطة المركز، وبعضهم في جوانب الدائرة أو على حدود محيطها، ثم تتسع بعض الناس منها في نقطة المركز، وبعضهم في جوانب الدائرة أو على حدود محيطها، ثم تتسع غيرهم). (5)

<sup>(1)</sup> إحسان خضر الديك، دراسات في اللغة والأدب، ص24

<sup>(2)</sup> تمام حسان، اللغة العربية معناها ومبناها، الهيئة المصرية للكتاب، 1973م، ص346

<sup>(3)</sup> عبد القادر أبو شريفة، علم الدلالة والمعجم العربي، دار الفكر للنشر والتوزيع، عَمّان، 1409هـ، 1989م، ص 52

<sup>(4)</sup>المرجع نفسه، ص58

<sup>(5)</sup> إبراهيم أنيس، دلالة الألفاظ، ص108

فالدلالة المركزية لكلمة (شجرة) تتضح في ذهن الطفل وتبقى محافظة على تلك الدلالــة مــن السنين الأولى من حياته، وتظل واضحة الدلالة في الذهن طوال حياته دون زيــادة في دلالتــها المركزية، وبالمقابل أن الكلمات التي تعبر على العواطف، والانفعالات (كالحزن أو الغضــب) مثلا- تتطور دلالتها المركزية معنا، وتأخذ وضعا غير الذي تأخذه في شبابنا، ثم تســتقر علــى حال معينة لشيخوختنا.

وتكون الدلالة الهامشية في تلك الظلال التي تصاحب الدلالة المركزية عند النطق بأي كلمة. فكلمة (سجن) عندما نسمعها ندرك دلالتها المركزية، ولا تثير في نفوسنا أي شيء من دلالاتها الهامشية، أما عند شخص عانى ويلات السجون وذاق مراراتها فبالإضافة إلى دلالتها المركزية المفهومة لديه، تثير في نفسه أشياء، وتوحي إليه بدلالات هامشية كالحرمان والعبودية والمرارة والعذاب.

(وأصحاب الأمزجة المرحة يسمعون لفظ الموت فلا يفزعهم، في حين أن المتشائم يجفل لدى سماعه، وترتعد فرائسه، وقد يتصور ملاك الموت مقبلا عليه في صورة بشعة. من أجل هذا اختلفت الدلالات الهامشية باختلاف تجارب الناس وأمزجتهم وما ورثوه من أسلافهم). (1)

#### 3-علم الدلالة والعلوم الأخرى:

(ربما كان ارتباط علم الدلالة بالفلسفة والمنطق أكثر من ارتباطه بأي فرع أخر من فروع المعرفة، حتى قال بعضهم: (إنك لا تستطيع أن تقول متى تبدأ الفلسفة وينتهي السيمانتيك، وما إذا كان يجب اعتبار الفلسفة داحل السيمانتيك، أو السيمانتك داحل الفلسفة ). (2)

وتعود نشأة بوادر الدلالة المرتبطة بالفلسفة والمنطق على يد اليونانيين، الذين حاضوا في المسائل الدلالية المتعلقة بالجانب اللغوي؛ حين تعرضهم لدلالات اللغة اليونانية، ومعنى هذا أن الدراسة الدلالية قديمة قدم التفكير الإنساني ومواكبة لتطوره. فقد تحدث (أرسطو) عن الفرق بين الصوت والمعنى، وذكر أن المعنى متطابق مع التصور الموجود في العقل المفكر، وميز (أرسطو) بين ثلاثة أمور:

أ- الأشياء في العالم الخارجي

ب- التصورات = المعاني

ج- الأصوات = الرموز أو الكلمات.

وكان تمييزه بين الكلام الخارجي، والكلام الموجود في العقل الأساس لمعظم نظريات المعنى

<sup>(1)</sup> المرجع السابق، ص 108

<sup>(2)</sup> أحمد مختار عمر، علم الدلالة، ص15

في العالم الغربي خلال العصور الوسطى. (1) لذلك فعلم النفس هو الآخر يشترك في دراسته مع علم الدلالة، حيث أن علم النفس يقوم بمعالجة الجانب الذاتي للغة، لذا اهتم النفسانيون بالإدراك، وبما أن الإدراك ظاهرة فردية فقد طوروا وسائل ليعرفوا بما كيف يختلف الناس بإدراكهم للكلمات أو في تحديد ملامحها الدلالية. كما يهتم علم النفس بكيفية اكتساب اللغة وتعلمها، لأنها تخضع لعوامل نفسية تساعد أو تعرقل نمو اللغة لدى الإنسان أو الطفل.

فالدرس الدلالي لا يستغني عن كثير من الحقائق الفيزيائية والفيزيولوجية لأنه يوجه حل اهتمامه للعمليات العضوية المركبة في الفم، وفي أعضاء النطق بالنسبة للمتكلم، وتتبع ما تحدثه من اهتزازات هوائية تلتقطها أذن السامع. ويلخص (ليش) القضية كلها في قوله: (السيمياتيك نقطة التقاء لأنواع من التفكير و المناهج مثل الفلسفة وعلم النفس وعلم اللغة، وإن احتلفت اهتمامات الكل لاختلاف نقطة البداية). (2)

وهذا التداخل بين علم الدلالة والعلوم الأخرى هو الذي جعل هذا العلم لم يحدد هويته بوضوح، ومازال مترددا في أخذ مساره كفرع من فروع اللغة، له قواعده الواضحة وأهدافه التي يريد أو يتوخى أن يصل إليها. (فدراسة كتب الدلالة الحالية تبرهن على أنه لم يصبح بعد واضحا تماما، فالدلالة خلافا للصوتمية والتركيبة لم تبلغ سن الرشد العلمي). (3)

ويرجع (آن إينو) سبب تعثر الدراسات الدلالية والصعوبات التي تلاقيها إلى الطبيعة التجريدية للمعاني، أو اللامادية كما يقول، فهي حسب رأيه غير قابلة للملاحظة (فمعظم الصعوبات تأتي من الطبيعة اللامادية للمعاني التي لا نستطيع أن نراها ولا نقيسها، ولا تدرك إلا من خلال المعالجة الداخلية، التي لم يتمكن بعد من تمييزها من الحس الداخلي). (4)

وقد حاول البعض إقصاء الاعتبارات الدلالية من اللسانيات لسبب عدم قابليتها للملاحظة، لذا اقترح (bloch) إقصاء الاعتبارات الدلالية من اللسانيات للسبب الذي ذكرناه آنفا، ورغم ذلك لم يفلح أحد في الاستغناء عن الدلالة بصورة تامة، والذين يحاولون -عبثا-متأثرون بما كتبه (ليوناردو بلومفيلد) سنة 1933 في كتابه (اللغة)، حيث لاحظ أن السيرورات النفسية غير قابلة للملاحظة، فرفض أن يأخذها بعين الاعتبار. (5)

وتجـدر الإشارة هنا أن (بلومفيلد) عندما هاجم المعنى لم يـكن يقصد بذلك إبعـاده من

<sup>(1)</sup> المرجع السابق، ص17

<sup>(2)</sup> المرجع السابق، ص16

<sup>(3)</sup> جورج مونان، مفاتيح الألسنية، عرّبه الطبيب البكوش، سلسلة فكرنا المعاصر، منشورات سعيدان، تونس، 1994م، ص119

<sup>(4)</sup> آن إيتو، مراهنات دراسة الدلالات اللغوية، ترجمة أوديت بتيت وخليل أحمد، دار السؤال للطباعة والنشر، دمشق،ط1،

<sup>1401</sup>هـ، 1980م، ص33

<sup>(5)</sup> إيريك بو ليسنس، الفعل السيميائي والتواصل، ترجمة جواد بنيس ، دراسات مغاربية (محلة نصف سنوية بالبحث والبيلوغرافيا المغاربية)، العدد11 (2000م)،مؤسسة آل سعود للدراسات الإسلامية والعلوم الإنسانية، الدار البيضاء، المغرب، ص38

الدراسات اللغوية، بل أكد فقط بملاحظاته أن السيرورات الذهنية لا تضيف شيئا إلى النقاش بل تعتمه. ومع ذلك فإنه ليس صحيحا أننا لا نعرف السيرورات النفسية إلا من خلال اللغة، فكل الوسائل السيميائية الأخرى تعرفنا بذلك أيضا ، يضاف إليها سلوك الفرد بأجمعه.

وتعليق (فاولر) على ذلك بقوله: (لم يكن روبسن إذا منصفا حين نسب إلى بلومفيلد استبعاده المعنى، باعتباره خارج المحال الحقيقي لعلم اللغة، إن بلومفيلد لم يقل أن اللغوي يجب ألا يصف المعنى، وكذلك لم يهمل الإشارة إلى المعنى ...كما أنه أبدى تعاطفه في استخدام المعنى في التحليل الصرفي) (1)، ومما يدل على أن (بلومفيلد) لم يكن ضد المعنى حيث قدم لدراسة المعنى منهجا ،أو نظرية تسمى بالنظرية السلوكية .

ورغم كل ما قيل عن المعنى، ومشكلة الدلالة وارتباطها بعلوم أخرى، فإن علم الدلالة الحديث يشكل قطيعة معرفية مع كل النشاط السابق الخاص بمعاني النصوص ومضمولها، ومن جهة ثانية يشكل مجالا معرفيا حيويا يختص بالإنتاج الأدبي - منطلقه الأساس - ولكنه يتصل أيضا بكل أنماط التعبير اللغوي وغير اللغوي، مؤلفا بذلك حيزا ديناميكيا تتفاعل لديه جملة من الميادين المعرفية والعملية تجد معظمها فيه مركز إخصاب وتجديد وفعالية ودافع نمو وتقدم. (2)

وقد دعا اللسانيون المحدثون إلى تخليص علم الدلالة من المحالات الخارجة عن اللغة، وسعوا إلى تحديد محاور الدرس الدلالي في نطاق اللسانيات، وتركوا ماعدا ذلك لاختصاصات علمية أخرى.

#### 4-محاور الدرس الدلالي:

أ- محور الدلالة: ويتضمن هذا المحور دراسة المعنى والحقول الدلالية والسياق وأنواع المعنى وتحليله.

ب- محور العلاقات الدلالية: ويتضمن الترادف والاشتراك والأضداد والفروق وتدرج الدلالة ومساحتها كما يتضمن بني الألفاظ وحركية الثروة اللفظية، والاقتراض اللغوي وغير ذلك من المسائل.

ج - محور التغير الدلالي: ويتضمن التغيير الدلالي، أسبابه الداخلية والخارجية وسبل التغيير وأشكاله ومجالاته، إضافة إلى بحث الجحاز والاستعارة، مما له اتصال وثيق بالمعنى وتبديلاته. (3)

<sup>(1)</sup> أحمد مختار عمر، علم الدلالة، ص27

<sup>(2)</sup> سامي سويدان، في دُلالية القصص وشعرية السرد، دار الآداب، بيروت، ط1، 1991، ص17

<sup>(3)</sup> أحمد محمد قدور، مبادئ اللسانيات، ص284

#### II-أسباب تغير المعنى (التطور اللغوي):

الألفاظ حاملة للمعاني المتعددة التي اتفق عليها أفراد المجتمع فيما بينهم للتواصل والتخاطب، ومادامت الألفاظ تدور في مجتمع متعدد المشارب والأهداف والغايات، فإلها تخضع حتما للتطور الحاصل في المجتمع (ذلك أن الألفاظ لم تحبس في خزائن من الزجاج أو البلور، فيراها الناس من وراء تلك الخزائن ثم يكتفون بتلك الرؤية العابرة، ولو ألها كانت كذلك لبقيت على حالها حيلا بعد حيل دون تغير أو تحول، ولكنها وحدت ليتداولها الناس، وليتبادلوا بها في حياتهم كما يتبادلون بالعملة والسلع). (1) وما دامت هذه الألفاظ موجودة في المجتمع فإن دلالاتها خاضعة للتطور والتحول، ولهذا التطور أسباب معينة منها المقصودة وغير المقصودة، فمن الأسباب المقصودة الحاجة إلى ألفاظ جديدة.

#### 1-الاستعمال اللغوى:

سبق لنا وأن قلنا أن الألفاظ وجدت ليتعامل بها الناس في حياقهم اليومية فهم يتعارفون بها، ويتواصلون بينهم عن طريق هذه الألفاظ المستعملة، والخاضعة لقوانين خاصة قد تتغير بتغير النشاط الإنساني والاجتماعي، وهذا التغير في مناحي الحياة يؤدي إلى تبدل دلالة الألفاظ، كما أن تبادل الألفاظ بين الناس يكون عن طريق الأذهان، ومادامت أذهان الناس تختلف و تتباين بين أفراد الجيل الواحد والبيئة الواحدة بل والأسرة الواحدة في التجربة والذكاء، فما بالك بين عدة أجيال، ولذلك فإن الألفاظ المتنقلة من جيل إلى جيل، تتغير دلالاتها تبعا لهذا التغيير الاجتماعي، ويمكن تلخيص عناصر عامل الاستعمال اللغوي في النقاط الآتية:

#### أ-سوء الفهم:

تلك بحربة قد يمر بها كل واحد منا عندما يسمع اللفظ لأول مرة فيسيء فهمه ويوحي إلى ذهنه دلالة غريبة، تكاد لا تمت بصلة إلى ما في ذهن المتكلم، ونلحظ هذه الظاهرة في تعلم الأطفال للغة في مراحلهم الأولى، ومن مثال ذلك أن تسمع شخصا يقول (الثورة) فتسمع أنت كلمة (الثورة) فتسيء فهمها وتأخذها على ألها (الثروة)، ثم لا تتاح لك الفرصة لتصحيح خطئك، وبهذا يبقى اللفظ في ذهنك مرتبطا بتلك الدلالة الجديدة. (2)

ويعد الأطفال أحد الأمثلة البارزة للانحراف اللغوي بسبب سوء الفهم، لأهم يغلّبون الشكل على الوظيفة، فقد يطلق الطفل مثلا على الفأس والمطرقة لفظ "قادوم"(3) وفي هذا الإطار نشير إلى نوع من الاشتقاق العلمي الذي يسمى أيضا بالخطأ الاشتقاقي والاشتقاق الجناسي

<sup>(1)</sup> إبراهيم أنيس، دلالة الألفاظ، ص 134

<sup>(2)</sup> أحمد عبد الرحمن حماد، عوامل التطور اللغوي، دراسة في نمو الثروة اللغوية، دار الأنـــدلس، بـــيروت، ط1، 1403 هـــــ، 1983م، ص117.

<sup>(3)</sup> أحمد مختار عمر، علم الدلالة، ص 241.

وهو شكل من أشكال العدوى اللغوية، فهو غموض يعتري ذهن الإنسان ذي الثقافة المحدودة فيجعله يربط الكلمة المبهمة بأخرى ذات أصول وأشكال وهمية غير صحيحة، أي أنه يشتق لفظا من آخر لا صلة جذرية حقيقية بينهما، فيدفع ذلك إلى تغيير المعنى وتحول الدلالة (1). ويعتبر هذا العامل من العوامل اللاشعورية، لأن انتقال الدلالة يتم دون قصد أو تعمد، ويسمى أيضا بالسياق المضلل، لأننا عندما نسمع الكلمة لأول مرة نعطي لها سياقا خاطئا مظللا فنسيء فهمها (2).

ويذكر (رمضان عبد التواب) أنه سمع أحد المذيعات تصف البخل بأنه (بخل مدقع) لأنها تسمع هذا الوصف دائما مع كلمة الفقر (لمعنى الفقر الشديد)، وهو معنى لازم للمعنى الأصلي للكلمة، ولا يمكن أن يلازم كلمة أخرى، ومن يدري لعلها تصف المرض الشديد قياسا على هذا بأنه: (مرض مدقع)، وهذا من وهم السياق الذي تدور فيه الكلمة. (3) وهذه التجربة قد يمر بها أي إنسان، كما أننا نجد انتقال الدلالة عن طريق سوء الفهم أو السياق المضلل منتشرا بكثرة في البيئات البدائية، حيث الانعزال بين أفراد حيل الصغار والكبار. كما تسود تلك الدلالة الجديدة، وقد تبقى الدلالة القديمة حنبا إلى حنب مع الدلالة الجديدة فيحدث ما يعرف في اللغة بالمشترك اللفظي، في حين تؤكد لنا المعاجم العربية أن كلمة (الأرض) تعني الكوكب المعروف ،وتعني أيضا الزكام، فلا نستطيع أن نجد تفسيرا معقولا لهذا الاشتراك اللفظي إلا بالالتجاء إلى تلك الطفرة الدلالية. (4)

#### ب - بلى الألفاظ:

وهو العنصر الثاني للاستعمال اللغوي، فكثرة الاستعمال تؤدي باللفظ إلى أن يفقد صورته الأولى من الناحية الصوتية، ويصادف أن يشبه لفظا آخر في صورته فتختلط الدلالتان، ويصبح للفظ معنيان أو ما يعرف بالمشترك اللفظي، فتطور السين في كلمة (السغب) إلى حرف مناظر لها في المخرج والهمس كالتاء ينتج لنا صورة جديدة للكلمة تماثل كلمة أخرى موجودة فعلا وتعني (الدرن والوسخ) وهي كلمة (التغب)، وينتج عن هذا التطور الصوتي تطور دلالي، فيصبح للفظ الواحد أكثر من دلالة (5).

<sup>(1)</sup> فايز الداية، علم الدلالة العربي، ص 239

<sup>(2)</sup> رمضان عبد التواب التطور، اللغوي مظاهره وعلله وقوانينه، مكتبة الخانجي، القاهرة، ط2، 1410هـ، 1990م، ص189

<sup>(3)</sup> المرجع نفسه، ص190.

<sup>(5)</sup> المرجع نفسه، ص 138.

#### ج\_ - الابتذال أو الانحطاط:

ونجد ابتذال الكلمات أو انحطاطها يصيب بعض الألفاظ لأسباب كثيرة، منها السياسي، والاجتماعي، والعاطفي. وأوضح الأسباب في ابتذال بعض الألفاظ تلك التي تتصل بالناحية العاطفية والنفسية. (1) ويحدثنا مثلا بعض الباحثين أن كلمة (الحاجب) كانت تعني في الدولة الأندلسية رئيس الوزراء ،ثم صارت على النحو المألوف عندنا الآن، كما أن بعض الألفاظ تتعلق بمعاني قذرة أو محرمة، فلا يلبث الناس أن يغيروا تلك الألفاظ بكلمات أحرى تكون أكثر حشمة من الكلمات المندثرة.

ويتعلق الأمر هنا بالكلمات أو الألفاظ التي تعبر عن الحياة الجنسية، والألفاظ المعبرة عن القذارة ومواطن النجس، وقد تبقى هذه الألفاظ مدة من الزمن ثم يكرهها الناس ويتقززون من سماعها بعدما يشعرون ألها صارت مبتذلة ومنحطة الدلالة، فيقومون بطريقة غير شعورية بتجنبها أو الإيجاء إليها بكلمات أكثر تعمية وغموضا. ومن بين الألفاظ التي نسبتين منها الضعف الإنساني تلك التي تتصل بالموت والأمراض أو العالم الخارجي، فكلمة (الهلاك) لم تكن تعين في الاشتقاق السامي القديم سوى مجرد الذهاب، ولا تزال تحتفظ بهذه الدلالة في اللغة العبرية، ولكنها في العربية تطورت وحلت محلها كلمة (الموت)، ولهذا نجد استعمالات أخرى بديلة للفظ الموت الصريح، مثل: (فاضت روحه، توفى، انتقل إلى الرفيق الأعلى) إلى غير ذلك من الألفاظ التي تكون أقل شيوعا وأقل إثارة في النفوس. (2)

ويرتبط عنصر الابتذال عادة بالمشاعر العاطفية والنفسية التي تصاحب الكائن البشري، ولكنه ويؤكد أحمد مختار عمر في كتابه (علم الدلالة) أن (اللامساس) لا يؤدي إلى تغيير المعنى، ولكنه يجعل للمصطلح معنيين، قديم وحديد —كما أشرنا من قبل في المثال الذي سقناه عن تبدل معنى كلمة الهلاك، في اللغة العربية من الذهاب إلى الموت - فكأن اللامساس يؤدي إلى التحايل في تغيير دلالة الألفاظ، أو ما يسمى بالتلطف في انتقاء ألفاظ تكون أقل حدة من حيث الدلالة للتعبير عن مفاهيم يستحي أو يخاف الإنسان من ذكرها واستحضارها في ذاكرته، وهذا التلطف هو في حقيقته إبدال كلمة حادة الدلالة بكلمة أخرى أقل دلالة منها ، وتكون أكثر قبولا .وهو من الأسباب التي تؤدي إلى تغيير المعنى. (3)

#### د-الانتقال المجازي:

يتم انتقال الدلالة عن طريق المجاز -عادة- دون قصد، والهدف من هذا الانتقال المجازي هو سد فجوة معجمية. ومن أمثلة ذلك (رجل الكرسي، عين الإبرة) وقد يحدث أن يصبح للفظ

<sup>(1)</sup> أحمد عبد الرحمن حماد، عوامل التطور اللغوي، ص118

<sup>(2)</sup> إبراهيم أنيس، دلالة الألفاظ، ص143

<sup>(3)</sup> أحمد مختار عمر، علم الدلالة، ص240

معنيان أو أكثر، وقد يشيع المعنى الجازي ويطغى على الاستعمال الحقيقي للفظ. وعند ذلك يؤدي هذا الطغيان إلى أن يصير المعنى الجازي حقيقة، وينسى الناس المعنى الحقيقي لذلك اللفظ، ولا يخطر ببال أحد منهم أن المعنى المتداول لديهم انتقل عن طريق المجاز وأن اللفظ الذي يتحدثون به كان يدل دلالة أخرى تختلف عن الدلالة الشائعة عندهم.

ويتحدث الشاطبي (790هـ) في هذا المجال عن دلالتين للغة، الأولى وهي الأصلية، والثانيـة من جهة كونها ألفاظا وعبارات مقيدة دالة على معان خادمة، وهي الدلالة الثانية، حيث سماهـا بالتابعة، فالأولى سهلة يسيرة لا تفاضل فيها، أما الثانية فهي التي يختص بما لسان العرب. (1)

وبغض النظر أن المجاز قد هوجم من قبل العلم التجريبي باعتبار أن الاستعارة منافية للصدق والمنطق، حتى أصبحت الاستعارة والوسائل البلاغية الأخرى موضوعا للزدراء في الفكر الغربي. (فهوبز) مثلا اعتبر الاستعارات منافية للعقل، فهي تضلل الناس بطابعها العاطفي، إلها سراب والاحتجاج بواسطتها هو بمثابة التيه والفتنة وعدم الاحترام. كذلك (لوك) - الذي يعد استمرارا للتقليد التجريبي - يشير إلى نفس الازدراء للغة المجازية بكولها أداة بلاغية تعادي الصدق.

ورغم الهجوم العنيف من قبل التجريبيين على الاستعارة والأساليب المجازية، إلا أن الواقع اللغوي يؤكد أن المجاز يؤدي دورا كبيرا في نمو الثروة اللغوية، فمن المعلوم أن الحياة الإنسانية تنطور من عصر إلى آخر، ففي كل حين تظهر اختراعات واكتشافات وحاجات في حياة الإنسان، ومادامت اللغة تابعة للإنسان وخاضعة لتحولاته فهو مضطر بأن يضع لكل مفهوم جديد اسما جديدا، فأنى له بكل هذه المفردات التي تعد بالآلاف إذا لم يلتجئ إلى المجاز لنقل الدلالات من لفظ لآخر؟. فالواقع الإنساني واللغوي يشير إلى أن المجاز قد أدى دوره البارز، ومازال يؤديه في حدمة الحياة الثقافية والعلمية للإنسان .فلو اكتفى الإنسان بالدلالات الحقيقية ومازال يؤديه في خدمة الحياة الثقافية والعلمية للإنسان عنوية، وضعت أصلا للدلالة الحسية، (حورجي زيدان) على أن الألفاظ التي تدل على دلالات معنوية، وضعت أصلا للدلالة الحسية،

(ففي اللغة قسم عظيم من الألفاظ -ولاسيما الأفعال - مما يستعمل للدلالة الحسية والمعنوية على السواء مثل قولنا: (فصل) قد نقصد الدلالة الحسية نحو (فصل زيد الشيء) بمعنى قطعه، أو المعنوية نحو (فصل الحاكم الخصومات) أو (فصل المولود عن الرضاعة، أي فطم) فلا يخلو أن تكون إحدى هاتين الدلالتين أصلية حقيقية، والأحرى فرعية مجازية)، ثم يردف قائلا: (بأن

<sup>(1)</sup> محمد بدري عبد الجليل، المجاز وأثره في الدرس اللغوي، دار النهضة العربية، بيروت، 1406هـ، 1996م، ص 31.

<sup>(2)</sup> حورج لايكوف، مارك حونسن، الاستعارات التي نحيا بها، ترجمة عبد المحيد ححفة، دار توبقال للنشر، الدار البيضاء، المغرب، ط1، 1969م، ص185.

الحسية هي الأصل، والمعنوية هي الفرع حملت مجازا لتشابه في الصور الذهنية، لأن المحسوسات أول ما تلفت انتباه الإنسان) (1)

#### أمثلة عن الانتقال المجازي:

(ط ب ع) في اللسان: الطبع والطبيعة: الخليقة التي جبل عليها الإنسان والطبع: الختم وهو التأثير في الطين ونحوه، يقال: "طبع الله على قلوب الكافرين" أي "حتم" فلا يعي وغطى ولا يوفق بخير، وأما طبع القلب بتحريك الباء فهو تلطيخه بالأدناس، وأصل الطبع الصدق يكثر على السيف وغيره، وفي أساس البلاغة: ومن الجاز: طبع الله على قلب الكافر وإن فلانا لطمع طبع: دنس الأحلاق، ورب طمع يهدي إلى طبع وقال المغيرة ابن حبناء:

وأُمُّكَ -حِينَ تُنْسَبُ - أُمُّ صِدْق ولكَــنَّ ابنَها طَبْــعُ سَخيفُ، وهو مطبوع على الكرم وقد طبع على الأخلاق المحمودة، وهو كريم الطبع والطبيعة والطباع والطبائع، وهو متطبع بكذا وهذا كلام عليه طبائع الفصاحة.

ومن اللسان أيضا: الطبع بالسكون: الختم، وبالتحريك :الدنس وأصله من الوسخ و الدنس يغشيان السيف، ثم استعير فيما يشبه ذلك من الأوزار والآثام وغيرها من المقابح. (2) (ن ب ط) في اللسان: النبط: الماء الذي ينبط من قعر البئر إذا حفرت، وأنبطنا الماء أي استنبطناه وانتهينا إليه. والاستنباط: الاستخراج قال الزجاج: معنى يستنبطون في اللغة: يستخرجونه، وأصله من النبط: وهو الماء الذي يخرج من البئر أول ما تحفر.

وفي الحديث: "من غدا من بيته ينبط علما فرشت له الملائكة أجنحتها " أي يظهره ويفشيه في الناس، وأصله من: نبط الماء ينبط أي نبع. (3)

#### 2 الحاجـــة إلى ألفاظ جديدة:

تعد الحاجة إلى ألفاظ جديدة العامل الثاني لتطور الدلالة، وتغير معنى الألفاظ. فالحاجة أم الاختراع - كما يقال -فالمجتمع الإنساني في تطور مستمر سواء في سلوكه أو في عاداته، وفي اكتشافاته واختراعاته، وهذا التغيير في حياة الشعوب يؤدي إلى حاجة الإنسان إلى ألفاظ جديدة ليعبر بما عن المفاهيم المستحدثة فيلجأ إلى نقل المعنى معتمدا على المجاز، ويحدث هذا - عدد عن قصد وتعمد، وقد يقوم بمذه المهمة الأشخاص الموهوبون، كالعلماء والشعراء والأدباء ، كما قد تقوم بما الهيئات والمجامع اللغوية.

<sup>(1)</sup> جورجي زيدان، الفلسفة اللغوية والألفاظ العربية، مراجعة وتعليق مراد كامل، دار الحداثة، بيروت، ط2، 1982م، ص127.

<sup>(2)</sup> فايز الداية، علم الدلالة العربي، ص226.

<sup>(3)</sup> المرجع نفسه، ص22.

(فأنماط الحياة وأساليبها في تغير مستمر، ووفقا لذلك تتغير حاجات الناس وأغراضهم، وأساليب تعبيرهم، وتتطور لغاتهم وألفاظهم ومعاشهم، فتشتق كلمة جديدة من أصول قديمة ...كما قد تستبدل ألفاظ بألفاظ أخرى، وهكذا نرى مرور المفردات القديمة، كما قد تظهر في محيط اجتماعى دون آخر، أو تظهر في عصر وتحل محلها أخرى في عصر غيره). (1)

وفي هذه الحال تدفع الحاجة الإنسان إلى أن يحيي ألفاظا قديمة لإطلاقها على مفاهيم جديدة دخلت الحياة الاجتماعية، ولم تكن موجودة من قبل،أو يقوم بالاقتراض اللغوي من لغات أجنبية، وهذه الحاجة لألفاظ تؤدي المعاني التي يريدها المجتمع تدفع انتقال المعنى وتطور الدلالة، ويؤدي العامل التاريخي - وكل ما يتعلق به - دورا بارزا في التطور اللغوي. فالعامل التاريخي الذي يؤدي إلى انتقال الألفاظ من عصر تاريخي إلى آخر لابد أن يصاحبه تغير في مدلول هذه الكلمة طبقا لما يحدث من تغير الحياة الاجتماعية والاقتصادية والسياسية وغيرها. (2)

وأوضح مثال على هذا التحول ما حدث للألفاظ والمصطلحات الدينية والشرعية، واليتي كانت ألفاظها موجودة في الجاهلية قبل الإسلام ولكنها كانت تدل على معان أخرى، فتحولت في العهد الإسلامي إلى ما يقاربها في المعين فتخصصت دلالتها غالبا. (ومميا جياء في الشرع، "الصلاة" وأصله في لعتهم الدعاء، وقد كانوا عرفوا الركوع، والسجود ، وأن لم يكن على هذه الهيئة فقالوا:

أوْ دُرَّةُ صدفيةٌ غَوّاصها هيجٌ متى يرَها يهل ويسْجُدُ وقال الأعشى:

يراوحُ من صلواتِ الملكِ طوْرًا سُجودًا وطورًا جُؤارًا

والذي عرفوه منه ما أخبرنا به عن علي بن عبد العزيز عن أبي عبيد قال: قال أبو عمرو: (أسجد الرجل بمعنى طأطأ وانحني) (3)، وكذلك الحج لم يكن عندهم فيه غير القصد. (4)

وما يصاحب العامل التاريخي من تطور ورقي اقتصادي وسياسي واجتماعي يجعل الناس بحاجـة إلى ألفاظ جديدة حتى تساير الأمة الزمن وتسير في خط الحضارة. فالأمم عادة تستجيب لمظاهر الحياة فتعمل على تغيير الدلالات في بعض ألفاظها، لأن ظهور الاختراعـات وتطـور العلـوم وظهور العمران وتطور الفكر البشري يجعل الإنسان بحاجة إلى مصطلحات لغوية جديدة تعـبر عن المفاهيم الجديدة المستحدثة، وفي هذه الحال يلجأ الإنسان إلى طريقة نقل الدلالة. يقول الشاطي في (الموافقات في أصول الفقه): (إن من الأسباب في نشأة التجوز التعليم الذي يدفع للجنوح إلى التقعيد

<sup>(1)</sup> أحمد محمد المعتوق، الحصيلة اللغوية، أهميتها، مصادرها، وسائل تنميتها، عالم المعرفة، الكويت،ربيع الأول1417هـ، أغسطس آب، 1996م، ص65.

<sup>(2)</sup> أحمد عبد الرحمن حماد، عوامل التطور اللغوي، ص119.

<sup>(3)</sup> ابن فارس، الصاحبي في فقه اللغة ومسائلها وسنن العرب في كلامها، تحقيق عمر فاروق الطباع، مكتبة المعارف، بيروت، ط1، 1414هـ، 1993م، ص79.

<sup>(4)</sup> المصدر نفسه، ص81.

والتقنين، وهو أمر يدعو لنشأة مصطلحات جديدة، وهذا ما سطره بشر من المعتمر، و النحاة خلقوا لنا مصطلحات جديدة لم يكن للعرب بها عهد) (1).

فالعلم أدى إلى ظهور مصطلحات العروض والنحو، والبلاغة والفقه والعلوم الرياضية ومصطلحات الطب وغيرها من العلوم عند العرب، وكذلك الشأن في العصر الحديث فالتطور العلمي والتكنولوجي والتحول الثقافي والحضاري وظهور آلات جديدة أو حديثة كان لزاما على أبناء أي لغة أن يواكبوا العصر في زخمه العلمي والثقافي والسياسي والحضاري... فقد وجد الإنسان نفسه مضطرا إلى أن يطور ألفاظه المعبرة عن أدواته ومواصلاته، وصناعاته، وملابسه فلجأ إزاء هذه الضرورة إلى وسيلتين : (2)

أ: إحياء الألفاظ قديمة : فيلجأ إلى الألفاظ التي اندثرت دلالاتها فيحيي بعضها ويطلقها على مستحدثاته، وهذه الطريقة ظهرت عندنا في العصر الحديث ألفاظ قديمة في ثوب جديد من المعنى، أو أنها تحمل دلالات مستحدثة .ومن أمثلة ذلك (القطار، السيارة، الجريدة،الطراد،القافلة..)، وتتمم هذه العملية عادة من قبل الهيئات والجامع اللغوية وبعض الأفراد الموهوبين، ثم تفرض هذه الألفاظ وضعها الجديد وتتداول من قبل الناس، فبعضها يلقى القبول والبعض الآخر يلقى الصعاب والاعتراض، فلا يكاد يظهر حتى يختفي من الاستعمال.

وقد يصل الشيوع بالدلالة الجديدة إلى اختفاء الدلالة القديمة، فمن منا إذا سمع لفظ (سيارة) أو (قطار) يخطر بباله صورة القافلة في الصحراء، أو الناقة الأولى التي تسير القافلة على هديها؟ (ويروي أحد الأدباء أن ابنه الصبي، كان يسمع فقيها يقرأ سورة يوسف {وَجَاءَتْ سيَّارَةٌ فَأَرْسَلُوا وَارِدَهُمْ فَأَدْلَى دَلْوَهَ} (يوسف 19) فدهش الصبي وسأل والده، فهل كانت هناك سيارة في ذلك الحين يا أبي ؟). (3)

بـــ الاقتراض اللغوي: قد تدعو الحاجة والضرورة إلى الالتجاء إلى اللغات الأجنبية. فالاقتراض اللغوي موجود في كل اللغات، فلا توجد لغة تقريبا لم تقترض من غيرهــا و لم تتـــ أثر بلغــات أخرى. فالألفاظ المستعارة من لغة أخرى تختص بأشياء لا وجود لها في غير هذه البيئة.

ولو تتبعنا تاريخ اللغة العربية لوجدنا الاقتراض اللغوي موجودا منذ العصر الجاهلي نتيجة احتكاك العرب بالأمم الأخرى وبخاصة الفرس والروم. فنظرة عجلى في الشعر الجاهلي نجد هذه الألفاظ الأجنبية التي عربها العرب، يقول امرؤ القيس في معلقته:

مُهَفْهَفَةُ بَيْضَاءُ غَيْرُ مفاضَةٍ تَرَائبُهَا مصْقولةٌ كالسَّجَنْجَل (4)

<sup>(1)</sup> محمد بدري عبد الجليل، الجحاز وأثره في الدرس اللغوي، ص57.

رد) (2) إبراهيم أنيس، دلالة الألفاظ، ص 146.

<sup>(3)</sup>المرجع نفسه، ص147.

<sup>(4)</sup> امرؤ القيس، الديوان، صححه مصطفى عبد الوافي دار الكتب العلمية بيروت، (د.ت)، ص115.

فالسجنجل: المرآة، لغة رومية عربتها العرب. (1)

وتقتصر الاستعارة -عادة- على الألفاظ والأسماء ولا تتعداها إلى ذلك كالحروف والأعداد والضمائر، وقد استعارت العرب مصطلحات الفلسفة من اليونان، ومصطلحات العلوم الأحرى من السريان والرومان والهنود والفرس وغيرهم من الأمم، كما استعاروا الكثير من الأسماء الفارسية والرومية المتعلقة بأمور لم تكن موجودة في صحراء العرب كأسماء النباتات والحيوانات والآلات، وبعض المأكولات التي لا عهد للعرب بها قبل الإسلام.

كما أن اللغات الأجنبية استعارت من اللغة العربية في عصرها الذهبي، ومن هذه الألفاظ (شراب sirup ، الجبر al gebra الكحول al kohol القهوة و نقرا النوع من اللغتراض اللغوي نظرا للحاجة الملحة، دون أن يكون للبيئة المستعار منها أي أثر ثقافي، أو نفوذ سياسي في البيئة المستعيرة، وفي وقت ليست فيه تلك الأمة المستعارة منها محل إعجاب أو موضوع تقدير لحضارها ورقيها الاجتماعي، أو فهضتها السياسية. (2)

وهناك نوع آخر من استعارة الألفاظ يتم في ظروف أخرى تكشف عن إعجاب أمة بأمـة وتأثرها بثقافتها، على اعتبار أن المغلوب مولع أبدا بالاقتداء بالغالب<sup>(3)</sup> وفي هذه الحال تأخـذ الأمة المغلوبة ألفاظ الأمة الغالبة إعجابا بها، فيصبح للمعنى الواحد لفظان، أحدهما أصيل والآخر أجنبي دخيل، أو ما يعرف بالترادف اللفظي الذي من أسباب حدوثه الاقتراض اللغوي، وقـد يبقى اللفظان جنبا إلى جنب، كما قد يندثر اللفظ الأصيل، وبذلك يسـتأثر اللفظ الأحيرام والتقدير في الأوساط الاجتماعية الراقية.

(ولكي ندرك دور الاستعارة في تطور الدلالة علينا أن نعلم أن نصف ألفاظ اللغة الفارسية مستعار من العربية، وأن نصف ألفاظ اللغة التركية مأحوذ إما من الفارسية أو من العربية، وأن ثلث الألفاظ الإنجليزية فقط هي التي تعد بحق ألفاظا أصلية سكسونية). (4)

وهكذا نرى أن استعارة الألفاظ أو الاقتراض اللغوي من الأسباب التي تــؤدي إلى تطــور دلالة الألفاظ، وينطبق هذا على كل اللغات -كما أوضحنا - فقلما نجد لغة لم تتأثر بغيرهـا، إلا إذا تعلق الأمر بلغات القبائل البدوية المنغلقة على نفسها.

<sup>(1)</sup> الزوزي، شرح المعلقات السبع، دار الآفاق، الأبيار، الجزائر (د.ت)، ص19.

<sup>(2)</sup> إبراهيم أنيس، دلالة الألفاظ، ص 149.

<sup>(3)</sup>ينظر ابن حلدون، المقدمة، دار الكتب العلمية، بيروت، ط1، 1421هـ، 2000م، ص16.

<sup>(4)</sup> إبراهيم أنيس، دلالة الألفاظ، ص 151.

#### III-أشكـــال تغيـر المعنى (أعراض التطور الدلالي)

إن للتطور الدلالي أعراضا تظهر على اللفظ الذي حدث له تغير في المعنى، ويستطيع دارس اللغة باعتماده على المنهج التاريخي أن يتتبع هذا التطور في دلالة الألفاظ ليكتشف أعراضه وأشكاله، فاللغة - كما أوضحنا سابقا — خاضعة إلى عامل الزمن، تتلون حسب العصر الذي استعملت فيه، فطابع العصر يترك بصماته على دلالة الألفاظ المستعملة، لذلك يحدث أن يرى الباحث تلك الأعراض التي هي عبارة عن شكل من أشكال تغير المعنى، والتي يمكن أن ندرجها تحت النقاط الآتية :

1- توسيع المعنى: أو تعميم الدلالة (1) كما يسميها (إبراهيم أنيس) ويحدث هذا التوسيع عندما تنتقل دلالة اللفظ من معنى خاص إلى معنى عام، ونعنى به أن يصبح عدد ما تشير إليه الكلمة من المعاني أكثر من السابق أو يصبح مجال استعمالها أو سع من قبل (2) ومن أمثلة ذلك ما نشاهده عند الأطفال، حين يطلقون اسم شيء على كل ما يشبهه لأدبى ملابسة أو مماثلة، وذلك نتيجة قلة محصولهم اللغوي، وقلة تجارهم في الحياة، فقد يطلق الطفل لفظ الأب على كل من يشبه أباه في زيه أو قامته. (3)

ومن شواهد توسيع المعنى ما ذكره ابن دريد في ( الجمهرة ) أن "النجعة": طلب الغيث، ثم كثر، فصار كل طلب انتجاعا، "الوغى": اختلاط الأصوات في الحرب، ثم كثر فصارت الحرب وغى. (4)

ومن أمثلة تعميم الدلالة أن الناس "يطلقون الحظ على النصيب من الخير والشر فيقولون: فلان حظه حسن، وفلان حظه سيئ، والصواب أن الحظ مقصور على النصيب من الخير". (5) - تضييق المعنى: أو تخصيص الدلالة من أعراض التطور الدلالي وهو أن يصبح للفظ معنى ضيقا خاصا، فتتحول الدلالة من المعنى الكلي إلى التخصيص، لأن إدراك الدلالة الخاصة أيسر على الإنسان من إدراك الدلالة الكلية التي يقل التعامل بها في حياة الناس. (6) يقول السيوطي في (المزهر) في فصل العام المخصوص: (بأنه ما وضع في الأصل عاما، ثم خص في الاستعمال ببعض أفراده مثاله (عزيز). وقد ذكر ابن دريد أن الحج أصله قصدك الشيء، وتجريدك له، ثم خص بقصد البيت، فإن كان هذا التخصيص من اللغة صلح أن يكون مثالا فيه، وإن كان من الشرع لم يصلح لأن الكلام فيما خصته اللغة لا الشرع لم يصلح لأن الكلام فيما خصته اللغة لا الشرع، ثم رأيت له مثالا في غاية الحسن

<sup>(1)</sup> المرجع السابق، ص155 وما بعدها.

<sup>(2)</sup> أحمد مختار عمر، علم الدلالة، ص 243.

<sup>(3)</sup> أحمد عبد الرحمن حماد، عوامل التطور اللغوي، ص 125.

<sup>(4)</sup> فايز الداية، علم الدلالة العربي، ص 422.

<sup>(5)</sup> عباس أبو السعود، شموس العرفان بلغة القرآن، دار المعارف، القاهرة، (د.ت)، ص109.

<sup>(6)</sup> أحمد عبد الرحمن حماد، عوامل التطور اللغوي، ص 126.

وهو لفظ "السبت" فانه في اللغة (الدهر) ثم خُصَّ في الاستعمال لغة بأحد أيام الأسبوع، وهو فرد من أفراد الدهر). (1)

ومن أمثلة تخصيص الدلالة ما ذكره ابن قتيبة عندما تحدث عن لحن العامة فيقول في "الطيرب":

(يذهب الناس إلى أنه في الفرح دون الجزع وليس كذلك، إنما الطرب خفة تصيب الرجل لشدة السرور، أو شدة الجزع قال الشاعر وهو النابغة الجعدي:

وأرَانِي طَرِبًا فِي إثْرِهمْ طَلَبَ الوَالِهِ أَوْ كَالْمُخْتَبَلْ). (2)

3 نقل المعنى : ويكون نقل المعنى عن طريق المجاز بتغير مجال استعمال الدلالة من مجال إلى آخر، عن عمد أو غير عمد. ولانتقال المعنى دوافع ومبررات نلخصها في الآتي:

أ-توضيح الدلالة: وذلك حين تنتقل الدلالة المجردة إلى مجال الدلالات المحسوسة الملموسة، ويقوم بهذا العمل الأدباء والموهوبون بغرض توضيح المعنى أو لغرض جمالي أيضا، ومن أمثلة ذلك الكناية كأن يكنى عن الكرم (بكثرة الرماد)، وهو الذي يسمى بالمجاز البلاغي. (3)

ب-رقي الحياة العقلية: وهنا تنتقل الدلالة من المجال المحسوس إلى مجال الدلالات المحردة ويكون ذلك نتيجة رقي الحياة العقلية لدى الأمم، يجعل الأمة تقترب من المفاهيم المحردة والذهنية، فتقوم بنقل الدلالات من مجال المحسوسات إلى مجال المجردات، لأن الحياة البسيطة تبدأ بالمحسوسات ثم تتطور إلى التجريد، وقد تسود الدلالتان الحسية والتجريدية في زمن واحد ولا تثير الدلالة الحسية دهشة الناس عند استعمالها، كما أن الدلالة الحسية قد تنقرض من الاستعمال، ولا نعثر عليها إلا في بعض النصوص القديمة، أو الأمثال في صورة نفس اللفظ، أو بعض مشتقاته، وقد تندثر كليا ويصعب الاستدلال عليها. (4)

ومن أمثلة انتقال الدلالة من المحسوسات إلى التجريد:

الحقد: حقد المطر احتبس، حقدت الناقة امتلأت شحما

المدح: مدحت الأرض والحاضرة، اتسعتا

الفلق: الحركة والاضطراب، ومن هنا جاء الإزعاج. (5)

وقد يكون انتقال الدلالة بين المحسوسات، وذلك للعلاقة الموجودة بين الشيئين. يقول ابن فارس: (قال علماؤنا: العرب تسمى الشيء باسم الشيء إذا كان مجاورا له، أو كان منه بسبب..

<sup>(1)</sup> السيوطي، المزهر في علوم اللغة وأنواعها، شرح وتعليق محمد المولى بك، أبو الفضل إبراهيم، على محمد البجاوي، منشــورات المكتبة العصرية، صيدا، بيروت، 1408هــ، 1987م، ص427.

<sup>(2)</sup> ابن قتيبة، أدب الكاتب، شرح علي فاعور، دار الكتب العلمية، بيروت، ط1، 1408هـ، 1988م، ص 24.

<sup>(3)</sup> إبراهيم أنيس، دلالة الألفاظ، ص 161.

<sup>(4)</sup> المرجع نفسه، ص 192.

<sup>(5)</sup> المرجع نفسه، ص 164.

ومن ذلك تسميتهم السحاب سماء والمطر سماء وتجاوزوا ذلك إلى أن سموا النبت سماء). (1) فمن كلام ابن فارس نستنبط علاقتين تتحكمان في انتقال المعنى بين المحسوسات: أحلاقة المحاورة:وقد تكون هذه المحاورة مكانية مثل المثال الذي أورده ابن فارس، فالسحاب يجاور السماء لذلك سمي سماء، وقد تكون المحاورة زمانية مثل الشتاء بمعنى المطر. (2) باعلاقة السببية: فقد سموا النبت سماء لأن السماء سبب في نمو النبت.

#### IV النظريات الدلالية:

#### 1-نظرية السياق:

هي إحدى النظريات الرائدة في مجال تحليل الدلالة، وتنطلق من مبدأ أن المدخل المعجمي لا يمكن أن يعبر عن الدلالة بصورة دقيقة وشاملة، فاللفظ المفرد لا يحمل في ذاته من دلالته إلا صورة غائمة متعددة الوجوه، فإذا استقر هذا اللفظ ووضع في تركيب معين تعددت معالمه واتضحت وجهته الدلالية (3)

وقد بدأت هذه النظرية الدلالية تأخذ مكانتها في مجال التحليل الدلالي على يد زعيم المدرسة اللندنية "فيرث " الذي أكد على الوظيفة الاجتماعية للغة. (4)

فالمعنى الذي تعطيه المعاجم اللغوية يخضع للتحول وفقا للتحول الاجتماعي بواسطة العلامات اللسانية التي هي اجتماعية بالطبع، ومن هذا المنطلق فإن كل علامة لسانية تحتوي على مستويين :

أ-مستوى المعنى المكتسب والمقبول: كما تنص عليه المعاجم، ويطلق على هذا النوع من معنى الدلالة المعجمية.

ب- مستوى المعنى الإضافي: أو الطفيلي لأنه يضاف إلى المعنى الرسمي الذي يمثله المعجم ويطلق عليه الدلالة السياقية.

وانطلاقا من هذين المستويين ندرك أن المعنى الكامل هو الذي تعطيه الكلمة داخل السياق: "فدلالة الألفاظ لا تدرك بالمطلق وإنما من خلال موضعها في النص ". (6)

وتركز هذه النظرية على مسألة السياق، أو السياقات المتعددة للكلمة داخل النص، ويتعلق السياق هنا بالكلام وليس باللغة، فهو يشمــل كل ما يتصل بالكلمة داخل الجملة أو القــطعة

<sup>(1)</sup> ابن فارس، الصاحبي في فقه اللغة، ص951.

<sup>(2)</sup> إبراهيم أنيس، دلالة الألفاظ، ص 165.

<sup>(3)</sup> الهادي الجطلاوي، قضايا اللغة في كتب التفسير، دار محمد على الجامعي، تونس،ط1، 1998م، ص 279.

<sup>(4)</sup> أحمد مختار عمر، علم الدلالة، ص68.

<sup>(5)</sup> زبير دراقي، محاضرات في اللسانيات التاريخية والعامة، ديوان المطبوعات الجامعية، الجزائر، (د.ت)، ص101.

<sup>(6)</sup> صببحي البستاني، الصورة الشعرية في الكتابة الفنية، الأصول والفروع، دار الفكر اللبناني، ط1، 1986م، ص62.

الأدبية من ظروف وملابسات ويدرس العناصر غير اللغوية المتعلقة بالمقام. (1)

فالدال في رأي هؤلاء، أو الكلمة في المعجم، أو داخل نص لا تشير إلى دلالة واحدة، بل تشير إلى سلسلة لانهائية من الدلالات التي تتعدد وتختلف باختلاف السياقات والنصوص<sup>(2)</sup>. فالمعنى بهذا المفهوم لا يكتمل إلا إذا كان اللفظ في سياق معين<sup>(3)</sup>، وهذا السياق يتحدد بما يحيط به من ظروف وملابسات، لذلك سمي سياق الحال الذي لا يتم فهم المعنى إلا به، لأنه يمثل الظروف التي تحيط بالكلام<sup>(4)</sup>. "وعلى الدراسة الفونولوجية والتركيبية والمعجمية والدلالية أن تعالج هذه العلائق السياقية في إطار سياقها المناسب" <sup>(5)</sup> وقد قسم (آمر ammer) السياق إلى ما يلى:

أ- السياق اللغوي، ب- السياق العاطفي، جـ- سياق الموقف، د- السياق الثقافي. (6) أ- **السياق اللغوى**:

ويمكننا أن نمثل له بالمدحل المعجمي (قضى) الذي يرد في سياقات لغوية مختلفة: قضى: يمعنى إتمام الخلق والتسوية: قال تعالى: {فَقَضَاهُنَّ سَبْعَ سَمَاوَاتٍ} (فصلت12).

بمعنى تأدية الأمور ومنه قوله تعالى : { فَإِذَا قَضَيْتُمْ مَنَاسِكَكُمْ فَاذْكُرُوا اللَّهَ كَذِكْرِكُمْ آبَاءَكُمْ أَوْ اللَّهَ وَكُرَهُ مُوسَى فَقَضَى عَلَيْهِ} (القصص15)، ومنها الموت قال تعالى: { فَوَكَرَهُ مُوسَى فَقَضَى عَلَيْهِ} (القصص15)، ومنها الحكم: { وَقَضَى رَبُّكَ أَلًا تَعْبُدُوا إِلَّا إِيَّاهُ} (الإسراء23)، وتأتي بمعنى الفصل في الحكم والخصومة قال تعالى: { وَلَوْلَا كَلِمَةُ سَبَقَتُ مِنْ رَبِّكَ إِلَى أَجَلِ مُسَمَّى لَقُضِيَ بَيْنَهُمْ} (الشورى14) أي لفصل بينهم، وتأتي بمعنى الإخبار والإعلام قال تعالى: { إِذْ قَضَيْنَا إِلَى مُوسَى الْأَمْرَ } (القصص44)، وتكون بمعنى وجوب الشيء ووقوعه: { قَضِي الْأَمْرُ الَّذِي فِيهِ تَسْتَفْتِيَانِ } النَّمْرَ } (القصص44)، وتأتي بمعنى الإحمال قال تعالى: { فَلَمَّا قَضَى مُوسَى الْأَجَلَ } (القصص29). (7)

ب- السياق العاطفي: يقول (أولمان): "السياق وحده هو الذي يساعدنا على إدراك التبادل بين المعاني الموضعية والمعاني العاطفية، والانفعالية "(8) فالسياق العاطفي بهذا المفهوم يحدد درجة القوة والضعف في الانفعال "مما يقتضى تأكيدا، أو مبالغة، واعتدالا". (9)

ويكون السياق العاطفي في الكلمة التي تحمل شحنة عاطفية كالألفاظ الدينية، وكل ما يتعلق

<sup>(1)</sup> سيتيقن أولمان، دور الكلمة في اللغة، ترجمه محمد كمال بشر، مكتبة الشباب القاهرة، 1975م، ص55.

<sup>(2)</sup> كريم زكي حسام الدين، التحليل الدلالي إحراءاته ومنهاجه، دار غريب للطباعة والنشر، القاهرة،2000م، ج1، ص3.

<sup>(3)</sup> ريمون طحان، الألسنية العربية، المكتبة الجامعية، دار الكتاب اللبناني، بيروت، سلسلة1، 1981م، ص91.

<sup>(4)</sup> عبده الراجحي، فقه اللغة في الكتب العربية، دار النهضة العربية، بيروت، (د.ت)، ص167.

<sup>(5)</sup> أحمد مختار عمر، علم الدلالة، ص69.

<sup>(6)</sup> أحمد حساني، مباحث في اللسانيات، ديوان المطبوعات الجامعية، الجزائر، 1999م، ص154.

<sup>(7)</sup> الزمخشري، أساس البلاغة(قضي)،مراجعة وتقديم إبراهيم قلاتي، دار الهدى، عين مليلة، الجزائر، 1998م، ص546.

<sup>(8)</sup> ستيفن أولمان، دور الكلمة في اللغة، ترجمة محمد كمال بشر، ص56.

<sup>(9)</sup> أحمد مختار عمر، علم الدلالة، ص70.

بعواطف النفس من حب وكره وبغض.

#### ج\_- سياق الموقف:

وهو الموقف الخارجي الذي يقع فيه اللفظ مثل استعمال كلمة (يرحم) في مقام تشميت العاطس "يرحمك الله " البدء بالاسم في مقام الترحم على الميت ، "الله يرحمك " البدء بالاسم في مقام تشميت العاطس، وقد دل على هذا السياق الموقف إلى جانب السياق اللغوي المتمثل في ترتيب الكلمات داخل التركيب ( التقديم والتأخير). (1)

#### د-السياق الثقافي:

يقول (أولمان): "وضعت لنا نظرية السياق مقاييس لشرح الكلمات وتوضيحها عن طريق التمسك بما سماه الأستاذ فيرث (ترتيب الحقائق في سلسلة من السياقات) أي سياقات كل واحد منها ينضوي تحت سياق آخر، ولكل واحد منهما وظيفة لنفسه وهو عضو في سياق أكبر وفي كل السياقات الأخرى، وله مكانه الخاص، فيما يمكن أن نسميه سياق الثقافة" (2) فسياق الثقافة هو المحيط الثقافي والاجتماعي الذي تستخدم فيه الألفاظ، فكلمة (حذر) لها معنى عند المزارع، ومعنى ثان عند اللغوي، ومعنى ثالث عند عالم الرياضيات ". (3)

ولكن ما يؤخذ على هذه النظرية أنها تغالي كثيرا في مسألة السياق، كما أن "فيرث "كان حديثه عن الموقف غامضا وغير واضح.

ولكن يوجد من ركز على السياق اللغوي وحده لإيضاح المعنى، وركز على الرصف وهو توافق كلمات مع أحرى، والرصف يعد امتدادا لنظرية السياق، إلا أن بعضهم جعله نظرية مستقلة. يقول " أولمان": (هناك تطور هام للمفهوم العملي للمعنى تمثل في دراسة طرق الرصف أو النظم وهو ما ركز عليه فيرث وأتباعه) (5) وأهم ما ميز هذا الاتجاه:

أنه لا يهتم إلا بالسياق اللغوي، فكلمة (ليل) ترصف مثلا مع مظلم، وكلمة (هار) ترصف مع منير، و مادام المعتاد أن تتم الكلمة مع أكثر من مجموعة، وأن تقع في أكثر من سياق لغوي فقد ظهر مصطلح (الوقوع المشترك) ومصطلح (احتمالية الوقوع). كما وضع "فيرث" ما سماه اختيار الوقوعية أو الرصفية الذي يقوم على مبدأ تبديل المفردات المعجمية أو تبديل أنواع السياق اللغوي لإصدار الأحكام (6). ومن أمثلة الرصف: أن كلمة (مدقع) تتراصف مع كلمة (فقر)، ولا تتراصف مع كلمات أخرى كالبخل مثلا، كما ميز "فيرث" بين نوعين من الرصف:

<sup>(1)</sup> المرجع السابق، ص71.

<sup>(2)</sup> ستيفن أولمان، دور الكلمة في اللغة، ص56.

<sup>(3)</sup> أحمد مختار عمر، علم الدلالة، ص71.

<sup>(4)</sup> المرجع نفسه، ص73.

<sup>(5)</sup> المرجع نفسه، ص74.

<sup>(6)</sup>المرجع نفسه، ص75.

أ- الرصف العادي الموجود بكثرة في أنواع مختلفة من الكلام

ب- الرصف غير العادي الموجود في بعض الأساليب الخاصة.

ولقد اعتبر بعضهم التحليل الرصفي غاية في حد ذاته وقال فيرث: "إن قائمة الكلمات المتراصفة مع كل كلمة تعد جزءا منها.

#### 2- نظرية الحقول الدلالية:

لم تتبلور فكرة الحقول الدلالية إلا في العشرينيات من القرن الماضي على أيدي علماء مثل (إسبن) و (جولز) و(بروزيغ) و (ترير) وكان من أهم تطبيقات هذه النظرية دراسة (ترير) للألفاظ الفكرية في اللغة الألمانية. (2)

وتقوم هذه النظرية على فكرة الحقل الدلالي أو الحقل المعجمي، ومعنى ذلك أن في اللغة بمحموعة من الكلمات التي ترتبط دلاليا، ويمكننا تصنيفها داخل حقول توضع تحت لفظ عام بمحمعها، ومن أمثلة ذلك كلمات اللون في اللغة العربية توضع تحت مصطلح "لون" وتضم ألفاظا مثل أحمر أحضر أسود أبيض . (3)

فكل لغة تنضم في حقول دلالية وكل حقل دلالي له جانبان: حقل تصوري وحقل معجمي، ومدلول أي كلمة يرتبط بالكيفية التي تعمل بها مع كلمات أخرى في الحقل نفسه.

وتكون كلمات في نفس الحقل الدلالي إذا أدى تحليلها إلى عناصر تصورية مشتركة، وبقدر ما يصغر عدد العناصر المشتركة بقدر ما يصغر الحقل الدلالي. (4)

ويرى أصحاب نظرية المجال الدلالي أن معنى الكلمة يتحدد ويتضح على أساس علاقاتها مع الكلمات الأخرى التي تجاورها، أي من خلال مجموعة الكلمات المتقاربة والتي لها علاقة تركيبية، فالكلمات لا تُفهم إلا من خلال علاقة بنائية. (5)

ويتكوّن الجحال الدلالي أو (الحقل الدلالي) من مجموعة من المعاني أو المفردات التي تجمعها عناصر دلالية مشتركة، فالكلمة لا معنى لها إذا كانت بمفردها، ولكنها تكتسب معناها في ضوء علاقاتها بالكلمات الأخرى. (6)

<sup>(1)</sup> المرجع السابق، ص77.

<sup>(2)</sup> المرجع السابق، ص82.

<sup>(3)</sup> المرجع السابق، ص79.

<sup>(4)</sup> عبد القادر الفاسي الفهري، اللسانيات واللغة العربية، دار توبقال، الدار البيضاء، ط1، 1985م، ص370.

<sup>(5)</sup> كريم زكي حسام الدين، التحليل الدلالي إجراءاته ومناهجه ، ج1، ص911.

<sup>(6)</sup> المرجع نفسه، ص120.

ومن المبادئ التي تقوم عليها هذه النظرية أنه لا وجود لوحدة معجمية عضو في أكثر من حقل، وأنه لا وجود لوحدة معجمية لا تنتمي إلى حقل معين، وكذلك لا يصح إبعاد السياق الذي ترد فيه الكلمة، كما يؤكد أصحاب هذه النظرية على أنه يستحيل دراسة المفردات مستقلة عن تركيبها النحوي . (1)

وتعد نظرية (ترير) أول محاولة لتطبيق مبادئ (دوسوسير) البنائية في هذا الجال، ولذلك اتسمت محاولته بصبغة بنائية. (2)

تقوم فكرة المحال الدلالي عند (ترير) على أساس المحال الذهني الذي ينقسم بدوره إلى أجزاء بواسطة الكلمة الفسيفساء الموجودة في المحال المعجمي، ومن خلال وجود هذه الكلمة مسع زميلاتها ندرك محتوى كل كلمة، ومدى انتمائها لمحال ذهني كامل، فالتغيرات السي تحدث في المحالات الدلالية هي نتيجة التغيرات الذهنية داخل اللغة بتأثير العوامل الاجتماعية والثقافية والاقتصادية. (3)

كما تقوم فكرة الحقل الدلالي عند (ترير) على مفهوم التصنيف أو التبويب حيث أن المحال المعجمي بالإضافة إلى المجال الذهني يكونان مجالات أو تضمنا تتدرج من الأعـم إلى الأخـص، وبتشكيل حدود المجالات تنقسم الكلمات إلى وحدات مجالية كبيرة، يعاد تقسيمها إلى وحدات فرعية، إلى أن تصل إلى الوحدات الصغرى.

إلى حانب مفهوم التصنيف، تقوم فكرة المحال الدلالي على التدرج وتداعي المعاني. والبناء المتدرج للكلمات يتخذ شكلين أساسين: الشكل الرأس والشكل الأفقى.

يتمثل الشكل الرأس في الكلمات التي تنتمي إلى مستويات متعددة، أي ترد في مستويات عامة وخاصة، فكلمة "حيوان " يمكن أن ترد على المستوى الكلي العام للمخلوقات، وفي المستوى الجزئى الخاص حين نتكلم عن أنواع الحيوانات. (5)

أما تداعي المعاني أننا نجد الكلمة الواحدة تدخل في شبكة من الارتباطات، فكلمة "بقرة" تجعلنا نفكر في القرون، اللحم، الحليب، المحراث، القوة...وقد استطاع "ترير" أن يجمع- اعتمادا على هذه الفكرة - أكثر من 2000 كلمة متعلقة بالقط في اللغة الفرنسية. (6)

<sup>(1)</sup> أحمد مختار عمر، علم الدلالة، ص80.

<sup>(2)</sup> كريم زكى حسام الدين، التحليل الدلالي إجراءاته ومناهجه، ج1، ص121.

<sup>(3)</sup> المرجع نفسه، ص123.

<sup>(4)</sup> المرجع نفسه ، ص124.

<sup>(5)</sup> المرجع نفسه، ص126.

<sup>(6)</sup> المرجع نفسه، ص127.

#### أ- أنواع الحقوق الدلالية:

اقترح ( هالينغ) و (واربيرغ) تصنيفا للحقول الدلالية يقوم على ثلاثة أقسام هي:

- 1 الكون
- 2- الإنسان
- 3- الإنسان والكون

إلا أن أهم تصنيف في هذا الجحال يقوم على الأقسام الآتية:

- 1- الموجودات
- 2- الأحداث
- 3- المجردات
- 4- العلاقات. <sup>(1)</sup>

بالإضافة إلى التفريغ الذي يعتمد على المعاني المعجمية -وتدخل في إطاره الأقسام الآنفة الذكر - هناك من اعتمد على تفريغات أخرى أنتجت لنا حقولا دلالية لا تقوم على المعاني المعجمية نذكر منها:

1 - التفريغ المورفولوجي: نجد هذا التفريغ سائدا عند القدامي، ويعتمد على تصنيف حقول دلالية انطلاقا من بنية مورفولوجية ومن أمثلة ذلك حقل الممدود والمقصور. (2)

2- التفريغ الاشتقاقي : وهذا الاتجاه يميل إلى وضع الأصول الاشتقاقية في إطار حقول دلالية، وقد اعتمد كثير من الدارسين العرب قديما على هذا التفريغ في وضع المعاجم العربية. (3)

#### ب-العلاقات داخل الحقل المعجمي:

انتهى أصحاب هذه النظرية إلى أن العلاقات داخل الحقل الواحد تتمثل في الآتي: (4)

- 1 الترادف
- 2- الاشتمال (التضمن)
  - 3- علاقة الجزء بالكل
    - 4- التضاد
    - 5- التنافر.

<sup>(1)</sup> أحمد محمد قدور مبادئ اللسانيات، ص303، 304.

<sup>(2)</sup> أحمد حساني، مباحث في اللسانيات، ص169.

<sup>(3)</sup> المرجع نفسه، ص171، 170.

<sup>(4)</sup> أحمد محمد قدور، مبادئ اللسانيات، ص305.

1- الترادف: يتحقق الترادف حين يوجد تضمن من الجانبين (1) فكلمة "حلف" تتضمن "أقسم" والعكس صحيح، ولسنا الآن بصدد الحديث بالتفصيل عن الترادف، ورأي العلماء المؤيدين له والمنكرين.

2- الاشتمال: ويعرف بالتضمن أيضا فكلمة "فرس" تنتمي إلى فصيلة أعلى (حيوان)، وعلى هذا فمعنى (فرس) يتضمن معنى (حيوان) واللفظ المتضمن في هذا التقسيم يسمى اللفظ الأعهم الكلمة الرئيسية، الكلمة الكلمة الخطاء، الميكسيم الرئيسي، الكلمة المتضمنة، والمصنف.

3- علاقة الجزء بالكل: مثل علاقة اليد بالجسم والعجلة بالسيارة، والفرق بين علاقة الجزء بالكل والاشتمال هو أن اليد ليست نوعا من الجسم، بل جزء منه على خلاف الإنسان الذي هو نوع من الحيوان وليس جزءا منه.

4- التضاد: هناك أنواع من التضاد نذكر الأهم منها:

أ- التضاد الحاد: ويسمى بالتضاد غير المتدرج مثل: امرأة، رحل، حر، عبد.

ب-التضاد المتدرج: كقولنا الحساء ليس ساحنا لا يعني الاعتراف بأنه بارد فمثلا قولنا الحساء ساحن يعني أنه ساخن بالنسبة لدرجة الحرارة المعينة للحساء أو السوائل ككل.

ج- العكس:وهو العلاقة بين أزواج من الكلمات مثل: باع، اشترى، زوج، زوحة.

د- كما ذكر (ليونز) نوعا آخر يسمى التضاد الاتجاهي، ومثاله العلاقة بين: أعلى، أسفل، يصل وعاد.

5- التنافر: ويرتبط بفكرة النفي، وهو عدم التضمن من الطرفين مثل علاقة حروف وفرس وقط وكلب. (3)

إن المشكل الذي يعرقل تطبيق نظرية الحقول الدلالية يتمثل في تصنيف المفاهيم داخل الحقل، فالعلامة اللغوية - كما هو معروف - تعكس واقعا خارجيا عن اللغة، وتختلف عنها أو ما يعرف بالمرجع عند المناطقة، مما يفترض أن قضية دراسة المدلول لاسيما على مستوى المعجم، هي من أصعب القضايا اللسانية ، ويرى (أولمان) أنه يستحيل وضع بنية معجمية لاستحالة ذلك، فإن صح ذلك في مستويات معينة مثل: الألوان والرتب العسكرية والأنساب، فإن ذلك يستحيل في الألفاظ الأخرى التي تكون كتلا متفككة، وعناصر لا نهاية لها. كما يقول (حيرو): "إن الحقل المعجمي لا يكون بنية مثلها مثل النظام الفونولوجي، حيث تؤدي كل لفظة وظيفة

<sup>(1)</sup> أحمد مختار عمر، علم الدلالة، ص98.

<sup>(2)</sup> المرجع نفسه، ص99، 98.

<sup>(3)</sup> المرجع نفسه، ص105، 103، 102.

مشتركة ضرورية بالنسبة للمجموعة، لأن الألفاظ غير المبررة والاعتباطية تفوق الكثير الألفاظ اللهررة." (1)

#### $oldsymbol{V}$ - الدلالة في التراث العربي :

إن الداعي الذي جعل العرب يهتمون بالدلالة هو القرآن الكريم، فقد انبرى عدد لا باس به من اللغويين و الأصوليين، و المفسرين في تفسير القرآن الكريم و إظهار أوجه إعجازه، و شرح دلالات الآيات القرآنية، لذلك نجد دراسة الدلالة اللغوية ليست غاية في حد ذاها، بل ألها قد وردت عرضا في النصوص اللغوية والأصولية والبلاغية، وعند المناطقة والفلاسفة والمتكلمين. وفي هذا الجزء سوف نتحدث عن الدلالة عند العرب، وعلاقتها بما توصل إليه علم اللغه الحديث.

#### 1-الدلالة عند الجاحظ:

كان اهتمام الجاحظ اللغوي والمتكلم هو البلاغة اللغوية، والبحث في قدرة اللغة العربية على التعبير ردا على الشعوبيين الذين قدحوا في البلاغة العربية، وقد كان الجاحظ اعتزاليا يحكم عقله في كل الأمور لذلك جاءت كتاباته في هذا الجال دقيقة وشاملة، وتطرق الجاحظ في كتابه "البيان والتبيين" إلى قضايا لغوية عديدة، من بينها ما نحن بصدد الحديث عنه، وهي قضية الدلالة ونظرة الجاحظ إليها.

يقول الجاحظ في شأن الدلالة: "وكلما كانت الدلالة أوضح، وأفصح كانت الإشارة أبين وأنور، كان أنفع وأنجع، والدلالة الظاهرة على المعنى الخفي وهو البيان الذي سمعت الله عز وجل يمدحه ويدعو إليه ويحث عليه، وبذلك نطق القرآن، وبذلك تفاخرت العرب، وتفاضلت أصناف العجم". (2) فالبيان عند الجاحظ يرتبط بالدلالة، وهي عنده تتمثل في الدلالة الظاهرة على المعنى الخفي.

#### أ-أصناف الدلالات عند الجاحظ:

يقسم الجاحظ الدلالة إلى خمسة أصناف، فيقول: "جميع أصناف الدلالات على المعنى من لفظ وغير لفظ خمسة أشياء، لا تنقص ولا تزيد أولها اللفظ ثم الإشارة ثم العقد، ثم الخط، ثم الحال التي تسمى نصبة. والنصبة هي الحال الدائمة التي تقوم مقام تلك الأصناف ولا تقصر على تلك الدلالات"(3)

<sup>(1)</sup> محمد رشاد الحمزاوي، المعجم العربي إشكالات ومقاربات، بيت الحكمة، قرطاج، تونس، ط1، 1991م، ص 316.

<sup>(2)</sup> الجاحظ، البيان و التبيين، تحقيق عبد السلام هارون، دار الفكر، بيروت،ط1، (د.ت)، ج1، ص75.

<sup>(3)</sup> المصدر نفسه، ص 6.

1- الدلالة باللفظ: هدف اللفظ عند الجاحظ هو الدلالة، ويقصد به الكلام الملفوظ المسموع الذي يدل على معنى من المعانى.

2- الدلالة بالإشارة: يقول الجاحظ في هذا الشأن "فأما الإشارة باليد وبالرأس وبالعين والحاحب والمنكب إذا تباعدا الشخصان، وبالثوب وبالسيف وقد يتهدد رافع السيف والسوط فيكون ذلك زاجرا ومانعا ورادعا ويكون وعيدا وتحذيرا ".(1)

3- الدلالة بالعقد: يقصد الجاحظ بالعقد الحساب يقول في ذلك: "وأما القول في العقد هو الحساب دون اللفظ والخط". (2)

4- الدلالة بالخط: الخط الذي هو صورة الكلام الملفوظ عند الجاحظ نوع من أنواع الدلالات التي تشير إلى المعنى.

5- الدلالة بالنصبة: يقول الجاحظ: "وأما النصبة فهي الحال الناطقة بغير اللفظ والمشيرة بغير الله اليد، وذلك ظاهر في حلق السماوات والأرض وفي كل صامت وناطق وجامد ونام ومقيم وضاعن وزائد وناقص فالدلالة التي في الموات الجامد كالدلالة التي في الحيوان الناطق، فالصامت ناطق من جهة الدلالة والعجماء معربة من جهة البرهان". (3)

فمفهوم الدلالة عند الجاحظ انطلاقا من النص الذي سقناه يرتبط بدلالة اللفظ، وبدلالة غير اللفظ أيضا. وبهذا فالدلالة عند الجاحظ أشمل من علم الدلالة Semantics، وإنما ترتبط بعلم الإشارات أو علم الرموز Semiotics لأنها تضم النظم اللغوية إلى جانب الرموز الأحرى اليتي تعبر عن المعنى.

فالجاحظ المتكلم لا يقبل أن يحصر بلاغته في الدليل اللساني وإنما يتناولها من حالال جميع دلائلها اللسانية وغير اللسانية، وهي بهذا المفهوم أقرب إلى علم السيما Semiologie منها إلى اللسانيات . (4)

#### 2-الدلالة عند الأصوليين واللغويين:

جاءت قضايا الدلالة عند اللغويين مثل البلاغيين وعند الأصوليين أيضا، وقد ناقش علماء العرب الكثير من القضايا الدلالية التي تعد الآن من صلب علم الدلالة الحديث.

أ-تعريف الدلالة عند الأصوليين: يقول الشريف الجرجاني "الدلالة هي كون الشيء بحاله يلزم من العلم به شيئا آخر ، والشيء الأول هو الدال والثاني هو المدلول، وكيفية دلالة اللفظ هي

<sup>(1)</sup> المصدر السابق، ص77.

<sup>(2)</sup> المصدر السابق، ص80.

<sup>(3)</sup> المصدر السابق، ص81.

<sup>(4)</sup> زكريا عبد الرحمن صيام، دراسات في أدب العصر الجاهلي وصدر الإسلام، ديوان المطبوعات الجامعية، بن عكنون، الجزائــر، 1984م، ص11.

المعني باصطلاح علماء الأصول محصورة في عبارة النص وإشارة النص ودلالة النص واقتضاء النص ووجه ضبطه. (1)

فقد اهتدى الأصوليون إلى الدلالة التي تكون باللفظ الذي إذا علمنا معناه نحصل على دلالة ذلك اللفظ. كما يشير ابن حلدون في مقدمته إلى الدلالة يقترب من مفهوم المحدثين في هذا الشكل، حين يتكلم عن الدلالة عند الأصوليين فيقول: "ثم بعد ذلك يتعين النظر في دلالات الألفاظ وذلك أن استفادة المعاني على الإطلاق من تراكيب الكلام على الإطلاق يتوقف على معرفة الدلالات الوصفية مفردة ومركبة". (2)

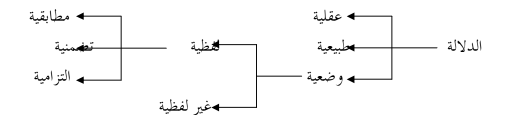
# ب- أنواع الدلالات:

إن العلاقة التي تربط بين الدال والمدلول هي الدلالة، والحال هي أساس التلازم بين الدال والمدلول ولذلك فقد قسمت الدلالة انطلاقا من هذا المفهوم إلى ثلاثة أقسام حسب طبيعة تكوينها:

1- الدلالة الوضعية: وهي إذا كانت العلاقة أو الملازمة بين الشيئين - أي الدال والمدلول- ناتجة عن التواضع والاصطلاح مثل الخطوط التي اصطلح أن تكون دليلا على الألفاظ.

2-الدلالة العقلية: وهي كامنة في الملازمة الذاتية للوجود الخارجي للدال والمدلول كالأثر والمؤثر، فإذا كان ضوء الصباح أثرا لطلوع قرص الشمس ورأى الإنسان الضوء على الجدار ينتقل ذهنه إلى طلوع الشمس فيكون ضوء الصبح دالا على الشمس دلالة عقلية.

3- الدلالة الطبيعية: وهي إذا كانت العلاقة الملازمة بين الدال والمدلول طبيعية، فمثل "آه" دال ومدلوله الإحساس بالألم. كما قسم علماء الأصول الدلالة اللفظية الناتجة عن الدلالة الوضعية إلى دلالة مطابقة، وتضمن، والتزام، ويمكننا أن نوضح أنواع الدلالات وفق الآتي: (3)



<sup>(1)</sup> الشريف الجرحاني، التعريفات، مكتبة لبنان، بيروت، 1978، ص10.

<sup>(2)</sup> ابن خلدون، المقدمة، ص36.

<sup>(3)</sup> عبد الإله الصائغ، الخطاب الإبداعي الجاهلي والصورة الفنية، المركز الثقافي العربي، الـــدار البيضـــاء، ط1، 1997م، ص69، 68.

يقول الشريف الجرجاني: "الدلالة اللفظية والوضعية هي كون الشيء بحيث متى أطلق أو تخيل فهم منه معناه للعلم بوضعه، وهي المنقسمة إلى المطابقة والتضمن والالتزام، لأن اللفظ الدال بالوضع يدل على تمام ما وضع له بالمطابقة والتضمن وعلى جزئه بالتضمّن، وعلى ما يلازمه في الذهن بالالتزام، كالإنسان فإنه يدل على تمام الحيوان الناطق بالمطابقة وعلى جزئه بالتضمن وعلى قابل العلم بالالتزام". (1)

أ-دلالة المطابقة: فإن تناولت اللفظة المفردة كل المعنى فالعلاقة بين اللفظة ومعناها علاقة مطابقة مطابقة مثل الإنسان الذي يدل على تمام الحيوان.

ب-دلالة التضمن: وتكون عند تتناول اللفظة جزءا من المعنى.

ج-دلالة الالتزام : وتكون هذه الدلالة عندما تتناول شيئا خارجا عن اللفظة ملاصقا لها كدلالة العلم على الإنسان. (2)

كما أشار الأصوليون إلى قضية أخرى من قضايا الدلالة، وتتعلق بوضعية اللغة وعرفيتها، ويرجع الأصوليون ذلك إلى اتباع اللغة للتطور الاجتماعي الذي يصيب الأمة، وضرورة اتباع مراحل هذا التطور للوصول إلى التحليل الأصيل للنص.

وموضوع الاصطلاح يرتبط بوضعية اللغة وعرفيتها ويتعلق بأمرين:

1- ارتباط اللفظ بما يطرأ عليه من تغير في المدلول تحت تأثير الشائع المتعارف عليه بين الناس فيحول بينه وبين الدلالة الأولى.

2- ارتباط اللفظ بما يطرأ عليه من استعمال في غير ما وضع له عن طريق المجاز، أما وضعية اللغة فهي أن يستعمل اللفظ فيما وضع له أولا ولا يتجاوزه. يقول الغزالي في هذا الشأن: " اعلم أن الأسماء اللغوية تنقسم إلى وضعية وعرفية، والاسم يسمى عرفيا باعتبارين، أحدهما أن يوضع الاسم لمعنى عام، ثم يخصص عرف الاستعمال من أهل اللغة ذلك الاسم ببعض مسمياته كاختصاص اسم الدابة "لذوات الأربع"مع أن الوضع لكل ما يدب، واختصاص اسم المتكلم بالعالم بعلم الكلام، مع أن كل قائل ومتلفظ متكلم، وكاختصاص اسم الفقيه، والمتعلم بعلم العلماء وبعض المتكلمين مع أن الوضع عام " (4).

ثانيهما: أن يصير الاسم شائعا في غير ما وضع له أولا بل فيما هو مجاز فيه كلفظ (الغائط) الموضوع ابتداء للمطمئن من الأرض فصار أصل الوضع منسيا، والمجاز معروفا سابقا إلى الفهم بعرف الاستعمال، وذلك بالوضع الأول، فالأسامي اللغوية إما وضعية وإما عرفية، أما ما انفرد

<sup>(1)</sup> الشريف الجرحاني، التعريفات ، ص110.

<sup>(2)</sup> السيد أحمد عبد الغفار، التصوير اللغوي عند الأصوليين، دار عكاظ للطباعة والنشر، حدة، ط1، 1401هـ، 1981م، ص77.

<sup>(3)</sup> المرجع نفسه، ص63.

<sup>(4)</sup> المرجع نفسه، ص64.

به المحترفون وأرباب الصناعات لأدواقهم، فلا يجوز أن يسمى عرفيا لأن مبادئ اللغات الوضع الأصلي كلها، كانت كذلك فيلتزم أن يكون جميع الأسامي اللغوية عرفية "(1). كما تنبه علماء العرب إلى قضية التطور الدلالي الذي يطرأ على الألفاظ اللغوية، فقد تتحول دلالة اللفظ من الدلالة العامة إلى الدلالة الخاصة أو يحدث العكس، أي أن اللفظ في أصله يدل دلالة حاصة، ثم تعمم دلالته، ونجد تشاها يكاد يكون متطابقا مع ما جاء به الأصوليون في نظرية "العام الخاص" مع نظرية التضييق والتوسيع الدلالي عند الغربيين، مما يحق لنا أن نقول أن الدرس الدلالي عند الأصوليين كان متقدما جدا. (2)

وقد أشار أحد علماء الغرب (بريال) أن التطور الدلالي من الاتساع إلى التضييق هو التطور الطبيعي لتاريخ اللغة، وهذا ما ذهب إليه الأصوليون في تحديد الدلالة في قولهم: "ما من عام إلا ويتخيل فيه التخصيص." أما الطريق المضاد فهو توسيع المعنى فإنه يوجد بدرجة قليلة وحيثما وجد فهو مرتبط بأحداث تاريخية.

ولقد جاء في كتاب (الصاحبي) لابن فارس الكثير من الألفاظ التي تطورت دلاليا وبخاصة الألفاظ التي أصبحت تعرف بالإسلامية أو الشرعية، وكانت تشير في الجاهلية إلى دلالة عامة ثم خصصت دلالتها بعد أن جاء الإسلام مثل الإسلام والمسلم والمنافق.

كما ربط العرب في هذا المجال بين الحقيقة والمجاز، فدلالة الألفاظ تنتقل من الدلالة الأصلية إلى الدلالة الثانية عن طريق المجاز، ويعرف عبد القاهر الجرجاني المجاز بأنه: "مفعل من جاز الشيء يجوزه إذا تعداه وإذا عما يوجبه أصل اللغة وصف بأنه مجاز على معنى ألهم حازوا به موضعه الأصلي، أو جاز هو مكانه الذي يوضع فيه أولا ." (5)

فالجرجاني يشير إلى أن أصل اللغة هو ما يعرف بالحقيقة، أما الدلالة الثانية فهي متحصل عليها عن طريق المجاز، كما أشار الشاطبي إلى ذلك، إذ يتحدث عن دلالتين للغة، فالأولى من جهة كونها ألفاظا وعبارات مقيدة دالة على معان خادمة وهي الدلالة الثانية التي يسميها بالتابعة. (6)

ويعتني الزمخشري بالدلالة الثانية اعتناء كبيرا وبخاصة في مؤلفه "أساس البلاغة" حيث أنه يورد الدلالة الأصلية للكلمة ثم يتطرق إلى الدلالة الثانية، والتي هي الدلالة المحازية مستشهدا بالشواهد الشعرية والقرآنية -أحيانا -. يقول الزمخشري في مادة "غ س ق": يقولون من الغسق

<sup>(1)</sup> المرجع السابق، ص64.

<sup>(2)</sup> المرجع السابق، ص97.

<sup>(3)</sup> المرجع السابق، ص96.

<sup>(4)</sup> ابن فارس، الصاحبي في فقه اللغة، ص79 وما بعدها.

<sup>(5)</sup> عبد القاهر الجرجاني، أسرار البلاغة في علوم البيان، تحقيق سعيد محمد اللحام، دار الفكر العـــربي، بـــيروت، ط1، 1999م، ص221.

<sup>(6)</sup> محمد بدري عبد الجليل، المجاز وأثره في الدرس اللغوي، ص31.

إلى الفلق، وهو دحول أول الليل حيث يختلط بالظلام، وقد غسق الليل يغسق غسقا وغسوقا وبنوتميم على أغسق قال ابن قيس:

إِنَّ هذا اللَّيْلَ قَدْ غَسَقًا وَاشْتَكَيْتُ الْهُمَّ وَالْأَرَقَا

وقال جساس:

أَزُورُ إِذَا مَا أَغْسَقَ اللَّيلُ خِلَّتِي حَذَارِ الْعِدَى أَوْ أَنْ يُرْجَمَ قَائِلُ

ونحوهما: جاء الليل وأدجى وغسق القمر أظلم بالخسوف، وأغسقنا دخلنا في الغسق وكان الربيع بن خيثم يقول لمؤذنه يوم الغيم أغسق أغسق أي ادخل في الغسق، ثم أذن أو أغسق بالآذان كقوله، أبردوا بالظهر، وتقول أعوذ بالله من الغاسق إذا وقب ومن الفاسق إذا وثب.

ومن المجاز : غسقت العين وعين غاسقة إذا أظلمت ودمعت، ومنه الغساق وهو ما يسيل من جلودهم أسود ونقول: ألا إن بصدد الغساق تجرع الصديد والغساق. (1)

#### 3 - طبيعة العلامة اللغوية:

يشير اللساني السويسري (دوسوسير) إلى أن العلاقة بين الدال و المدلول هي علاقة اعتباطية، أو تعسفية فالدال المتمثل في لفظ "شجرة" مثلا لا يدل دلالة منطقية أو عقلية على المدلول المحسوس "شجرة" فالعلامة اللغوية في هذه الحال هي علامة اصطلاحية أو عرفية اصطلح عليها المتكلمون، واتفقوا على إطلاقها، وفي هذا الشأن نجد من العلماء العرب من تفطن إلى اعتباطية العلاقة بين الدال والمدلول، فعبد القاهر الجرجاني في كتابه (دلائل الإعجاز) يقول: "ومما يجب إحكامه بعقب هذا الفصل الفرق بين قولنا حروف منظومة وذلك أن تضم الحروف وهو تواليها في النطق، وليس نظمها بمقتضى عن معنى، ولا الناظم بمقتف في ذلك رسما من العقل اقتضى أن يتحرى في نظمه لها ما تحراه، فلو أن واضع اللغة كان قد قال "ربض" مكان "ضرب" لما كان في ذلك ما يؤدي إلى فساد ." (2)

الرأي نفسه ذهب إليه "ابن سيدة" في معجمه "المخصص" حيث يشير إلى أن اللغة اضطرارية، وإن كانت موضوعات ألفاظها اختيارية، ثم يردف شارحا العلاقة القائمة بين الدال والمدلول فيقول: "فإن الواضع الأول المسمي للأقل جزءا وللأكثر كلا، وللون الذي يفرق شعاع البصر فيبثه وينشره بياضا، وللذي يقبضه فيضمه ويحصره سوادا، ولو قلب هذه التسمية فسمى الجزء كلا والبياض سوادا والسواد بياضا لم يخل بموضع ولا أوحش أسماعنا من مسموع)". (3)

<sup>(1)</sup> الزمخشري، أساس البلاغة (غسق)، ص479، 478

<sup>(2)</sup> عبد القاهر الجرجاني، دلائل الإعجاز، تقديم على أبو زقية، المؤسسة الوطنية للفنون المطبعية، الرغاية، الجزائر، 1991م ص65.

<sup>(3)</sup> ابن سيدة، المخصص، المكتب التجاري، بيروت، (د.ت)، ص 3.

#### 4-علاقة الدلالة العربية بالسياق:

من الذين تطرقوا إلى فكرة السياق نجد عبد القاهر الجرجاني الذي تناول فكرة السنظم في كتابه "دلائل الإعجاز" فهو يرى أن للألفاظ دلالة أولى، ولها عند النظم دلالة ثانية (1) كما أن البلاغة العربية قد تناولت المعنى الاجتماعي المرتبط بالسياق، وقد قدمت لدراسة المعنى الاجتماعي أو المعنى الدلالي فكرتين تعتبران اليوم من أفضل ما وصل إليه علم اللغة الحديث، وهما "فكرة المقال" و "فكرة المقام". وقد ربط علماء البلاغة بين الفكرتين بعبارتين مشهورتين، العبارة الأولى: "لكل مقام مقال" والعبارة الثانية: "لكل كلمة مع صاحبها مقام." (2)

ومادامت مهمة الأولى هي استنباط الأحكام فهما لمعانيها، فقد بحثوا كثيرا في دلالة النصوص الدينية من قرآن كريم وحديث نبوي شريف، ومن أمثلة اعتناء الأصوليين بالسياق قول تعالى: {اعْمَلُوا مَا شِئْتُمْ} (فصلت40) يقولون هو للأمر في ظاهره، وهي الدلالة الأولى إلا أنه يقصد به المبالغة في التهديد والخزي، وتلك الدلالة الثانية والمقصودة، أو المعنى التبعي كما يسميه الأصوليون. (3)

كما اهتم أبو حاتم الرازي الإسماعيلي (4) كثيرا بفكرة السياق، فهي عنده من العناصر التي بحب مراعاتما في التحليل النحوي ،ومن هنا يقسم النعت إلى قسمين حسب المقام والسياق الذي يرد فيه النعت، فالمعهود أن يقصد بالنعت مدح أو ذم يكون ذلك في موقف الثناء أو موقف السب، ولكن النعت أحيانا قد يرد كعامل للاسم، ولا يهدف من وراءه إلى إنشاء التقريظ أو الشتم، فوظيفة النعت عندئذ حددها الموقف. يقول في هذا الشأن: "إنما تجرى النعوت على ضربين: أحدهما تخليص الاسم من الاسم كما تقول: "جاءين زيد" فتعلم أن الذي تخاطبه يعرف زيدا، والزيدون كثير، فتقول: "جاءين زيد التميمي"، أو ما أشبه ذلك ...والوجه الآخر يراد به الثناء والمدح والتقريظ والذم والشتم. يقال: "جاءين زيد الشريف النبيل الكريم"، أو "حاءين زيد الشريف النبيل الكريم"، أو "حاءين زيد البخيل الشحيح" فيعلم أنك تثني عليه، أو تذمه فإذا قلت: "بسم الله السرحمن الرحيم " فإنما هو ثناء على الله و تقرب إليه و تحبب، فهذا يلزمه هذا الوجه، ولا يلزمه الوجه الأول من جهة التخليص ..." (5)

و نلاحظ هنا أن أبا حاتم الرازي يربط تحليله بالموقف الديني، مؤكدا على أن النعت المتصلل

<sup>(1)</sup> السيد أحمد عبد الغفار، التصور اللغوي عند الأصوليين ، ص112

<sup>(2)</sup> تمام حسان، اللغة العربية معناها ومبناها، ص 20.

<sup>(3) /</sup> السيد أحمد عبد الغفار، التصور اللغوي عند الأصوليين، ص114

<sup>(4)</sup> الإسماعيلية فرقة من فرق الإمامية الاثنا عشرية الشيعية نسبة إلى إسماعيل بن جعفر الصادق، وقالوا أنه بعد إسماعيل أتت أئمـــة مشهورة ،لأن الإمام يجوز له أن يستتر إذا لم تكن له شوكة وقوة يظهر بها على أعدائه، ينظر أحمد أمين، ضحى الإسلام، مكتبــة النهضة المصرية، القاهرة ط 10، ج 3 ، ص 213 وما بعدها.

<sup>(5)</sup> محمد رياض العشيري، التصور اللغوي عند الإسماعيلية، دراسة في كتاب الزينة، منشأة المعارف، الأسكندرية، (د.ت)، ص 226، 227.

بلفظ الجلالة هو من القسم الثاني، إذ أن سياق الثناء هو الوحيد الذي تطلق فيه هذه النعوت مع لفظ الجلالة.

## 5 - علاقة نظرية الحقول الدلالية بمعاجم المعابى العربية:

بحد تشابها كبيرا بين نظرية الحقول الدلالية الحديثة التي ظهرت عند الغربيين وما كتبه علماء اللغة العربية، عندما قاموا بتأليف معاجم المعاني، فكلاهما قد قام بتقسيم موضوعات اللغة على أساس المعاني التي تؤديها، أو المعاني المشتركة التي تجمع بين هذه الألفاظ. أو ما يعرف بالحقل الدلالي، ومن الأوائل الذين ألفوا في هذا المجال "أبو مالك عمرو بن كركرة "الذي ألف خلق الإنسان والخيل، ومنهم " أبو حيرة الأعرابي " الذي ألف "الحشرات" في القرن الثاني الهجري.

ومن الذين ألفوا في هذا المجال أيضا نجد "ابن شميل " الذي ألف كتاب السلاح، و"أبي عمرو الشيباني" الذي ألف كتب "النحلة، الخيل، الإبل، حلق السماوات والأرض"، ولأبي عبيدة "الإنسان والزرع"، ولأبي زيد الأنصاري نجد "المطر والمياه، وخلق الإنسان ، والشجر"، كما نجد كتب الإبل والبخل والإنسان والنبات والخيل للأصمعي، وأسماء الخيل والبئر والزرع لابن الأعرابي، ومن معاجم اللغة في هذا القرن نجد معجم "الألفاظ لابن السكيت. (1)

كما يتواصل هذا الاتجاه في القرن الرابع الهجري فينتج (الأخفش الأصغر) "الأنواء" وابــن دريد "السرج واللجام" و"المطر والسحاب"، ويؤلف أبو على القالي كتاب "الإبل.

ومن أشهر المعاجم المؤلفة في هذا المجال نجد "المنجد في اللغة" لأبي الحسن على بن الحسن الهنائي المعروف بكراع النمل (309هـ) والذي قسم كتابه حسب معاني اللغة، وقد قام كراع بتقسيم الكتاب إلى ستة أبواب ذاكرا إياها في مقدمة كتابه، وقد حصرها في الآتي:

- الباب الأول: في ذكر أعضاء البدن، من الرأس إلى القدم.
- الباب الثاني: في ذكر صنوف الحيوان من الناس والسباع والبهائم والهوام.
  - الباب الثالث: في ذكر الطير الصوائد منها والبغاث وغير ذلك.
    - الباب الرابع: في ذكر السلاح وما قاربه.
    - الباب الخامس: في ذكر السماء وما يليها.
- الباب السادس: في ذكر الأرض وما عليها، وفي هذا الباب ثمانية وعشرون فصلا (2) كما يشير إلى ذلك.

<sup>(1)</sup> أحمد مختار عمر، البحث اللغوي عند العرب، مع دراسة لقضية التأثير والتأثر، عالم الكتب، القاهرة، ط4، 1402هـ، 1982م، ص 253.

<sup>(2)</sup> كراع، المنجد في اللغة، تحقيق أحمد مختار عمر، ضاحى عبد الباقى، عالم الكتب، القاهرة، ط2، 1988م، ص 29.

يقوم مبدأ كراع في شرح المداخل المعجمية على السياق اللغوي حيث يشرح اللفظة المفردة مستدلا على شرحه بالشواهد الشعرية والقرآنية.يقول مثلا في باب الأرض وما عليها:

الأرض: قوائم الدابة، قال رؤبة بن العجاج: من أرضه إلى مقيل الحلس. وقال آخر: ولم يُقلِّبُ أَرْضَهَا البَيْطَارُ وَلاَحْبِليه بِما حَبِـــــارُ

ر (حبار أي أثر )

والأرض: الزكام قال ابن أحمد الباهلي:

وقالوا أنت أرض به وتخيلت فأمسى لما في الرأس والصدر شاكيا الأرض: الرعدة، قال ذو الرمة:

إذا توجس قرعا من سنابكها أو كان صاحب أرض أو به الموم ويقال: "رجل مأروض"، وروي عن ابن عباس أنه قال: وقد أصابت الناس زلزلة "أزلزلت الأرض أم بي أرض" أي رعدة، ويقال أرض الجذع إذا أكلته الأرضة. (1)

ويستمر التأليف العربي في هذا المحال، فيظهر كتاب الهمذاني(320هـ) المعنـون بالألفـاظ الكتابية، وكتاب قدامة بن جعفر(337هـ) "جوهر الألفاظ" و"متخير الألفاظ" لابـن فـارس (395هـ).

أما في القرن الخامس الهجري، فقد ظهر كتاب "مبادئ اللغة" للإسكافي (421هـ)الـذي ضم أبوابا (نظم) تدور على الموضوعات مثل: النجوم، الدهر، والليل والنهار والثياب والآلات وأدوات الطعام والشراب. (2)

كما ظهر كتاب الثعالبي (430هـ) "فقه اللغة وأسرار العربية"الذي قسمه إلى قسمين: القسم الأول سماه "فقه اللغة" ويتكون من 30 بابا، وضم أبوابا مثل باب الكليات، ويحوي فصولا مثل ذكر ضروب من الحيوانات وفصل في ذكر النبات والشجر وفصل في الطعام ...إلخ. (3)

أما القسم الثاني فقد سماه "أسرار العربية" وتطرق فيه إلى القضايا اللغوية من نحو وصرف ودلالة. ومن أمثلة ذلك فصل في تقديم المؤخر وتأخير المقدم، وفصل في الواوات، وفصل في النونات، وفصل في أبنية الأفعال. (4)

لكن أضخم عمل في معاجم المعاني فهو كتاب " المخصص" لأبي الحسن بن إسماعيل الأندلسي المعروف بابن سيدة (458هـــ) الذي ضم أبوابا مفصلة عن المعاني اللغوية، نحده مثلا

<sup>(1)</sup> المصدر نفسه، ص107، 108.

<sup>(2)</sup> أحمد مختار عمر، البحث اللغوي عند العرب، ص254.

<sup>(3)</sup> ينظر أبو منصور الثعالبي، فقه اللغة وأسرار العربية، الجزء الأول، منشورات دار مكتبة الحياة، بيروت، (د.ت).

<sup>(4)</sup> ينظر الجزء الثاني من كتاب فقه اللغة وأسرار العربية، الجزء المتعلق بأسرار العربية.

حين يتطرق إلى صفات الصوت الخفي، فهناك "الركز" وهو صوت حفي، و" النبأة " التي تسمع من إنسان أو دابّة و لا تُفهم، و هي قريبة من الركْز، و هناك " النَبْس " وهو أقل ما يكون من الكلام، و" الزَجم" وهو سماع شيء من الكلمة الخفية، و" النُعْية " التي تدل على سماع وعدم فهم، ومنه قيل: يناغي الرجل صبيه، والرمز الذي يدل على تصويت حفي كالهمس وتكرر الشفتين بكلام غير مفهوم (1).

<sup>(1)</sup> ينظر كتاب المخصص، ابن سيدة، ص137، 139.

# القصل الثالث

الألفاظ الدالة على الحياة الاجتماعية والحل والترحال والشراب والطعام الألفاظ الدالة على الحياة الاجتماعية) المجال الدلالي العام الأول: (الألفاظ الدالة على الحياة الاجتماعية)

أ- المجال الدلالي الفرعي الأول: (لألفاظ الدالة على العلاقات الاجتماعية) ب- المجال الدلالي الفرعي الثاني: (الألفلظ الدالة على الأخلاق والصفات والطبقات الاجتماعية

ج- المجال الدلالي الثالث: (الألفاظ الدالة على الحرب)

2- الجال الدلالي العام الأول: (الألفاظ الدالة على الحل والترحال والطعام والشراب أ- المجال الدلالي الفرعي الثاني: (الألفاظ الدالة على الحل والترحال والبيوت والمواد الإنشائية

ب- المجال الدلالي الفرعي الثاني: (الألفاظ الدالة على الطعام والشراب وأدواتهما

## الألفاظ الدالة على الحياة الاجتماعية والحل والترحال والبيوت والطعام والشراب

تمثل مفردات الفصل الثالث الناحية الاجتماعية باعتبار الانسان كائنا اجتماعيا، فالوحدات الدلالية تشكل العلالية لا يمكن ضبط معناه بدقة خارج محيطها الاجتماعي، لذلك فالوحدات الدلالية تشكل نسبة معتبرة من الهيكل العام للمعلقة، فعمرو ابن كلثثوم الإنسان الشاعر كان ينطلق من واقع اجتماعي خاص يتمثل في المجتمع العربي الجاهلي، لذلك كانت الوحدات الدلالية المعبرة عن هذه الناحية تعبر عن مجموعة من المفاهيم والرؤى التي كانت تؤمن بها قبيلته لأنه ناطقها الرسمي وحامل رايتها، وقد درسناها فألفيناها تتشكل من مجالين دلاليين عامين، المجال الدلالي الأول تشير وحداته الدلالية إلي الحياة الاجتماعية، ويضم ثلاث مجالات دلالية فرعية (العلاقات الاجتماعية، الأخلاق والصفات والطبقات الاجتماعية، الحرب). أما المجال الدلالي العام الثاني فتشير وحداته الدلالية إلى الحل والترحال والبيوت، والشراب والطعام وأدواقهما ويتفرع إلى مجالين دلالين فرعيين، المجال الدلالي الفرعي الأول تعبر وحداته الدلالية على الحل والترحال والمواد الإنشائية، والمجال الدلالي الفرعي الثاني تعبر وحداته الدلالية على الحل والترحال والمواد الإنشائية، والمجال الدلالي الفرعي الثاني تعبر وحداته الدلالية على الحل والترحال والمواد الإنشائية، والمجال الدلالي الفرعي الثاني تعبر وحداته الدلالية على الحل والترحال والمواد الإنشائية، والمجال الدلالي الفرعي الثاني تعبر وحداته الدلالية على الحل والترحال والمواد الإنشائية، والمجال الدلالي الفرعي الثاني تعبر وحداته الدلالية على الطعام والشراب وأدواقهما.

# I / المجال الدلالي العام الأول:

يضم المحال الدلالي العام الأول الوحدات الدلالية التي تشير إلى الحياة الاجتماعية وحياة الإنسان ويمكن أن نقسم هذا المحال الدلالي إلى ثلاث محالات دلالية فرعية:

1- المجال الدلالي الفرعي الأول: ويضم الوحدات الدلالية التي تشير إلى العلاقات الاجتماعية

2- الجال الدلالي الفرعي الثاني: يضم الوحدات الدلالية التي تشير إلى الأخلاق والصفات والطبقات الاجتماعية.

3- المجال الدلالي الفرعي الثالث: ويضم الوحدات الدلالية التي تشير إلى الحرب وما يتعلق بما.

# 1/ المجال الدلالي الفرعي الأول: (العلاقات الاحتماعية)

ينقسم المحال الدلالي الفرعي الأول إلى مجموعات دلالية صغيرة:

## أ/ المجموعة الدلالية الأولى:

وتضم الوحدات الدلالية الدالة على الحب والهوى، و تحتوي على والوحدات الدلالية الآتية: "هوى، حنين، اشتاق، وجد، صبا".

هوى: هَوِيه يَهْوَاه، وَهُوَ هَو، وهي هويَةٌ، وَمِنْ أَهلِ الأَهواء، {وَلَا تَتَبِعِ الْهَوَى} (ص 26)، وهوى من الجبل، وهوت الدلو في البئر (1).

<sup>(1)</sup> الزمخشري، أساس البلاغة، ص715 (هوى).

وردت الوحدة الدلالية "هوى" في المعلقة مرة واحدة في سياق حديثه عن الخمر وتأثيرها على شاربها حيث يقول<sup>(1)</sup>:

# تَجُورُ بِذِي اللَّبَانَةِ عَنْ هَوَاهُ إِذَا مَا ذَاقَهَا حَتَّ يَلِينَا

اتسمت الوحدة الدلالية "هوى" بملمح دلالي عام هو أنّها وحدة دلالية تدل على اشتياق الإنسان لشيئ ما أو لحاجة ما، كما تميزت بملمح دلالي خاص، وهو أن دلالة الوحدة الدلالية ملتصقة بنفس الإنسان، ويمـكن أن نعدّها من الألفاظ العاطفية التي ترد في السياق العاطفي الذي تحدّث عنه "ستيفن أو لمان " (2). كما يمكن أن يكون الهوى في "مداخل الخير و الشر." (3) حنين: حنّ إلى وطنه، وحنّ عليه حنانا: ترّحم عليه، وحنانيك، وماله حانة ولا آنة، أي ناقة ولا شاة وهذه حنيتي أي امرأتي ... (4) والحنين صوت المتوجع. (5)

استعمل الشاعر الوحدة الدلالية" حنين " في سياق الغزل حيث يقول<sup>(6)</sup>: فَمَا وَجَدَتْ كَوَجْدِي أُمُّ سَقْبِ أَضَلَتْه فَرَجَّعَتِ الحَنيــنَا

تميّزت الوحدة الدلالية بدلالة ترديد صوت المتوجع، وحملت معنى دلاليا خاصا هو نزاع النفس إلى الشيئ واشتياقه إليه، كما نستشف ضلالا دلالية هامشية مثل الحزن الناتج عن الاشتياق، حيث لا يكون الاشتياق أو الحنان إلا بسبب بعد ونأي.

اشتاق: الشوق و الاشتياق نزاع النفس إلى الشيئ ، والجمع أشواق ، شاق إليه شوقا ، وتشوق واشتاق اشتياقا، والتشوق حركة الهوى، و الشوق: العشاق. (7).

استعمل الشاعر الوحدة الدلالية " اشتاق " في سياق الغزل في قوله (8) : تذكَّرْتُ الصِبَا واشْتَقْتُ لَمَّا لللهِ وَأَيْتُ حُمُـولَهَا أُصُلًا حُدِينَا

تميزت الوحدة الدلالية "اشتقت" التي جاءت فعلا بدلالة نزاع النفس إلى الشيئ كما تميزت علامح دلالية خاصة كالمعاناة والوجد الذي أحس به الشاعر من جراء تذكره أيام العشق، ويظهر ذلك من اقتران الوحدة الدلالية بكلمة " الصبا " الدالة على اللهو والعشق والهوى. وجد: المطلوب كوعد و ورم، يجده ويجده بضم الجيم، ولا نظير لها وجدا وجدة وجدا ووجودا

ربعه. المستوب عوقات و روز ) يبعد ويبعد بسم اليمان ولا تشير عن والعد والعداد والعدد الغني، و وحدانا... وبه وحد في الحب فقط، وكذلك في الحزن لكن بكسر ماضيه، والوحــــد الغني،

<sup>(1)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص65

<sup>(2)</sup> يقول "أولمان": (إن بعض الكلمات المستعملة في الحياة اليومية العادية قد تكتسب نغمة عاطفية غير متوقعة في المواقف الانفعالية). ينظر دور الكلمة في اللغة، ستيفن أولمان ،ترجمة كمال بشر، ص56.

<sup>(3)</sup> ابن منظور، لسان العرب15/ 168 (هوي).

<sup>(4)</sup> الزَّ عشري، أساس البلاغة، ص147.

<sup>(5)</sup> الزوزني، شرح المعلقات السبع، ص92.

<sup>(6)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص69.

<sup>(7)</sup> ابن منظور، لسان العرب9/ 239 (شوق).

<sup>(8)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص70.

ويثلث، ومنقع الماء (1)

استعمل الشاعر الوحدة الدلالية "وجد" فعلا، كما استعملها اسما مضافا الى ياء النسبة "وجدي" في سياق الغزل حيث يقول<sup>(2)</sup>:

فَمَا وَجَدَتْ كُوَجْدِي أُمُّ سَقْبِ أَضُلَّتُهُ فَرَجَّعَتِ الْحَنينَا

تميزت الوحدة الدلالية "وحد" بملمح دلالي عام هو دلالتها على نزاع النفس لشيئ، واختصت بملامح دلالية خاصة كالحزن والحرقة التي يحس بها الشاعر من حراء فراق الحبيبة، ويظهر ذلك من مصاحبة الوحدة الدلالية لكلمة "أم سقب" والتي هي الناقة، فالناقة تحزن حزنا شديدا على فراق وليدها.

الصبا: صبا، وصبوة وصبوا إليه وله: حن إليه، وصبا صبوًا وصبُوًا وصبيًا وصباءً: مال إلى الصبوة أي جهلة الصبيان (3)

وردت الوحدة الدلالية "الصبا" بمعنى الهوى والعشق في سياق الغزل في قوله (4): تَذَكَّرْتُ الصِّبَا واشْتَقْتُ لَمَّا رأَيْتُ حُمُـولَهَا أُصُلًا حُدِينَا

تميزت الوحدة الدلالية "الصبا" التي جاءت اسما بملامح دلالية خاصة كاللهو والميل إلى الطيش وعدم تحكيم العقل، كما حملت معنى مرحلة الشباب وتحسر الشاعر على مضي مرحلة اللهو، ويظهر ذلك من مصاحبة الوحدة الدلالية لكلمة "تذكّر تُ".

من خلال دراستنا لوحدات المجموعة الدلالية الأولى في إطار المجال الدلالي الفرعي الأول نلاحظ أن الوحدات الدلالية اشتركت في ملمح دلالي عام مشترك، هو دلالتها على الحب والهوى. كما تميزت كل وحدة دلالية بملامح دلالية خاصة بها، فالوحدة الدلالية "هوى" تميزت بدلالة نزاع النفس إلى ما تمواه و تريده، والوحدة الدلالية "وجد " تميزت بدلالة حرقة الحب والعشق والحزن، والوحدة الدلالية "حنين" (5) تميزت بدلالة ترديد صوت المتألم نفسيا، والوحدة الدلالية "الصبا" بدلالة المعاناة والحنين والبعد، كما تميزت الوحدة الدلالية "الصبا" بدلالة العشق و طيش الفتوة، الذي تذكره الشاعر.

أما من حيث العلاقات الدلالية داخل هذه المجموعة الدلالية فنلاحظ علاقة العموم والخصوص بين الوحدة الدلالية "الهوى" وبقية الوحدات الدلالية الأخرى "وجد، حنين، اشتاق، الصبا"، وعلاقة التضمن بين "الحنين، ومعنى "اشتقت".

نلاحظ أيضا أن جل الوحدات الدلالية قد جاءت في سياق الغزل ما عدا وحدة دلالية

<sup>(1)</sup> الفيروز آبادي، القاموس المحيط1/ 340 (وجد).

<sup>(2)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص69

<sup>(3)</sup> كرم البستان و أخرون، منجد اللغة والأعلام، ص415.

<sup>(4)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص70.

<sup>(5)</sup>نلاحظُ أن الوحدة الدّلالية "حَين " في عصرنا الحاضر قد أصبحت تطلق على الشوق والاشتياق. نقول: حن إلى وطنه، بمعنى اشتاق إلى وطنه، بينما كانت تطلق قديما على صوت المتألم، لقد انتقل مدلولها في العصر الحالي.

واحدة جاءت في سياق الخمر.

| اللغو بة: | و مصاحباتها | وسياقاتها المختلفة | الدلالية و     | حدات الجموعة | 9 2 9 1 | ىسى نسىة و | والجدول الآتي |
|-----------|-------------|--------------------|----------------|--------------|---------|------------|---------------|
| )         | • ' )       | •                  | , <del>-</del> |              | ノーノノニ   | <i>)</i> . |               |

| المصاحبات اللغوية | السياقات |    | رها   | الوحدات الدلالية |     |        |
|-------------------|----------|----|-------|------------------|-----|--------|
|                   |          | مج | اسم ج | اسم م            | فعل |        |
| ذي اللبانة        | الخمر    | 1  |       | 1                |     | هوى    |
| أمّ سقب           | الغز ل   | 2  |       | 1                | 1   | وجد    |
|                   |          |    |       |                  |     |        |
| رجعت              | الغزل    | 1  |       | 1                |     | الحنين |
| الصبا             | الغزل    | 1  |       |                  | 1   | اشتقت  |
| * • 1             | 1 . 1    | 1  |       | 1                |     | , t    |
| اشتقت             | الغزل    | l  |       | 1                |     | الصبا  |

الجدول 21: المجموعة الدلالية الأولى (الوحدات الدلالية الدالة على الحب والهوى)

أحصينا في إطار هذه المجموعة الدلالية خمس وحدات دلالية تكررت ست مرات، وردت كلها في سياق الخمر. كلها في سياق الخمر.

تمثل وحدات المجموعة الدلالية غريزة الحب والحنين الذي يسببه الفراق والاشتياق المرتبط بالنفس البشرية.

### ب / المجموعة الدلالية الثانية:

تشير وحداها الدلالية إلى البعد والفراق، وتضم الوحدات الدلالية الآتية :" التفّرق، صرم، البين، أضلّ".

التفرق: الفرق حلاف الجمع، وفرقة يفرقه فرقا، وفرّق وقيل: فرَق للصلاح فرقا، وفرَّق للإفساد فرقا وتفرق الشيئ وتفرق وافترق والتفرّق والافتراق سواء، منهم من يجعل التفرّق للأبدان والافتراق في الكلام، يقال: فرّقت بين الكلامين فافترقا، وفرّقت بين الرجلين فتفرّقا (1).

استعمل الشاعر الوحدة الدلالية "التفرّق" مرة واحدة في المعلقة في سياق الغزل ومخاطبة عشيقته التي تستعد للرحيل حيث يقول<sup>(2)</sup>:

تميّزت الوحدة الدلالية " التفرّق " بملمح دلالي عام وهو الافتراق و الابتعاد عن الشيئ كما تميّزت بملامح دلالية خاصة ضمنية كدلالة الحزن والوحدة والوجد، ويظهر ذلك خاصة حين اقترنت بالرجاء " قفي ... يا ظعينة "، كما حملت دلالة مفارقة البدن للبدن.

<sup>(1)</sup> ابن منظور، لسان العرب 10/ 299- 300 (فرق).

<sup>(2)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص66.

 $\frac{\partial Q_0}{\partial Q_0}$ : الصرم القطع البائن وعمّ بعضهم القطع أي نوع كان، صرمه يصرمه صرما وصرما فانصرم وقد قالوا: صرم الحبل نفسه ... والصرم اسم للقطيعة وفعلها لصرم ... وسيف صارم وصروم بين الصرامة و الصرومة (1).

وردت الوحدة الدلالية "صرم" بمعنى القطيعة في سياق الغزل حيث يقول<sup>(2)</sup>: قِفِي نسألك هَلْ أَحْدَثْتِ صَرْمًا لِوَشْكِ البِينِ أَمْ خُتْتِ الأَمِينَا

تميّزت الوحدة الدلالية "صرم" . علامح دلالية خاصة كالقطع، والابتعاد، ويظهر ذلك من مصاحبة الفعل "أحدث " للوحدة الدلالية، كما يمكننا ملاحضة أن "الصرّم" قد انتقل مدلوله من معنى قطع الشيئ المادي إلى مجال آخر متعلق بفراق الأبدان وذلك على وجه التشبيه، فهذا الانتقال نوع من أنواع تضييق المعنى وانكماشه، حيث احتص هنا بصرم الأبدان دون غيرها. البين: بان عنه بيناً وبيونة، وباينه مباينة، ولقيته غداة البين، وبئر بيون بعيدة القعر (3).

\_\_\_\_\_ في البيت السابق وردت الوحدة الدلالية "البين" في سياق الغزل دالة على الفراق كما تميّزت بدلالة سرعة الفراق حين اقترنت بكلمة "وشك" الدالة على السرعة.

أضل: ضلّ عن الطريق وعن القصد، يضلّ ويضلّ، وضلّ الطريق وأضله غيره وضللت بعيري، إذا كان معقولا فلم يهتد لمكانه ...ومن المجاز: ضلّ في الدين (5).

استعمل الشاعر الوحدة الدلالية "أضلّ" في سياق الغزل، بمعى فَقَدَ في قوله (6): فَمَا وَجَدَتْ كَوَجْدِي أُمُّ سَقْب أَضَلَتْهُ فَرَجَّعَتِ الْحَنينَا

بالإضافة إلى المعنى المعجمي الذي حملته الوحّدة الدلالية " أضل " نلاحظ ألهاً باقترالها بالكلمة "أم سقب " قد حملت معاني وضلالا دلالية هامشية كالحزن والحرقة والألم.

من خلال استعراضنا لوحدات المجموعة الدلالية الثانية التي تشير إلى الفراق والبعد نلاحظ أنها اشتركت في ملمح دلالي عام مشترك هو البعد، كما تميّزت كل وحدة دلالية بملامح دلالية خاصة، فقد تميّزت الوحدة الدلالية "التفرّق" بدلالة تفرّق الأبدان، والوحدة الدلالية "صرم" بدلالة القطيعة التي يحدثها الإنسان بإراداته، والوحدة الدلالية "البين" تميزّت بدلالة الفراق، والوحدة الدلالية "أضل" تميّزت بدلالة الفقدان، كما نلاحظ علاقة العموم والخصوص بين الوحدة الدلالية "البين" والوحدات الدلالية الآخرى "التفرّق، صرم، أضل" نلاحظ أيضا أن الوحدات الدلالية لم تسجل نسبة شيوع مرتفعة، وجاءت كلّها في سياق الغزل، وهذا ما تؤكّده

<sup>(1)</sup> ابن منظور، لسان العرب7/ 332 (صرم).

<sup>(2)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص67.

<sup>(3)</sup> الزمخشري، أساس البلاغة، ص56 (بين).

<sup>(4)</sup> يرى ابن الأنباري أن البين من الأضداد، فقد يأتي بمعنى الوصال كما في قول الشاعر:

لَعُمْرُكَ لَوْلا البينُ لانْقَطَعَ الهَوَى ولولا الهوى مَا حَنَّ للبين آلِفُ، ينظر علم الدلالة العربي، فايز الداية، ص89.

<sup>(5)</sup> الزمخشري، أساس البلاعة، ص401 (ضلل).

<sup>(6)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص69.

الكلمات المصاحبة لهذه الوحدات الدلالية. والجدول الآتي يوضح نسبة شيوع كل وحدة دلالية مع سياقاتها ومصاحباتها اللغوية:

| المصاحبات اللغوية | السياقات |    | رارها | الوحدات الدلالية |       |         |
|-------------------|----------|----|-------|------------------|-------|---------|
|                   |          | مج | اسم ج | اسم م            | الفعل |         |
| قبل، ظعينة        | الغزل    | 1  |       | 1                |       | التفرّق |
| أحدثت             | الغز ل   | 1  |       | 1                |       | صرم     |
| وشك               | الغزل    | 1  |       | 1                |       | البين   |
| أم سقب            | الغز ل   | 1  |       |                  | 1     | أضل     |

الجدول22: المجموعة الدلالية الثانية (الوحدات الدلالية الدالة على البعد والفراق)

لم تسجل وحدات المجموعة الدلالية نسبة شيوع مرتفعة كما هو يوضحه الجدول، وقد جاءت كلها في سياق الغزل.

## ج / المجموعة الدلالية الثالثة:

وتشير وحداها الدلالية إلى الصداقة والعداوة ويمكن أن ندرج الوحدات الدلالية الآتية في إطار هذه المجموعة الدلالية: "صاحب، الأعداء، الوشاة، الضغن، الداء، الكاشحين"

صاحب: هو صاحبي وصویحبي، وهم صحبي و صحبتي وأصحابي (1)... والصّحب جمع الصاحب مثل راكب، وركب، والأصحاب مثل فرخ وأفراخ، والصاحب المعاشر ... (2)

استعمل الشاعر الوحدة الدلالية "صاحب" في سياق ذكر الخمر ومخاطبة المرأة التي صبنت الكأس عنه حيث يقول<sup>(3)</sup>:

وَمَا شَرُّ الثلاثةِ أُمَّ عَمْرِو بِصَاحِبِكِ الَّذِي لا تُصْبِحِينَا

جاءت الوحدة الدلالية "صاحب" في المعلقة بدلالة الرفيق أو الصديق المعاشر، كما تميّزت علامح دلالية خاصة مثل الصاحب في شرب الخمر، أي أنها تضمنت معنى "النديم".

الأعداء: عدا فلان عدوا وعدوانا وعداء، أي ظلم ظلما جاوز فيه القدر، قال أبوبكر: قول العرب فلان عدو فلان معناه فلان يعدو على فلان بالمكروه ويظلمه (4).

وردت الوحدة الدلالية "الأعداء" في سياق فخره بعزة قومه أثناء رده على عمرو بن هند في قــوله (5):

فإنَّ قَنَاتَنَا يَا عَمْرُو أَعْيَتْ على الأَعْدَاء قَبْلَكَ أَنْ تَلِينَا

<sup>(1)</sup> الزمخشري، أساس البلاغة، ص368 (صحب).

<sup>(2)</sup> ابن منظور، لسان العرب7/ 286 (صحب).

<sup>(3)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص66.

<sup>(4)</sup> ابن منظور، لسان العرب9/ 92 (عدو).

<sup>(5)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص79.

إنّ المعنى المعجمي للوحدة الدلالية "الأعداء" هم الأقوام الذين لهم عداوة مع قوم الشاعر، كما تميّزت بملامح دلالية خاصة كالكراهية بين الأقوام المتعادية وتضمنت معنى الجور والظلم الذي قد يسببه أحد الطرفين لخصمه وعدوه.

الكاشح: كاشح... طوى كشحه على الأمر أضمره وستره... والكاشح مضمر العداوة وكشح له بالعداوة عاداه ككاشحة (1).

أتت الوحدة الدلالية "الكاشحون" في سياق الغزل ، واستعملها الشاعر . معنى الأعداء، كما ممين الرحدة الدلالية خاصة، فالكاشحون هم الأعداء الذين يضمرون عداوهم وحقدهم، فالكاشحون كما يري ابن النحاس هم الأعداء، واحدهم كاشح وسُميَّ كاشحا لأنه يعرض عنك ويليك كشحه، وقيل كاشح لأنه يضمر العداوة في كشحه .... وقالوا إنّما خص الكشح لأنّ الكبد فيه، فيرى أنّ العداوة في الكبد، فانتقال الدلالة هنا من المعنى المحسوس إلى المعنى المحرّد واضح، فالتطور الدلالي انتقل من معنى جزء من أعضاء الجسم "كشح" لتصل الدلالية إلى المعنى التجريدي الذهني (2).

الواشي: وشى، ثوب موشى وموشي، وهو يلبس الوشي، ورجل وشّاء، وقد وشاه يشيه وشيا وشية وما أحسن شية هذا الفرس، وهي بياض في سواد، أو الألوان في بياض (لَا شِيَة فِيهَا) (البقرة 71). ومن المحاز: هو واش من الوشاة، لأنه يشي كلامه بالزور ويزخرفه، وقد وشى به إلى السلطان وشاية، وهو كثير الوشايات (3).

وردت الوحدة الدلالية " الوشاة " في سياق الفخر حيث يقول (<sup>4)</sup>: بأيٍّ مَشِيئَةٍ عَمْرَو بْنَ هِنْدٍ تُطِيعُ بنَا الوُشَاةَ وَتَزْدَرينَا

إن الدلالة المعجمية للوحدة الدلالية "الوشاة" هي ناقل الأخبار الكاذبة من أجل أن يؤلّب شخصا على شخص، كما تميّزت بملامح دلالية هامشية تتضمنها الوحدة الدلالية مثل الزور والبهتان والكذب وتزيين الكلام ليُصدّق، وحتما سيصدق لأن مصاحبة الوحدة الدلالية لكلمة "تطيع" توضح ذلك المعنى الدلالي .

يظهر التطور الدلالي واضحا في الوحدة الدلالية، فقد انتقل معناها الدلالي من المعنى المادي الحسي إلى المعنى الذهني المجرد، فقد انتقلت الدلالة من وشي الثوب وزحرفته إلى وشي الكلام وتزيينه، وذلك عن طريق المجاز، فإذا كان وشي الثوب زحرفته، فإن وشي الكلام هو زورُه وبمتانه.

<sup>(1)</sup> الفيروز آبادي، القاموس المحيط1/ 243 (كشح).

<sup>(2)</sup> فايز الداية، علم الدلالة العربي، ص296.

<sup>(3)</sup> الزمخشري، أساس البلاغة ص730 (وشي).

<sup>(4)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص79.

الضغن: العداوة <sup>(1)</sup> وفي صدره ضغن وضغينة وأضغان وضغائن وضُغُنٌ، وضغن على فلان <sup>(2)</sup> والضغن جمع أضغان: الحقد، الضاغن، والضغن الحاقد والمنطوي على الحقد<sup>(3)</sup>.

وردت الوحدة الدلالية "الضغن" مرتين في بيت واحد في المعلقة في سياق الفخر حيث يقول (4):

وَإِنَّ الضَّغْنَ بعْدَ الضَّغْنِ يَبْدُو عَلَيْكَ وَيُخْرِجُ الدَّاءَ الدَفِينَا

دلت الوحدة الدلالية "الضغن" على العداوة ويظهر ذلك من اقترالها بعبارة "الداء الدفين"، كما تميزت بملمح دلالي خاص هو الحقد الذي يظهر على صاحبه ويخرج من الصدر.

الداء: المرض جمع أدواء، داء يداء دوا وأدوأ وهو داء (5).

من الوحدات الدلالية التي تدل على العداوة نجد " الداء " التي استعملها في سياق حديثه عن العداوة والانتقام حيث يقول<sup>(6)</sup>:

وَإِنَّ الضَّغْنَ بعْدَ الضَّغْنِ يَبْدُو عَلَيْكَ وَيُخْرِجُ الدَّاءَ الدَفِينَا

لقد تميزت الوحدة الدلالية هنا في هذا البيت بدلالة الحقد ، كما تميزت بدلالة الحقد المضمر في الصدر و يظهر ذلك من مصاحبتها لكلمة "الدفين " التي جاءت صفة للوحدة الدلالية، كما يمكننا أن نلاحظ تطورا دلاليا حدث للوحدة الدلالية حيث انتقل مدلولها من معنى المرض إلى مدلول آخر هو الحقد، لذلك فقد استعمل الشاعر الوحدة الدلالية "الداء" معادلا دلاليا للحقد والضغينة.

من خلال استعراضنا لوحدات المجموعة الدلالية الثالثة في إطار المجال الدلالي الأول الخاص بالعلاقات الاجتماعية، نلاحظ أن وحدات المجموعة الدلالية اشتركت في ملمح دلالي عام هو دلالتها على علاقة الإنسان بالإنسان سلبا وإيجابا، حيث دلت وحداتما على الصداقة أو العداوة، مع طغيان الوحدات الدلالية الدالة على العداوة، بينما اقتصرت الوحدة الدلالية "صاحب" على الصداقة، وقد تميزت وحدات المجموعة الدلالية بملمح دلالي مشترك هو الصداقة أو نقضها، كما تميزت كل وحدة دلالية بملامح دلالية خاصة فالوحدة الدلالية "صاحب" تميزت بدلالة الرفيق أو النديم وعلاقة الإنسان الإيجابية بالإنسان، بينما اشتركت الوحدات الدلالية الأخرى "الأعداء، الكاشحون، الضغن، الداء، الوشاة" في دلالة علاقة الإنسان السلبية بالإنسان، وتميزت كل

<sup>(1)</sup> الشنقيطي، شرح المعلقات العشر وأخبار شعرائها، ص129.

<sup>(2)</sup> الزمخشري أساس البلاغة، ص400 (ضغن)

<sup>(3)</sup> كرم البستاني وآخرون، المنجد في اللغة والأعلام، ص451.

<sup>(4)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص75.

<sup>(5)</sup> الفيروزآبادي، القاموس المحيط1/ 15 (دوأ).

<sup>(6)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص75.

وحدة دلالية بملامح دلالية خاصة بها. فالوحدة الدلالية "الأعداء" تميزت بدلالة الظلم والتعدي، والوحدة الدلالية "الكاشحون" تميزت بدلالة الأعداء الذين يضمرون عدائهم في الكشح، والوحدة الدلالية "الوشاة" تميزت بدلالة الزور والوحدة الدلالية "الوشاة" تميزت بدلالة الزور والكذب في القول، والوحدة الدلالية "الضغن" تميزت بدلالة العداوة والحقد، كما لاحظنا أن الوحدات الدلالية "الكاشحين، الداء، الوشاة" قد حدث فيها تطور دلالي وقد أشرنا إلى ذلك في موضعه .

من حيث العلاقات داخل المجموعة الدلالية، نلاحظ علاقة الترادف بين الوحدتين الدلاليتين "الأعداء، الكاشحين، الداء، الضغن"، الأعداء، الكاشحين، الداء، الضغن"، وعلاقة التقابل بين الوحدة الدلالية "صاحب" و " الأعداء و الكاشحين ". والجدول الآتي يبين نسبة ورود وحدات المجموعة الدلالية مع سياقاتها المختلفة ومصاحباتها اللغوية:

| المصاحبات اللغوية | السياقات |    | رها   | الوحدات الدلالية |       |          |
|-------------------|----------|----|-------|------------------|-------|----------|
|                   |          | مج | اسم ج | اسم م            | الفعل |          |
| أم عمرو           | الخمر    | 1  |       | 1                |       | صاحب     |
| قناة              |          | 1  | 1     |                  |       | الأعداء  |
| عيون              | الفخر    | 1  | 1     |                  |       | الكاشحين |
| الدفين            | الغزل    | 1  |       | 1                |       | الداء    |
| تطيع.             | الفخر    | 1  | 1     |                  |       | الو شاة  |
| الداء الدفين      | الفخر    | 2  |       | 2                |       | الضغن    |

الجدول23: المجموعة الدلالية الثالثة (الوحدات الدلالية الدالة على الصداقة والعداوة)

تكررت وحدات المجموعة الدلالية المعبرة عن الصداقة والعداوة سبع مرات، ووردت في سياقات متعددة، مع ملاحظة أن جل الوحدات الدلالية تعبر عن العلاقة السلبية التي تربط الإنسان بالإنسان، ماعدا الوحدة الدلالية (صاحب) التي تعبر عن العلاقة الإيجابية، وهذا تماشيا مع مضمون المعلقة.

#### د/ الجموعة الدلالية الرابعة:

تشير وحدات هذه المجموعة الدلالية إلى العقد والعهد والحلف، وتضم الوحدات الدلالية الآتية : "عقد الموعدون، يمين، عهد".

عقد: عقد الحبل والبيع و العهد يعقد شد عنقه ... والعقد الضمان والعهد والجمل الموثّق الظهر بالتحريك (1).

<sup>(1)</sup> الفيروز آبادي، القاموس المحيط 1/ 212-213 (عقد).

وردت الوحدة الدلالية "عقد " في سياق الفخر في قوله (1): وَنُوجَدُ نَحْنُ أَمْنَعُهُمْ ذِمارًا وَأَوْفَاهُمْ إذا عَقَدوا يَمِينَا

تميّزت الوحدة الدلالية "عقد" التي جاءت فعلا بدلالة الضمان والعهد، ويظهر ذلك من مصاحبتها لكلمة "يمين" الدالة على الحلف، كما استعملها بمعنى عقد الحبل وربطه في قوله (2):

متى نَعْقِدْ قَرِينَتَنَا بِحَبْلٍ تَجِذَّ الْحَبْلَ أَوْ تَقِصِ القَرِينَا

الموعدون: وواعده الموقع أو الوَقت: عاهِّده على أن يوَافيه في موضع أوَ وقت معين. (3)

استعمل الشاعر الوحدة الدلالية "الموعدين" التي جاءت جمع مذكر سالما بدلالة الأشخاص الذين يوعدون أعداءهم في مكان ما حيث يقول<sup>(4)</sup>:

وَأَنزُلْنا البُّيوتَ بِذِي طُلُوحِ إلى الشاماتِ نَنْفِي المُوعِدِينَا

تميزت الوحدة الدلالية بملمح دلالي خاص هو دلالتها على الأعداء و يظهر ذلك من مصاحبتها للفعل "ننفي"، فالنفي لا يكون إلا للأعداء، كما وظف الشاعر الوحدة الدلالية "أوعدنا" التي جاءت فعلا في سياق رده على عمرو بن هند بمعنى " انتظرنا" في قوله (5):

تَهَدَّدْنا وأُوْعِدْنا رُوَيْدًا مِتَى كُنَّا لأمِّكَ مَقْتُوينَا

<u>عين</u>: يمن على قومه يمنا، وهو ميمون عليهم، وهو الأيمن، وهي اليمني وأخذه يمينه ويمناه، قالوا اليمين لليمني، كما قالوا للشمال الشؤمي، وقيل للحلف: اليمين لألهم كانوا يتماشحون بأيمالهم فيتحالفون. (6)

استعمل الشاعر الوحدة الدلالية "اليمين" بدلالة الحلف في سياق فخره بالدفاع عن الذمار وحماية الأهل وحفظ العهد حيث يقول<sup>(7)</sup>:

وَنُوجَدُ نَحْنُ أَمْنَعُهُمْ ذِمارًا وَأُوْفِاهُمْ إذا عَقَدوا يَمِينَا

تميزت الوحدة الدلالية في البيت الأخير بملمح دلالي خاص هو الحلف الذي يعقد ويجب المحافظة عليه لأنه من الصفات التي تدعوا إلى الافتخار، ونستشف من ذلك قيمة اجتماعية من الوحدة الدلالية، وتظهر دلالة الحلف أكثر حين اقترنت الوحدة الدلالية بالفعل "عقدوا". كما استعملها في سياق آخر بمعنى عقد الحبل في قوله (8):

متى نَعْقِدْ قَرِينَتَنَا بِحَبْلٍ تَجِدُّ الْحَبْلُ أَوْ تَقِصِ القَرِينَا

<sup>(1)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص82.

<sup>(2)</sup> المصدر نفسه، ص81.

<sup>(3)</sup> كرم البستاني و آخرون، المنجد في اللغة والأعلام، ص907.

<sup>(4)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص72.

<sup>(5)</sup> المصدر نفسه، ص79.

<sup>(6)</sup> الزمخشري، أساس البلاغة، 466 (يمن).

<sup>(7)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص82.

<sup>(8)</sup> المصدر نفسه، ص81.

عهد: عهد إليه و استعهد منه إذا وصاه، واشترط عليه، والرحل العهد: المحب للولاية والعهود ... وبينهما عهد أي موثق، ومالي عهد بكذا.. (1).

وردت الوحدة الدلالية "عهد" في سياق الفخر بنساء قبيلته بدلالة الموثق حيث بقول<sup>(2)</sup>: أَخَذْنَ على بُعولَتِهنَّ عهْدًا إذا لَاقَوْا كَتائبَ مُعْلَمِينَا

أي أخذوا على أزواجهن موثقاً على محاربة الأعداء، ويظهر هذا المعنى الدلالي حين اقترنت الوحدة الدلالية بكلمة " بعولة" الدالة على الأزواج.

من خلال استعراضنا لوحدات المجموعة الدلالية الرابعة نلاحظ أن الوحدات الدلالية لم تسجل نسبة شيوع مرتفعة، وجاءت كلها في سياق الفخر وذكر الحرب، وهذا ما تبينه المصاحبات اللغوية لهذه الوحدات الدلالية.

اشتركت الوحدات الدلالية في ملمح دلالي عام هو دلالتها على العقد و العهد، وتخصصت كل وحدة دلالية بملامح دلالية خاصة بها، فالوحدة الدلالية "عقد" تميزت بدلالة عقد اليمين وعقد الحبل والوحدة الدلالية " يمين "جاءت بدلالة الحلف، والوحدة الدلالية "عهد" تميزت بدلالة الموثق ، والوحدة الدلالية "أوعد" جاءت بدلالة الانتظار والترقب. كما نلاحظ أن الوحدة الدلالية "يمين" الدالة على الحلف قد توسع مدلولها لأن "اليمين اسم للقسم مستعار، وذلك ألهم إذا تقاسموا على شيء تصافقوا بأيمالهم ثم كثر ذلك حتى سمي القسم يمينا" (3).

أما في ما يخص العلاقات الدلالية فنلاحظ علاقة التضمن بين الوحدة الدلالية "عقد" والوحدة الدلالية "يمين" و بين معنى " الموعدين، وأوعد". والجدول الآتي يوضح نسبة ورود وحدات المجموعة الدلالية الرابعة مع سياقاتها ومصاحباتها اللغوية:

| المصاحبات اللغوية | السياقات            | ِها | رار   |       | تک  | الوحدات الدلالية |
|-------------------|---------------------|-----|-------|-------|-----|------------------|
|                   |                     | مج  | اسم ج | اسم م | فعل |                  |
| قرينة             | الفخر بعزة القوم    | 2   |       |       | 2   | عقد              |
| يمين              | الفخر بوفاء قومه    | 1   | 1     |       |     | الموعدين         |
| ننفى              | الفخر بالحرب        | 1   |       |       | 1   | أوعد             |
| عقدوا             | الفخر بالوفاء       | 1   |       | 1     |     | يمين             |
| بعولة             | الفخر بنساء القبيلة | 1   |       | 1     |     | عهد              |

الجدول24 : المجموعة الدلالية الرابعة (الوحدات الدلالية الدالة على العقد والعهد والحلف)

تكررت وحدات المجموعة الدلالية ست مرات وجاءت كلها في سياق الفخر، وهذا مايؤكد احترام أهل الشاعر للعهود والمواثيق.

<sup>(1)</sup> الزمخشري، أساس البلاغة، ص466 (عهد).

<sup>(2)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص86.

<sup>(3)</sup> أبو هلال العسكري، الفروق اللغوية، ص56، تحقيق محمد إبراهيم سليم، دار المعرفة والثقافة والنشر والتوزيع، القاهرة(د.ت).

#### ه\_ /المجموعة الدلالية الخامسة:

وتشير وحداتها الدلالية إلى الأمانة ونقضها "الخيانة"، وتشمل الوحدات الدلالية: "خان، الأمين، أو في "

خـان: حانه في العهد { لا تَخُونُوا الله وَالرَّسُولَ وَتَخُونُوا أَمَانَاتِكُمْ } (الأنفال27) وهو شديد الخون والخيانة و المخانة ...ومن الجحاز حانه سيفه: نبا عن الضريبة، وقيل في الرمح: أخوك وربما خانك (1).

استعمل الشاعر الوحدة الدلالية "حنت" بمعنى حيانة العهد والغدر في سياق الغزل حيث يقول<sup>(2)</sup>:

قِفِي نَسْأَلْكِ هَلْ أَحْدَثْتِ صَرْمًا لِوَشْكِ البَيْنِ أَمْ خُنْتِ الْأَمِينَا

تميزت الوحدة الدلالية بمعنى نقض الأمانة، وذلك حين صاحبت كلمة "الأمين" الدالة على الشخص الذي يحفظ العهد و لا يخون.

الأمين: وهو الحافظ الحارس، قال تعالى: {فَلَمَّا كَلَّمَهُ قَالَ إِنَّكَ الْيَوْمَ لَدَيْنَا مَكِينٌ الْأَمْدِيُ وَهُو الحَافِظ الحَارِس، قال تعالى: {فَلَمَّا كَلَّمَهُ قَالَ إِنَّكَ الْيَوْمَ لَدَيْنَا مَكِينٌ الْمَدِيْ } (يوسف54) ج أمناء (3).

وردت الوحدة الدلالية "أمين" في البيت السابق بمعنى الحارس الحريص على عدم تضييع الأمانة، عندما وردت في سياق الغزل فقد تميزت بدلالة خاصة وهي الشخص المحب الوفي الذي لا يخون حبيبته.

أوفىي: وفي بالعهد وأوفى به<sup>(4).</sup>

استعمل الشاعر الوحدة الدلالية الأحيرة بمعنى الحفاظ على العهد وعدم الغدر والخيانة في سياق الفخر في قوله (5):

وَنُوجَدُ نَحْنُ أَمْنَعُهُمْ ذِمارًا وَأَوْفِهُمْ إِذَا عَقَدُوا يَمِينَا

إنّ صيغة الوحدة الدلالية "اسم تفضيل" جعلت الوحدة الدلالية تدل على أسبقية قوم الشاعر في الوفاء فهم أكثر الأقوام وفاء.

من خلال استعراضنا لوحدات المجموعة الدلالية الخامسة نلاحظ أن وحدات المجموعة الدلالية اقتصرت على ثلاثة وحدات دلالية فقط، حيث جاءت وحدتان دلاليتان في سياق الغزل ووحدة دلالية واحدة في سياق الفخر بالحفاظ على العهد.

اشتركت الوحدات الدلالية في ملمح دلالي عام هو دلالتها على الأمانة ونقضها، كما

<sup>(1)</sup> الزمخشري، أساس البلاغة، ص184 (حون).

<sup>(2)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص67.

<sup>(3)</sup> على بن هادية، بلحسن البليش، الجيلاني بن الحاج يجيى، القاموس الجديد، ص 104.

<sup>(4)</sup> الزَّخْشرَي، أساس البلاغة، صَ 738 (و في).

<sup>(5)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص82.

تميزت كل وحدة دلالية بملامح دلالية خاصة فالوحدة الدلالية "خان" تميزت بدلالة الغدر ونقض الأمانة و الوحدة الدلالية "الأمين" تميزت بدلالة الحجب الحارس الحافظ الحريص على حبه وأمانته، والوحدة الدلالية "أوفى" تميزت بدلالة حفظ الشيء وعبرت عن كثرة وفاء قوم الشاعر لأنها اسم تفضيل.

أما من حيث العلاقات الدلالية فنجد علاقة التقابل بين" أوفى و حان". والجــــدول الآتي يوضــح لنا نسبة شيوع كل وحدة دلالية على حدة:

| المصاحبات اللغوية | السياقات |    | ـــرارها | <     | ت   | الوحدات الدلالية |
|-------------------|----------|----|----------|-------|-----|------------------|
|                   |          | مج | اسم ج    | اسم م | فعل |                  |
| الأمين            | الغزل    | 1  |          |       | 1   | خان              |
| خنت               | الغزل    | 1  |          | 1     |     | الأمين           |
| عقدوا يمينا       | الفخر    | 1  |          | 1     |     | أوفى             |

الجدول25: المجموعة الدلالية الخامسة (الوحدات الدلالية الدالة على الأمانة والخيانة)

لم تسجل وحدات المجموعة الدلالية نسبة شيوع عالية، واقتصرت على ثلاث وحدات دلالية فقط، وحدتان دلاليتان تمثلان العلاقة الإيجابية (الأمين، أوفى)، والوحدة الدلالية الأخرى تمثل (حان) العلاقة السلبية.

#### و/ المجموعة الدلالية السادسة:

تشير وحداتها الدلالية إلى حماية الشيء و الدفاع عنه، وتشمل الوحدات الدلالية الآتية "حمى، المانعون، منع، العاصمون، المحجرون، ذمار، الحاكمون".

 $\frac{A_{\infty}}{A_{\infty}}$  حمى الشيء بمعنى دافع عنه حماه حماية وحامي عليه، وهو يحمي أنفه وعرضه ومن المجاز: حميته أن يفعل كذا إذا منعته، وحمى عليه إذا غضب (1).

استعمل الشاعر الوحدة الدلالية "حمى" أربع مرات في سياق الفخر بشجاعة قومه حيث يقول (2):

وَسَيِّدِ مَعْشَرٍ قَدْ تَوَّجُوهُ بِتَاجِ الْمُلْكِ يَحْمِي الْمُحْجَرِينَا وَذَا الْبُرَةِ الَّذِي حُدِّثْتَ عنه بِهِ نُحْمَي وَنَحْمِي الْمُحْجَرِينَا إذا لَمْ نَحْمِهِنَّ فَلَا بَقِينَا لِشَيْءِ بَعْدَهُ نَ وَلا حَيِينَا

اتسمت الوحدة الدلالية "حميي" بملمح دلالي خاصً هو الدفاع عن الشيء وحمايته من

<sup>(1)</sup> الزمخشري، أساس البلاغة، ص145 (حمي).

<sup>(2)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص75-87.

الأعداء كما تميزت بملامح دلالية هامشية كالقوة التي يحمى بما قوم الشاعر أنفسهم الناس الآخرين، أو الشهامة، و يظهر ذلك من مصاحبة الوحدة الدلالية لكلمة تدل على حماية الضعيف "المحجرين"، ففي البيت الأول جاءت بمعنى الملك الذي يحمى الملتجئين، وذفي البيت الثاني جاءت مرتين بمعنى حماية سيدهم لهم، وحماية قومه الملتجئين الضعاف، وفي البيت الثالث جاءت الوحدة الدلالية "حمى" بدلالة حماية النساء، ويظهر ذلك من اقتران ضمير يعود على النساء " هن".

منع: منعه الشيء ومنعه منه وعنه، وهو منوع ومنّاع، وامتنع منه ومانعه وتمانعا، ومن المجاز: 

استعمل الشاعر الوحدة الدلالية " منع" ثلاث مرات، والوحدة الدلالية " المانعون، أمنع" ثلاث مرات أيضا في الأبيات الآتية $^{(2)}$ :

> وَنُو جَدُ نَحْنُ أَمْنَعُهُمْ ذِمارًا وَأَوْفاهُمْ إِذَا عَقَدُوا يَمِينَا عَن الأحْفَاضِ نَمْنَعُ مَنْ يَلِينَا تَرِي مِنْهُ السَّواعِدَ كالقُلِينَا بُعولَتَنَا إذا لَمْ تَمْنَعُونَـــا وأنَّا المانعـونَ لِـمَا أَرَدْنَا وأنَّا النَّازِلُونَ بِحَيْثُ شِينَـا

> وَنَحْنُ إِذَا عِمَادُ الْحَيِّ خَرَّتْ وَمَا مَنَعَ الظعائِنَ مِثْلُ ضَرْبٍ يَقُتْنَ جَيادَنَا وَ يَقُلْنَ لَسْتُــــمْ وأنَّا المانعـونَ لِـمَا يَلِينَـا إذا ما البيضُ زَايَلَتِ الْجُفُونَا

وردت الوحدات الدلالية "منع، أمنع، المانعون " في سياق الفخر ببطولات قومه في الحرب وافتخاره بنساء قبيلته، وقد اشتركت في دلاللة الدفاع عن الشيء و حمايته حتى لايصل إليه الأعداء، كما تميزت بملامح دلالية خاصة كشهامة القوم ودفاعهم عن الناس الذين يلجأون إليهم طلبا للحماية، ويظهر ذلك من مصاحبة الوحدة الدلالية لكلمات تدل على ذلك مثل "يلينا"، كما حملت دلالة حماية الحريم، ويظهر ذلك من اقترانها بكلمة "ظعائن" وهن الزوجات اللائي أخذن على بعولتهن عهد الدفاع عنهن، كما حملت معنى أن أهل الشاعر أكثر الناس دفاعا عن الذمار، و يظهر ذلك من الصيغةالصرفية حيث وردت اسم تفضيل "أمنع"، كما استعملها الشاعر مرتين اسم فاعل للدلالة على المدافعين واستمرار الدفاع عن الضعاف والأهل في المستقبل.

العاصمون: العصمة في كلام العرب المنع، و عصمة الله عبده أن يعصمه مما يوبقه، عصمه 

استعمل الشاعر الوحدة الدلالية "العاصمون" والدالة على المانعين الذين يحمون الأشياء

<sup>(1)</sup> الزمخشري، أساس البلاغة، ص642 (منع).

<sup>(2)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص72، 75، 88، 87، 89.

<sup>(3)</sup> ابن منظور، لسان العرب9/ 244 (عصم).

مرتين في المعلقة في سياق فخره بحماية الناس والأهل حيث يقول<sup>(1)</sup>: بأنا العاصِمُونَ بِكُلِّ كَحْلِ وأَنَّا البَاذِلُونَ لِمُحْتَدِينَا بأنا العاصِمُونَ إذا أُطِعْنَا وأَنَّا العَارِمونَ إذا عُصِينا

حملت الوحدة الدلالية "العاصمون" معنى الأشخاص الذين يمنعون غيرهم، وقد خصها الشاعر بقومه الذين يدافعون عن الذين يطيعوهم في كل مكان، ويظهر ذلك لمصاحبة الوحدة الدلالية لكلمة "كحل".

المحجرون: يحجر حجرا عليه الأمر: منعه منه (2) وأحجرته ألجأته (3) وهذا حجر عليك حرام (4) والمحجر الملتجئ (5).

وردت الوحدة الدلالية "المحجرون" في المعلقة مرتين في سياق الفخر بمعنى الملتجئين الطالبين للحماية حيث يقول<sup>(6)</sup>:

وَسَيِّدِ مَعْشَرِ قَدْ تَوَّجُوهُ بِتَاجِ الْمُلْكِ يَحْمِي الْمُحْجَرِينَا وَذَا الْبُرَةِ اللَّهِ عُدِّمِي الْمُحْجَرِينَا فَذَا الْبُرَةِ اللَّهُ عَنه بَهِ نُحْمَي وَنَحْمِي الْمُحْجَرِينَا

تميزت الوحدة الدلالية "المحجرين" بملامح دلالية هامشية يتضمنها معنى اللّجوء، كالخوف الذي يحس به المحجر، والضعف أيضا، ويدل ذلك على طلبه للحماية، ويظهر ذلك من اقتران الوحدة الدلالية بكلمة "نحمى" الدالة على الحماية والمنع.

<u>ذمار:</u> بالكسر ما يلزمك حفظه وحمايته، و تذمّر لام نفسه على فائت وتغضّب<sup>(7)</sup> وذمر على الأمر حضّه مع لوم ليجدَّ فيه يقال: القائد يذمر أصحابه في الحرب، يسمعهم المكروه ليشحنهم وهو حامي الذمار إذا حنى ما لم يحمه ليم وعنّف من حماه وحريمه (8).

الوحدة الدلالية التي استعملها الشاعر في معلقته هي كلمة "ذمار" و الذمار هو كل ما يجـب الدفاع عنه، وقد جاءت بهذا المعنى في قوله (9):

وَنُوجَدُ نَحْنُ أَمْنَعُهُمْ ذِمارًا وَأُوْفِاهُمْ إِذَا عَقَدُوا يَمِينَا

وقد حملت دلالة خاصة متضمنة وهي دلالة اللوم والتذمر، كما تضمنت معنى الحريم والأهل.

<sup>(1)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص88-89.

<sup>(2)</sup> على بن هادية، بلحسن البليش، الجيلاني بن الحاج يجيى، القاموس الجديد، ص722.

<sup>(3)</sup> الزوزي، شرح المعلقات السبع، ص93.

<sup>(4)</sup> الزمخشري أساس البلاغة، ص112 (حجر).

<sup>(5)</sup> الشنقيطي، شرح المعلقات العشر وأخبار شعرائها، ص127.

<sup>(6)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص75، 81.

رد) الفيروز آبادي، القاموس المحيط2/ 35 (ذمر).

<sup>(8)</sup> الزمخشري، أساس البلاغة، ص217 (ذمر).

<sup>(9)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص72.

الحاكمون: أحكم الشيئ فاستحكم، وحكم الفرس وأحكمه: وضع عليه الحكمة وفرس محكومة ومُحْكَمة وحكموه جعلوه حكما ... $^{(1)}$ 

استُعملت الوحدة الدلالية "الحاكمون" في سياق الفخر ودلت على المانعين الذين يمنعون الناس من كل ما لاينبغي لهم الدخول فيه، أي يمنعولهم من فعل شيء، حيث يقول<sup>(2)</sup>: بأنا العاصِمُونَ إذا أُطِعْنَا وأنَّا العَارِمونَ إذا عُصِيَنا

نلاحظ أيضا أن تطورا دلاليا حدث للوحدة الدلالية "الحاكمون" فالأصل في "حكم" حكمة الفرس و هي التي تكمّم الفرس، نلاحظ أن الانتقال الدلالي من مجال الفرس إلى مجال الإنسان واضح للتشابه الموجود وقد تحدّث "ابن الأنباري" أن هناك انتقالا دلاليا إلى مرحلة التجريد المرادف للوضوح والظهور مثل حكم الرجل يحكم، إذا تناهى وعقل، وفي هذه الحالة انتقال دلالي من المحسوس إلى المجرد، فالدلالة في صورتما الأولى اتصلت بالتنظيم والضبط للأشياء فيما بينها "ومن ذلك حكمة الفرس التي تضبط حركته "، خاصة أن مظنة الدمج بين أصلين قائمة بين "حك وكم = حكم" فالصوت المنبعث من الحك و الاحتكاك وكذلك من التكميم يتوافقان مع وظيفة الحكمة (3).

من خلال استعراضنا لوحدات المجموعة الدلالية السادسة نلاحظ أن وحدات هذه المجموعة قد سجلت نسبة شيوع مرتفعة، حيث تكررت كل وحدة دلالية تقريبا أكثر من مرة ما عدا الوحدتين الدلاليتين "ذمار، الحاكمون" اللتين جاءتا مرة واحدة في المعلقة، وقد جاءت معظم الوحدات الدلالية في سياق الفخر.

اشتركت وحدات المجموعة الدلالية في ملمح دلالي عام هو دلالتها على حماية الشيء والدفاع عنه، واختصت كل وحدة دلالية بملامح دلالية خاصة بها، فالوحدة الدلالية "حمى" تميّزت بدلالة حماية الشيء والقوة والشهامة، والوحدة الدلالية "منع" تميّزت بدلالة الدفاع عن الشيء وحمايته، والوحدة الدلالية "أمنع" جاءت اسم تفضيل، وتميزت بدلالة تفوق أهل الشاعر في حماية الذمار، والوحدة الدلالية "المانعون" تميزت بدلالة الأشخاص الذين يحمون أهلهم وذويهم والسناس ويدافعون عنهم وحملت معنى استمرار قوم الشاعر في الحماية والدفاع، وتميزت الوحدة الدلالية "المحرين" بدلالة الملتجئين وتضمنت معاني الضعف، والوحدة الدلالية "ذمار" تميزت بدلالة الأهل والحريم والعرض وكل ما يجب حمايته، حتى لايلام الإنسان ويذمّر، "ذمار" تميزت بدلالة الأهل والحريم والعرض وكل ما يجب حمايته، حتى لايلام الإنسان ويذمّر،

<sup>(1)</sup> الزمخشري، أساس البلاغة، ص138 (حكم).

<sup>(2)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص83.

<sup>(3)</sup> فايز الداية، علم الدلالة العربي، ص303.

وتميزت الوحدة الدلالية "الحاكمون" بدلالة المانعين الذين يمنعون الناس من فعل شيء ما. أما من حيث العلاقات الدلالية فنجد علاقة الترادف بين "حمى، منع" و" العاصمون الحاكمون، المانعون" وعلاقة الاستلزام بين "المحجرين، المانعين، العاصمين، الحاكمين". والجدول الآتي يوضح نسبة شيوع كل وحدة دلالية على حدة:

| المصاحبات اللغوية      | السياقات | تكرارها |       |       |     | الوحدات الدلالية |
|------------------------|----------|---------|-------|-------|-----|------------------|
|                        |          | ر.۶     | اسم ج | اسم م | فعل |                  |
| المحجرين، هن (الظعائن) | الفخر    | 4       |       |       | 4   | مهمى             |
| هم (أهل الشاعر)        | الفخر    | 3       |       |       | 3   | منع              |
| ذمار                   | الفخر    | 1       |       | 1     |     | أمنع             |
| أنّا ( أهل الشاعر)     | الفخر    | 2       | 2     |       |     | المانعون         |
| أمنعُ                  | الفخر    | 1       |       | 1     |     | ذمار             |
| أنّا ( أهل الشاعر )    | الفخر    | 1       | 1     |       |     | الحاكمون         |

الجدول26: المجموعة الدلالية السادسة (الوحدات الدلالية الدالة على حماية الشيء والدفاع عنه)

تكررت وحدات المجموعة الدلالية اثنتي عشرة مرة، وهذا لأن الشاعر كان بصدد الدفاع عن قومه والناس الآخرين، كما تعبر عن الاعتزاز بالنفس.

#### ن / الجموعة الدلالية السابعة:

وتضم الوحدات الدلالية الدالة على الضيافة، وتشمل الوحدات الدلالية الآتية: " أضياف، قرى، قرى".

أضياف: ضاف إليه مال إليه ...وأضفته و هو ضيف وكذلك الجمع وهم ضيوف وأضياف وضيفان (١).

وردت الوحدة الدلالية "الأضياف " في سياق حديثه عن الحرب التي خاضها قومه حيث يقول (2):

نَزَلْتُمْ مَنْزِلَ اللَّصْيَافِ مِنَّا فَأَعْجَلْنَا الْقِرَى أَنْ تَشْتَمُونَا

إن للوحدة الدلالية "الأضياف" دلالة معجمية معروفة ، ولكن الشاعر استعملها في سياق الحرب و أراد أن يتهكم، فأصبحت معادلا دلاليا للأعداء.

<sup>(1)</sup> الزمخشري، أساس البلاغة، ص405 (ضيف)

<sup>(2)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص75.

قرى: و هو يقري الضيف، وأوقد نار القرى، وقرى الماء في الحوض (١)

كما استعمل الشاعر الوحدتين الدلاليتين "قَرى" فعلا و "قِرى" اسما بمعنى أطعمنا الضيف وطعام الضيف في قوله (2):

# قَرَيْنَاكُمْ فَعَجَّلْنَا قِرَاكُمْ قَرَاكُمْ قُبَيْلَ الصَّبْحِ مِرْداةً طَحُونَا

انتقل مدلول "قرى" من معنى الطعام و الإطعام إلى معنى القتل لأن الشاعر في مقام التهكم بالأعداء، ويظهر المعنى السياقي للوحدتين الدلاليتين من اقترائهما بكلمات تدل على الحرب والهلاك مثل "مرادة، طحون". أما من حيث نسبة ورود الوحدات الدلالية فلم نسجل نسبة ورود عالية.

نلاحظ أن الشاعر كثيرا ما استعمل هذه الوحدات الدلالية معادلا دلاليا للقتلى والقتل على سبيل التهكّم، لأنها جاءت في سياق الحرب فالأضياف هم الأعداء القتلى، والقرى هو فعل القتل. والجدول الآتي يبين نسبة شيوع كل وحدة دلالية على حدة:

| المصاحبات اللغوية          | السياقات |    | رارها | الوحدات الدلالية |     |         |
|----------------------------|----------|----|-------|------------------|-----|---------|
|                            |          | مج | اسم ج | اسم م            | فعل |         |
| منـــزل                    | الحرب    | 1  | 1     |                  |     | الأضياف |
| "كم" ضمير يعود على الأعداء | الحرب    | 1  |       |                  | 1   | قَرى    |
| أعجلنا، عجّلنا             | الحرب    | 2  |       | 2                |     | قِرَى   |

الجدول27: المجموعة الدلالية السابعة (الوحدات الدلالية الدالة على الضيافة)

تكررت وحدات المجموعة الدلالية الدالة على الضيافة أربع مرات فقط، وهذا ليس دليلا على البخل، لأن الشاعر وظف هذه الوحدات الدلالية معادلا دلاليا للحرب والقتلى، كما توضحه المصاحبات اللغوية، وهذا تمكما واستهزاء.

من خلال دراستنا لوحدات الجال الدلالي الفرعي الأول الخاص بالعلاقات الاجتماعية نلاحظ أن وحداته الدلالية جاءت في سياقات مختلفة كان سياق الفخر بالحرب هو الغالب، ويدل على ذلك المصاحبات اللغوبة، كما سجلنا ارتفاع وحدات المجموعة الدلالية الخاصة بالحماية والدفاع، وقلة الوحدات الدلالية الخاصة بالأمانة والخيانة والوحدات الدلالية الخاصة بالضيافة، والجدول الآتي يوضح نسبة تكرار وحدات المجموعات الدلالية:

<sup>(1)</sup> الزمخشري، أساس البلاغة، ص338 (قري).

<sup>(2)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص 75.

| السياقات             |    | ها    | تكرار |     | الجموعات الدلالية                 |
|----------------------|----|-------|-------|-----|-----------------------------------|
|                      | مج | اسم ج | اسم م | فعل |                                   |
| الغزل، الخمر         | 5  |       | 3     | 2   | كلمات تدل على الحب                |
| الغزل                | 4  |       | 3     | 1   | كلمات تدل على الفراق و البعد      |
| الفخر، الحرب، الخمر، | 7  | 3     | 4     |     | كلمات تدل على العداوة والصداقة    |
| الغزل                |    |       |       |     |                                   |
| الفخر، الحرب         | 5  | 1     | 2     | 2   | كلمات تدل على العقد والعهد والحلف |
| الغزل، الفخر         | 3  |       | 2     | 1   | كلمات تدل على الأمانة و الخيانة   |
| الحرب، الفخر         | 14 | 6     | 1     | 7   | كلمات تدل على الحماية والدفاع     |
| الحرب                | 4  | 1     | 2     | 1   | كلمات تدل على الضيافة             |

الجدول28: المجال الدلالي الفرعي الأول (المجموعات الدلالية الدالة على العلاقات الاجتماعية)

تكررت وحدات المجال الدلالي الفرعي الأول الخاص بالعلاقات الاجتماعية اثنتين وأربعين مرة، حيث أحصينا سبع مجموعات دلالية. تمثل العلاقات السلبية أكثر ورودا لأن الشاعر كان في مقام الفخر والحرب، وهذا ما تؤكده الكلمات الدالة على حماية الشيء والدفاع (14 مرة).

# 2/ المجال الدلالي الفرعي الثاني:

وتشير وحداته الدلالية إلى الأحلاق والصفات والطبقات الاجتماعية، وينقسم إلى مجموعات دلالية صغيرة، يمكن إدراجها كالآتي:

## أ/ المجموعة الدلالية الأولى:

وتشير وحداتها الدلالية إلى الظلم والجور، وتشمل الوحدات الدلالية الآتية: "ظالمين، ظلم، يغاة".

ظلمون: ظلم ظلما، وظلما ومظلمة: جار عليه، وفعل له الظلم ومنه: ظلم الراعي لرعيته، والطّالم ج ظالمون و ظُلمّ و ظُلمّ م. (1)

استعمل الشاعر الوحدتين الدلاليتين "ظلم، ظالمين" في سياق الفخر، حيث يقول (2): رُبُغَاةً ظَالِمِينَ وَمَا ظُلِمْنَا وَلَكِـنَا سَنَبْـدَأُ ظَالِمِينَا

أَفِي لَيْلَي يُعاتِبُنِي أَبُوهَا وَالْحُوتُهُا وَهُمْ لِي ظَالِمُونَا

اقترنت الوحدة الدلالية "ظالمين" بكلمة (بغاة) الدالة على الظلم هي الأخرى وذلك مبالغة من الشاعر، كما تميزت الوحدة الدلالية بدلالة التعدي والجور، وحينما جاءت اسم فاعل دلت

<sup>(1)</sup> كرم البستاني وآخرون، المنجد في اللغة والأعلام ص481.

<sup>(2)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص90، 76.

على الأشخاص الظالمين المعتدين ، وقد افادت استمرار ظلم أهل الشاعر للناس، وتظهر من هذه الوحدة الدلالية عاطفة الغضب ، كما تتضمن الطيش و القوة.

كذلك استعمل الوحدة الدلالية "ظُلمنا" التي جاءت مبنية للمجهول، وقد حملت معنى حدث ظلم الناس لقومه الذي نفاه الشاعر باستعمال الحرف "لم" ليبرهن على مناعة أهله، ونستشف من الوحدة الدلاليةوبقية الوحدات الدلالية الأخرى في هذه المجموعة الدلالية قيمة المتماعية كانت سائدة عند الجاهليين وهي انتشار الظلم و التعدي.

بغاة: (1) بَغي علينا فلان: حرج علينا طالبا أذانا و ظلمنا، وهي الفئة الباغية وهـم البغاة، وأهل البغي و الفساد، و قد تباغوا: تظالموا (2).

وردت الوحدة الدلالية "بُغاة" في البيت السابق في سياق الفخر بمعنى "ظالمين" وحملت معنى التعدي، والابتعاد عن الحق وظلم الناس، وقد اقترنت بكلمات تدل على الظلم.

من خلال استعراضنا لوحدات المجموعة الدلالية نلاحظ أن الوحدات الدلالية لم تسجل نسبة شيوع مرتفعة، حيث وظفها الشاعر في بيت واحد ليبين غضبه وسخطه، وقد اشتركت في ملمح دلالي عام هو دلالتها على الظلم، كما تخصصت كل وحدة دلالية بملامح دلالية خاصة بحا، فالوحدة الدلالية "ظلم" دلت على حدث الظلم، والوحدة الدلالية "الظالمين" دلت على الأشخاص الظالمين، والوحدة الدلالية "بغاة" دلت على التعدي على الناس.

نسجل علاقة الترادف بين الوحدتين الدلاليتين "بغاة وظالمين". والجدول الآتي يبين نسبة شيوع وحدات المجموعة الدلالية مع سياقاتها و مصاحباتها اللغوية:

| المصاحبات اللغوية        | السياقات | تكــــرارها |       |       |     | الوحدات الدلالية |
|--------------------------|----------|-------------|-------|-------|-----|------------------|
|                          |          | مج          | اسم ج | اسم م | فعل |                  |
| بغاة ، أبوها،إخوتها      | الفخر    | 3           | 3     |       |     | ظالمون           |
| ضمير يعودعلي أهل الشاعر  | الفخر    | 3           |       |       | 1   | ظُلمنا           |
| ضمير يعود على أهل الشاعر | الفخر    | 1           | 1     |       |     | بغاة             |

## الجدول: 29 المجموعة الدلالية الأولى (الوحدات الدلالية الدالة على الظلم)

تكررت وحداتها الدلالية أربع مرات فقط، وجاءت في سياق الفخر لينفي عن قومه الظلم، إلا إذا ظلموا.

<sup>(1)</sup> ورد في القرآن الكريم الفعل "بغي" بمعنى اعتدى في قوله تعالى: { فَإِنْ بَغَتْ إِحْدَاهُمَا عَلَى الْأُخْرَى فَقَاتِلُوا الَّتِي تَبْغِي حَتَّى تَفِيءَ إِلَى أَمْرِ اللهِ} (الحجرات9).

<sup>(2)</sup> الزَّمَخشري أساس، البلاغة، ص44 (بغي).

#### ب/ الجموعة الدلالية الثانية:

تشير وحداتها الدلالية إلى الذل والمهانة والضعف وتضم الوحدات الدلالية الآتية: "الذل، حسف، تضعضع، مهين، لان، ساجدين، وبي، ازدرى، دان".

الذل: هو ذليل بيّن الذلّ و الذلّة و المذلّة، وقوم أذلّة و ذلّة كحلّة و أذلّاء، وقد ذلّ له وتذلّل، وأذلّه الله وذلّله، واستذلّه العدو، وهو مستذلّ بينهم مستهان، وهو ذليل مذلّ والذلّ نقيض العزّ (2).

وردت الوحدة الدلالية "الذلّ" مرة واحدة في سياق الافتخار بآباء قومه وعزهم حيث يقــول<sup>(3)</sup>:

# إذا ما المَلْكُ سَامَ النَّاسَ حَسْفًا أَبْيْنَا أَنْ نُقِرٌّ اللَّهُ لَ فِينَا

تميزت اللوحدة الدلالية "الذل" بملمح دلالي عام هو دلالتها على نقيض العز، وتضمنت ملامح دلالية هامشية كالإهانة والاستسلام دون مقاومة والضعف والخضوع، كما استعملها الشاعر ليبين رفض قومه وكرههم للذل عندما يريد الملوك أن يذلوا الناس، ويظهر ذلك من مصاحبة الوحدة الدلالية لعبارة " أبينا أن نقر ".

خسف: حسف القمر، وخسفت الشمس، وانخسفت ساخت بها عليها، وخــسف الله بهم الأرض. ومن الجاز سامه خَسْفًا: ذُلًّا وَهَوانًا ورضي بالخسف وبات على الخسف: على الجوع وشربوا على الخسف: على غير ثقل ...وحسف بدئه هزل. (4)

وردت الوحدة الدلالية "خسف" في البيت السابق في سياق الافتخار بعزة قومه، وحملت معنى الذل، كما تميزت بملامح دلالية خاصة كالخضوع والاستسلام، والمهانة لذلك نلاحظ أن الذل والخضوع في هذه الوحدة الدلالية ناتج عن الإكراه والجبر، يقال سامه خسفا أي حمله وكلّفه ما فيه ذله، حيث يريد القول: (أنه إذا أكره الملك الناس على ما فيه ذلهم أبينا الانقياد الده) (5)

<u>تضعضع:</u> الضعضاع الضعيف من كل شيء، والرجل بلا رأي وحزم، كالضعضع وضُعاضع بالضم: حبيل صغير عنده حبس كبير ليجمع فيه الماء، والضعّ تأديب الناقة والجمل إذا كانا قطبين أو هو أن يقول له: ضع ليتأدب وضعضعه هدّمه حتى الرضّ، وتضعضع خضع وذل وافتقر. (6)

<sup>(1)</sup> المصدر السابق، ص 216 (ذلل).

<sup>(2)</sup> ابن منظور، لسان العرب1/ 256 (ذلل).

<sup>(3)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص90.

<sup>(4)</sup> الزمخشري، أساس البلاغة، ص 166 (حسف)

<sup>(5)</sup> الزوزني، شرح المعلقات السبع، ص101.

<sup>(6)</sup> الفيروزآبادي، القاموس المحيط3/ 54 (ضعضع).

استعمل الشاعر الوحدة الدلالية "تضعضع" في سياق الفخر حيث يقول (1): ألا لا يَعْلَم الأقْوامُ أنَّا تَضَعْضَعْنَا وَأَنّا قَدْ وَنينَا

جاءت الوحدة الدلالية فعلا وحملت معنى خضع وذل، واقترنت بضمير يعود على أهل الشاعر، كما اتسمت بملمح دلالي آخر هو الضعف و الهوان.

مهين: هان عليه ذلك: سهل و هو يهون عليه...و شيء هيِّن حقير، وأهانه إهانة وهان هَوانًا وهُوناً وهُوناً وهَاونت به، واستهنت به استهانة. (2)

وردت الوحدة الدلالية "مهين" في سياق حديثه عن الخمر حيث يقول<sup>(3)</sup>: تَرَى اللَّحِزَ الشَّحِيحَ إذا أُمِرَّتْ عَلَيْهِ لِمَالِهِ فِيهَا مُهينَا

تميزت الوحدة الدلالية "مهين" بدلالة الاحتقار، و تميزت بملمح دلالي خاص وهو أن الشاعر خص بما البخيل الحريص على المال حيث دلت على احتقار شارب الخمر البخيل لأعز شيء يريد أن لا يخرج من يده، ويظهر ذلك من مصاحبة الوحدة الدلالية لكلمة "مال"، لذلك فاقتران الوحدة الدلالية بكلمة مال جعلتها تحمل دلالة الشخص المبذر لماله.

<u>لان:</u> شيء ليّن ولين وليّنه وألانه واستلانه. ومن الجاز: هو ليّان من العيش، ونزلوا بلين الأرض ولينها والرجل ليّن الجانب<sup>(4)</sup>.

استعمل الشاعر الوحدة الدلالية "يلين" في سياق وصفه لشارب الخمرة لتدل على انقياده لها وخضوعه واستسلامه حيث يقول<sup>(5)</sup>:

تَجُورُ بذِي اللُّبَانَةِ عَنْ هَواهُ إِذَا مَا ذَاقَهَا حَتَّ يَلِينَا

تميزت الوحدة الدلالية بملمح دلالي خاص هو دلالتها على الانقياد العفوي الناتج عن التأثير والانبهار بالشيء المرغوب فيه، على عكس الانقياد الناتج بسبب الإكراه كما هو الشأن في الوحدة الدلالية "تضعضع"

لقد قرن الشاعر الوحدة الدلالية "تلين " بالقناة التي هي معادل دلالي للعز ليخبرنا أن عزهم لا يتأثر و لايضعف مثل القناة الصلبة التي لا تلين حيث يقول (6):

فإنَّ قَناتَنا ياعَمْرُو أَعْيَتْ عَلى الأَعْدَاء قَبْلَكَ أَنْ تَلِينَا

فاستعمال الشاعر للوحدة الدلالية "لان" في سياقين مختلفين جعل معناها يختلف باحتلاف السياق الذي وردت فيه.

<sup>(1)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص78.

<sup>(2)</sup> الزمخشري، أساس البلاغة، ص715 (هون).

<sup>(3)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص65.

<sup>(4)</sup> الزمخشري، أساس البلاغة، ص615 (لين).

<sup>(5)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص65.

<sup>(6)</sup> المصدر نفسه، ص69.

ساجدون: سجد خضع وانتصب ضد، وأسجد طأطأ رأسه وانحني وأدام النظر في أمراض أجفان والمسجد كمسكن الجبهة (1).

وردت الوحدة الدلالية "ساجدون" في سياق الفخر، وجاءت جمع مذكر سالما لتدل على الخاضعين بالإكراه والخوف حيث يقول<sup>(2)</sup>:

إذا بَلغَ الفِطَامَ لنا وَليدٌ تَخِرُ لَهُ الجبابرُ سَاجدِينَا

حملت الوحدة الدلالية معنى الانحناء وطأطأة الرأس، كما حملت معاني أوضلالا هامشية كالخضوع والاستسلام حوفا من قوم الشاعر وبطشهم . كما تُظهر هذه الوحدة الدلالية مبالغة الشاعر حيث أن سجود الملوك لأضعافهم (وليد) دليل على قوهم وخوف الأعداء منهم، كذلك نستشف من الوحدة الدلالية قيمة اجتماعية تتمثل في سجود الضعيف للقوي والعبيد للسادة والملوك.

<u>ون</u>: الونا الفترة في الأعمال والأمور، والتواني والونا: ضعف البدن، وقال ابن سيدة: الونا التعب والفترة، ضدّ يمدّ و يقصّر، وقد وني يني وَنْيًا ووُنيًا ووُنيًا ووُنّى والأخيرة عن كراع، فهو وانٍ، وونيت أَني كذلك أي ضعفت<sup>(3)</sup>.

وردت الوحدة الدلالية "وني" في سياق الفخر حيث يقول<sup>(4)</sup>: أَلَا لَا يَعْلَم الأَقْوامُ أَنَّا تَضَعْضَعْنَا وَأَنَّا قَدْ وَنينَا

تميزت الوحدة الدلالية "ونى" بدلالة الضعف والفترة، وقد نفي الشاعر عن قومه الونا، كما حملت دلالة الخضوع عن طريق التضمن، فالضعيف يخضع للقوي، وتميزت بدلالة الذل، فالضعيف يُذَلُّ ويخضع وقد اقترنت الوحدة الدلالية بضمير يعود على أهل الشاعر وبحرف نفسى "لا" لينفى عن قومه الضعف والخضوع و الاستسلام و التضعضع.

دان: ومنه يوم الدين، والله الديّان، وقيل: هو القهّار من دان القوم إذا ساسهم وقهرهم فدانوا له، ودانوه انقادوا له (5).

استعمل الشاعر الوحدة الدلالية "ندين" بمعنى نخضع وننقاد في سياق الفخر بالحرب حيث يقول (6):

وَأَيَّامٍ لَنَا غُرٍّ طِوَالٍ عَصَيْنَا الْمَلْكَ فِيهَا أَنْ نَدِينَا

اتسمت الوحدة الدلالية بدلالة الانقياد والطاعة بسبب قهر الملوك للناس، وقد صاحبت كلمة "الملك" لينفي خضوع قومه لهم، كما اقترنت بكلمة تدل على التمرد مثل "عصينا"

<sup>(1)</sup> الفيروز آبادي، القاموس المحيط1/ 297 (سجد).

<sup>(2)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص91.

<sup>(3)</sup> ابن منظور، لسأن العرب15/ 410 (وني).

<sup>(4)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص78.

<sup>(5)</sup> الزمخشري، أساس البلاغة، ص209 (دين).

<sup>(6)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص71.

وكلمة "أيام" الدالة على الحرب، فالعرب كثيرا ما تصف حروبها المشهورة بالأيام، وتميزت بملمح دلالي خاص آخر هو الخضوع عن طريق القهر والإجبار، ويمكن أن نستشف هذا من المعنى اللغوي لكلمة "دان" ومنه" ديان " بمعنى القهار.

من خلال استعراضنا لوحدات المجموعة الدلالية الثانية الخاصة بالذل والرضوخ والضعف نلاحظ أن معظم الوحدات الدلالية جاءت في سياق الفخر والحرب مع تخصص الوحدة الدلالية "مهين" بسياق الخمر، ويظهر سياق الحرب في المصاحبات اللغوية حيث وردت كلمات مصاحبة للوحدات الدلالية تدل على الحرب مثل " قناة " أيام ، الأعداء ..."

إن الشاعر كثيرا ما نسب الوحدات الدلالية الدالة على الذل والرضوخ والضعف لأعدائه ونفى كل ضعف وذل ورضوخ عن قومه.

اشتركت معظم وحدات المجموعة الدلالية الثانية في ملمح دلالي عام هو الذل و الرضوخ والانقياد، وتميزت كل وحدة دلالية بملامح دلالية خاصة، فالوحدة الدلالية "الذل" تخصصت بدلالة الاستسلام دون مقاومة، والوحدة الدلالية "خسف" تميزت بدلالة إجبار الناس على السذل، والوحدة الدلالية "تضعضع" تميزت بدلالة الضعف والخضوع والإذلال، والوحدة الدلالية "يلين" الدلالية "مهين" جاءت في سياق الخمر وحملت معنى "المبذر لماله"، والوحدة الدلالية "يلين" تميزت بدلالة الليونة والانقياد العفوي المرغوب فيه، والوحدة الدلالية "ساجدين" تميزت بدلالة الانحناء والخضوع، أي خضوع الجبابر، والوحدة الدلالية "وني" تميزت بدلالة الضعف والوحدة الدلالية "ندين" جاءت بمعنى القهر والطاعة. أما من حيث العلاقات الدلالية داخل المجموعة الدلالية فإننا نلاحظ علاقة العموم والخصوص بين الوحدة الدلالية "الذل" وبقية الوحدات الدلالية الأخرى وعلاقة الترادف بين "الذل والحسف". والجدول الآتي يوضح نسبة ورود كل وحدة دلالية على حدة:

|                           |          |    |          |       |     | <u> </u>         |
|---------------------------|----------|----|----------|-------|-----|------------------|
|                           | السياقات | ها | ــــرارد |       | تک  | الوحدات الدلالية |
| المصاحبات اللغوية         |          | مج | اسم ج    | اسم م | فعل |                  |
| أبينا                     | الفخر    | 1  |          | 1     |     | الذل             |
| سام                       | الفخر    | 1  |          | 1     |     | خسف              |
| ونينا                     | الفخر    | 1  |          |       | 1   | تضعضع            |
| هواه "شارب الخمر"، القناة | الفخر    | 2  |          |       | 2   | يلين             |
| الجبابر                   | الفخر    | 1  | 1        |       |     | ساجدين           |
| تضعضعنا                   | الفخر    | 1  |          |       | 1   | وين              |
| عصينا الملك               | الفخر    | 1  |          |       | 1   | ندين             |
| ماله"مال اللحز الشحيح"    | الخمر    | 1  |          | 1     |     | مهین             |

الجدول30: المجموعة الدلالية الثانية (الوحدات الدلالية الدالة على الذل والمهانة والضعف) تكررت وحدات المجموعة الدلالية تسع مرات، وقد عبرت عن احتقار الشاعر لأعدائه نظرا لذلهم وضعفهم.

## ج/ المجموعة الدلالية الثالثة:

وتشير وحداتها الدلالية إلى الجود والكرم وتضم الوحدات الدلالية الآتية: " نعم، الباذلون، المطعمون ".

عمّ: وعمهم الأمر شملهم، يقال عمّهم بالعطية، والعامة خلاف الخاصّة قال تعلب: سُميت بذلك لأنها تعمّ بالشرّ، والعمم: العامة اسم للجمع<sup>(1)</sup>.

استعمل الشاعر الوحدة الدلالية "نعمّ" في سياق الفخر بكرم قومه حيث يقول (2): نَعُمُّ أُنَاسِنَا وَنَعِفُّ عَنْهُمْ وَنَحْمِلُ عَنْهُمْ مَاحَمَّلُونَا

تميزت الوحدة الدلالية "نعم" التي جاءت فعلاً بدلالة الجود والكرم، كما تميزت بملمح دلالي خاص وهو شمولية الكرم حيث تشمل عطيتهم جماعة من الناس، وذلك للدلالة على كثرة كرمهم وخيرهم، و يظهر هذا المعنى الدلالي من مصاحبة الوحدة الدلالية لكلمة "أناس" الدالة على الجمع الكثير من الخلق، كما أن الشاعر قد عطفها بالفعل ( نعف ) ليدل على كرمهم وكفهم عن المحارم و الأطماع.

الباذلون: بذل بذلاً: الشيء أعطاه و جاد به، يقال: بذل نفسه دون أو عن فلان، أي جاد بها فهو باذل وذاك مبذول، وبذل جهده أفرغ طاقته، والبذل: العطاء والكرم، ورجل بذْل أي كريم، والبذّال والمِبْذال: الكثير البذل. (3)

إن ورود الوحدة الدلالية" الباذلون" في سياق فخر الشاعر بكرم قومه دليل على أن هذه الصفة من الصفات التي كانت محببة عند قومه حيث يقول<sup>(4)</sup>:

بأنَا العَاصِمُون بِكُلِّ كَحْلِ وَأَنَّا البَاذِلُونَ لِمُجْتَدِينَا

لقد حاءت الوحدة الدلالية في سياق الفخر وحملت معنى المكرمين الذين يبذلون طاقتهم لإطعام الناس ونجدهم، ويظهر هذا المعنى الدلالي الخاص من مصاحبة الوحدة الدلالية لكلمة "مجتدين"، كما أن الصيغة الصرفية للوحدة الدلالية (اسم فاعل) جعلتها تحمل دلالة استمرار قوم الشاعر في مد العطاء في المستقبل أيضا.

الجتدون: وقع الجدا، وهو المطر العام، وأجداهم أعطاهم، وهو عظيم الجدا والجدوى، وجدا علينا فلان: أفضل، وحدوته، واحتديته، واستجديت (5) وقوم جداة ومجتدون، وفلان قليل الجدا على قومه. (6)

استعمل الشاعر الوحدة الدلالية "المجتدين" في البيت السابق في سياق الفخر للدلالة على

<sup>(1)</sup> ابن منظور، لسان العرب9/ 406 (عمم).

<sup>(2)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص73.

<sup>(3)</sup> كرم البستاني وآخرون، المنجد في اللغة والأعلام، ص30.

<sup>(4)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص73.

<sup>(5)</sup> الزمخشري، أساس البلاغة، ص 82 (حدو).

<sup>(6)</sup> ابن منظور، لسان العرب2/ 214 (جدو).

السائلين الذين يطلبون العطية، كما تميزت بملامح خاصة كالضعف الذي يحسُّ به السائلون، وكذلك الفقر والمسكنة والحاجة إلى حماية الأقوياء الذين هم أهل الشاعر و عشيرته. المطعمون: كثرعنده الطعام والطُعم والمطعم... وفلان يحتكر في الطعام أي في البُرّ(1).

وردت الوحدة الدلالية "المطعمون" بدلالة الأشخاص الذين يقدمون الطعام للضيفان، يقول: "أننا نطعم الضيفان إذا قدرنا عليه ونهلك أعداء نا إذا احتبروا قتالنا"(<sup>2)</sup>حيث يقول:

بأنا المطعمون إذا قدرنا وأنا المهلكون إذا ابتلينا

لقد تميزت الوحدة الدلالية بدلالة الكرم والجود في حال المقدرة، كما نستشف دلالة أخرى وهي أن قوم الشاعر ليسوا أغنياء جدًّا والدليل على ذلك مصاحبة الوحدة الدلالية لعبارة "إذا قدرنا" أي إذا استطاعوا فقط. ومن هذه الوحدة الدلالية وما صاحبها نستشف قيمة اجتماعية، وهي أن الحياة لم تكن رغدة لجميع الناس، بل أن شظف العيش كان هو السائد في تلك البيئة الصحراوية القاحلة.

من خلال استعراضنا لوحدات المجموعة الدلالية الثالثة نلاحظ أن وحداتها الدلالية لم تسجل نسبة شيوع مرتفعة، وقد عبر بما الشاعر عن كرم قومه وجودهم، وذلك في سياق الفخر، ويظهر ذلك من المصاحبات اللغوية لهذه الوحدات الدلالية. كما يمكننا أن نلاحظ التطور الدلالي الذي حدث للوحدة الدلالية "مجتدين" حيث انتقلت من معنى طلب الجدا "المطر" إلى طلب "الطعام"، ويظهر ذلك من الاشتقاق اللغوي للوحدة الدلالية "مجتدين" وهذا التطور الدلالي هو انتقال من مجال دلالي إلى آخر.

نلاحظ أيضا أن الوحدات الدلالية قد اشتركت في ملمح دلالي عام هو دلالتها على الكرم، ودلالتها على صفات حميدة. كما تميزت كل وحدة دلالية بملامح دلالية خاصة، فالوحدة الدلالية "عم" تميزت بدلالة الشمول، والوحدة الدلالية "الباذلون" تميزت بدلالة البذل والعطاء ودلت على المُكْرمين، والوحدة الدلالية "المجتدين" دلت على السائلين الطالبين للعطاء، والوحدة الدلالية "المطعمون" تميزتب دلالة الأشخاص الذين يطعمون الطعام.والجدول الآتي يوضح نسبة ورود كل وحدة دلالية مع سياقاتما المختلفة ومصاحباتما اللغوية:

| المصاحبات اللغوية   | السياقات | رها | را    | الوحدات الدلالية |     |          |
|---------------------|----------|-----|-------|------------------|-----|----------|
|                     |          | مج  | اسم ج | اسم م            | فعل |          |
| أناس                | الفخر    | 1   |       |                  | 1   | نعمّ     |
| المجتدين            | الفخر    | 1   | 1     |                  |     | الباذلون |
| أنّا(قوم الشّاعر)   | الفخر    | 1   | 1     |                  |     | الجحتدين |
| أنّا (قومُ الشاعرُ) | الفخر    | 1   | 1     |                  |     | المطعمون |

#### الجدول31: المجموعة الدلالية الثالثة (الوحدات الدلالية الدالة على الجود والكرم)

- (1) الزمخشري، أساس البلاغة، ص414 (طعم).
  - (2) الزوزني، شرح المعلقات السبع، ص 101.
    - (3) عمرو بن كلثوم، الديوان، ص88

تكررت وحدات المجموعة الدلالية أربع مرات، وحملت معاني جود وكرم أهل الشاعر، لذلك فقد ارتبطت بسياق الفخر، مع ملاحظة أخرى هي أن وحدات هذه المجموعة الدلالية جاءت كلها تقريبا أسماء فاعل لتعبر عن استمرار الجود والكرم دون انقطاع.

#### د/ المجموعة الدلالية الرابعة:

وتشير وحداتها الدلالية إلى الرضى والرفض، والطاعة والعصيان وتضم الوحدات الدلالية الآتية: "أبي، سخط، عصى، أطاع، رضى".

رضي: والرضى ضد الغضب، والرضاء ممدود : مصدر راضيته مرضاة، ورضاءً (1).

استعمل الشاعر الوحدة الدلالية "رضى" في سياق الفخر مرتين في المعلَّقة حيث يقول (2):

وَنَحْنُ التَّارِكُونَ لِمَا سَخِطْنَا وَنَحْنُ الْآخِــُذُونَ لِمَا رَضِينَا وَأَنَّا اللَّارِكُونَ إِذَا سَخِـطْنَا وَأَنَّا الآخِــُذُونَ إِذَا رَضِينَا

وردت الوحدة الدلالية "رضى" بمعنى قنع بالشيء ولم يعتد ولم يأخذ شيئا مما لاينبغي له، ويدل على ذلك مصاحبة الوحدة الدلالية لكلمة تدل على الأخذ "الآخذون" حيث يكون الأخذ حين الرضى والترك حين السخط. نلاحظ أن الشاعر استعمل الوحدة الدلالية "رضى" ليبين عفة قومه وترفعهم عن الدنايا، فعزة القوم ظاهرة من هذا السياق.

أطاع: أقر طائعا، وفعل ذلك طوعا، وطواعية، وهو لي طائع وطيّع، وهو يطوع لي وطاوعته على كذا. (3)

اسْتُعمِلت الوحدة الدلالية "أطاع" في سياق اللوم والرد على عدوِّه لتدل على تصديق عمروبن هند للوشاة حيث يقول<sup>(4)</sup>:

بأَيِّ مَشِيئَةٍ عَمْرَو بْنَ هِنْدٍ تُطِيعُ بنَا الوُشَاةَ وَتَزْدَرينَا

بالإضافة إلى الدلالة المركزية التي حملتها الوحدة الدلالية "أطاع" فقد حملت معاني ودلالات أخرى نستشفها من السياق الذي وردت فيه الوحدة الدلالية، فالفعل "تطيع" حين صاحب كلمة "الوشاة" حمل معنى اتباع قولهم وتصديقهم .كما يمكننا أن نلاحظ أن الوحدة الدلالية تضمنت الإفساد، أي إفساد العلاقة بين شخصين أو جماعتين، فالإنسان إذا أطاع الواشي دون أن يتأكد من صحة الخبر يكون قد أفسد علاقته بغيره.

<sup>(1)</sup> ابن دريد، جمهرة اللغة، تحقيق منير البعلبكي، دار العلم للملايين، بيروت، ط1، 1987م، ج2، ص1066.

<sup>(2)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص83، 89.

<sup>(3)</sup> الزمخشري، أساس البلاغة، ص423 (طوع).

<sup>(4)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص79.

كما أن الشاعر قد استعمل الوحدة الدلالية في بيتين آخرين في سياق الفخر حيث يقول<sup>(1)</sup>: ونحْنُ الحاكِمُونَ إذا أُطِعْنَا ونحْنُ العارِمُونَ إذا عُصِينَا وأنَّا العاصِمُونَ إذا أُطِعْنا وأنَّا العارِمُون إذا عُصِينَا

حيث حملت معنى طاعة الأقوام الآخرين لأهل الشاعر وخضوعهم لهم، كما ارتبطت الوحدة الدلالية "أطعنا" بدفاع قوم الشاعر عن الناس.

أبى: الهمزة و الباء والياء يدل على الامتناع، أبيت الشيء آباه و قوم أبيّون و أُباة...و الإباء أن تُعرض على الرجل الشيء فيأبي قبوله فتقول: ما هذا الأباء بالضم والكسر.<sup>(2)</sup>

وردت الوحدة الدلالية "أبي" مرة واحدة في سياق الفخر، حيث يقول<sup>(3)</sup>: إذا مَا المَلْكُ سامَ الناسَ خَسْفًا أَبَيْــنَا أَنْ نُقِــرَّ الــنُّلَّ فِينَا

تميزت الوحدة الدلالية في هذا البيت بدلالة الرفض، أي رفض قوم الشاعر للذل، ويظهر ذلك من مصاحبتها لكلمة "الذل"، كما يمكن أن نستشف من الوحدة الدلالية ضلالا دلالية هامشية مثل العزة والكرامة والرجولة وعدم الخوف من الأعداء.

<u>سخط:</u> سخِطَ عليه، سَخَطًا وَسُخْطًا، وأنا ساخط، وهو مسخوط عليه وأسخطه، وأعطاه قليلاً قتسخّطه: لم يرضَه وسخِطه، وعطاء مسخوط: مكروه، والبر مرضاة للرب مسخطة للشيطان، ولاتتعرض لسخْط الملِك. (4)

وأنَّا التارِكُون إذا سخِـطْنَا وأنَّا الآخِــذُونَ إذا رَضِينَا

تميزت الوحدة الدلالية "سخطنا" بملمح دلالي خاص هو الغضب والحدة، وارتبطت بقوم الشاعر حين يغضبون.

<u>عصى:</u> والعصيان خلاف الطاعة، عصى العبد ربه، إذا خالف أمره، و عصى فلان أميره يعصيه عصيا، و عِصيانا، ومعصيةً، إذا لم يطعه فهو عاصٍ وعصيّ (<sup>6)</sup> .

وردت الوحدة الدلالية "عصى" في سياق الفُخر بعزة قومه وشدة بطشهم حيث يقول (<sup>7)</sup>:

وأَيَّـــامٍ لنا غُرِّطِـوَالِ عَصَيْنَا الْمَلْكَ فيها أَنْ نَدِينَا وَخُنُ الْعَارِمُونَ إِذَا عُصــينَا وَخُنُ الْعَارِمُونَ إِذَا عُصــينَا

<sup>(1)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص83، 89.

<sup>(2)</sup> ابن فارس، مقاييس اللغة 1/ 53 (أبي).

<sup>(3)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص90.

<sup>(4)</sup> الزمخشري، أساس البلاغة، ص305 (سخط).

<sup>(5)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص83، 89.

<sup>(6)</sup> ابن منظور، لسأن العرب9/ 251 (عصى).

<sup>(7)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص75، 83، 89.

## وأنَّا العاصِمونَ إذا أُطِعْنَا وأنَّا العارمُون إذا عُصِينَا

تميزت الوحدة الدلالية بملمح دلالي عام هو مخالفة الأمر، كما اتصفت بملامح دلالية خاصة نستخلصها من المعنى المعجمي للوحدة الدلالية فالعصيان يكون للملك أو الحاكم، نستطيع أن نقول "عصى الملك "ولايمكننا القول "عصى الملك القوم" حيث نستشف من الوحدة الدلالية "عصى" معنى وجود الحكم أو الملك، كما حملت معاني التمرد، أي تمرد قوم الشاعر على الملك. وقد اقترنت بكلمات تدل على الجد في البطش مثل "العازمون" وكلمات تدل على الحرب مثل "أيام غر طوال" وكل ذلك ليبالغ في وصفه لتمرد قومه على الملك.

من خلال استعراضنا لوحدات المجموعة الدلالية، نلاحظ أنها جاءت في سياق الفخر بعزة قومه، ومعضمها جاءت بمعنى الرفض والسخط و التمرد ماعدا وحدة دلالية واحدة هي (رضي) جاءت بمعنى الرضى، وهذا الشيوع يبين لنا الحالة النفسية التي كان عليها الشاعر حين نظم معلقته.

اشتركت وحدات المجموعة الدلالية في ملمح دلالي عام هودلالتها على الرضى أو ضده، كما تميزت كل وحدة دلالية بملامح دلالية خاصة اكتسبتها من السياق الذي وردت فيه، فالوحدة الدلالية "رضي" دلت على القناعة، والوحدة الدلالية "أطاع" تميزت بملمح الرضوخ، والوحدة الدلالية "عصى" تميزت بدلالة الرفض، والوحدة الدلالية "عصى" تميزت بدلالة التمرد، والوحدة الدلالية "سخط" تميزت بدلالة الغضب والحدة.

من حيث العلاقات الدلالية نلاحظ علاقة التقابل بين "سخط"و"رضي"، وبين"أطاع" و"عصى" مع ملاحظة أن كل وحدات المجموعة الدلالية جاءت أفعالا، و هذا لما للفعل من حركة وحيوية استغلها الشاعر في تبيين رضاه وسخطه وعنفوانه وحدته. و الجدول الآتي يوضح نسبة شيوع وحدات المجموعة الدلالية:

| المصاحبات اللغوية            | السياقات |    | رهــا | الوحدات الدلالية |     |      |
|------------------------------|----------|----|-------|------------------|-----|------|
|                              |          | مج | اسم ج | اسم م            | فعل |      |
| الآخذون                      | الفخر    | 2  |       |                  | 2   | رضي  |
| الو شاة                      | الفخر    | 3  |       |                  | 3   | أطاع |
| الحاكمون، العاصمون، التاركون | الفخر    | 2  |       |                  | 2   | سخط  |
| العازمون، الملك              | الفخر    | 3  |       |                  | 3   | عصى  |
| الذل                         | الفخر    | 1  |       |                  | 1   | أبي  |

الجدول32: المجموعة الدلالية الرابعة (الوحدات الدلالية الدالة على الرضى والرفض والطاعة والعصيان) تكررت وحدات الجموعة الدلالية إحدى عشرة مرة مع شيوع الوحدات الدلالية الدالـــة

على الرفض والعصيان (ست مرات)، لأن الشاعر كان في مقام الفخر حين تمرد هو وقومه على عمرو بن هند الذي أراد إذلاله.

#### ه\_/ المجموعة الدلالية الخامسة:

وتشير وحداتها الدلالية إلى الرفعة والشرف، وتضم الوحدات الدلالية الآتية "الجحد، السابقون، الأكرمين، الساعى، حسب".

المجد: نيل الشرف والكرم، أو لا يكون إلا بالآباء، وكرم الآباء خاصة، مجدد كنصُر، وكرُم مجدًا فهو ماجد و مجيد، وأمجدَ، ومجّدَه عظّمَه وأثنى عليه، والعطاء كثّرَهُ ، وتماجد ذكر مجْدَهُ … و أمجدت الإبل مجدا و مُجودًا و أمجدت وقعت في مرعى كثير، أو نالت من الخلى قريبا من الشبع، و مجَدَها و أمجدها و مجّدها أشبعها، أو علفها ملء بطنها، أو نصف بطنها <sup>(1)</sup>.

وردت الوحدة الدلالية "مجد" في المعلقة أربع مرات في سياق الفخر بعزة قومه حيث ىقىيەل<sup>(2)</sup>:

> نُطاعِنُ دونَهُ حَستَّى يَبينَا بِشُبَّانٍ يَرَوْنَ الْقَتِلَ مَحْدًا وَشِيبٍ فِي الحروبِ مُحَرِّبَينَا ورِثْنا مِحْدَ عَلْقمةَ بنَ سِيْفٍ أَباحَ لنّا حُصونَ الْمَجْدِ دِينَا ومِنَّا قَبْلهُ السَّاعِي كُلَيْبٌ فأيُّ الْمَحِدْدِ إِلَّا قَدْ وُلِينَا

ورثْنا الجُحْدَ قَدْ عَلِمَتْ مَعَدُّ

تميزت الوحدة الدلالية "مجد" بملمح دلالي عام هو دلالتها على الشرف والكرم، وتخصصت أيضا بملامح دلالية خاصة، فالمحد هو الشرف والكرم لايكون إلا بالأجداد والآباء، ويظهر ذلك من مصاحبة الوحدة الدلالية لكلمات تدل على هذا المعنى مثل أسماء الأعلام "علقمة بن سيف، كليب" وكذلك الفعل "ورث" الدال على انتقال الجد من الآباء إلى الأبناء، كما نستشف نظرة أهل الشاعر للمجد فالمحد عند فتيانهم قتل، ويظهر ذلك من اقتران الوحدة الدلالية بكلمة "القتل" والمحد عندهم يؤخذ بالقوة ولايعطى، و يظهر ذلك من اقتران الوحدة الدلالية بكلمة "حصون" و الفعل " أباح".

يمكن أن نلاحظ تطورا دلاليا وقع للوحدة الدلالية حيث انتقل مدلولها من المحال الحسى المادي وهو علف الدابة وامتلاء بطنها إلى الجال الذهبي المجرد، حيث المجد هو الشرف والكرم. (إن الأصل المحسوس لـ "المحد" واضح، فالانتقال إلى المعنى المحرد الذهبي تم بحسب معطيات البيئة العربية القديمة، فكثرة الكلأ، وتدفق الأموال تجعل الرجل متميزا في العشيرة والقبيلة، خاصة أيام الجفاف والجدب، إذ يبرز القادرون و تستقرأ وصفاتهم وتُعَمُّ ﴾. (3)

الفيروز آبادي، القاموس المحيط1/ 333 (محد).

<sup>(2)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص75، 77، 80، 81.

<sup>(3)</sup> فايز الداية، علم الدلالة العربي، ص342.

إن انتقال الدلالة في الوحدة الدلالية " مجد" يعود لوجه الشبه بين ملء بطن الدابة و امتلاء الإنسان كرما و شرفا "فالمجد امتلاء بطن الدابة من العلف، ثم قالوا مجد فلان فهو ماجد إذا امتلأ كرما ".(1)

الحسب: حسبه حسبًا وحسابا بالضم، وحسبا وحسابا وحسبة، وحسابة بكسرهن عدّه، والمعدود محسوب، والحسب ما تعده من مفاخر آبائك، أو المال أو الدين، أو الكرم، أو الشرف في الفعل، أو الفعال الصالح، أو الشرف الثابت في الآباء أو البال، والحسب والكرم قد يكونان لمن لا آباء له شرفاء، والشرف و المجد لا يكونان إلا بهم (2).

استعمل الشاعر الوحدة الدلالية "حسب " في سياق افتخاره بنساء قبيلته حيث يقول (3): ظُعَائِنَ مِنْ بَني جُشْم بْن بَكْر خَلَطْنَ بمَيْسَم حَسَبًا وَدِينَا

جاءت الوحدة الدلالية "حسب" بمعنى ما تعده من الشرف والكرم ومفاخر الآباء، كما يمكن أن نرى دلالة الكثرة في الحسب و الكرم، فكرمهن و شرفهن لا يعد، ومفاخر أبائهن لا تحسب من كثرتما، كما أن الشاعر قرن "الحسب" بالميسم والدين ليوضح لنا اكتمال الجمال المعنوي باختلاطه بالحسن المادي.

الأكرمون: الكريم من صفات الله، وأسمائه، وهو الكثير المعطي الذي لا ينفَدُ عطاؤه وهو الكريم المطلق والكريم الجامع لأنواع الخير والشرف والفضائل. والكريم اسم جامع لكل ما يحمد، ابن سيدة: الكريم نقيض اللؤم، و يكون في الرجل بنفسه و إن لم يكن له آباء. (4)

وردت الوحدة الدلالية "الأكرمين" في سياق الفخر بقومه وآبائه وأجداده حيث يقول (5): وَعَتَّابًا وكُلثومًا جَميعًا بهمْ نلْنَا تُرَاثَ الأكْرَمِينَا

تميزت الوحدة الدلالية "الأكرمين" بدلالتها علَى أُنواع الخير والشرف والفضائل، كما تخصصت بدلالة الكرم الموروث عن الآباء والأجداد، ويتضح ذلك من المصاحبة االلغوية حيث اقترنت بكلمة "تراث" كما ذكر الشاعر أسماء أجداده "عتاب، كلثوم". كذلك يمكن أن نستشف دلالة الكثرة أي كثرة الكرم من الصيغة الصرفية للوحدة الدلالية " أفعل ".

السابقون: سابقته فسبقته، و تسابقنا واستبقنا، وتقول من رزق السَبْقة أخذ السُّبْقة، وهي ما يتراهن عليه، يقال: أحرز السُّبْقة والسَّبق، وأحرز السُّبق و الأسباق. (6)

<sup>(1)</sup> السيوطي، المزهر في علوم اللغة وأنواعها، ص431.

<sup>(2)</sup> الفيروز آبادي، القاموس المحيط 1/ 56 (حسب).

<sup>(3)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص87.

<sup>(4)</sup> ابن منظور، لسأن العرب12/ 75-76 (كرم).

<sup>(5)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص81.

<sup>(6)</sup> الزمخشري، أساس البلاغة، ص299 (سبق).

استعمل الشاعر الوحدة الدلالية "السابقين" في سياق الفخر وحديثه عن الحرب حيث يقول<sup>(1)</sup>: نَصَبْنا مِثْلَ رِهْوَةَ ذاتَ حَدٍّ مُحَافَظَةً وَكُنَّا السَّابقِينَا

جاءت الوحدة الدلالية في البيت بمعنى التفوق وإحراز المقدمة، كما تخصصت بملمح دلالي خاص اكتسبته من مصاحبتها لمفردات دالة على الحرب، فالمعنى هنا هو التفوق والغلبة في الحرب فقد نصبوا خيلا و غلبوا خصومهم (2)، فالسبق هنا مرتبط بالسبق الحربي، فالوحدة الدلالية تخصصت هنا، وهذا من قبل تضييق المعنى .

الساعي: سعى إلى المحد، وهو يسعى إلى الغاية، وتساعوا إليها، وساعيته: سعيت معه، ومن المحاز: هو يسعى على عياله: يكسب لهم ويقوم لمصالحهم...وهو من أهل المساعي، وهي المكارم وله مُسعاة جميلة (3).

جاءت الوحدة الدلالية "الساعي" في سياق الفخر في قوله (4): وَمِنَّا قَبْلهُ السَّاعِي كُلَيْبٌ فأيُّ الْمَجْدِ إِلَّا وَقَدْ وَلِينَا

حملت الوحدة الدلالية معنى السعي، وتخصّصت بالسعي إلى المعالي والشرف والجدد ويظهر ذلك من مصاحبتها لكلمة "المجد".

يمكن أن نلاحظ تطورا دلاليا طرأ على الوحدة الدلالية "الساعي"حيث تخصصت دلالتها فالسعي لفظ عام معناه السعي إلى أي شيء ولكنه تخصّص بدلالة الرفعة والمعالي والشرف والمجد الموروث عن حده "كليب"

من خلال تحليلنا لوحدات المجموعة الدلالية الخامسة نلاحظ أن هذه الوحدات الدلالية تميزت عملمح دلالي عام هو دلالتها على الرفعة والمجد، كما تميزت كل وحدة دلالية بملامح دلالية خاصة فالوحدة الدلالية "مجد " تميّزت بدلالة الشرف الذي يكون بالآباء، ويظهر ذلك من مصاحبتها لأسماء الأعلام، أي آباء الشاعر وارتبطت بكلمات تدل على القتل والحصانة "قتل، حصون"، والمجد المتحصل عليه عن طريق القهر، أمّا الوحدة الدلالية "حسب" فقد اقترنت بالظعائن وتخصصت بدلالة المفاخرو المآثر التي لاتعد و لا تحسب، و صاحبت كلمات تدل على المحمال الحمال الخنقي والخلقي للمرأة "ميسم، دين" ليكتمل الحسن بشقيه المادي والمعنوي. أمّا الوحدة الدلالية "الأكرمين" فقد تميّزت بدلالة الشرف الموروث واقترنت بكلمة "تراث"، وأسماء الأعلام "عتّاب، كلم تميّزت الوحدة الدلالية "السابقين" بدلالة السبق في الحروب والقهر والغلبة والوحدة الدلالية "الساعى" تخصصت بدلالة السعى إلى المعالى والشرف.

<sup>(1)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص76.

<sup>(2)</sup> الزوزي، شرح المعلقات السبع، ص95.

<sup>(3)</sup> الزمخشري، أساس البلاغة، ص314 (سعي).

<sup>(4)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص81.

أمّا التطورات الدلالية فقد أحصينا التطورات الدلالية الآتية:

- انتقال معنى الوحدة الدلالية "المجد" من المجال الحسي "علف الدابة" إلى المجال المجرّد الذهني " مجد الإنسان" وهذا من قبل رقيّ الدلالة.
- انكماش في المعنى أو تضييق الدلالة في الوحدتين الدلاليتين "الساعي والسابقين" حيث انتقل مدلولهما من التعميم إلى التخصيص، فالوحدة الدلالية "الساعي" تخصصت بالسعي للمجد والمعالي و الوحدة الدلالية " السابقين " تخصصت بالسبق في الحروب أو الغلبة.

من حيث العلاقات الدلالية داخل المجموعة الدلالية نلاحظ علاقة العموم و الخصوص بين الوحدة الدلالية "المجد" وبقية الوحدات الدلالية الأخرى. والجدول الآتي يبين نسبة شيوع كل وحدة دلالية مع سياقاتها و مصاحباتها اللغوية:

| المصاحبات اللغوية         | السياقات     | تكــــرارهـــا |       |       |     | الوحدات الدلالية |
|---------------------------|--------------|----------------|-------|-------|-----|------------------|
|                           |              | ج              | اسم ج | اسم م | فعل |                  |
| القتل، ورث، علقمة، حصون   | الحرب، الفخر | 5              |       | 5     |     | الجحد            |
| میسم، دین                 | الفخر        | 1              |       | 1     |     | حسب              |
| تراث                      | الفخر        | 1              | 1     |       |     | الأكرمين         |
| محافظة                    | الفخر        | 1              | 1     |       |     | السابقين         |
| كليب "جد من أجداد الشاعر" | الفخر        | 1              |       | 1     |     | الساعي           |

الجدول33: المجموعة الدلالية الخامسة (الوحدات الدلالية الدالة على الرفعة والشرف)

نلاحظ أن وحدات خذه المجموعة الدلالية تكررت تسع مرات، مع تفوق الوحدة الدلالية (المجد)، لأن مجدهم متعلق آبائهم وأحدادهم، وهذا ما تفسره المصاحبات اللغوية حيث اقترنت الوحدة الدلالية بأسماء الأعلام (علقمة، كُليب) باعتبار أن المجد يورث ولا يكون إلا بالأجداد والآباء الشرفاء.

#### و/ الجموعة الدلالية السادسة:

وتشير وحداها الدلالية إلى العقل والطيش وتضم الوحدات الدلاليبةالآتية: "أريب، جنون، حن"، شتم، جهل، الجاهلين "

<u>أريب:</u> أرب: الهمزة والراء والباء لها أربعة أصول إليها ترجع الفروع، وهي الحاجة والعقل، والنصب والعقدة (1).

<sup>(1)</sup> ابن فارس، مقاييس اللغة 1/ 84 (أرب).

استعمل الشاعر الوحدة الدلالية "أريب" في سياق الخمرحيث يقول (1): إذا صَمَدَتْ حُمَيَّاهَا أَريبًا مِنَ الفِتْيَانِ حِلْتُ بهِ جُنُونَا

تميّزت الوحدة الدلالية "أريب" بدلالة الإنسان العاقل، كما حملت معاني الرزانة والتفكير الرشيد ووزن الأمور بميزان العقل، وقد قرنها الشاعر بكلمة "الفتيان" للدلالة على الشاب العاقل النشيط.

حنّ: حنّة: ستره فاحتنّ، واستجن بجنّة استتر بها، واحتنّ الولد في البطن، واحتننته الحامل ... وجن عليه الليل، و واراه جنان الليل أي ظلمته فلان ضعيف الجنان، وهو القلب<sup>(2)</sup>.

جاءت الوحدة الدلالية "جنون" في البيت السابق في سياق الخمر بمعنى إفساد العقل وذهابه أو استتاره، كما تميّزت بملمح دلالي خاص هو استشار العقل تحت تأثير الخمر، وقد قرنها الشاعر بالفتيان العقلاء ليبين تأثير الخمر في متعاطيها. كما استعمل الشاعر الوحدة الدلالية "جنون" في سياق الغزل في قوله (3):

وَمَأْكَمَةً يَضِيقُ البَابُ عنْها وَكَشْحًا قد جُننْتُ بهِ جُنُونَا

لقد استعمل الشاعر الوحدة الدلالية في البيت الأخير معادلا دلاليا للعَشق الشديد وأكّد على عشقه الشديد حين استعمل المفعول المطلق "جنونا".

إنَّ الوحدتين الدلاليتين "جنت وجنون" تميزتا بملمح دلالي خاص هو الاستتار والاختفاء.

شتم: والشتم قبيح الكلام، وليس فيه قذف، والشتم السب، شتمه يشتمه ويشتمه فهو مشتوم، والأنثى مشتومة، وشتيم بغير هاء (4).

وردت الوحدة الدلالية "تشتمون" في سياق الحرب حيث يقول (5):

نَزِلتُم مَنزِلَ الأضْيافِ مِنَّا فَأَعْجَلْنا القِرَى أَنْ تَشْتمُونا

إنّ الوحدة الدلالية "تشتمون" بالإضافة إلى دلالتها المركزية وهي السب، فقد تضمنت معاني ودلالات هامشية نستشفها من توضيف الشاعر لها في سياق الحرب، حيث شبه لقاء الأعداء بتعجيل قرى الضيف مخافة الشتم لذلك فقد تضمنت معنى الاستهزاء والتهكم.

<sup>(1)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص66.

<sup>(2)</sup> الزمخشري، أساس البلاغة، ص100 (حنن).

<sup>(3)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص69.

<sup>(4)</sup> ابن منظور، لسان العرب9/ 28 (شتم).

<sup>(5)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص73

<sup>(6)</sup> كرم البستاني وآخرون، المنجد في اللغة والأعلام، ص108.

وردت الوحدات الدلالية "جهَل، جهْل، الجاهلين" في سياق الفخر وحديثه عن شدة رد أهله على سفاهة الأعداء حيث يقول (1):

## ألا لا يَجْهَلَنْ أَحَدُ عَلَيْنَا فَنَجْهَلَ فَوْقَ جَهْلِ الجَاهِلِينَا

اتسمت الوحدات الدلالية في البيت السابق بدلالة التسافه والحمق ، كما اتسمت بدلالة التعدي في قوله "يجهلن أحد علينا" وبدلالة الردّ على الجهل بجهل أكثر منه في الشطر الثاني من البيت وذلك لاقتران الوحدة الدلالية بقوله "فوق جهل الجاهلين ".

نلاحظ أن الوحدة الدلالية "نجهل" في الشطر الثاني قد اختلفت دلاليا مع "يجهلن" الواردة في الشطر الأول من البيت "فقد سُمي جزاء الجهل جهلا لازدواج الكلام وحسن تجانس اللفظ"<sup>(2)</sup>. فالتجانس<sup>(3)</sup> أدى دورا دلاليا في إيضاح معنى الشاعر وحمل معاني انفعالية لأن اللفظ المكرر مصدره الثورة وهدفه الإثار<sup>(4)</sup>.

من خلال استعراضنا لوحدات المجموعة الدلالية السادسة التي تشير إلى العقل ونقضه، نلاحظ أنّ الشاعر استعمل وحدة دلالية واحدة تدل على العقل والرزانة وهي كلمة "أريب" الدالة على الشخص العاقل، أمّا بقية الواحدات الدلالية الآخرى "حنّ، جنون، جهل، الجاهلين، شتم " فقد جاءت كلها منافية للعقل، أي ألها اشتركت في ملمح دلالي عام مشترك هو دلالتها على فساد العقل والطيش والتسافه. كما تميّزت كل وحدة دلالية بملامح دلالية خاصة، فالوحدة الدلالية "أريب" دلت على الشخص العاقل، والوحدتان الدلاليتان "جن، جنون" فقد تميّزتا بدلالة استتار العقل أوزواله وكانتا معادلين دلاليين للعشق الشديد حينما جاءتا في سياق الغزل، والوحدات الدلالية "جَهُل، جَهِل، الجاهلين" تميّزت بمعاني التسافه والحمق والغلظة والغضب والثورة.

أمّا من حيث العلاقات الدلالية داخل المجموعة الدلالية نلاحظ علاقة التقابل بين المعنى الذي تحمله كلمة "أريب" والوحدة الدلالية " جننت " التي وردت فعلا.

<sup>(1)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص78.

<sup>(2)</sup> الزوزين شرح المعلقات السبع، ص 96.

<sup>(3)</sup> يقول القاضي أبو بكر بن تحمد الطيب الباقلاني : (وأما التجانس فإنه بيان أنواع الكلام الذي يجمعه أصل واحد وهو على وجهين:

مزاوجة ومناسبة، فالمزاوجة كقوله تعالى: {فَمَنِ اعْتَدَى عَلَيْكُمْ فَاعْتَدُوا عَلَيْهِ بِمِثْلِ مَا اعْتَدَى عَلَيْكُمْ} (البقرة 91). وقوله: {وَمَكَرُوا وَ مَكَرَ اللهُ }} (آل عمران 54) وكقول عمرو بن كلثوم:

الا لا يَحْهَلَنْ أَحَدُّ عَلَيْنَا فَنَحْهَلَ فَوْقَ جَهْلِ الجَاهِلِينَا فَنَحْهَلَ فَوْقَ جَهْلِ الجَاهِلِينَا

وأما المناسبة فهي كقوله تعالى:( ثُمَّ انْصَرَفُوا صَرَفَ اللهُ قُلُوبَهُمْ)البقرة 127 و قوله: { يَخَافُونَ يَوْمًا تَتَقَلَّبُ فِيهِ الْقُلُوبُ وَالْأَبْصَارُ} ينظر الباقلاني، إعجاز القرآن، شرح وتعليق محمد عبد المنعم خفاجي، دار الجيل، بيروت،ط1، 1411هـ، 1991م، ص 299. (4) يؤكد عز الدين علي السيد في كتابه (التكريربين المثير والأثر) أن اللفظ المكرر مصدره الثورة وهدفه الإثارة حبا أو بغضا في أي غرض من أغراض الكلام. ينظر رابح بوحوش، البنية الملغوية لبردة البوصيري، ديوان المطبوعات الجامعية، الجزائر، ص72.

من حيث السياقات نلاحظ أن معظم الوحدات الدلالية جاءت في سياق الفخر، أمّا الوحدة الدلالية "أريب " فقد جاءت في سياق الخمر، أمّا الوحدتان الدلاليتان "جن، جنون" فقد وردتا في سياق الخمر والغزل، وجاءت الوحدة الدلالية "شتم" في سياق الحرب. والجدول الآتي يبين نسبة شيوع كل وحدة دلالية على حدة:

| المصاحبات اللغوية    | السياقات       |    | _راره | الوحدات الدلالية |     |          |
|----------------------|----------------|----|-------|------------------|-----|----------|
|                      |                | مج | اسم ج | اسم م            | فعل |          |
| الفتيان              | الخمر          | 1  |       | 1                |     | أريب     |
| ضمير يعود على الشاعر | الغزل          | 1  |       |                  | 1   | جنّ ِ    |
| الفتيان              | الخمر، الغزل   | 2  |       | 2                |     | جنون     |
| أحد                  | الفخر والتهديد | 2  |       |                  | 2   | جَهلَ    |
| الجاهلين             | الفخر والتهديد | 1  |       | 1                |     | جَهْل    |
| جهل                  | الفخر والتهديد | 1  | 1     |                  |     | الجاهلين |
| القِرى               | الفخر والحرب   | 1  |       |                  | 1   | شتم      |

الجدول34 المجموعة الدلالية السادسة (الوحدات الدلالية الدالة على العقل والطيش)

تكررت وحدات المجموعة الدلالية تسع مرات، مع تفوق واضح للوحدات الدلالية الدالة على الجهل والطيش (سبع مرات)، هذا الشيوع يبن لنا الثورة النفسية العارمة التي كان يعيشها الشاعر حينذاك.

#### ن/ الجموعة الدلالية السابعة

تشير وحداها الدلالية إلى القوة والبطش والشجاعة وتضم الوحدات الدلالية الآتية: "بطش، غلاّبون، نغلب، مغلّبين، قادرين، الأبطال، مصلتين".

بطش: بطش به ويبطش، أخذه بالعنف والسطوة، كأبطشه، والبطش الأخذ الشديد في كل شئ والبأس، و البطيش الشديد، وبطش من الحمّى أفاق منها وهو ضعيف. (1)

وردت الوحدة الدلالية "نبطش" مرتين في المعلقة في سياق الفخر بشدة بطش قومه حين بطشهم بالأعداء حيث يقول<sup>(2)</sup>:

لنا الدنيا ومن أمسى عليها ونبطش حين نبطش قادرينا

حملت الوحدة الدلالية "نبطش" معنى الأخذ بالقوة والعنف الشديد، وقد نسبها الشاعر لأهله حينما اقترنت بضمير يعود على أهل الشاعر، كما اتسمت بملامح دلالية خاصة، كالسرعة

<sup>(1)</sup> الفيروز آبادي، القاموس المحيط3 / 204 (بطش).

<sup>(2)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص90.

في التنفيذ، أي سرعة الفتك بالأعداء، ومعنى القدرة في البطش متى شاؤوا، ويظهر ذلك من مصاحبة الوحدة الدلالية لكلمة "قادرين" الدالة على القدرة، كما يمكننا أن نستشف معنى قوة أهل الشاعر وسلطانهم من خلال ما تتضمنه الوحدة الدلالية.

غلب: بينهما غلاب أي مغالبة وتغالبوا على البلد، وغلبته على الشيئ، أحذته منه وهو مغلوب عليه وهو رجل حرّ وقد أبى أفتغلبه على نفسه: أفتكرهه وشاعر مغلّب: غلب كثيرا، أو غلّب ذمّ ومدح قال امرؤ القيس:

فإنك لم يفخرْ عليك كفاخر ضعيفٍ و لم يَغْلِبْكَ مِثْلُ مُغَلَّبِ (1). استعمل الشاعر الوحدة الدلالية "غلابون" في سياق الفخر بانتصارات قومه على الأعداء حيث يقول (2):

# فإن نَغْلِبْ فَغَلاَّبُونَ قِدْمًا وإنْ نُغْلَبْ فَغَيْــرُ مُغَلَّبِينَا

نلاحظ أن الشاعر استعمل الوحدة الدلالية "غلابون" صيغة مبالغة، وقد جاءت جمع مذكر سالما ليبين كثرة غلبهم للأعداء، واستمرار الغلب ماضيا وحاضرا، ويظهر ذلك من مصاحبة الوحدة الدلالية لكلمة "قِدْمًا "، كما استعمل الشاعر الوحدة الدلالية " نَغلب ، ونُغلب " التي جاءت مرة مبينة للمعلوم ومرة مبنية للمجهول ليبين غلبة قومه وانتصارهم . كما استعمل الوحدة الدلالية "مغلبين" . بمعنى المغلوبين مرارا وقد أتى بها منفية لينفي كثرة الهزاهم، فهو يقر بالهزيمة مع كثرة الانتصارات فالغلبة ديدنهم، والانهزام استثناء عندهم.

قادر: قادر مقتدر ذو قدرة ومقدرة، وأقدره الله، وقادرته، قاويته، وهم قدر مئة وقدرها ومقدارها: مبلغها. (3)

وردت الوحدة الدلالية "قادرين" للدلالة على قدرة وقوة قومه وسطوهم في سياق افتخاره بشدة بطشهم حيث يقول<sup>(4)</sup>:

### لَنَا الدُّنْيَا وَمَنْ أَمْسَى عَلَيْهَا وَنَبْطِشُ حِينَ نَبْطِشُ قادِرينَا

تميزت الوحدة الدلالية "قادرين" التي جاءت جمع مذكر سالما بدلالة القدرة والاستطاعة، ليبيّن حال قومه، وبخاصة حين اقترنت بكلمة "نبطش" وكأن الشاعر أورد تلك الوحدة الدلالية لينفى عن قومه الضعف والوهن.

الأبطال: بطل بطلا وبطولة وبطلانا بضمهن ... ورجل بطل محرّكة وكسدّد بين البطالة والبطولة شجاع تبطل حراحته فلا يكترث لها أوتبطل عنده دماء الأقران، جمع أبطال. (5)

<sup>(1)</sup> الزمخشري، أساس البلاغة، ص482 (غلب).

<sup>(2)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص91.

<sup>(3)</sup> الزمخشري، أساس البلاغة، ص527 (قدر).

<sup>(4)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص90.

<sup>(5)</sup> الفيروز آبادي، القاموس المحيط3/ 324-325 (بطل).

استعمل اللشاعر الوحدة الدلالية "الأبطال" في سياق وصفه استعداد الأبطال للحرب، حيث يقول (1):

إذا وُضِعَتْ عَلَى الأَبْطَال يَوْمًا وَأَيْتَ لَهَا جُـلُودَ الْقَوْم جُونَا

جاءت الوحدة الدلالية "الأبطال" بدلاًلة الشجعان، واقترنت بالفعل "وضعت" الذي يعود على السابغة المذكورة في البيت السابق.

إن الوحدة الدلالية "الأبطال" تضمنت بعض المعاني الدلالية مثل الشجاعة، والشهامة، والانتصار في الحرب، فالبطل هو الذي يبطل دماء أقرانه. كذلك استعمل الشاعر الوحدة الدلالية "الأبطال" في سياق الحرب في قوله (2):

كَأَنَّ جَمَاجِمَ الأَبْطَالِ فِيهَا وَسُوقٌ بِالأَمَاعِزِ يَرْتَمِينَا

تميزت الوحدة الدلالية "الأبطال" بدلالة خاصة وهي دلالة الأبطال المهزومين أو الصرعى ويظهر ذلك من اقترافها بكلمة "جماجم"

مصلتون: الصلت البارز المستوى، وسيف صلت و منصلت، وإصليت منجرد ماض في الضريبة وبعض يقول: لا يقال الصلت إلا ما كان فيه طول، ويقال أصلت السيف أي جرّدته (3).

جاءت الوحدة الدلالية "مصلتين" في سياق وصفه لرحلة قام بها، فظهرت لهم اليمامة كأسياف في أيدي مصلتين في قوله (4):

فأعْرَضتِ اليَمَامَةُ وَاشْمَخَرَّتْ كأسْيَافٍ فِي أَيْدِي مُصْلِتِينَا

تميزت الوحدة الدلالية بدلالة الأشخاص السالين سيوفهم، كماتميزت بدلالات خاصة هامشية كالصرامة، والاستعداد للحرب والبروز والظهور، ويظهر ذلك من مصاحبتها لكلمة "أيدي" فالسيوف تظهر في أيدهم نظرا لطولها، لذلك يمكن أن نقول أن الوحدة الدلالية "مصلتين " تضمنت معنى السيوف الطويلة. وبخاصة حين وردت الكلمة "اشمخرت" في البيت، فالشاعر استعمل الوحدة الدلالية معادلا دلاليا للبروز والارتفاع.

الجبابر: وهو جبّار من الجبابرة، وقد تجبّر، وويل لجبّار الأرص من جبّار السماء ...ومن الجاز: نخلة جبّارة: طويلة تفوت اليد، وهي دون السحوق، وناقة جبّار: عظيمة بغير تاء، وقد فسّر قوله تعالى: {قَوْمًا جَبَّارِينَ} (المائدة 22) بعظام الأحرام (5).

وردت الوحدة الدُلالية " جمعا في سياق الفخر في قوله (6):

إذا بَلَغَ الفِطامَ لنا وَلِيدٌ تَخِرُ لَهُ الجَبَابِرُ سَاحِدِينَا

<sup>(1)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص85.

<sup>(2)</sup> المصدر نفسه، ص75.

<sup>(3)</sup> ابن منظور، لسان العرب7/ 383 (صلت).

<sup>(4)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص70.

<sup>(5)</sup> الزمخشري، أساس البلاغة، ص78 (جبر).

<sup>(6)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص91.

جاءت الوحدة الدلالية بمعنى العظام، و اتصفت أيضا بسيمات دلالية مثل التسلط والقهر والظلم كما يمكن أن نستشف منها دلالة قوة أهل الشاعر حيث يسجد العظام الأقوياء لأضعفهم "وليد"، ويظهر ذلك من اقتران الوحدة الدلالية بكلمة "ساجدين" التي جاءت حالا ليبيّن انكسار الجبابر وخضوعهم لأهل الشاعر.

إنَّ الشاعر حين استعمل الوحدة الدلالية أراد بها المبالغة الشديدة التي تبتعد عن الـــواقع والحقيقة وتبين ضعف الجبابر أمام بطش أهله الخرافي أو الأسطوري.

من خلال استعراضنا لوحدات المجموعة الدلالية، نلاحظ أن حل وحداتها الدلالية جاءت في سياق الفخر وذكر الحرب، وقد غلبت المبالغة على فخره، ويظر ذلك من المصاحبات اللغوية "جماحم، سابقة، نبطش، تخر، ساجدين".

لقد اشتركت معظم الوحدات الدلالية في ملمح دلالي عام هو دلالتها على القوة والبطش، واتصفت كل وحدة دلالية بدلالات خاصة، فالوحدة الدلالية "نبطش" تميزت بدلالة الأخذ بالقوة والعنف الشديد، والوحدتان الدلاليتان "غلابون" و "نغلب" تميزتا بدلالة الغلبة، والتفوق، وتميزت الوحدة الدلالية "مغلبين" بدلالة الذين يُغْلَبُون مرارا، إلا أنّ الشاعر نفاها عن قومه، وجاءت الوحدة الدلالية "الأبطال" مرتين بدلالة القدرة كماجاءت الوحدة الدلالية "الأبطال" مرتين بدلالة الأشخاص الشجعان الذين يبطلون دماء أقرافهم، وجاءت بمعنى الأبطال الصرعي، واتسمت الوحدة الدلالية "مصلتين" بدلالة الأشخاص الصارمين الماضيين في الأمور، والسالين سيوفهم لذلك اتسمت بدلالة الحزم.

أمّا من حيث العلاقات الدلالية نلاحظ علاقة التقابل بين "غلابون، مغلبين" وعلاقة التضمن بين "الجبابر، نبطش". والجدول الآتي يبيّن لنا نسبة ورود كل وحدة دلالية على حدة:

| المصاحبات اللغوية | السياقات     | ,  | رارهــــا | الوحدات الدلالية |     |         |
|-------------------|--------------|----|-----------|------------------|-----|---------|
|                   |              | مج | اسم ج     | اسم م            | فعل |         |
| قادرين            | الفخر        | 2  |           |                  | 2   | نبطش    |
| نغلب              | الفخر        | 1  | 1         |                  | 1   | غلابون  |
| غلابون            | الفخر        | 2  |           |                  | 2   | نغلب    |
| نغلب              | الفخر        | 1  | 1         |                  |     | مغلبين  |
| نبطش              | الفخر        | 1  | 1         |                  |     | قادرين  |
| جماجم             | الحرب، الفخر | 2  | 2         |                  |     | الأبطال |
| أيدي              | الرحلة       | 1  | 1         |                  |     | مصلتين  |
| تخر، ساجدين       | الفخر        | 1  | 1         |                  |     | الجبابر |

الجدول:35 المجموعة الدلالية السابعة (الوحدات الدلالية الدالة على القوة والبطش والشجاعة)

تكررت وحدات المجموعة الدلالية إحدى عشرة مرة، وجاءت في سياق الفخر والحرب والرحلة، وقد عبر بها الشاعر عن قوة قومه وشجاعتهم وشدة بطشهم.

### ي/ المجموعة الدلالية الثامنة:

وتشير وحداها الدلالية إلى الملك، وما يحيط به وتضم الوحدات الدلالية الآتية: "رأس، قيل، سيد، مقتوين، توّج، تاج"

الملك: والملك معروف، وهو يذكّر ويؤنّث كالسلطان، وملك الله تعالى: ملكوتــه وسلطانه وعظمته ولفلان ملكوت العراق إي عزّه وسلطانه (1).

وردت الوحدة الدلالية في المعلقة مرتين في سياق الفخر حيث يقول<sup>(2)</sup>: وأيَّام لنا غُرِّ طِوال عَصَيْنَا الْمَلْكَ فِيهَا أَنْ نَدِينَا إِذَا مَا الْمَلْكُ سَامَ النَّاسَ خَسْفًا أَبِيْنَا أَنْ نُقِرِ رَّ اللَّلَ فِيهَا أَنْ نَقِر رَّ اللَّلَ فِينَا فَآبُوا بِالنِّهَ سَامَ النَّاسَ خَسْفًا وَأُبْنَا بِالْمُلُ وِكِ مُصَفَّدِينَا فَآبُوا بِالنِّهَ لَا اللَّهَا فَا اللَّهَا اللَّهَا اللَّهَا اللَّهَا اللَّهَا اللَّهَا اللَّهَا اللَّهُ اللَّلَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللْمُلْكِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلِلْكُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللِّ

تميّزت الوحدة الدلالية "الملك" بدلالة الملك الذي يطيعه قومه، وهو مسؤول عنهم، وقد نسب الشاعر "الملك" لأعدائه ليبيّن لنا تمرّد قومه على الأعداء حتى ولو كانوا ملوكا جبابرة، ويظهر ذلك من مصاحبة الوحدة الدلالية لكلمة "عصينا". كما حملت معانى الظلم والقهر والملك الذي يذيق غيره الذل والهوان، ويظهر ذلك من المصاحبة اللغوية لكلمة "الملك" حيث ظهر الفعل "سام" إلى جانب الوحدة الدلالية. أما الوحدة الدلالية الملوك فقد جاءت بدلالة الملوك المصفدين للدلالة على قوة قهر قومه.

كما استعمل الشاعر الوحدة الدلالية "الملك" في السياق نفسه حيث يقول<sup>(3)</sup>: وَسَيَّدِ مَعْشَرٍ قَدْ تَوَّجُوهُ بِتَاجِ الْمُلْكِ يَحْمِي الْمُحْجَرِينَا

حملت الوحدة الدلالية في البيت معنى الحكم أي حكم السيد لقومه وجعله ملكا عليهم، كما اتسمت بملامح دلالية خاصة، كاختيارالقوم لملكهم، ويظهر ذلك من المصاحبات اللغوية، حيث اقترنت بكلمة تدل على تنصيب الملك و تتويجه "تاج".

رأس: الرأس الرئيس، ويقال للقوم إذا كثروا و عزّوا: هم رأس... (4).

حاءت الوحدة الدلالية "رأس" في سياق الفخر حيث يقول (5):

بِرَأْسٍ مِنْ بَنِي حُشْمِ بْنِ بَكْرٍ لَنْ لِكُنُّ بِهِ السُّهُولَةَ وَالْحُزُونَا

حملت الوحدة الدلالية معنى الرئيس، أو القائد الذي يقود قومه، كما اتسمت بملامح دلالية خاصة تضمنتها الوحدة الدلالية مثل الحنكة في القيادة وسلطة الزعيم على قومه، واتسمت بدلالات هامشية أخرى مثل دور الرئيس أو القائد في انتصار القوم على الأعداء.

من خلال دراستنا لمعنى الوحدة الدلالية "رأس" نلاحظ أنّ دلالتها انتقلت من معنى عضو

- (1) ابن منظور، لسان العرب13/ 281 (ملك).
- (2) عمرو بن كلثوم، الديوان، ص71، 91، 83.
  - (3) عمرو بن كلثوم، الديوان، ص71.
  - (4) كراع، المنجد في اللغة ص 220.
  - (5) عمرو بن كلثوم، الديوان، ص78.

الإنسان إلى معنى الرئيس أو القائد ، وذلك لمشابحة قوية بين رأس الإنسان الذي يقود الجسم والرأس بمعتى الرئيس الذي يقود القوم ، فالرئيس الذي يقود القوم هو بمثابة الرأس الذي يقود الجسم.

قيل: الملك من ملوك حِمْيَر، وجمعه أقيال، وأقيال على فلان إذا تحكّم ومعناه عندنا أنه يشبه بالملك الذي هو قيل (1).

وردت الوحدة الدلالية "قيل" في سياق الرد على تهديد عمرو بن هند لقومه حيث يقول<sup>(2)</sup>: بأيِّ مشيئةٍ عمْرَو بْنَ هِنْدٍ نَكُونُ لِقَيْلِكُمْ فِيهَا قَطِينَا

تطلق كلمة "قيل" على الملك من ملوك حمير، ولكنها في بيت الشاعر جاءت بمعنى الملك، وقد نسبها الشاعر لقوم "عمرو بن هند"، كما اتسمت بدلالة الملك الذي له قطين أي خدم وحشم.

نلاحظ أنّ الوحدة الدلالية "قيل" وضعت في الأصل خاصة ثم عممّت وأصبحت تطلق على الملك بصفة عامة، حيث انتقلت الدلالة من التخصيص إلى التعميم.

سيد: ساد قومه يسودهم سؤددا، وساودته، فسدته، غلبته في السؤدد، وسوّده قومه، وهو سيد  $\frac{(3)}{2}$ .

تاج: توج عقد عليه التاج، وملك متوج وتوجوه فتتوج، وفي صفة العرب: العمائم تيجالها والسيوف سيجالها...(5)

وردت الوحدة الدلالية "توج" فعلا مرة واحدة في سياق حديثه عن الملك المتوج حيث يقول (7):

وَسَيِّدِ مَعْشَر قَدْ تَوَّجُوهُ بَتَاجِ الْمُلْكِ يَحْمِي الْمُحْجَرِينَا

تميّزت الوحدة الدلالية "توّج" التي جاءت فعلا بدلالة تنصيب الملك عن إرادة واختيار، واقترنت بضمير يعود على الملك، كما استعمل في البيت نفسه الوحدة الدلالية " تاج " بمعنى إكليل الملك الذي يوضع على الرأس، ويظهر ذلك من مصاحبة الوحدة الدلالية لكلمة "الملك".

اتسمت الوحدة الدلالية " تاج " بملامح دلالية خاصة كعلامة الملك، أو لباس الرأس الخاص بالملك دون غيره، كما تضمنت معانى السيادة، والسؤدد والأبّهة والشرف.

<sup>(1)</sup> ابن فارس، مقاييس اللغة، 5/ 44 (قيل).

<sup>(2)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص78.

<sup>(3)</sup> الزمخشري، أساس البلاغة، ص331 (سود).

<sup>(4)</sup> على بن هادية، بلحسن البليش، الجيلاني بن الحاج يحيى، القاموس الجديد، ص499.

<sup>(5)</sup> الزمخشري، أساس البلاغة، ص63 (توج).

<sup>(6)</sup> كرم البستاني وآخرون، المنجد في اللغة والأعلام، ص66.

<sup>(7)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص71.

مقتوي: القتو الخدمة، وقتوت أقتو قتوا ومقتى، أي حدمت مثل غزوت أغزو غزوا ومغزى وقيل القتو حسن حدمة الملوك، وقد قتاهم، الليث: تقول: هو يقتو الملوك أي يخدمهم والمقتوون: الخدام ...(1)

وردت الوحدة الدلالية " مقتوين " بمعنى حدّام الملك أو أهله، ويظهر ذلك من ارتباطها بكلمة " أمك " أي أم عمرو بن هند، كما تضمنّت معاني دلالية مثل حسن الخدمة، والتفاني في خدمة السيد والمذلة.

نلاحظ أنّ الوحدة الدلالية "مقتوين" قد تخصصت بخدمة الملوك دون غيرهم، بعدما كانت تطلق على الخدمة بصفة عامة.

من خلال استعراضنا لوحدات المجموعة الدلالية الخاصة بالملك، نلاحظ أنّ الوحدات الدلالية قد جاءت في سياقات دلالية مختلفة، كان سياق الفخر بتمّرد قومه على الملوك أكثر ورودا، ويظهر ذلك من المصاحبات اللغوية للوحدات الدلالية مثل ورود كلمات تدل على هذا السياق "عصينا، أبينا، تركنا الخيل عاكفة عليه".

نلاحظ أن معظم الوحدات الدلالية قد اشتركت في ملمح دلالي عام هو دلالتها على الملك وما يتعلق به، كما تحددت كل وحدة دلالية بملامح دلالية خاصة، فالوحدة الدلالية " المُلك الله والملوك تخصصت بدلالة الحكام الذين يملكون، والوحدة الدلالية " المُلك الحاءت بمعنى الحكم، والوحدة الدلالية "وأس تميزت بدلالة الرئيس السيد، والوحدة الدلالية "توج" التي جاءت فعلا وردت بدلالة تنصيب الملك بوضع التاج على رأسه، والوحدة الدلالية "تاج" تميزت بدلالة الإكليل الذي يوضع على رأس الملك تمييزا له عن غيره من الرعية ليعرف ويطاع، والوحدة الدلالية "سيد" اتسمت بدلالة رئيس القوم وشريفهم لتقابل العبد منهم، والوحدة الدلالية "مقتوين" حملت معنى خدّام الملك.

من حيث العلاقات الدلالية نسجل علاقة الترادف بين "الملك" و "قيل" و "سيد" و "رأس" وعلاقة التقابل بين الوحدتين الدلاليتين "الملك" و "مقتوين".

أمّا من حيث التطوّرات الدلالية نلاحظ أنّ الوحدة الدلالية "رأس" انتقل مدلولها من مجال عضو الإنسان إلى مجال القيادة والسيادة، والوحدة الدلالية "قيل " أصبح مدلولها عامّا بعدما كان خاصا بملوك "حمير"، والوحدة الدلالية "مقتوين" تخصصت بمعنى خدّام الملك، بعدما كانت تحمل معنى الخدم بصفة عامة. والجدول الآتي يبين لنا نسبة ورود كل وحدة دلالية على حدة:

<sup>(1)</sup> ابن منظور، لسان العرب15 / 3 (قتو).

| المصاحبات اللغوية | السياقات |    | رها   | الوحدات الدلالية |     |                 |
|-------------------|----------|----|-------|------------------|-----|-----------------|
|                   |          | مج | اسم ج | اسم م            | فعل |                 |
| عصينا، سام الناس  | الفخر    | 3  | 3     |                  |     | الَملِك، الملوك |
| حسفا، مصفدین      |          |    |       |                  |     |                 |
| تاج،              | الفخر    | 1  |       | 1                |     | الُلْك          |
| مقتوين            | الفخر    | 1  |       | 1                |     | قيل             |
| جشم بن بکر        | الفخر    | 1  |       | 1                |     | رأس             |
| سید معشر          | الفخر    | 1  |       |                  | 1   | تو ج            |
| الُلك             | الفخر    | 1  |       | 1                |     | تاج             |
| معشر              | الفخر    | 1  |       | 1                |     | سيد             |
| أمك               | الفخر    | 1  | 1     |                  |     | مقتوين          |

الجدول36: المجموعة الدلالية الثامنة (الوحدات الدلالية الدالة على الملك والسيادة)

تكررت وحدات المجموعة الدلالية عشرمرات، وجاءت في سياق الفخر، وقد عبرت عن تمرد الشاعر وأهله على الملك ورفضهم الانصياع له.

من خلال دراستنا لمجموعات المجال الدلالية الفرعي الثاني لاحظنا كثرة المجموعات الدلالية، حيث أحصينا ثمان مجموعات دلالية جاءت كلها تقريبا في مجال الفخر بانتصارات أهل الشاعر في الحرب وبطشهم بالأعداء، ويظهر ذلك من المصاحبات اللغوية، كما سجّلنا كثرة الكلمات الدالة على القوة والبطش والرفعة والشرف، والملك والسيادة، وهذا راجع إلى نظرة الشاعر الجاهلي للحياة التي هي صراع مرير.

نلاحظ أيضا كثرة الثنائيات التقابلية داخل المجموعات الدلالية، سواء كانت علاقة إيجابية أو سلبية كما سجّلنا عدة تطوّرات دلالية حدثت لبعض الوحدات الدلالية، وقد أشرنا إلى ذلك في من قبل.

اشتركت المجموعات الدلالية الخاصة بهذا المجال الدلالي الفرعي في دلالتها على العلاقات الاحتماعية والصفات والأخلاق. والحدول الآتي يوضح مجموعات المجال الدلالي الفرعي الثاني الذي يضم ثمان مجموعات دلالية:

| السياقات                     | تكــــرارهـــا |       |       |     | المحموعات الدلالية           |
|------------------------------|----------------|-------|-------|-----|------------------------------|
|                              | مج             | اسم ج | اسم م | فعل |                              |
| الفخر                        | 5              | 4     |       | 1   | كلمات تدل الظلم              |
| الفخر و الخمر                | 9              | 1     | 3     | 5   | كلمات تدل على الذل و المهانة |
| الفخر                        | 7              | 3     | 2     | 2   | كلمات تدل على الجود و الكرم  |
| الفخر                        | 11             |       |       | 11  | كلمات تدل على الرضا والطاعة  |
|                              |                |       |       |     | والسخط.                      |
| الفخر والحرب                 | 8              | 2     | 6     |     | كلمات تدل على الرفعة والشرف  |
| الخمر، الغزل، الفخر والتهديد | 8              | 1     | 4     | 3   | كلمات تدل على العقل والطيش   |
| الفخر، الرحلة، الحرب         | 11             | 7     |       | 4   | كلمات تدل على القوة و البطش  |
| الفخر                        | 10             | 4     | 5     | 1   | كلمات تدل على الملك والسيادة |

الجدول37: المجال الدلالي الفرعي الثاني (المجموعات الدلالية الدالة على الأخلاق والصفات والطبقات الاجتماعية)

تكررت وحدات المجال الدلالي الفرعي الثاني تسعا وستين مرة (69) حيث يظهر افتخار الشاعر بالقوة والبطش (إحدى عشرة مرة) والكلمات الدالة على القوة والبطش (إحدى عشرة مرة) والكلمات الدالة على الرضى والعصيان والسخط، وقد أحصينا في إطار هذه المجال الدلالي الفرعى الثاني ثمان مجموعات دلالية والتي تشكل في كثير من الأحيان ثنائيات ضدية.

### 3/المجال الدلالي الفرعي الثالث:

وتشير وحداته الدلالية إلى الحرب وأفعالها وأدوات القتال، ويمكن أن ندريج المجموعات الدلالية الآتية في هذا الجحال :

1- أسماء الحرب، 2- أفعال الضرب والقتل والطعان، 3- أدوات القتال، 4- مخلفات الحرب "الأسرى والغنائم".

#### أ/ المجموعة الدلالية الأولى:

وتشير وحداتها الدلالية إلى أسماء الحرب وصفاتها وتضم الوحدات الدلالية الآتية: "الحرب، اللقاء، كريهة، الروع"

الحرب: الحرب م وقد تذكر جمع حروب، ودار الـــحرب بلاد المشركين الذين لا صلح بيننـــا وبينهم ورجل حرب، ومحرب ومحراب، شديد الحرب شجاع، ورجل حرب عدو محارب، وإن لم يكن محاربا للذكر والأنثى والجمع والواحد<sup>(1)</sup>.

<sup>(1)</sup> الفيروز آبادي، القاموس المحيط 1/ 55 (حرب).

استعمل الشاعر الوحدة الدلالية "حرب" في سياق فخره بانتصارات قومه على الأعداء حيث يقول (1):

## بشبانٍ يَرَوْنَ الْقَتْلَ مَجْدًا وَشِيبِ فِي الْحُرُوبِ مُجَرِّبينَا

وردت الوحدة الدلالية جمعا "حروب" مرة واحدةً في المعلقة، و جاءت بمعنى القتال الذي يدور بين فئتين متصارعتين، وقد اقترنت بكلمتي (شيب) و (محربين) لتدل على دور الشيوخ في الحرب و تجربتهم في القتال، كما تضمنت الوحدة الدلالية معاني القتل والإبادة والهلع والرعب والأهوال.

اللقاء: اللقاء هو المقابلة بين شخصين أو أكثر...(2) ويطلق اللفظ على اللقاء بين الجيوش المحاربة في أرض المعركة.

وردت الوحدة الدلالية "اللقاء" مرة واحدة في المعلقة في سياق الفخر وحديثه عن حربهم حيث يقول<sup>(3)</sup>:

# مَتَى ننقُلْ إلى قَوْم رَحَانَا يَكُونُوا فِي اللِّقَاءِ لَهَا طَحِينَا

اقترنت الوحدة الدلالية "اللقاء" بكلمة طحين لتدل على القتلى من الأعداء فالحرب تطحنهم كما تطحن الرحى الطحين، كما اتصفت الوحدة الدلالية بدلالة التلاقي في القتال خاصة.

كريهة: أمر كريه، ووجه كريه، وقد كره كراهة، وكرهته فهو مكروه ... ومن المحاز : شهدت الكريهة :الحرب، وضربته بذي الكريهة :بالسيف الماضي وكريهته: بادِرته التي تُكره منه. (4)

من أسماء الحرب نجد الوحدة الدلالية "كريهة" الدالة على ما تكرهه النفوس، وقد استعملت الوحدة الدلالية في سياق الحرب وفخره بقومه حيث يقول (5):

بيَوْم كَرِيهَةٍ ضَرْبًا وَطَعْنًا أَقَرَّ بِهِ مَـوَالِيكِ الْعُيُونَا

حملت الوحدة الدلالية "كريهة" عن طريق المجاز معنى آخر هو دلالتها على الشيء المكروه، وما سميت الحرب بذلك إلا لأن النفوس تكرهها، واقترنت بالمفردة "يوم" لتدل على أيام الحرب كما اقترنت بكلمات تدل على القتل مثل "ضرب، طعن".

نلاحظ تطوّرا دلاليا حدث للوحدة الدلالية حيث انتقل مدلولها من التعميم إلى التخصيص، فالمعنى هنا اقتصر على الحرب بعد ما كان لفظا عاما يطلق على كل شيء تكرهه النفس. الروع: الفزع كالارتياع... والروعة الفزعة والمتعة من الجمال، وهذه شربة راع بها فؤادي برد

<sup>(1)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص77.

<sup>(2)</sup> على بن هادية، بلحسن البليش، الجيلاني بن الحاج يحيى، القاموس الجديد، ص964.

<sup>(3)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص72.

<sup>(4)</sup> الزمخشري، أساس البلاغة، ص577 (كره).

<sup>(5)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص67.

بها غله ... والأروع من يعجبك بحسنه وجهارة منظره، أو بشجاعته كالرائع... (1) ومن المحاز: شهد الروع أي الحرب، وفرس رائع: يروع الرائي بجماله، وكلام رائع: رائق، وامرأة رائعة ونساء روائع وروّع (2).

وردت الوحدة الدلالية "روع" في سياق الفخر والحديث عن الحرب، ودلت على الحرب نفسها واتسمت بملمح دلالي خاص هو دلالتها على الخوف والفزع، كما نلاحظ تطوّرا دلاليا عن طريق الجاز وذلك لعلاقة سببية بين الحرب والروع فالحرب تسبب الروع والفزع، فالتطوّر الدلالي من التعميم إلى التخصص واضح في هذه الوحدة الدلالية، كما نلاحظ أنّ الوحدة الدلالية قد اقترنت بكلمة "غداة" للدلالة على أنّ وقت الروع حصل زمن الغداة حيث يقول (3): وتَحْمِلُنَا غَدَاةَ الرَّوْع جُرْدُ عُرفْنَ لنا نَقَائِذَ وَافْتُلِينَا

جاءت كل وحدات المجموعة الدلالية في سياق الفخر وذكر الحرب، وهذا ما توضّحه المصاحبات اللغوية، كما اشتركت في ملمح دلالي عام هو دلالتها على الحرب وتميّزت كل وحدة دلالية بملامح دلالية خاصة، فالوحدة الدلالية "حروب" دلت على القتال بصفة عامة، وكثرة الحروب لأنها جاءت جمعا، والوحدة الدلالية "اللقاء" دلت على التلاقي في القتال، والوحدة الدلالية "الروع" دلت على الفزع والوحدة الدلالية "الروع" دلت على الفزع والخوف.

أمّا من حيث التطوّرات الدلالية نلاحظ أنّ الوحدات الدلالية "اللقاء، كريهة، الروع" تطوّرت دلاليا واتجهت نحو تخصيص المعني أو تضييقه.

من حيث العلاقات الدلالية نلاحظ علاقة العموم والخصوص بين الوحدة الدلالية "حروب" والوحدات الدلالية الأخرى "اللقاء، كريهة، الروع". والجدول الآتي يبيّن نسبة شيوع كل وحدة دلالية مع سياقاتها المختلفة ومصاحباتها اللغوية:

| المصاحبات اللغوية | السياقات     | L  | رارهـــــــــــــــــــــــــــــــــــ | تكـــــــ |     | الوحدات الدلالية |
|-------------------|--------------|----|-----------------------------------------|-----------|-----|------------------|
|                   |              | مج | اسم ج                                   | اسم م     | فعل |                  |
| شيب               | الفخر بالحرب | 1  | 1                                       |           |     | الحروب           |
| يوم               | الفخر بالحرب | 1  |                                         | 1         |     | كريهة            |
| غداة              | الفخر بالحرب | 1  |                                         | 1         |     | الروع            |
| طحين              | الفخر بالحرب | 1  |                                         | 1         |     | اللقاء           |

الجدول38: المجموعة الدلالية الأولى (الوحدات الدلالية الدالة على أسماء الحرب وصفاتها)

تكررت وحداتها الدلالية أربع مرات، وحملت معاني الخوف والفزع، كما هو واضح في الوحدة الدلالية (كريهة) حيث تكرهها النفوس، وفي الوحدة الدلالية (الروع) لأنها تُروِّع الناس.

<sup>(1)</sup> الفيروز آبادي، القاموس المحيط3/ 31 (روع).

<sup>(2)</sup> الزمخشري، أساس البلاغة، ص274 (روع).

#### ب/ الجموعة الدلالية الثانية:

وتشير وحداتها الدلالية إلى أفعال القتال والطعان والإغارة، و تضم الوحدات الدلالية الآتية: "ضرْب، طعن، طاعن، ضرَب، شَقَّ، شَقَّ، خلى، اختلى، جذَّ، القتل، دقّ، شجّ، وقص، نفى، مقارعة، صال، صولة، يطّعن".

قتل: القتل معروف، قتله، يقتله قتلا وتقتالا، وقتل به سواء عند تعلب، قال ابن سيدة: لا أعرفها من غبره وهي نادرة غريبة ...وفي التهذيب: قتله إذا أماته بضرب أو حجر أو سم أو علة والمنية قاتلة (1).

وردت الوحدة الدلالية "قتل" في المعلقة في سياق حديثه عن الحرب وافتخاره بفتيان قومــه حيث يقول<sup>(2)</sup>:

## بشبّانٍ يَرَوْنَ الْقَتْلَ مَحْدًا وَشِيب فِي الْحُرُوب مُجَرِّبينَا

هملت الوحدة الدلالية "قتل" معنى الإفناء وإماتة الشخص، كما اتسمت بملامح دلالية خاصة وهواستعمال السلاح في عملية القتل، حيث اقترنت بالحرب كما اقترنت وصاحبت المفردة "مجد" ليبين الشاعر نظرة الشباب لعملية القتل التي هي مجد في نظرهم.

جذّ الجذّ الإسراع والقطع المستأصل كالحذجذة، والكسر، والاسم الجذاذ مثلثة، والجذاذ بالفتح، فصل الشيء كالجذاذة، وبالضم حجارة الذهب...(3). وحذذته الشيء كسرته وقطعته قال الله تعالى حل ثناؤه: {غَيْرَ مَحْذُوذٍ} (هود 108) (4)

وردت الوحدة الدلالية "جذ" التي جاءت فعلا مضعفا في سياق الفخر بالحرب حيث يقول (5):

نَجُذُّ رُؤوسَهُمْ فِي غَيْرِ بِرٍّ فَمَا يَدْرُونَ مَاذَا يَتَّقُونَا مَتَى نَعْقِدْ قَرِينَنَا بِحَبْلِ لَ بِحَبْلِ أَوْ تَقِصِ الْقرينَا مَتَى نَعْقِدْ قَرِينَتَنَا بِحَبْلِ لَ

حملت الوحدة الدلالية " جذ " معنى القطع و احتصت في البيت الأول بمعنى قطع عضو من الجسم البشري، و يظهر ذلك من اقترالها بكلمة "رؤوس" كما تميزت أيضا بملمح دلالي خاص، و هو الإسراع في القطع ، كما حملت معنى الإماتة السريعة باستئصال العضو، حين اقتصر الجذ على الرؤوس، وقد أتى الشاعر بهذه الوحدة الدلالية ليبين سرعة قومه في قتل الأعداء.

كما استعملها الشاعر أيضا بمعنى قطع الحبل، ويلظهر ذلك من مصاحبة الوحدة الدلالية

<sup>(1)</sup> ابن منظور، لسان العرب11/ 33 (قتل).

<sup>(2)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص77

<sup>(3)</sup> الفيروز آبادي، القاموس المحيط 1/ 348 (حذذ).

<sup>(4)</sup> ابن فارس، مجمل اللغة، تحقيق زهير عبد المحسن سلطان، مؤسسة الرسالة، بيروت، ط2، 1406هــ، 1986م، ج1، ص170 (جذذ)

<sup>(5)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص57، 81.

لكلمة "حبل" وتضمنت هنا معاني التمرد وعدم الرضوخ، والانتصارعلى الأعداء، ومقارعتهم حين اللقاء.

نفى: نفى الشيء ينفي نفيا، تنحّى، و نفيته، أنا نفيًا، قال الأزهري: ومن هذا يقال نفى شعر فلان ينفي إذا ثار و اشعان ، و النفي: ما نفته الحوافر من الحصى و غيره في السير<sup>(1)</sup>.

استعمل الشاعر الوحدة الدلالية "نفى" فعلا في سياق فخره بشدة بطش قومه بالأعداء في قوله (2):

وَأَنْزَلْنَا النُّيُوتَ بِذِي طُلُوحِ إِلَى الشَّامَاتِ نَنْفِي الْمُوعِدِينَا

حملت الوحدة الدلالية " ننفي " معنى دلاليا عاما هو التنحية و الإزالة هذا من حيث المعنى المعجمي كما ألها حملت معنى القتل، وهذه الدلالة اكتسبتها الوحدة الدلالية من مصاحبتها لكلمة " الموعودين " الدالة على الأعداء الذين يوعدون قوم الشاعر، كما تضمنت معنى الإبادة الجماعية.

شذّب: شذب الشجرة، ونخل مشذّب، وطار عن النخل شذبه، وهو ما قطع عنه... (3) وشذّب العود شذبا إذا ألقيت ما عليه من الأغصان حتى يبدو (4).

وردت الوحدة الدلالية " شذَّب " فعلا في سياق فخره ببطش قومه حيث يقول (5): وَقَدْ هَرَّتْ كِلابُ الْحَيِّ مِنَّا وَشَـــذَّبْنَا قَتَـــادَةَ مَنْ يَلِينَا

اتسمت الوحدة الدلالية "شذّب" بدلالة تنحية الشيء من مكانه، وإزالته، كما حملت دلالة خاصة اكتسبتها من مجاورها لكلمة " قتادة " التي هي شجرة ذات شوك، نلاحظ أنّ الوحدة الدلالية "شذّب" اتسمت بالقوة في عملية القطع، لأنّ تشذيب الأشجار الشائكة قد يدمي الأيدي، على عكس تشذيب غيرها من الأشجار، فقد نسب التشذيب لقومه، والقتادة استعارها للعدو، حيث يريد أن يقول لنا " أهم كسروا من يقرب منهم من أعدائهم، حيث استعار لغل العدو وكسر الشوكة تشذيب القتادة "(6).

نلاحظ أنّ الوحدة الدلالية "شذّب" انتقلت دلالتها من مجال الشجر والنبات إلى مجال الحرب و القتال، وذلك عن طريق الاستعارة.

شقّ: الشق: مصدر قولك شققت العود شقا، والشقّ الصدع البائن وقيل غير البائن، وقيل هو الصدع عامة، وفي التهذيب: الشقّ الصدع في عود أو حائط أو زجاجة (7).

<sup>(1)</sup> ابن منظور، لسان العرب14/ 247 - 248 (نفي).

<sup>(2)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص72

<sup>(3)</sup> الزمخشري، أساس البلاغة، ص 342 (شذب)

<sup>(4)</sup> ابن دريد، جمهرة اللغة 1/304 (شذب).

<sup>(5)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص72.

<sup>(6)</sup> الزوزني، شرح المعلقات السبع، ص93.

<sup>(7)</sup> ابن منظور، لسان العرب7/ 194 (شقق).

استعمل الشاعر الوحدة " شق" فعلا في سياق فحره ببطش قومه وقوهم حيث يقول (1): 
نَشُقُ بِهَا رُؤُوسَ القَوْم شَقًا وَنُخْلِيهَا الرِّقَابَ فَتَخْتَلِينَا

حملت الوحدة الدلالية "شق" معنى الصدع البائن، وارتبطت هنا بشق الرؤوس باستعمال السلاح "بسمر" الواردة في البيت الذي قبل البيت المذكور آنفا.

كما استعمل كلمة "شقا " مفعولا مطلقا لتؤكّد الوحدة الدلالية " نشق " الواردة في البيت. شجّ في رأسه أو وجهه شجّة منكرة، والشجاج عشر، وبينهم شجاج أي مشاجة قد شجّ بعضهم بعضا. ومن المجاز ... شجّت السفينة البحر، وشجّ الشراب بالمزاج، وفلان يشج مرة و يأسو مرة إذا أخطأ وأصاب (2).

استعمل الشاعر الوحدة الدلالية "شجّ " مرة واحدة في سياق حديثه عن عزّة قومه التي استعار لها لفظ " قناة " حيث يقول<sup>(3)</sup>:

## عَشَوْزَنَةً إِذَا انْقَلَبَتْ أَرَنَّتْ تَشُجُّ قَفَا الْمُتَقِّفِ وَالْجَبِينَا

جاءت الوحدة الدلالية "شج" بدلالة الجرح وسيلان الدماء والشق، كما تميّزت بملمح دلالي خاص هو دلالتها على شج الرأس خاصة، ويظهر ذلك من مصاحبتها لكلمتي "قفا" و"جبين" حيث لا يمكن أن تقترن الوحدة الدلالية "شج" بعضو آخر من عضو الإنسان، فلا يمكن أن يقال مثلا: شج يده أو شج رجله، ولكن يمكن أن تقترن بالماديات الأخرى على سبيل الجحاز كما في قولهم شجّت السفينة البحر.

دق :الدق مصدر قولك دقفت الدواء أدقه دقّا وهو الرضّ والدقّ والكسر والرضّ في كل وحه، وقيل هو أن تضرب الشيء بالشيء حتّى تمشّمه دقّه بدقه، ودققته فاندق. (4)

وردت الوحدة الدلالية "دق" فعلا في سياق فخره بقوة أهله و تفوقهم في الحرب حيث يقول (5):

بِرَأْسٍ مِنْ بَنِي جُشْمِ بْنِ بَكْرٍ لَكُو لَهُ وَ الْحُزُونَا لَكُو السُّهُولَةَ وَ الْحُزُونَا

حملت الوحدة الدلالية " ندق " التي نسبها الشاعر لقومه معنى الكسر ، كما حملت معاني القوة ، و يظهر ذلك من مصاحبتها لكلمي "الحزونة" و "السهولة "، فهم يقهرون الشداد والضعاف على حدّ سواء.

<sup>(1)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص74.

<sup>(2)</sup> الزمخشري، أساس البلاغة، ص339 (شجج).

<sup>(3)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص80.

<sup>(4)</sup> ابن منظور، لسان العرب10/ 100 (دقق).

<sup>(5)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص78.

<sup>(6)</sup> الفيروز آبادي، القاموس المحيط319/2 (وقص).

جاءت الوحدة الدلالية "وقصى" فعلا في سياق فخره بقوة قومه ، وعدم رضوحهم للأعداء في قوله $^{(1)}$ :

متى نَعْقِدْ قَرِينَتَنَا بِحَبْلِ تَجِذَّ الحَبْلَ أَوْ تَقِصِ القَرِينَا

حملت الوحدة الدلالية "وقصى" معنى دق العنق، أي عنق القرين، كُما حملت معنى دلاليا خاصا، وبخاصة حين ارتبطت الوحدة الدلالية بكلمة "القرين " بمعنى المقاتل في المعركة فالمعنى "متى قرنا بقوم في قتال أو حدال غلبناهم و قهرناهم" (2).

خلى: وعلفته الخلى وهو الحشيش، واختليته اجتززته، وعلّقوا على دواهم المخالي، والمخلاء في المخلاة، وهو مايقطع به الخلى، وأخليت الدابة: علفتها الخلى (3). "ويقولون للكلا الأخضر حشيش وليس كذلك إنما الحشيش: اليابس. فأمّا الأخضر فيسمى الرطب والخلى "(4).

استعمل الشاعر الوحدتين الدلاليتين "نخلي" و "تختلي " في بيت واحد في سياق حديثه عن قطع الرؤوس وقطع رقاب الأعداء حيث يقول (5):

نَشُقُ بِهَا رُؤوسَ القَوْمِ شَقًّا وَنُحْلِيهَا الرِّقَابَ فَتَحْتَلِينَا

حملت الوحدة الدلالية "نخلي" معنى القطع أي قطع الرقاب، وحملت الوحدة الدلالية "تختلينا" معنى "تقطع" وقد خصها الشاعر بقطع الرقاب، ويظهر ذلك من مصاحبتها لكلمة "الرقاب"، كما حملت معنى سهولة القطع، فالخلى هو الحشيش الرطب.

نلاحظ أن الوحدتين الدلاليتين انتقل مدلولهما من مجال النبات إلى مجال الحرب والقتل وقطع الرقاب.

ضرب: ضربه يضربه وضرّبه وهو ضارب وضريب وضروب وضرب، ومضرب كثيره ومضروب وضرب، ومضرب كثيره ومضروب وضريب، والمضرب و المضراب ما ضرب به،و ضربت به ككرم جاء ضربها، وضربت الطير تضرب ذهبت تبتغي الرزق على يديه أمسك في الأرض وضربا و ضربانا، خرج تاجرا أو غازيا أو أسرع أو ذهب وبنفسه الأرض.

وردت الوحدة الدلالية "ضرب " فعلا في سياق حديثه عن الحرب حيث يقول (<sup>7)</sup> نُطَاعِنُ مَا تَرَاحَى النَّاسُ عَنَّا وَنَصْربُ بالسُّيُوفِ إذا غُشِينَا

تميزت الوحدة الدلالية في البيت السابق بمعنى الضرب بالسيف، ويظهر ذلك من اقتراها

<sup>(1)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص81.

<sup>(2)</sup> الزوزني، شرح المعلقات السبع، ص97.

<sup>(3)</sup> الزمخشري، أساس البلاغة، ص 180.

<sup>(4)</sup> أبو حفص عمرو بن خلف بن مكي الصقلي، تثقيف اللسان وتلقيح الجنان، تقديم وضبط مصطفى عبد القادر، دار الكتب العلمية، بيروت، ط1، 1410هـ، 1990م، ص 160.

<sup>(5)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص74.

<sup>(6)</sup> الفيروز آبادي، القاموس المحيط1/ 98-99 (ضرب).

<sup>(7)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص79.

بكلمة "السيوف" للدلالة على ضرب العدو وقتله، حيث تضمنت معنى الجرح وإسالة الدماء الذي يؤدي إلى القتل. كما استعمل الشاعر الوحدة الدلالية مصدرا في قوله $^{(1)}$ :

بِيَوْمِ كُرِيهَةٍ ضَرْبًا وَطَعْنًا أَقَرَّ بِهِ مَـوَالِيكِ العُيُونَا وَمَا مَنَعَ الظَّعائنَ مِثْلُ ضَرْبٍ تَرَى مِنْهُ السَّواعِدَ كَالْقُلِينَا

حملت الوحدة الدلالية دلالة الضرب بألسيوف مقابل الطعن بالرماح، كما تميّزت بدلالة الضرب الذي تطير منه السواعد إي قطع السواعد بالسيوف حيث شبهها بالقلين التي تطير من الضرب.

كما جاءت الوحدة الدلالية "الضاربون" اسم فاعل في سياق الفخر بقومه حيث يقول<sup>(2)</sup>: وأنّا الطّالِبُون إذا نَقمْنَا وأنّا الضّاربُونَ إذا ابْتُلِينَا

فالضرب يكون حين الابتلاء، ويفيد هنا استمرار ضرب أهل الشاعر لعدوهم إذا اختبروا ويظهر ذلك من اقتران الوحدة الدلالية بكلمة "ابتلينا".

طعن: طعنه بالرمح، وهو مطعان، وطاعنته، وتطاعنوا و اطّعنوا ورجل طعين، ومن المجاز: طعن فيه وعليه، وطعن عليه في أمره...واطّعن يطّعن اطّعنا الرجلان: طعن كل منهما الآخر<sup>(3)</sup>. وردت الوحدة الدلالية "طعن" في سياق الحرب حيث يقول<sup>(4)</sup>:

بَيوْم كَرِيهَةٍ ضَرْبًا وَطَعْنًا أَقَرَّ بِهِ مَـوَالِيكِ العُيُونَا

حملت الوحدة الدُلالية " طعنا " معنى الضرب، واقترنت بكلمة "ضربًا"، وقد تخصصت بدلالة الضرب بالرماح، فالطعن لا يكون إلى بالرماح، أو سلاح يمكن أن يقترن مع فعل الطعن. كما وردت الوحدة الدلالية " نطاعن " في قوله (5):

نطاعن ما تراحى الناس عنا ونضرب بالسيوف إذا غشينا

حملت الوحدة الدلالية معنى المشاركة في الطعان، أي يطعن كل واحد منا الأخر، أي نمارس الطعان إذا تراخى الناس عنه. كما وردت الوحدة الدلالية "يطّعن "في سياق القتال والحرب واقترنت بكلمة "كتائب" في قوله (6):

أَلَمَّا تَعْرِفُوا مِنَّا وَمِنْكُمْ كَتَائِبَ يَطَّعْنَ وَ يَرْتَمِينَا

للدلالة على أنَّ الكتائب تطاعن بعضها بعضا، وتتنافس في عملية القتال، كما حملت معنى المبالغة في الطعان، ويظهر ذلك من الصيغة الصرفية للوحدة الدلالية، كما تضمّنت ضراوة القتال وشدة المعركة.

<sup>(1)</sup> المصدر السابق، ص67-68

<sup>(2)</sup> المصدر السابق، ص74.

<sup>(3)</sup> الزمخشري، أساس البلاغة، ص414 (طعن).

<sup>(4)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص67.

<sup>(5)</sup> المصدر نفسه، ص74.

<sup>(6)</sup> المصدر نفسه، ص84.

قرع: القرع قرع الرأس وهو أن يصلع فلا يبقى على رأسه شعر... و قرعت الباب أقرعه قرْعًا، وقرع الدابة و أقرع الدابة بلجامها، يقرع: كفّها به و كبحها... والقراع والمقارعة: المضاربة بالسيوف و قيل مضاربة القوم في الحرب<sup>(1)</sup>.

استعمل الشَّاعر الوحدة الدلالية "مقارعة" في سياف الفخر بالحرب في قوله (2): حُدّيًا النَّاس كُلِّهمْ جَمِيعًا مُقَارَعَةً بَنيهمْ عَنْ بَنينا

وردت الوحدة الدلالية بمعنى "المضّاربة" واختصت المقارعة هنا بالضرب بالسيوف أي "نقارع أبناءهم ذابين عن أبنائنا " (3) بمعنى نضرب أبناءهم دفاعا عن أبنائنا.

صال: صال على قرنه صولة: حمل عليه وصال العير على العانة: يكدمها ويرمحها، وجمل صؤول: يأكل راعيه ويواثب الناس، وقد صال عليهم صولا ... ومن المجاز: صال فلان على فلان صولة منكرة إذا استطال عليه وقهره ... (4)

وظّف الشاعر الوحدة الدلالية "صال" والوحدة الدلالية "صولة" في سياق الفخر حيث يقول (5):

# فَصَالُوا صَوْلَةً فِيمَنْ يَلِيهِمْ وَصُلْنَا صَوْلَةً فِيمَنْ يَلِينَا

حملت الوحدة الدلالية "صال" التي جاءت مرتين في المعلقة معنى هجم وحمل وترّفع واستطال، أما الوحدة الدلالية "صولة" التي استعملها الشاعر مرتين أيضا فقد جاءت مفعولا مطلقا بغرض تبيان عدد الفعل " صال " .

نلاحظ أن الوحدتين الدلاليتين "صال ، وصولة "قد حدث فيهما تطوّر دلالي، حيث انتقل معناهما الدلالي من مجال الحيوان إلى مجال الإنسان في الحرب و القتال، "فالأصل في قولهم: صال فلان عليّ أي ترفّع، وأصل الصيال تخمّط الفحل على الفحل ووثوبه عليه "(6) فانتقال المعنى الحسى من وثوب الفحل إلى الوثوب في القتال والطراح واضح جلى.

غارة : صبّحتهم الغارة، وأتتهم المغيرات صبحا، وبينهم التغاور والتناحر، وفلان مغامر مغاور، ومغوار من قوم مغاوير<sup>(7)</sup>. والغارة هي الهجوم المفاجئ على العدوّ ...<sup>(8)</sup>

وردت الوحدة الدلالية " غارة " في سياق الفخر بالحرب حيث يقول (9):

وَأُمًّا يَوْمَ لا نَحْشَى عَلَيهِمْ فَنُمْعِنُ غَارَةً مُتَالِّبِينَا

<sup>(1)</sup> ابن منظور، لسان العرب11/ 118-119-120 (قرع).

<sup>(2)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص77.

<sup>(3)</sup> الزوزني، شرح المعلقات السبع، ص95.

<sup>(4)</sup> الزمخشري، أساس البلاغة، ص989 (صول).

<sup>(5)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص83.

<sup>(6)</sup> فايز الداية، علم الدلالة العربي، ص377.

<sup>(7)</sup> الزمخشري، أساس البلاغة، ص487 (غور). (8) والمسمداء تربيا المسمدال شهرا الدن

<sup>(8)</sup> على بن هادية ، بلحسن البليش ، الجيلاني بن الحاج يحيى ، القاموس الجديد، ص715.

<sup>(9)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص77.

جاءت الوحدة الدلالية "غارة" بدلالة الحملة أو الهجوم، كما تميّزت بملمح دلالي خاص، وهو دلالتها على الهجوم المفاجئ دون غيره، حيث لم يكن متوقعا من قبل العدو، كما يمكن أن نستشف دلالة الزمن الصباحي، حيث تكون الغارة صباحا. كما تميزت بدلالة السرعة في الهجوم، ويظهر ذلك من مصاحبتها للفعل "نمعن".

ارتمى: رماه عن القوس بالمرماة وبالمرامي رمية صائبة ورميات صوائب، وهو حيّد الرمي والرماية (1). ويرتمى ارتماء في المعمعة ألقى بنفسه فيها. (2)

وردت الوحدة الدلالية "ارتمى" فعلا في سياق الحرب، وهي فعل من أفعال القتال تكون بالنبال حيث تميّزت بدلالة الرمي المتبادل بين الكتائب، ويظهر ذلك من الصيغة الصرفية للوحدة الدلالية حيث يقول<sup>(3)</sup>:

## أَلَمَّا تَعْرِفُوا مِنَّا وَمِنْكُمْ كَتَائِبَ يَطَّعْنَ وَ يَرْتَمِينَا

المهلكون: هلك كضرب، ومنع، علم هلكا بالضم، وهلاكا وقلوكا، وهلوكا بضمهما مات والملكون واستهلكه وهلكه يهلكه لازم متعد...(4)

وردت الوحدة الدلالية "المهلكون" في سياق الفخر بالحرب، وجاءت اسم فاعل في قوله (5): بأنّا الْمُطْعِمُونَ إذا قَدَرْنَا وَأَنّا الْمُهْلِكُونَ إذا ابْتُلِينَا

حملت الوحدة الدلالية "المهلكونذ" دلالة الأشخاص الذين يهلكون غيرهم عن طريق القتال كما تميزت بدلالة الأشخاص الذين يصبرون على البلاء، و ينتصرون و يبيدون أقرائهم، مهما كانت الضروف، ويظهر ذلك من اقتران الوحدة الدلالية بكلمة تدل على الاختبار والابتلاء، "ابتلينا". كما أن إبادة قوم الشاعر لأعدائهم مستمرة إذا اختبروا.

من خلال استعراضنا لوحدات المجموعة الدلالية الثانية الخاصة بأفعال الحرب والقتال والهجوم والضرب والطعان نلاحظ أنّ الوحدات الدلالية اشتركت في ملمح دلالي عام هو دلالتها على أفعال القتال بصفة عامة، كما تميزت كل وحدة دلالية بملامح دلالية خاصة، فالوحدة الدلالية "قتل" وردت مرة واحدة وحملت معنى الإماتة بالسلاح دون تحديد نوعية السلاح، والوحدة الدلالية "جذّ " اختصت بمعنى قطع الرؤوس وقطع الحبل، والوحدة الدلالية "شقّ" وردت فعلا ومصدرا واختصتا بشق الرؤوس وحملتا معنى الصدع البائن في العضو، وحملت معنى التوكيد حين جاءت مفعولا مطلقا، والوحدة الدلالية "شجّ" تميّزت بدلالة الجرح وسيلان الدماء ، كما اقتصرت على شق الرأس دون غيره ، و الوحدة الدلالية " دقّ " تميّزت بدلالة الخرح وسيلان الدماء ، كما اقتصرت على شق الرأس دون غيره ، و الوحدة الدلالية " دقّ " تميّزت بدلالة الكسر و الوحدة الدلالية " نفى " تميّزت بدلالة الكسر و الوحدة الدلالية " نفى " تميّزت بدلالة الكسر و الوحدة الدلالية " نفى " تميّزت بدلالة الكسر و الوحدة الدلالية " نفى " تميّزت بدلالة الكسر و الوحدة الدلالية " وقص " حملت معنى دق العنق، والوحدة الدلالية " نفى " تميّزت بدلالة الكسر و الوحدة الدلالية " نفى " تميّزت بدلالة الكسر و الوحدة الدلالية " وقص " حملت معنى دق العنق، والوحدة الدلالية " نفى " تميّزت بدلالة الكسر و الوحدة الدلالية " وقص " حملت معنى دق العنق، والوحدة الدلالية " نفى " تميزت بدلالة الكسر و الوحدة الدلالية " وقص " حملت معنى دق العنق والوحدة الدلالية " نفى " تميزت بعين دق الوحدة الدلالية " نفى " تميزت بدلالة الكسر و الوحدة الدلالية " وقص " حملت معنى دق العنق و الوحدة الدلالية " وقص " حملت معنى دق العنق و الوحدة الدلالية " و الوحدة الدلالية الوحدة الدلالية " و الوحدة الدلالية " و الوحدة الدلالية الوحدة الدلال

<sup>(1)</sup> الزمخشري، أساس البلاغة، ص267 (رمي).

<sup>(2)</sup> على بن هادية، بلحسن البليش ، الجيلاني بن الحاج يجيى ، القاموس الجديد، ص 29.

<sup>(3)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص88.

<sup>(4)</sup> الفيروز آبادي، القاموس المحيط3/ 314 (هلك).

<sup>(5)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص88.

بدلالة الإبادة والتنحية، والوحدة الدلالية "شذّب" تميزت بدلالة التنحية والإزالة ، و الوحدتان الدلاليتان "أخلى" و"تختلي" تميّزتا بدلالة القطع والوحدة الدلالية "المهلكون" جاءت بمعنى الأشخاص الذين يبيدون أعداءهم. كما حملت معنى استمرار الإبادة حين الابتلاء.

أما الوحدات الدلالية "ضرب، ضرب، ضاربون" فقد حملت معنى الضرب بالسيف بغرض القتل، والوحدة الدلالية "طعن" حملت معنى الضرب بالرمح، والوحدة الدلالية "طعن" حملت معنى المشاركة في الطعن معنى المشاركة في الطعن والمبالغة فيه، والوحدة الدلالية "مقارعة" اختصت بالمضاربة بالسيوف، والوحدتان الدلاليتان" صال و"صولة" جاءتا بمعنى حمل وحملة واتسمتا بدلالة الترفع و الاستطالة ، والوحدة الدلالية "غارة " حملت معنى الهجوم المفاجئ والخاطف والسريع المقترن بالصباح، والوحدة الدلالية "ارتمى" جاءت بمعنى: رموا بعضهم بعضا بالسهام.

جاءت كل الوحدات الدلالية في سياق الفخر بالحرب كما تبينه المصاحبات اللغوية. كما نلاحظ كثرة الوحدات الدلالية رغم أن كل وحدة دلالية لم تسجل نسبة شيوع عالية في المعلقة ولهذا يمكننا أن نقسم هذه المجموعة الدلالية إلى مجموعات دلالية فرعية ونعطي كل مجموعة دلالية سيمات دلالية مشتركة:

مج1: "غارة، صال، صولة " اشتركت هذه الوحدات الدلالية في معنى الهجوم في الحرب.

مج2: "شق، شج، دق، وقص، أحلى، احتلى، شذّب، مقارعة، نفى، جذّ " اشتركت هذه الوحدات الدلالية في معنى الضرب و الطعن بالسلاح.

مج3: "الضاربون، المهلكون": حاءتا اسم فاعل جمع مذكر سالما ودلتا على الأشخاص الضاربين والمبيدين لغيرهم.

أمّا من حيث الانتقال الدلالي فنلاحظ انتقال بعض الوحدات الدلالية من مجال دلالي إلى آخر فالوحدات الدلالية "أحلى، اختلى، شذّب، نفى" انتقلت من مجال النبات إلى مجال الحرب.

من حيث العلاقات الدلالية يمكن أن نلاحظ علاقة العموم والخصوص بين الوحدة الدلالية "غارة " و "صولة " وبين الوحدة الدلالية "ضرب" و "ارتمى، طعن، طاعن، اطّعن، مقارعة" وبين الوحدة الدلالية "شق" والوحدات الدلالية" شجّ، وقص، جذّ، أحلى، احتلى، شذّب، نفى ". والجدول الآتي يحصى وحدات هذه المجموعة الدلالية:

| المصاحبات اللغوية       | السياقات     |   |       | الوحدات الدلالية |     |          |
|-------------------------|--------------|---|-------|------------------|-----|----------|
|                         |              | ٤ | اسم ج | اسم م            | فعل |          |
| بمحد                    | الفخر بالحرب | 1 |       | 1                |     | القتل    |
| الرؤوس — الحبل          | الفخر بالحرب | 2 |       |                  | 2   | جذ       |
| الرؤوس                  | الفخر بالحرب | 1 |       |                  | 1   | شق       |
| الرؤوس                  | الفخر بالحرب | 1 |       | 1                |     | شقا      |
| السهولة ، الحزونة       | الفخر بالحرب | 1 |       |                  | 1   | دق       |
| القفا ، الجبين          | الفخر بالحرب | 1 |       |                  | 1   | شج       |
| القرين                  | الفخر بالحرب | 1 |       |                  | 1   | وقص      |
| الموعدين                | الفخر بالحرب | 1 |       |                  | 1   | نفي      |
| الرقاب                  | الفخر بالحرب | 1 |       |                  | 1   | أخلى     |
| قتادة                   | الفخر بالحرب | 2 |       |                  | 2   | اختلى    |
| قتادة                   | الفخر بالحرب | 1 |       |                  | 1   | شذّب     |
| ابتلينا                 | الفخر بالحرب | 1 | 1     |                  |     | المهلكون |
| طعن                     | الفخر بالحرب | 1 |       |                  | 1   | ضرب      |
| السواعد                 | الفخر بالحرب | 1 |       | 1                |     | ضرْبا    |
| ابتلينا                 | الفخر بالحرب | 1 | 1     |                  |     | ضاربون   |
| ضربا                    | الفخر بالحرب | 1 |       | 1                |     | طعن      |
| ضميريعود على قوم الشاعر | الفخر بالحرب | 1 |       |                  | 1   | طاعن     |
| بنيه م                  | الفخر بالحرب | 1 |       | 1                |     | مقارعة   |
| صولة                    | الفخر بالحرب | 1 |       |                  | 1   | صال      |
| صال، يليهم              | الفخر بالحرب | 1 |       | 1                |     | صولة     |
| نمعن                    | الفخر بالحرب | 1 |       | 1                |     | غارة     |

الجدول39: المجموعة الدلالية الثانية (الوحدات الدلالية الدالة على أفعال القتال)

تكررت الوحدات الدلالية الدالة على أفعال القتال ثلاثا وعشرين مرة، هذا التكرار يبرز الصبغة الحماسية للمعلقة، هذه الكثرة جعلت الشاعر يستعين بحقل دلالي آخر، حيث استعار بعض المعاني من مجال النبات (شذّب، اختلى، نفى)، مع ملاحظة أخرى هي أن معظم الوحدات الدلالية جاءت أفعالا، ونحن نعرف ما للأفعال من معاني الحركية استغلها الشاعر في وصفه الدقيق لأهوال المعارك.

### ج / المجموعة الدلالية الثالثة:

و تشير وحداتها الدلالية إلى أدوات القتال، وتضم الوحدات الدلالية الآتية: "السيوف، الجفن، قناة، الخطي، لدن، ذوابل، بيض، سابغة، سمر".

السيف: م وأسماؤه تنيف على الألف، و ذكرتها في الروض المسلوف ج أسياف، وسيوف و أسيف و أسيف ...

(1) الفيروز آبادي، القاموس المحيط 151/3 (سيف).

استعمل الشاعر الوحدة الدلالية "سيف" خمس مرات في المعلقة في سياق الفخر وحديثه عن (1) حروب قومه حيث يقول

> و نضرب بالسُّيُوفِ إذا غُشِينا مَـخَارِيقَ بأَيْدِي لاعِبينَا وأُسْيَافٌ يَقُدُن وَيَنْحُنينا كَأَنَّا وَالسُّيُوفُ مُسَلَّلاتٌ وَلَانَا النَّاسَ طُرًّا أَجْمَعِينَا

نُطَاعِنُ مَا تَرَاحَى النَّاسُ عَنَّا كَـــأنَّ سُيُـــوفَنَا فِينا وَفِيهمْ عَلَيْنَا الْبَيْضُ وَالْيَلْبُ الْيَمَانِي

حملت الوحدة الوحدة الدلالية "سيوف" دلالة السلاح الحربي الذي يستعمل للضرب لقتل الأعداء، كما حملت معني هامشي آخر استدعته الوحدة الدلالية من مجاورتما لكلمة "مخاريق" حيث شبه الشاعر السيوف بالمخاريق، كل ذلك ليبين شجاعة قومه، وعدم حوفهم من استعمال السيوف، وتجربتهم في القتال. كما جاءت بمعنى السيوف المعدة للقتال، وذلك لاقترالها بكلمة

نلاحظ أيضا أنّ الشاعر وظّف الوحدة الدلالية " أسياف " في سياق حديثه عن رحلة قام بما مع قومه في قوله<sup>(2)</sup>:

# فَأَعْرَضَتِ الْيَمَامَةُ وَاشْمَخَرَّتْ كَأَسْيَافِ بِأَيْدِي مُصْلِتِينَا

استعمل الشاعر الوحدة الدلالية " أسياف" معادلا دلاليا للبروز والظهور، وذلك حين شبه إعراض اليمامة واشمخرارها بالأسياف البارزة التي في أيدي المصلتين، كما يمكننا أن نلاحظ ملمح القلّة في الوحدة الدلالية "أسياف" لأنها جاءت جمع قلة على عكس الوحدة الدلالية "سيوف" التي جاءت جمع كثرة، كما يمكن أنّ نستنتج ملمح طول السيوف وليونتها من مصاحبتها لـ" يقمن " و " ينحين ".

الجفن: حفن العين (3) والجفن أيضا غمد السيف، والجفن اسم موضع، والجفن: قضبان الكرم الواحدة جفنة، والجفنة كالقصعة، والجمع الجفان والجفنات بالتحريك. (4)

قناة : القنا هو الرمح ج قناء والقناة هي الرمح الأجوف، كل عصا مشوبة أو معوجة، حفرة \_\_\_\_ توضع فيها النخلة، مجرى الماء<sup>(5)</sup>. والقناة الرمح والجمع قنوات وقنا وقني على فعول وأقناء مثل جيل وأجيال وكذلك القناة التي تحفر، والقناة عند العرب القامة<sup>(6)</sup>.

وردت الوحدة الدلالية " قنا " في سياق الحرب حيث يقول (7):

بسُمْر مِنْ قَنَا الْخَطِّيِّ لُدْنٍ ذَوَابِلَ أَوْ ببيض يَخْتَلِينَا

<sup>(1)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص74، 76، 84، 88.

<sup>(2)</sup> المصدر نفسه، ص70.

<sup>(3)</sup> جمعه أحفن و أحفان و أحفن.

<sup>(4)</sup> الجوهري، الصحاح، تاج اللغة و صحاح العربية، ص2092 (جفن).

<sup>(5)</sup> على بن هادية، بلحسن البليش، الجيلاني بن الحاج يحيى، القاموس الجديد، ص863.

<sup>(6)</sup> ابن منظور، لسان العرب11/ 330 (قنا).

<sup>(7)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص74.

جاءت الوحدة الدلالية في البيت بدلالة الرمح، كما حملت معاني دلالية خاصة كالسمرة، دلالة على نضجها في منبتها، وذلك لمصاحبتها لكلمة "سمر"، كما حملت دلالة الرماح المنسوبة إلى (خط هجر)، واتسمت بدلالة الليونة، وذلك لمجاورتها لكلمة " لدن " التي جاءت صفة للقنا. كما وردت الوحدة الدلالية " قناة " معادلا دلاليا للعز والمنعة، وذلك ليبيّن للأعداء أنّ عزهم صلب مثل القناة لا يقهر، حيث يقول (1):

فإنّ قَنَاتَنَا يَا عَمْرُو أَعْيَتْ عَلَى الْأَعْدَاء قَبْلَكَ أَنْ تَلِينَا

يمكن أنَّ نستشف منها دلالة السلاح المصنوع من الخشب و المعد خاصة للطعان.

الخطي: خطَّ الكاتب يخطُّه، وكتاب مخطوط، واختطّ لنفسه دارا، أي ضرب لها حدودا ليعلم أنّها له... وطعنه بالخطّية، وتطاعنوا برماح الخط والقنا الخطيّ....<sup>(2)</sup> والخطيّ نسبة إلى خط هجر، بلدة معروفة بصناعة الرماح.<sup>(3)</sup>

جاءت الوحدة الدلالية "الخطي" في سياق الحرب، وتميّزت بدلالة الرماح المنسوبة إلى خط هجر. كما يمكن أن نستشف دلالة المضاء والحدّة وذلك لمصاحبتها لكلمة " قنا " الدالة على الرمح.

لدن: اللدن الليّن من كل شيء من عود أو حبل أو خلق، والأنثى لدنة .. والقناة لدنة: ليّنة الهمزّة، ورمح لَدن ورماح لُدن بالضم (4).

وردت الوحدة الدلالية "لدن" صفة للرماح في سياق الفخر بحرب قومه، ليبيّن جودة الرماح ودورها في عملية القتال.

<u>ذوابل</u>: ذبل، ذبولا وذبلا النبات: قل ماؤه، وذهبت نظارته والفرس ضمر ... الذوابل صفة للرماح، يقولون الرماح الذوابل أي الدقيقة، الرمح نفسها، إقامة للصفة مقام الموصوف ... (5)

جاءت الوحدة الدلالة "ذوابل" صفة للرماح، وحملت معنى الرماح الدقيقة، ومصاحبة الوحدة الدلالية لكلمة "قنا " تدل على ذلك، كما نستشف دلالة جودها وحدّها واختراقها للجسد.

سمر: توصف الرماح بالسمر، لأنّ سمرتها دالة على نضجها في منابتها. (6)

وردت الوحدة الدلالية "سمر" صفة للرماح في سياق فخره وحديثه عن أدوات القتال، وحملت معنى اللون الأسمر للدلالة على نضجها في منبتها، وكل ذلك للبرهان على صلابتها.

<sup>(1)</sup> المصدر السابق، ص79.

<sup>(2)</sup> الزمخشري، أساس البلاغة، ص173 (خطط).

<sup>(3)</sup> الشنقيطي، شرح المعلقان العشر وأخبار شعرائها، ص129.

<sup>(4)</sup> ابن منظور، لسان العرب 12/ 266 (لدن).

<sup>(5)</sup> كرم البستاني و آخرون، المنجد في اللغة والأعلام، ص233.

<sup>(6)</sup> الزوزي، شرح المعلقات السبع، ص94.

نلاحظ في الوحدات الدلالية الدالة على الرمح أنّ الشاعر جمع فيها بين صيغ جموع الأسمر والقناة، واللدن، والذوابل، والخطيّ للدلالة على الرمح<sup>(1)</sup> ليبيّن الدور الذي يؤديه الرمح في عملية القتال.

بيض: وردت الوحدة الدلالية "بيض" في سياق فخره بحروب قومه، واستعمالهم لأدوات القتال لقهر الأعداء، حيث يقول<sup>(2)</sup>:

بِسُمْر مِنْ قَنَا الْحَطِّيِّ لُدْنٍ ذَوَابِلَ أَوْ بِبِيضٍ يَـخْتَلِينَا وَأَنَّا اللَّهِضُّ زَايَلَتِ الْجُفُونَا وَأَنَّا اللَّهِضُّ زَايَلَتِ الْجُفُونَا

اتسمت الوحدة الدلالية بملمح دلالي خاص هو البياض، كما حملت معنى السيوف القاطعة وذلك حين صاحبت الفعل "يختلي" الدال على القطع.

إنَّ المعنى المعجمي للبيض هنا هو السيوف، كما تميزت الوحدة الدلالية بملمح دلالي خاص اكتسبته من مصاحبتها لعبارة "زايلت الجفون". هذا الملمح الدلالي يتمثل في الاستعداد للحرب. سابغة: ثوب سابغ: وخرج وعليه سابغة وهو صنع السابغ، ومن المجاز: أسبغ الله علينا النعم (3).

استعمل الشاعر الوحدة الدلالية "سابغة" في سياق الحرب للدلالة على الدرع، كما حملت ملامح دلالية خاصة كاللمعان والليونة، ويظهر ذلك من مصاحبتها لكلمة دلاص الدالة على ذلك في قوله (4):

عَلَيْنَا كُلُّ سَابِغَةٍ دِلاصِ تَرَى فَوْقَ النِّطَاقِ لَهَا غُضُونَا كُلُّ سَابِغَةٍ دِلاصِ كَما حَملت معنى الدرع الواسعة التامّة.

من خلال استعراضنا لوحدات المجموعة الدلالية الثالثة الخاصة بأدوات القتال نلاحظ أنّ الشاعر ذكر "السيوف" خمس مرات وذكر الرماح بصفاتها، وكذلك الخوذة والدروع.

نلاحظ أنَّ وحدات المجموعة الدلالية الثالثة اشتركت في ملمح دلالي عام هو دلالتها على أدوات القتال، وتخصّصت كلّ وحدة دلالية بملامح دلالية خاصة بما.

اشتركت الوحدات الدلالية الآتية: "سيف، بيض (معنى السيوف)" في دلالتها على السيوف واشتركت الوحدات الدلالية "قناة، سمر، الخطي، لدن، ذو ابل" في دلالتها على الرماح، فالوحدة الدلالية "سيف" جاءت جمعا بصيغتين جمع كثرة "سيوف"، وجمع قلة "أسياف" وحملت معنى اللون السلاح الحاد المعد للقطع، والوحدة الدلالية "بيض" دلت على السيوف وحملت معنى اللون الأبيض، وجاءت الوحدة الدلالية "قناة" معنى الرمح، كما استعملها معادلا دلاليا للعزّ، كما

<sup>(1)</sup> ندى عبد الرحمن يوسف الشايع، معجم لغة دواوين شعراء المعلقات العشر: تأصيلا ودلالة وصرفا، ص67.

<sup>(2)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص74، 89.

<sup>(3)</sup> الزمخشري، أساس البلاغة، ص299 (سبغ).

<sup>(4)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص84.

اختصت الوحدة الدلالية "سمر" باللون الأسمر للدلالة على نضجها في منبتها ، و الوحدة الدلالية "الخطي" اتسمت بمعنى الرماح المنسوبة لخط هجر ، و الوحدة الدلالية " ذوابل " تميّزت بدلالة الرماح الدقيقة، والوحدة الدلالية "سابغة" تميّزت بدلالة الدرع البّراقة الواسعة التامة، وذلك لمصاحبتها لكلمة "دلاص"، والوحدة الدلالية "لدن" اتسمت بدلالة الرماح الليّنة، والوحدة الدلالية "جفن" تميّزت بدلالة غمد السيف. أمّا من حيث العلاقات الدلالية فنلاحظ علاقة العموم والخصوص بين الوحدة الدلالية " قناة " والوحدة الدلالية " سمر، الخطي، لدن ، ذوابل " والجدول الأتي يوضّح نسبة ورود كل وحدة دلالية على حدة مع سياقاتها:

| المصاحبات اللغوية            | السياقات     | تكرارها |       | ت     | الوحدات الدلالية |
|------------------------------|--------------|---------|-------|-------|------------------|
|                              |              | مج      | اسم ج | اسم م |                  |
| نضرب، مخاریق، یقمن،          | الحرب، السفر | 5       | 5     |       | السيوف           |
| مسللات، أيدي                 |              |         |       |       |                  |
| البيض                        | الحرب        | 1       | 1     |       | الجفن            |
| الضمير"نا" الذي يعود على قوم | الحرب        | 2       | 1     | 1     | قناة             |
| الشاعر                       |              |         |       |       |                  |
| قنا                          | الحرب        | 1       |       | 1     | الخطى            |
| قنا الخطى                    | الحرب        | 1       |       | 1     | لدن              |
| بيض                          | الحرب        | 1       | 1     |       | ذوابل            |
| اليلب اليماني، الجفون        | الحرب        | 1       | 1     |       | بيض              |
| دلاص                         | الحرب        | 1       |       | 1     | سابغة            |
| قنا الخطى                    | الحرب        | 1       | 1     |       | سمر              |

الجدول40: المجموعة الدلالية الثالثة (الوحدات الدلالية الدالة على أدوات القتال)

تكررت وحدات المجموعة الدلالية أربع عشرة مرة، وارتبطت بالحرب، تفوقت الوحدات الدلالية الدالة على السيف، وهذا نظرا لأهمية السيف في الحرب، كما وردت بعض الوحدات الدلالية الدالة على أدوات القتال صفات كما هو واضح في (الخطي نسبية إلى خط هجر، وذوابل، سمر، لدن صفات للرماح، وسابغة صفة للدرع).

#### د/ المجموعة الدلالية الرابعة:

تشير وحداتها الدلالية إلى الأسرى والغنائم، ويمكن أن ندرج الوحدات الدلالية الآتية في هذا الإطار: "النهاب، السبايا، تستلبن"، مصفّدين، مقرّنين، أسرى".

النهاب: النهب الغنيمة ج نهاب ونهب، والنُهب كجعل وسمع وكتب، أحذه كانتهبه والاسم النهبة والنهبي والنهبي بضمهن والنهبي كسميهي، والنهب أيضا ضرب من الركض وكل ما

أنهب، ونهبان جبلان بتهامة. (1)

وردت الوحدة الدلالية "النهاب" بمعنى الغنائم في سياق فخره وحديثه عن الحرب، كما تميّزت بملامح دلالية خاصة تتمثل في أخذ الشيء بالقوة و الغضب حيث يقول<sup>(2)</sup>:

فَآبُوا بِالنِّهَابِ وَبِالسَّبَايَا وَأَبْنَا بِالْمُلُوكِ مُصَفَّدِينَا

فقد نسب العودة بالغنائم إلى إحوانه ُ "بني يكر".

السبايا: السبي والسباء: الأسر معروف سبى العدو وغيره سبيا وسباءً، إذا أسره فهوسبي وكذلك الأنثى بغيرها من نسوة سبايا، الجوهري: السبية المرأة تُسبى...(3).

وردت الوحدة الدلالية "سبايا" في سياق فخره بقهر قومه لأعدائهم وعودهم بالنهاب والسبايا والملوك حيث يقول (4):

# فَآبُوا بِالنِّهَابِ وَبِالسَّبَايَا وَأَبْنَا بِالْمُلُوكِ مُصَفَّدِينَا

استعمل الشاعر الوحدة الدلالية "سبايا " يمعنى النساء الأسيرات، كما تميّزت بملامح دلالية خاصة كالاستمتاع بالسبايا عند العرب، والعار الذي يلحق بالمنهزمين. كما يمكن أن نستشف قيمة اجتماعية كانت سائدة عن العرب وهي سبي النساء لإذلال أعدائهم، ويمكننا أن نسجل الملامح الدلالية للوحدة الدلالية "سبايا" كما يلي : إنسان + إناث + المهانة + الاستمتاع = العار الذي يلحق بالمنهزمين.

استلب: سلبه الشيء يسلبه سلبا وسلب، واستلبه أياه (5). ومن المحاز: سلبه فؤاده وعقله واستلبه، وهو مستلب العقل، وشجرة سليب: أخذ ورقها وثمرها (6).

وردت الوحدة الدلالية "تستلبن" فعلا في سياق حديثه عن وعد الرجال لنسائهم بأن يأخذوا الغنائم والأسرى بالقوة أثناء النزال حيث يقول<sup>(7)</sup>:

لَتَسْتَلِبُنَّ أَفْرَاسًا وَبيضًا وَأَسْرَى فِي الْحَدِيدِ مُقَرَّنينَا

تميزت الوحدة الدلالية بمعنى أخد الشيء ، وتخصصت بدلالة أخد الشيء عنوة وقهرا كما يمكن أن نستشف دلالة التوكيد من الصيغة الصرفية للفعل باستعمال نون التوكيد الثقيلة، و قد خص الشاعر الأفراس والبيض بالاستلاب لأهما من الأشياء الغالية عند الجاهلي، و يدافع عنهما بكل ما أوتي من قوة وقدرة حتى لا يلحقه العار والذل.

<sup>(1)</sup> الفيروز آبادي ، القاموس المحيط 1/ 134 (نهب).

<sup>(2)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص83.

<sup>(3)</sup> ابن منظور، لسان العرب6/ 166 (سيي).

<sup>(4)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص83

<sup>(5)</sup> ابن منظور، لسان العرب6/ 217 (سلب).

<sup>(6)</sup> الزمخشري، أساس البلاغة، ص 232.

<sup>(7)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص86.

مصفّد: رأيته يرسف في الصفد والصفاد، وقُرّنوا في الأصفاد، وصفده وصفّده: أوثقه بالحديد (1).

استعمل الشاعر الوحدة الدلالية "مصفّدين" في سياق الحرب، بمعنى مقيّدين في الأغلال، وقد قرنها بالملوك ليبين قوة أهله قدر هم على قهر الأعداء ولو كانوا ملوكا حيث يقول<sup>(2)</sup>:

فَأَبُوا بِالنّهَابِ وَبِالسَّبَايَا وَأَبْنَا بِالْمُلُوكِ مُصَفَّدِينَا

مقرّن: هو قَرنه في السنّ، وقرنه في الحرب، القَرن بالفتح: مثلك في السنّ، وبالكسر: مثلك في الشجاعة... وأعطاه بعيرين في قَرَن وفي قِران وهو حبل يقرنان به ... (3) والمقرّن هو الموثق بالأغلال. (4)

وردت الوحدة الدلالية "مقرّنين" جمعا لكلمة "مقرّن " والتي تطلق على الأسير المقيد المقرون بأسير أخر باستعمال الحديد في قوله <sup>(5)</sup>:

لَتَسْتَلِبُنَّ أَفْرَاسًا وَبيضًا وَأَسْرَى فِي الْحَدِيدِ مُقَرَّنِينَا

يمكن أن يتداعى لنا من الوحدة الدلالية "مقرنين" معنى إيحائي هو شدة التوثيق، وضعط الأصفاد على الأسرى، والمعاناة التي يعيشها هؤلاء من حراء ثقل الأصفاد الحديدية (6).

أسرى: الهمزة والسين والراء أصل واحد، و قياس مطرد، وهو الحبس، وهو الإمساك ومن ذلك الأسير، وكانوا يشدونه بالقدّ وهو الإسار، فسمّي كل أحيذ وإن لم يؤسر أسيرا (7).

استعمل الشاعر الوحدة الدلالية "أسرى" في سياق حديثه عن أسر قومه للأعداء حيث يقول (8):

# لَتَسْتَلِبُنَّ أَفْرَاسًا وَبِيضًا وَأَسْرَى فِي الْحَدِيدِ مُقَرَّنِينَا

حملت الوحدة الدلالية "أسرى معنى الأشخاص المحبوسين نتيجة للحرب، كما يمكننا أن نستشف بعض الملامح الدلالية الخاصة كالقيد الذي يقيد به الأسير، أي استعمال الإسار، فمصاحبة الوحدة الدلالية لكلمة "حديد" ومجيء كلمة "مقرنين" جعلت الوحدة الدلالية تتموضع تحت ضلال دلالية هامشية كالمهانة والذل، والمعاناة التي يشعر بها الأسير وهو مقرن بالحديد الثقيل الصلب.

<sup>(1)</sup> الزمخشري، أساس البلاغة، ص377 (صفد).

<sup>(2)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص83.

<sup>(3)</sup> الزمخشري، أساس البلاغة، ص537 (قرن).

<sup>(4)</sup> على بن هادية، بلحسن البليش، الجيلاني بن الحاج يجيى، القاموس الجديد، ص 1122.

<sup>(5)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص86.

<sup>(6)</sup> جاءت في القرآن الكريم كلمة "الأصفاد" بمعني الأغلال في قوله تعالى: {فَسَخَّرْنَا لَهُ الرِّيحَ تَحْرِي بِأَمْرِهِ رُخَاءً حَيْثُ أَصَابَ

<sup>(36)</sup> وَالشَّيَاطِينَ كُلِّ بَنَّاءٍ وَغُوَّاصٍ (37) وَآخَرِينَ مُقَرَّنِينَ فِي الْأَصْفَادِ(38)} سورة ص.

<sup>(7)</sup> ابن فارس، مقاييس الُّلغة1/ 10ً7 (أسر).

<sup>(8)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص86.

نلاحظ أن الوحدة الدلالية اكتسبت المعنى الدلالي من خلال اشتقاقها من كلمة "إسار" وهو الأداة التي يقيد بها الأسير، ثم صار كل من يُحْبَسُ أسيرًا من باب التوسع في المعنى وإن لم يقيد ولم يؤسر، كما نلاحظ أيضا أن الوحدة الدلالية "أسرى" تطلق على الذكر والأنثى، في مقابل تخصص كلمة "سبايا" بالأنثى فقط.

من خلال استعراضا لوحدات المجموعة الدلالية الرابعة، نلاحظ أن الوحدات الدلالية لم تسجل نسبة شيوع عالية، حيث وردت كل وحدة دلالية مرة واحدة مع تسجيل أربع وحدات دلالية خاصة بالأسرى: "أسرى، مقرنين، مصفدين، سبايا " ووحدة دلالية واحدة دلت على الغنائم "سبايا "، وتخصصت الوحدة الدلالية "تستلبن " التي جاءت فعلا بدلالتها على الغنائم والسبى "أفراس، بيض".

اشتركت كل الوحدات الدلالية في دلالتها على الغنائم والأسرى، و تميّزت كل وحدة دلالية بملامح دلالية خاصّة، فالوحدة الدلالية "أسرى" تميزت بدلالة الأشخاص المأسورين في الحرب، والوحدةالدلالية "سبايا" دلت على النساء الأسيرات واقتصرت على الإناث وحملت الكثير من الضلال الدلالية الهامشية كما رأينا، والوحدة الدلالية "مصفدين" دلت على الأسرى المكبلين بالأصفاد، والوحدة الدلالية "مقرّنين" حملت معنى الأسرى المقيدين بالحديد والمقرونين بغيرهم، والوحدة الدلالية "النهاب" دلت على الغنائم وتميّزت بدلالة الشيء المسلوب بالعنوة والقهر، والوحدة الدلالية "تستلبن" جاءت فعلا وحملت معنى الغصب والإحبار مع تأكيده. كما جاءت معظم الوحدات الدلالية في سياق الفخر بحرب قومه وقهرهم لأعدائهم.

من حيث العلاقات الدلالية يمكن أن نلاحظ علاقة الترادف بين الوحدتين الدلاليتين "مقرّنين، مصفّدين" وعلاقة العموم والخصوص بين "أسرى" و"سبايا، مقرنين، مصفّدين".

كما يمكن أن نستشف شيئا من تخصيص الدلالة في الوحدة الدلالية "سبايا" وتوسع المعنى في الوحدة الدلالية " أسرى". والجدول الآتي يبيّن نسبة ورود كل وحدة دلالية مع سياقاتها، ومصاحباتها اللغوية:

| : : : : : : : : : : : : : : : : : : : |              |    | ئرارها | " 181 (II I I |     |                  |
|---------------------------------------|--------------|----|--------|---------------|-----|------------------|
| المصاحبات اللغوية                     | السياقات     | مج | اسم ج  | اسم م         | فعل | الوحدات الدلالية |
| الحديد                                | الفخر بالحرب | 1  | 1      |               |     | أسرى             |
| النهاب                                | الفخر بالحرب | 1  | 1      |               |     | سبايا            |
| أسرى                                  | الفخر بالحرب | 1  | 1      |               |     | مقرنين           |
| الملوك                                | الفخر بالحرب | 1  | 1      |               |     | مصفدين           |
| آبوا.                                 | الفخر بالحرب | 1  | 1      |               |     | النهاب           |
| أفراس، بيض.                           | الفخر بالحرب | 1  |        |               | 1   | تستلبنّ          |

الجدول 41: المجموعة الدلالية الرابعة (الوحدات الدلالية الدالة على الغنائم والأسرى)

تكررت وحدات المجموعة الدلالية الدالة على الأسرى والغنائم ست مرات مع تفوق الوحدات الدلالية الدالة على الأسرى، لأن هدف الشاعر هو إذلال أعدائه وإلحاق العار بمم كما هو واضح في (مقرنين، مصفدين، سبايا).

من خلال استعراضا لوحدات المجال الدلالي الفرعي الثالث الخاص بالحرب، أسمائها وأفعالها والغنائم والأسرى، نلاحظ كثرة ورود الوحدات الدلالية الخاصة بالقتال والضرب والطعان، مع قلة الوحدات الدلالية الخاصة بالغنائم والأسرى، مع ملاحظة أنّ الوحدات التي تشير إلى أسماء الحرب لم تسجّل نسبة شيوع عالية هي أيضا.

كل الوحدات الدلالية جاءت في سياق الحرب والفخر ببطولات قومه، وهذا ما تؤكده المصاحبات اللغوية. والجدول الآتي يبين نسبة تكرار الوحدات الدلالية في المجال الدلالي الفرعى الثالث الخاص بالحرب:

| السياقات                 |    | ِها   | تكرار |     | المجموعات الدلالية         |  |
|--------------------------|----|-------|-------|-----|----------------------------|--|
| السياقات                 | مج | اسم ج | اسم م | فعل | ابحموعات الدلالية          |  |
| الحرب والفخر بالانتصار   | 4  | 1     | 3     |     | كلمات تدل على أسماء الحرب  |  |
| الحرب والفخر بالانتصارات | 25 | 2     | 8     | 15  | كلمات تدل على الضرب والقتل |  |
| الحرب والرحلة            | 14 | 10    | 4     |     | كلمات تدل على السلاح       |  |
| الحرب والفخر بالانتصارات | 6  | 5     |       | 1   | كلمات تدل الغنائم و الأسري |  |

الجدول42: المجال الدلالي الفرعي الثالث (المجموعات الدلالية الدالة على الحرب)

أحصينا في إطار هذا الجال الدلالي الفرعي أربع مجموعات دلالية، وقد مثلت الكلمات الدلالة على أفعال القتال أكثر من نصف الكلمات المشكلة للمجال الدلالي (تكررت25 مرة)، لأن الشاعر حين نظم معلقته كانت أهوال المعارك ماثلة أمامه.

# II- المجال الدلالي العام الثاني:

يضم الوحدات الدلالية الخاصة بمعيشه الإنسان: طعامه وشرابه، ترحاله ومسكنه .ويمكننا أن نقسم هذا المجال الدلالي العام إلى مجالين دلاليين فرعيين: المجال الدلالي الفرعي الأول وتشير وحداته الدلالية إلى الحل والترحال والبيوت، والمجال الدلالي الفرعي الثاني وتشير وحداته الدلالية إلى الطعام والشراب وأدواهما، وتندرج تحت كل مجال دلالي فرعي مجموعات دلالية صغيرة.

1/ الجال الدلالي الفرعي الأول: (الحل والترحال والبيوت) وينقسم إلى مجموعتين دلاليتين، المجموعة الدلالية الثانية تعبر المجموعة الدلالية الأولى تشير وحداها الدلالية إلى الحل والترحال، والمجموعة الدلالية الثانية تعبر وحداها الدلالية عن البيوت والمواد الإنشائية.

# أ/ المجموعة الدلالية الأولى:

وتشير وحداتها الدلالية إلى الحل و الترحال و تضم الوحدات الدلالية الآتية: " أنزل، برح، نقل نزل، الحابسون، حمل، النازلون".

<u>نزل:</u> الترول: الحلول، وقد نزلهم، ونزل عليهم، ونزل بهم سيترل نزولا، ومترَلاومنزلا بالكسر شاذ ... و تنــزّله وأنزله ونزّله بمعنى، قال سيبويه: وكان أبو عمرو يفرّق بين نزّلت وأنزلت و لم يذكر وجه الفرق، قال أبو الحسن: لا فرق بين نزّلت وأنزلت إلاّ صيغة التكثير في نزّلت. (1)

وردت الوحدة الدلالية "أنزل" مرة واحدة في سياق الفخر والحرب، وجاءت بمعنى أقمنا وأنشأنا أي أقمنا بيوتنا وأنشأناها في ذلك المكان الذي ذكره حيث يقول<sup>(2)</sup>:

وَأَنْزَلْنَا الْبُيُوتَ بِذِي طُلُوحِ إِلَى الشَّامَاتِ نَنْفِي الْمُوعِدِينَا

جاءت الوحدة الدلالية بمعنى أقمنا وأنشأنا، ثم تخصّصت أكثر بمعنى حيمّنا، ويظهر ذلك من مصاحبة الوحدة الدلالية "أنزل" لكلمة البيوت، حيث تُنصب الخيام استعدادا للحرب، فالبيوت في هذا السياق لا يمكن أن تكون إلا بيوتا من الشعر والوبر، حيث يسهل حملها عند الترحال. كما استعمل الشاعر الوحدة الدلالية "نزل" في سياق حديثه عن سرعة الرد على الأعداء في قي وله (3):

# نَزَلْتُمْ مَنْزِلَ الأضْيَافِ مِنَّا فَأَعْجَلْنَا الْقِرَى أَنْ تَشْتَمُونَا

حملت الوحدة الدلالية " نزل " معنى تمكميا حين شبه سرعة الرد على الأعداء بتعجيل إقراء الأضياف، كما جاءت بمعنى "حلّ" أي حللتم محل الأضياف منا، وتميّزت بملمح دلالي خاص هو الحلول المعنوي وليس الحلول المادي ويفهم ذلك من سياق الحال الذي وردت فيه الوحدة الدلالية.

برح: لا يبرح بفعل كذا، وبرح مكانه، وأبرحته أنا، وبرّح بي فلان ألحّ علي بالأذى والمشقّة (4). وردت الوحدة الدلالية "برح" في سياق حديثه عن الخمر، وملازمته لمكان شربها حيث يقول (5):

فَمَا بَرَحْتُ مَجَالَ الشَّرْبِ حَتَّى تَغَالُوهَا وَقَالُوا قَدْ رَوينَا

صاحبت الوحدة الدلالية "برح" كلمة مجال الشرب مع نفي الفعل بـ "لم" للدلالة على تعلّق الشاعر بأماكن اللهو وشرب الخمر، كما دلت على نفى الانتقال من مكان إلى آخر.

<sup>(1)</sup> ابن منظور، لسان العرب13/ 111-112 (نزل).

<sup>(2)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص72.

<sup>(3)</sup> المصدر نفسه، ص73.

<sup>(4)</sup> الزمخشري، أساس البلاغة، ص33 (برح).

<sup>(5)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص66.

نقل: النقل تحويل الشيء من موضع، نقله ينقله نقلا فانتقل، والتنقّل: التحوّل، والنقيل ضرب من السير وهو المداومة عليه. (1)

وردت الوحدة الدلالية "نقل" في سياق الحرب، ويظهر ذلك من اقتران الوحدة الدلالية بكلمة "رحى" الدالة على الحرب مجازا حيث يقول<sup>(2)</sup>:

مَتَى نَنْقُلْ إلى قوْم رَحَانَا يَكُونُوا فِي اللِّقاء لَهَا طَحِينَا

نستشف من الوحدة الدلالية "نَقل" التي جاءت فعلا بمعنى " نَحوّل " معاني دلالية عدّة، فالنقل هنا خاص بتحويل الحرب، أي ننتقل من حرب إلى أخرى، واستعمل المفردة "متى"للدلالة على إرادة أهل الشاعر في الانتقال من حرب إلى حرب، ودلالة التحدي أي نتحدي جميع الأقوام في الحرب، حيث جاءت المفردة "قوم" نكرة ليوضّح لنا الشاعر أنّ القوم غير محدّدين، أي قوم يمكن أن يكونوا ضحايا حرب قومه وبطشهم.

الحابسون: حسبته فاحتبس، واحتبسته اختصصته لنفسي، واللص في الحبس، والمحبس، والمحبس، والمحبس، ومن واللصوص في المحابس، وأحبست فرسا في سبيل الله وخيلا، وهو حبيس، وهن حُبُس ... ومن المحازجعل أمواله حبسا على الخيرات. (3)

وردت الوحدة الدلالية "الحابسون" جمع مذكر سالما في سياق الفخر، حيث يقول (4): وَنَحْنُ الْحَابِسُونَ بذِي أُرَاطَى تَــسَفُّ الْجُورُ الدَّرينَا

جاءت الوحدة الدلاكية "الحابسون" بمعنى المقيمين الذين حبسوا أموالهم بذلك الموضع (5) كما تميّزت بملمح دلالي يمكن أن نستخلصه من اقتران الوحدة الدلالية بكلمة "ذي أراطى" الدالة على اسم مكان، حيث أن قومه قد قضوا وقتا طويلا في ذلك المكان دون خوف من أحد، ودون خوف من استلاء الأعداء على إبلهم، ويظهر ذلك من المعنى الإيحائي للشطر الثاني من البيت "تسف الجلّة الخور الدرينا".

حمل : امراة وشجرة ذات حمل، وعلى ظهر حمل، وامرأة حامل (6).

جاءت الوحدة الدلالية "جمل" فعلا لتدل على حدث في سياق حديثه عن الخيول التي تحملهم أثناء الحرب، حيث يقول<sup>(7)</sup>:

و تَحْمِلُنَا غَدَاةَ الرَّوْعِ جُرْدٌ عُرِفْنَ لَنَا نَقَائِذَ وَافْتُلِينَا دلت الوحدة الدلالية في هذا البيت على معنى الركوب، أي نركب خيلا أثناء الحروب،

ابن منظور، لسان العرب13/ 269 (نقل).

ر) عمرو بن كلثوم، الديوان، ص72. (2)

<sup>(3)</sup> الزمخشري أساس البلاغة، ص108 (حبس).

<sup>(4)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص82.

<sup>(5)</sup> الزوزي، شرح المعلقات السبع، ص98.

<sup>(6)</sup> الزمخشري أساس البلاغة، ص 143 (حمل).

<sup>(7)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص85.

ويظهرذلك من ورود كلمتي "الروع" الدالة على الحرب و"جرد" الدالة على الحصان، كما دلت على الانتقال من مكان إلى آخر ركوبا على ظهر حصان راكض.

النازلون: استعمل الشاعر الوحدة الدلالية " النازلون " التي جاءت جمع مذكر سالما ثلاث مرات في المعلقة في سياق الفخر ببطولات قومه ووقائعهم حيث يقول<sup>(1)</sup>:

وَأَنَّا الْمَانِعُونَ إِذَا أَرَدْنَا وَأَنَّا النَّازِلُونَ بِحَيْثُ شِينَا وَأَنَّا النَّازِلُونَ بِكُلِّ ثَغْرٍ يَخَافُ النازِلُونَ بِهِ الْمَنُونَا

إنّ دراستنا للوحدة للوحدة الدلالية "النازلون" تبرز بوضوح اعتداد الشاعر بقومه فبالإضافة إلى المعنى المعجمي فقد تميّزت بملامح دلالية خاصة، أي ألها حملت ضلالا هامشية، اكتسبتها من مجاورتها لكلمات أخرى، فقد حملت دلالة الأبطال الشجعان وذلك لمصاحبتها لعبارة "حيث شئنا "أي إذا أردنا فعلنا. كما أنّ الوحدة الدلالية تبرز تنقل قومه وحلولهم المستمرعلى الأماكن متى شاءوا وأرادوا، مع ملاحظة أنّ الشاعر استعمل الوحدة الدلالية مرتين منسوبة إلى قومه، ومرة واحدة نسبها إلى أعدائه وقرنها بكلمة "يخاف" كل ذلك ليبين شجاعة قومه، وتفوقهم على الناس جميعا.

من خلال دراستنا لوحدات المجموعة الدلالية الخاصة بالحل و الترحال، نلاحظ أن وحدات المجموعة الدلالية "برح" التي المجموعة الدلالية حاءت كلها تقريبا في سياق الفخر بالحرب ما عدا الوحدة الدلالية "برح" التي حاءت في سياق الخمر.

اشتركت الوحدات الدلالية في ملمح دلالي عام هو دلالتها على الحل و الترحال ، كما تميزت كل وحدة دلالية بملامح دلالية خاصة ، فالوحدة الدلالية "أنزل" تميزت بدلالة إقامة البيوت أو الخيام و الوحدة الدلالية "نزل" تميزت بدلالة الحلول المعنوي ، و اقترنت بالأضياف، أمّا الوحدة الدلالية "النازلون" فقد تميزت بدلالة الأشخاص الذين يقيمون في مكان معيّن، والوحدة الدلالية "الحابسون" اختصت بدلالة القوم الذين يحبسون أموالهم في مكان ما، والوحدة الدلالية "حمل" تخصصت بدلالة الركوب لاقترافها بكلمة "جرد"، والوحدة الدلالية "نقل" جاءت بمعنى حوّل أي نحوّل معركتنا من قوم إلى قوم.

ارتبطت حل الوحدات الدلالية بأسماء الأماكن " طلوح، ذي أراطى، مجال الشرب، ثغر" للدلالة على المكوث بمكان أو مغادرته.

أمّا من حيث العلاقات الدلالية نلاحظ علاقة التقابل بين الوحدتين الدلاليتين "أنزل، برح" وعلاقة التنافر بين بقية الوحدات الدلالية الأخرى:

<sup>(1)</sup> المصدر السابق، ص89.

| المصاحبات اللغوية | السياقات     | تكرارها |       |       |     | الوحدات الدلالية |
|-------------------|--------------|---------|-------|-------|-----|------------------|
|                   |              | مج      | اسم ج | اسم م | فعل |                  |
| البيوت، ذي طلوح   | الفخر بالحرب | 1       |       |       | 1   | أنزل             |
| منزل الأضياف      | الفخر بالحرب | 1       |       |       | 1   | نز ل             |
| رحي "بمعني الحرب" | الفخر بالحرب | 1       |       |       | 1   | نقل              |
| ذي أراطي          | الفخر        | 1       | 1     |       |     | الحابسون         |
| ثغر               | الفخر        | 3       | 3     |       |     | النازلون         |
| الروع، جرد        | الفخر        | 1       |       |       | 1   | حمل              |
| مجال الشرب        | الخمر        | 1       |       |       | 1   | بر ح             |

# الجدول43 المجموعة الدلالية الأولى (الوحدات الدلالية الدالة على الحل والترحال)

تكررت وحداتها الدلالية تسع مرات، وقد ارتبطت بأسماء الأماكن التي لقومه فيا فخر، أي أماكن المعارك الحربية (ذي أراطى، ثغر، ذي طلوح)، حيث تتنقل قبيلة الشاعر، وتقيم استعدادا للحرب.

## ب / المجموعة الدلالية الثانية:

وتضم الوحدات الدلالية التي تشير إلى البيوت و البناءات والمواد الإنشائية، و تحتوى على الوحدات الدلالية الآتية " البيوت ، الباب ، سارية ،قبب ، رخام، حصون، بلنط، بنى " البيوت: الباء والياء أصل واحد، وهو المأوى، والمآب، ومجمع الشمل، يقال بيت وبيوت وأبيات، ومنه يقال لبيت الشعر بيت على التشبيه ، لأنه مجمع الألفاظ والحروف و المعاني... (1) وردت الوحدة الدلالية "بيت" في سياق الفخر، وحديثه عن تنقل أهله لقتال أعدائهم حيث بقي الرك):

# وأَنْزَلْنَا الْبُيُوتَ بِذِي طُلُوحٍ إلى الشَّاماتِ نَنْفِي الْمُوعِدِينَا

جاءت الوحدة الدلالية "البيوت" بمعنى المأوى الذي يأوي إليه الإنسان واختصت بالبيت الذي يُقام أثناء الاستعداد للقتال، فالبيت هنا ظرفي وليس بيتا للإقامة الدائمة، كما حملت الوحدة الدلالية دلالة جمع الشمل.

الباب : الليث: الباب معروف، والفعل منه: التبويب، والبابة في الحدود والحساب ونحوه: الغاية والباب : ثغر من ثغور الروم والبواب الحاجب ... (3)

جاءت الوحدة الدلالية "باب" في سياق الغزل بمعنى المدخل، والطاق الذي يــدخل منه في

<sup>(1)</sup> ابن فارس، مقاييس اللغة 1/ 324 (بيت).

<sup>(2)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص72.

<sup>(3)</sup> الأزهري، تمذيب اللغة 15/ 611 (بوب).

قوله(1):

# وَمَأْكُمَةً يَضِيقُ الْبَابُ عَنْهَا وَكَشْحًا قَدْ جُننْتُ بِهِ جُنُونَا

تميّزت الوحدة الدلالية " الباب " بملامح دلالية هامشية كدلالتها على وجود البيت باعتبار أن الباب جزء من البيت، و طرف منه.

سارية: السارية هي المطرة بالليل، السحاب الذي يجيء بالليل، الجماعة من الرفاق التي تسير ليلا، الأسطوانة ... والسارية عند الملاحين هي العمود الذي ينصب في وسط السفينة لتعلق به الشرع. (2) وقعت إلى سارية المسجد، وقعدوا إلى السواري. (3)

جاءت الوحدة الدلالية "سارية" في سياق الغزل معادلا دلاليا لساقي حبيبته، حيث يقول (4):

# وَسَارِيَتَيْ بَلَنْطٍ أَوْ رُحَامِ يَرِنُّ حَشَاشُ حَلْيِهِمَا رَنِينَا

إنّ المعنى المعجمي للسارية هو الأسطوانة، أو دعامة البناء الذي هو على شكل أسطوانة، ولكنها هنا انتقل معناها الدلالي من مجال البناء إلى مجال حسم المرأة، وذلك عن طريق الاستعارة حيث حملت الوحدة الدلالية معاني جديدة، تضمّنت الطراوة والاستدارة والجمال والبياض، ويظهر ذلك من مصاحبتها لكلمتي "بلنط، رخام"، فالمعنى أن حبيبته "تريك ساقين كأسطوانتين من عاج أو رخام بياضا وضخامة"(5).

<u>قُبّـــة:</u> والقبة من البناء معروفة، وقيل هي البناء من الأدم خاصة، مشتق من ذلك، و الجمع قبب وقبات، وقبّبها عملها و تقبّبها: دخلها وبيت مقبّب:حعل فوقه قبّة، والقبّة من الخيام بيت صغير مستدير، وهو من بيوت العرب.(6)

جاءت الوحدة الدلالية " قبب " في سياق الفخر في قوله (7): وَقَدْ عَلِمَ الْقَبَائِلُ مِنْ مَعَدٍّ إِذَا قُبَبُ بَأَبْطَ حِهَا بُيننَا

استعمل الشاعر الوحدة الدلالية "قبب" بمعنى البيوت الَي سقفها مُقعّر ،كما اتسمت بملامح دلالية خاصة كبناء البيت ، و يظهر ذلك من مصاحبة الوحدة الدلالية لكلمة "بنينا"، كما حملت معنى الكثرة أي كثرة القبب، التي بناها قومه استعدادا للحرب ، كل ذلك لتحملنا الوحدة الدلالية إلى معنى ضمنى آخر، هو كثرة المقاتلين من بني قومه، استعدادا للحرب المنتظرة.

(2) علي بن هادية، بلحسن البليش، الجيلاني بن الحاج يجيى، القاموس الجديد، ص413.

<sup>(1)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص69.

<sup>(3)</sup> الزنخشري، أساس البلاغة، ص311 (سرو).

<sup>(4)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص69.

<sup>(5)</sup> الزوزي، شرح المعلقات السبع، ص92.

<sup>(6)</sup> ابن منظور، لسان العرب $11^{-7}$  (قبب).

<sup>(7)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص88.

يمكننا هنا أن نلاحظ انتقال الدلالة من معنى القبة الدالة على السقف إلى معنى البيت نفسه عن طريق المجاورة، فالعرب تسمي الشيء باسم الشيء الذي يجاوره إذا كان منه بسبب أو جزءا منه (1).

رخام: رخم، شاة رخماء: في رأسها بياض، وفرش داره بالرخام وهو حجر بيض، وكأن رأسه رخمة، وهي طائر أبيض. (2)

بلنط: البلنط شيء شبيه بالرحام، إلاّ أنّ الرحام أهش منه، وأرحى. (3)

جاءت الوحدة الدلالية " بلنط" بمعنى العاج في سياق الغزل، وقد قرنها الشاعر بالرحام في بيت واحد وحملت دلالة البياض، وليونة الملمس، كما حملت الوحدة الدلالية "رحام" معنى البياض وليونة الملمس وجمال المنظر.

إنّ الشاعر قام بنقل معنى الوحدتين الدلاليتين "بلنط، رخام " من مجال البناء ، إلى مجال المرأة والغزل، وبذلك يكون قد استعملهما معادلين دلاليين للجمال الأنثوي.

حِصن: حصّن نفسه وماله، وتحصّن، والحصانة، ومدينة محصّنة وامرأة حَصان وحاصن بينة الحصانة والحصن، ونساء حواصن وقد حصنت المرأة وتحصّنت . (4)

وردت الوحدة الدلالية "حصون" في سياق الفخر بعزة قومه، فيقول (5):

وَرِثْنَا مَجْدَ عَلْقَمَةَ بْنَ سَيْفٍ أَبَاحَ لَنا حُصُونَ الْمَجْدِ دِينَا

إنّ الحصن من حيث الدلالة المعجمية هو كل بناء محكم يتخذ للدفاع عن المدن والثغور أثناء الحروب وبعبارة أخرى هو القلعة، لكن الشاعر استعمل الوحدة الدلالية معادلا دلاليا لعلو مرتبة قومه في المجد، ويظهر ذلك من مصاحبة الوحدة الدلالية لكلمة "المجد" كما يمكن أن نستشف من الوحدة الدلالية دلالة القوة والقهر لبلوغ المجد وكسر حصانة الأعداء، ويظهر هذا المعنى الدلالي من ورود كلمة " دينا "ممعنى (قهرًا)، معنى ذلك " أهم قد ورثوا مجدهم الشريف، و قد جعل لهم حصون المجد مباحة قهرا وعنوة أي غلب أقرانه على المجد" (6).

بنى: الباء والنون والياء أصل واحد، وهو بناء الشيء بضم بعضه إلى بعض، تقول: بنيت البناء أبنيه. (7)

<sup>(1)</sup> يسمى كذلك بالخصوص المطلق: ويتحقق عند إطلاق اللفظ العام على الخاص مثل أن يذكر " الفاني " و يراد به الإنسان، أو عند إطلاق الجزء على الكل كاستعمال كلمة " رأس " للدلالة على الشخص، ولفظة "شراع" للدلالة على السفينة. ينظر عادل فاخوري، علم الدلالة عند العرب: دراسة مقارنة مع السيمياء الحديثة، دار الطليعة، بيروت،ط2، 1994، ص 54.

<sup>(2)</sup> الزمخشري، أساس البلاغة، ص37 (رحم).

<sup>(3)</sup> ندى عبد الرحمن يوسف الشايع، معجم لغة دواوين شعراء المعلقات العشر: تأصيلا ودلالة وصرفا، ص120.

<sup>.</sup> (4) أساس البلاغة، الزمخشري، ص 130 (حصن).

<sup>(5)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص80.

<sup>(6)</sup> الزوزني، شرح المعلقات السبع، ص97.

<sup>(7)</sup> ابن فارس، مقاييس اللغة 1/ 32 (بني).

وردت الوحدة الدلالية في سياق الفخر ، في قوله (1): وَقَدْ عَلِمَ الْقَبَائِلُ مِنْ مَعَدٍّ إِذَا قُبَبُ بِأَبْطِ حِهَا بُيننَا

نسب الشاعر عملية البناء لقومه أي بناء القبب، وقد جاءت الوحدة الدلالية بدلالة ضم الشيء بعضه إلى بعض، كما اقترنت الوحدة الدلالية بكلمة " أبطح " ليوضّح أنّ القبب بنيت في مكان مكشوف دون خوف من الأعداء.

من خلال استعراضنا لوحدات المجموعة الدلالية الثانية الخاصة بالبيوت وما يتعلق بها نلاحظ أنّ الشاعر استخدم الوحدات الدلالية "قبة، بنى، بيوت، حصون" في سياق الفخر، ووظف الوحدات الدلالية "سارية، الباب، بلنط، رخام " في سياق الغزل.

اشتركت وحدات المجموعة الدلالية في ملمح دلالي عام هو دلالتها على مسكن الإنسان أو المكان الذي يأوي إليه وما يتكون منه، كما تميّزت كل وحدة دلالية بملاح دلالية خاصة بها، تميّزها عن بقية الوحدات الدلالية، فالوحدة الدلالية "باب " تميّزت بدلالية المدخل والطاق الذي يدخل منه واقترنت بكلمة "يضيق"، والوحدة الدلالية "قبب" تميّزت بدلالة البيت الذي له سقف مقعّر واقترنت بكلميّ أبطح، بنينا"، والوحدة الدلالية " بني " حاءت فعلا، ودلت على بناء القبب، والوحدة الدلالية " البيت " تميّزت بدلالة الخيام واقترنت بكلمة " أنزل "، والوحدة الدلالية "حصون " تميزت بدلالة البناء الحصين واستعملها الشاعر معادلا دلاليا لعلو قومه في المجد واقترنت بكلمة " المجد "، والوحدة الدلالية "سارية " التي حاءت مثني حاءت بمعني ساقي المرأة، واستعملها الشاعر معادلا دلاليا لجمال ساقيها والوحدتان الدلاليتان "بلنط، رخام " تميّزتا بالليونة والبياض واستعملهما الشاعر معادلا دلاليا للحمال الأنثوي.

من حيث العلاقات الدلالية داخل المجموعة الدلالية نلاحظ علاقة العموم والخصوص يبن "بيوت" و"قبب "، وعلاقة الجزء من الكل بين الوحدات الدلالية "بيوت، سارية، باب " وبين "سارية، رخام، بلنط ". (2)

أمّا من حيث التطور الدلالي فقد أشرنا إلى ذلك في مواضعه. والجدول الآتي يوضح لنا نسبة ورود الوحدات الدلالية:

<sup>(1)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص88.

<sup>(2)</sup> الفرق بين علاقة الجزء بالكل والاشتمال(التضمن) واضح، فهنا الباب ليس نوعا من البيوت، ولكنه حزء منه. ينظر أحمد مختار عمر، علم الدلالة، ص101.

| المصاحبات اللغوية | السياقات |    |       | 7 181 (11 - 11 11 |       |     |                  |
|-------------------|----------|----|-------|-------------------|-------|-----|------------------|
|                   |          | مج | اسم ج | اسم مث            | اسم م | فعل | الوحدات الدلالية |
| أنزلنا، ذي طلوح   | الفخر    | 1  | 1     |                   |       |     | البيوت           |
| يضيق              | الغز ل   | 1  |       |                   | 1     |     | الباب            |
| أبطح، بنينا       | الفخر    | 1  | 1     |                   |       |     | قبب              |
| قبب               | الفخر    | 1  |       |                   |       | 1   | بي               |
| الجحد             | الفخر    | 1  | 1     |                   |       |     | حصون             |
| بلنط، رخام        | الغز ل   | 1  |       | 1                 |       |     | ساريتي           |
| ساريتي            | الغز ل   | 1  |       |                   | 1     |     | بلنط             |
| ساريتي            | الغز ل   | 1  |       |                   | 1     |     | رخام             |

الجدول44 المجموعة الدلالية الثانية (الوحدات الدلالية الدالة على البيوت والمواد الإنشائية)

تكررت وحدات المجموعة الدلالية ثمان مرات، وجاءتفي سياق الفخر والغزل كما توضحه المصاحبات اللغوية.

تبرز الوحدات الدلالية البيئة العمرانية لأهل الشاعر فهم يعرفون البيوت والقبب والحصون والبلنط والرخام اللذين يزينان القصور لأن الشاعر كان يتردد على الملوك لذلك فقد استعمل الوحدتين الدلاليتين الأخيرتين معادلين دلاليين لساقي المرأة.

|                     |    |       | تكرارها |       |     | 7 181 (11 7 ) 11     |
|---------------------|----|-------|---------|-------|-----|----------------------|
| السياقات            | مج | اسم ج | اسم مث  | اسم م | فعل | الوحدة الدلالية      |
| الفخر بالحرب، الخمر | 9  | 4     |         |       | 5   | كلمات تدل على الحلول |
|                     |    |       |         |       |     | و الترحال            |
| الفخر، الغزل        | 8  | 3     | 1       | 3     | 1   | كلمات تدل على البيوت |
|                     |    |       |         |       |     | والمواد الإنشائية    |

الجدول45: المجال الدلالي الفرعي الأول (المجموعات الدلالية الدالة على الحل والترحال والبيوت والمواد الإنشائية)

أحصينا في إطار هذا المجال الدلالي الفرعي الأول مجموعتين دلاليتين تكررت وحداتها الدلالية سبع عشرة مرة، وقد وضحت البنية العمرانية السائدة وقتذاك.

# 2 / المجال الدلالي الفرعى الثاني:

ويضم الوحدات الدلالية التي تشير إلى الطعام والشراب وأدواتهما، ويتفرع إلى مجوعتين دلاليتين:

# أ/ المجموعة الدلالية الأولى:

تشير وحداتها الدلالية إلى أدوات الشراب والطعام وتضم الوحدات الدلالية الآتية: "الثفال، كأس، الرحى، طحن، المحقّ، صحن ".

الثفال: الجلد يوضع عليه الرحى. (1)

وردت الوحدة الدلالية " ثفال " في سياق الفخر بحروب قومه ، حيث يقول<sup>(2)</sup>: يَكُونُ ثِفَالُهَا شَرْقَيَّ نَجْدٍ وَلَهْوَتُهَا قُضَاعَةُ أَجْمَعِينَا

إنّ المعنى المعجمي للوحدة الدلالية "ثفال" هو الجلدة تبسط تحت الرحى ليقع عليها الدقيق، لكنّ الشاعر استعملها في سياق الفخر بالحرب، حيث حملت معنى مكان المعركة "فاستعار للمعركة اسم الثفال، وللقتلى اسم اللهوة ليشاكل الرحى والطحين". (3)

كأس: الكأس لا تكون كأسًا حتى يكون فيها شراب وإلا فهي قدح أو كوب<sup>(4)</sup> ولا يقال كأس الآ إذا كان فيها شراب وإلا فهي زجاجة <sup>(5)</sup>.

وردت الوحدة الدلالية "كأس "في سياق ذكر الخمر ثلاث مرات في قوله (6): صَبَنْتِ الْكَأْسَ أُمَّ عَمْرو وَكَانَ الكأسُ مَجْرَاهَا اليَمِينَا وكأسِ قَدْ شَرِبْتُ بِبَعْلَبَكَ وأُحرى فِي دِمَشْقَ وَقَاصِرِينَا

تميّزت الوحدة الدلالية "كأس" بدلالة كأس الخمر، لأنّها جاءت في سياق الخمر، كما أطلقها الشاعر على الخمر نفسها في قوله "وكأس قد شربت" فاقترنت الوحدة الدلالية بالفعل "شربت" للدلالة على أنّ الكأس هنا بمعنى الخمر الذي تحتويه الزجاجة.

نلاحظ أنّ انتقالا دلاليا وقع للوحدة الدلالية ، من دلالة الأداة إلى دلالة ما يوضع فيها، وذلك عن طريق المجاورة المكانية التي تحدّث عنها القدامي، ومثل ذلك كلمة "ظغائن" فأصلها: الهوادج وكنّ يكنّ فيها فقيل للمرأة ظعينة. (7)

نلاحظ أيضا أنّ الشاعر قد ربط بين الوحدة الدلالية "كأس" وكلمات تدل على المكان مثل " مجرى، اليمين، بعليك، دمشق، قاصرين" كل ذلك ليستحضر المكان الذي يذكّره بشرب الخمر.

الرحى: الرحى معروفة، وهي مؤنثة والألف منقلبة من الياء، تقول هما رحيان والرحى قطعة من الأرض تستدير وترتفع على ما حولها، ورحى القوم سيدهم، ورحى الحرب حومتها<sup>(8)</sup>.

- (1) ابن فارس، محمل اللغة1/ 160 (ثفل).
  - (2) عمرو بن كلثوم، الديوان، ص72.
- (3) الزوزني، شرح المعلقات السبع، ص93.
- (4) ابن فارس، الصاحبي في فقه اللغة، ص99.
- (5) الثعالبي، فقه اللغة وأسرار العربية، ص21
- (6) عمرو بن كلثوم، الديوان، ص65-66.(7) ابن قتيبة، أدب الكاتب، ص54.
- (8) الجوهري، الصحاح، تاج اللغة وصحاح العربية 2353/6 (رحى)

وردت الوحدة الدلالية "الرحى" في سياق الفخر بحروب قومه حيث يقول<sup>(1)</sup>: مَتَى نَنْقُلْ إلى قوم رَحَانا يَكُونوا في اللِّقاء لها طَحِينَا

جاءت الوحدة الدلالية بمعنى الآلة الحجرية التي تطحن الحبوب، واستعملها الشاعر معادلا دلاليا للحرب، والدليل على ذلك مصاحبتها لكلمتي "اللقاء" و "ننقل".

إنّ الوحدة الدلالية "رحى" انتقل مدلولها من شمة تأثيلية إلى سمة تحويلية (2) لذا نستشف من الوحدة الدلالية "رحى" دلالة السحق والطحن، كما نلحظ أنّ تطورا دلاليا حدث للوحدة الدلالية، فانتقل المدلول من مجال الآلة إلى مجال الحرب.

صحن: الصحن القدح الواسع الضخم. (3)

وردت الوحدة الدلالية في سياق الخمر في قوله (4):

أَلَا هُبِّي بصَحْنكِ فَاصْبَحِينَا وَلا تُبْقِي خُصُورَ الأَنْدَرينَا

تميزت الوحدة الدلالية "صحن" بدلالة القدح الواسع الضخم، كما حملت ملمحا دلاليا خاصا في هذا البيت، هذا الملمح الدلالي يتمثل في اقتصار معنى الصحن على صحن الخمر، ويظهر ذلك من مصاحبة الوحدة الدلالية لكلمة "اصبحنا" الدالة على شراب الصباح، كما أنّ الشاعر ذكر "الصحن" لعزمه على الارتواء من الخمرة والإكثار من شرها.

وردت الوحدة الدلالية "حق " في سياق الغزل في قوله (<sup>6)</sup>: وَتَدْيًا مِثْلَ حُقِّ العَاجِ رَحْصًا حَصَانًا مِنْ أَكُفِّ اللَّامِسِينَا

حملت الوحدة الدلالية معنى إناء الطعام المنحوت من العاج، ويظهر ذلك من اقتران الوحدة الدلالية بكلمة "العاج"، كما نستشف ملمح الاستدارة وليونة الملمس، فالشاعر وظف الوحدة الدلالية معادلا دلاليا للثدي.

اشتركت وحدات المجموعة الدلالية الثانية في ملمح دلالي عام هو دلالتها على أدوات الطعام والشراب، واختصت الوحدات الدلالية "رحى، ثقال، حق" بدلالتها على أدوات الطعام، واختصت الوحدتان الدلاليتان "كأس، صحن" بالدلالة على أدوات الشراب.

<sup>(1)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص72.

<sup>(2)</sup> يميز الألسنيون بين نوعين من السمات الدلالية، سمات ملازمة وهي سمات تأثيلية ترتبط بالدلالة الأصلية، وسمات تحويلية وهي السمات التي تقترن بالدلالة المحولة، ينظر أحمد حساني، المكون الدلالي للفعل في اللسان العربي، ديوان المطبوعات الجامعية، الجزائر، 1993، ص8.

<sup>(3)</sup> الخطيب التبريزي، شرح القصائد العشر، ص320.

<sup>(4)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص64.

<sup>(5)</sup> ابن منظور، لسان العرب3/ 26 (حقق).

<sup>(6)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص68.

تميّزت كل وحدة دلالية، بملامح دلالية خاصة، فالوحدة الدلالية "رحى" تميّزت بملمح الآلة الحجرية لطحن الحبوب، واستعملها الشاعر معادلا دلاليا للحرب، واقترنت بكلمات تدل على ذلك "اللقاء"، والوحدة الدلالية "ثقال" تميّزت بدلالة الجلدة توضع تحت الرحى، واستعملت معادلا دلاليا لأرض المعركة، واقترنت بكلمة تدل على المكان "شرقي نجد"، والوحدة الدلالية "حُق " جاءت بمعنى المنحوت من العاج، وحملت معاني الاستدارة وليونة الملمس والبياض، واقترنت بكلمة " العاج "، والوحدة الدلالية "كأس" التي وردت أكثر من غيرها في المعلقة (ثلاث مرات) تميّزت بدلالة كأس الخمر، وأطلقها الشاعر على الخمرة نفسها، واقترنت بكلمات تدل على ذلك، والوحدة الدلالية "صحن " تميّزت بدلالة القدح الواسع الضخم الذي يحمل فيه الخمر، كما وردت معظم الوحدات الدلالية في سياق الخمر، ماعدا الوحدتين الدلاليتين "ثفال، رحى" اللتين وردتا في سياق الحرب، والوحدة الدلالية "حق" وردت في سياق الخزل.

من حيث التطور الدلالي لاحظنا ذلك في الوحدات الدلالية "رحى، كأس، ثفال" وقد أشرنا إلى ذلك في موضعه.

أما العلاقات الدلالية داخل المجموعة الدلالية فقد حصرنا علاقة الاستلزام في "رحى وثفال" فالرحى تستلزم وجود الثقال، وعلاقة العموم والخصوص بين "صحن وكأس". والجدول الآتي يوضّح نسبة شيوع كل وحدة دلالية مع سياقاتما المختلفة ومصاحباتما اللغوية:

| * -111 1 1                    | ( )      |    | كرارها | ت     | - tat (t) ( )    |
|-------------------------------|----------|----|--------|-------|------------------|
| المصاحبات اللغوية             | السياقات | مج | اسم ج  | اسم م | الوحدات الدلالية |
| صبن، شرب، بعلبك، مجرى، قاصرين | الخمر    | 3  |        | 3     | كأس              |
| اصبحينا، خمور الأندرين        | الخمر    | 1  |        | 1     | صحن              |
| العاج                         | الغزل    | 1  |        | 1     | حق               |
| ننقل                          | الحرب    | 1  |        | 1     | رحى              |

الجدول46: المجموعة الدلالية الأولى (الوحدات الدلالية الدالة على أدوات الطعام والشراب)

تكررت وحدات المجمعة الدلالية الدالة على الطعام والشراب ست مرات وارتبطت الخمر والحرب والغزل، مع تفوق الوحدات الدلالية الي جاءت في سياق الخمر، مع ملاحظة أن الوحدة الدلالية الأخيرة (رحى) جاءت في سياق الحرب وحملت معنى المعركة.

### ب/ الجموعة الدلالية الثانية:

وتضم الوحدات الدلالية الدالة على الطعام والشراب، وتشمل الكلمات الآتية: "مشعشعة، شرب، الشرب، أصبح، الخمور، روى، ماء ،اللهوة، ذاق، قوت، سف".

الخمور: ما أسكر من عصير العنب، أو عام كالخمرة، وقد يذكّر، والعموم أصحّ لأنها حرّمت... وسميت خمرا لأنّها تخمر العقل وتستره ولأنّها تركت حتى أدركت، واختمرت، أو لأنها تخامرالعقل. (1)

وردت الوحدة الدلالية "خمور" مرة واحدة في المعلقة في سياق ذكره لها في قوله<sup>(2)</sup>: أَلَا هُبِّي بِصَحْنِكِ فَاصْبُحِينَا وَلا تُبْقِي خُــمُورَ الأَنْدَرينَا

اتسمت الوحدة الدلالية هنا بدلالة الشراب الذي يسكر، كما تميّزت بدلالة ذهاب العقل أو احتماره، نستشف هذا المعنى الدلالي من المعنى اللغوى للكلمة. كما يمكن أنّ نستخلص دلالة الجودة وذلك حين قرنها الشاعر وأضافها لكلمة "الأندرين" التي هي قرية مشهورة بجودة خمورها.

مشعشعة: شعشعت الخمر، إذا مزجتها فهي مشعشعة، ورجل شعشاع: طويل من قوم شعاشع وقالوا: رجل شعشاني وشعشعان أيضا... وشعشع اللبن إذا مزجه. (3)

جاءت الوحدة الدلالية " مشعشعة " صفة للخمر في سياق افتخاره بشر بها حيث يقول (4): مُشَعْشَعَةً كَأَنَّ الْحُصَّ فيها إذا ما الْمَاءُ خَالَطَهَا سَخِينَا

دلت الوحدة الدلالية "مشعشعة" على الخمرة ، وتميّزت بدلالة الخمرة المعصورة حتى أرقت وقد قرنها الشاعر بالحص وهوالورس يشبّهها بلونه (5) لذلك يمكن أنّ نستشف دلالة اللون من الوحدة الدلالية.

شرب: الشرب مصدر شربت أشرب وشربا، ابن سيدة: شرب الماء وغيره شَربا، وشُربا، وشُربا، وشُربا ومنه قوله تعالى: {فَشَارِبُونَ عَلَيْهِ مِنَ الحَمِيمِ فَشَارِبُونَ شُرْبَ الهِيمِ } (الواقعة 55،54). وردت الوحدة الدلالية " شرب " في سياق الخمر، ودلت على شرب الخمر في قوله (٢): وكأس قَدْ شَربْتُ بَبَعْلَبَكَ وأُخرى فِي دِمَشْقَ وَقَاصِرينَا

تميّزت الوحدة الدلاليَّة "شرب بدلالة شرب الخمر، واقترنت بأمكنة معينة العلبك، دمشق، قاصرين ". كما استعملها في سياق الفخر والمقصود بالشرب هنا شرب الماء في قوله (8): ونَشْرَبُ إِنْ وَرَدْنَا الماءَ صَفْوًا وَيَشْرَبُ غَيْرُنَا كَدَرًا وَطِينَا

حملت الوحدة الدلالية "شرب" في هذا البيت دلالة شرب الماء الصافي، كما جاءت بدلالة

<sup>(1)</sup> الفيروز آبادي، القاموس المحيط2/22 (خمر).

<sup>(2)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص64.

<sup>(3)</sup> ابن دريد، جمهرة اللغة 206/1 (شعشع).

<sup>(4)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص64.

<sup>(5)</sup> ابن السكيت، تمذيب إصلاح المنطق ،هذبه على الخطيب التبريزي، تجقيق فخر الدين قباوة، مكتبة لبنان ناشرون، ط1، 1999م، ص201.

<sup>(6)</sup> ابن منظور، لسان العرب1/ 487 (شرب).

<sup>(7)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص66.

<sup>(8)</sup> المصدر نفسه، ص90.

شرب الماء الكدرفي الشطر الثاني من البيت، لذلك نجد أن شرب الماء في شطر البيت الأول والمنسوب لأهل الشاعر يختلف عن شرب الماء في الشطر الثاني من حيث السمات الدلالية، فشرب أهل الشاعر للماء الصافي دليل على سلطالهم وبطشهم، وشرب الآخرين للماء الكدر دليل على ذلهم ومهانتهم. إنّ الثنائية الدلالية التي حملتها الوحدة الدلالية "شرب" في البيت وضّحت المعنى أكثر وزادته قوة.

كما وردت الوحدة الدلالية "الشرب" جمع شارب في سياق الخمر، وقد صاحبت كلمة "مجال" في قوله $^{(1)}$ :

فَمَا بَرَحْتُ مَجَالَ الشَّرْبِ حَتَّى تَغَالُوهَا وَقَالُوها وَقَالُوها وَقَالُوها وَقَالُوها وَقَالُوها

إنّ مصاحبة الوحدة الدلالية "الشرب" لكلمة "مجال" دلت على المكان الذي يشرب فيه الشاربون الخمر، بمعنى " المخمرة "

اصبح: الصبوح كل أكل أو شرب غدوة، وهو خلاف الغبوق، والصبوح ما أصبح عندهم من شراهم فشربوه، والصبوح من اللبن ما حلب بالغداة (2).

جاءت الوحدة الدلالية فعلا في صيغة الأمر في سياق الخمر في قوله<sup>(3)</sup>:

أَلَا هُبِّي بِصَحْنِكِ فَاصْبَحِينَا وَلا تُبْقِي خُـمُورَ الأَنْدَرِينَا

وردت الوحدة الدلالية بمعنى "اسقينا الخمر" وذلك حين صاحبت كلمات مثل "خمور، وصحن ". كما تميّزت بملامح دلالية خاصة كدلالة الزمن، أي الشراب الذي يُشرب صباحا. روى: هو ريان وهي ريّا، وهو رواء، وقد روى من الماء ريّاً وارتوى وتروّى، وأروى إبله وماء رواء، وروي (4).

وردت الوحدة الدلالية "روى" مرتين في المعلقة، في سياقين مختلفين، السياق الأول الذي وردت فيه هو سياق الخمر في قوله (5):

فَمَا بَرَحْتُ مَجَالَ الشَّرْبِ حَتَّى تَغَالُوهَا وَقَالُوا قَدْ رَوينَا

تميّزت الوحدة الدلالية بملمح دلالي عام هو الأرتواء، وخصّها الشاعر بالارتواء من الخمر، ولذلك يمكن أنّ نستشف دلالة السكر والثمالة، لأن الارتواء يعني الإكثار منها، والإكثار من الخمريؤدي إلى السكر لا محالة. أمّا السياق الثاني الذي وردت فيه الوحدة الدلالية فهو سياق الفخر في قوله (6):

بأنّا نُورِدُ الرَّايَاتِ بِيضًا وَنُصْدِرُهُنَّ حُمْرًا قَدْ رَوِينَا

<sup>(1)</sup> المصدر السابق، ص66.

<sup>(2)</sup> ابن منظور، لسان العرب7/ 271 (صبح).

<sup>(3)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص64.

<sup>(4)</sup> الزمخشري، أساس البلاغة، ص275 (روي).

<sup>(5)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص66.

<sup>(6)</sup> المصدر نفسه، ص71.

جاءت الوحدة الدلالية "روى" بمعنى تلطيخ الرايات باللون الأحمر دلالة على تلطخها بالدماء التي تشير إلى كثرة القتلى، وقد قام الشاعر هنا بنقل دلالة "روى" من مجال شرب الإبل إلى مجال تلطيخ الرايات في الحرب، كما يمكن أن نستشف دلالة الرجوع من الحرب والأعلام ملطخة أو مخضبة، حيث اقترنت الوحدة الدلالية بكلمة "نصدرهن" فالورد يعني ذهاب الإبل والإنسان إلى الماء كل يوم، وهو خلاف الصدر الذي يعني رجوع الوارد من الورد، قال تعالى: {لا نَسْقِي حَتَّى يُصْدِرَ الرِّعَاء} (القصص 23).

الماء: عندي مويه، ومويهة، ومياه وأمواه، وماهت الركية: كثر ماؤها، وحفروا حتى أماهوا: بلغوا الماء، وأماهوا ركيتهم: أنبطوا ماءها، وأماه دوابّه: سقاها<sup>(2)</sup>.

وردت الوحدة الدلالية في المعلقة مرتين، مرة في سياق الخمر في قوله (3):

مُشَعْشَعَةً كَأَنَّ الْحُصَّ فيها إِذَا مَا الْمَاءُ خَالَطَهَا سَخِينَا

كما جاءت في سياق آخر هو سياق الفخر في قوله (4):

ونَشْرَبُ إِنْ وَرَدْنَا الماءَ صَفْوًا وَيَشْرَبُ غَيْرُنَا كَدَرًا وَطِينَا

نستخلص من الوحدة الدلالية " الماء " دلالة الماء الصافي الذي يشربه أهله متى يشاؤون.

اللهوة: اللهوات بضم اللام ما ألقي في فم الرحى من الحبوب للطحين، يقال ألهيت في الرحى أي صببت فيه حنطة، ومنها اللهوة، وهو ما أحذته بكيل وألقيته في الرحى. (5)

استعمل الشاعر الوحدة الدلالية " لهوة " في سياق الفخر ببطولات قومه حيث يقول (6): يَكُونُ ثِفَالُهَا شَرْقِيَّ نَجْدٍ وَلَهْوَتُهَا قُضَاعَةُ أَجْمَعِينَا

إنّ المعنى المعجمي للوحدة الدلالية "لهوة" هو القبضة من الحب تلقى في فم الرحى، ولكنّ الشاعر استعملها معادلا دلاليا للقتلى على سبيل الاستعارة، كما نستخلص دلالة الإبادة الجماعية للأعداء.

ذاق: الذوق مصدر ذاق الشيء يذوقه ذوقا وذواقا ومذاقا، فالذواق والمذاق يكونان مصدرين ويكونان طعما، كما تقول ذواقه ومذاقه طيب...والمذاق طعم الشيء، والذوق يكون فيما يكره ويحمد: {فَأَذَاقَهَا اللهُ لِبَاسَ الجُوعِ وَالخَوْفِ} (النحل 112). أي ابتلاها بسوء ماحبرت من عقاب الجوع والخوف. (7)

<sup>(1)</sup> كريم زكي حسام الدين، الزمان الدلالي: دراسة لغوية لمفهوم الزمان وألفاظه في الثقافة العربية، ط1، 1410هــ، 1991م ص 75.

<sup>(2)</sup> الزمخشري، أساس البلاغة ص 646 (موه).

ر) عمرو بن كلثوم، الديوان، ص64. (3) عمرو بن كلثوم، الديوان، ص64.

<sup>(5)</sup> القالي، البارع في اللغة، تحقيق هاشم الطخان،دار الحضارة العربية، بيروت، ط1، 1975م، ص 114 (لهو).

<sup>(6)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص72.

<sup>(7)</sup> ابن منظور، لسان العرب10/ 111 (ذوق).

استعمل الشاعر الوحدة الدلالية " ذاق " في سياق الخمر في قوله (1): تَجُورُ بذي اللَّبَانَةِ عَنْ هَوَاهُ إذا مَا ذاقَهَا حَتِّى يَلِينَا

وردت الوحدة الدلالية "ذاق" بمعنى ذاق الخمرة، أي احتبر طعمها أحلو أم لا ونستشف من الوحدة الدلالية دلالة ذوق الشراب اللذيذ الذي يدفع بصاحبه إلى السخاء وتبذير الأموال في سبيله.

طحن: هو طحان جيد الطحن، نقي الطحن وهو الطحين كحمار الطاحونة وهي الطحانة، وأكلت طواحنك، ومن الجحاز... طحنتهم المنون وكتيبة طحون (2)

الطحين معجميا هو الحب المطحون بالرحى، لكنّ الشاعر استعمل الوحدة الدلالية في سياق الحرب، حيث جاءت معادلا دلاليا للقتلى في قوله (3):

مَتَى نَنْقُلْ إلى قوم رَحَانا يَكُونوا فِي اللِّقاء لها طَحِينَا

نستشف من الوحدة الدلالية دلالة ضراوة المعركة وشدّها، وبخاصة حين اقترنت بكلمات مثل "رحى، اللقاء".

قوت: أكلوا قوهم وأقواهم، وهو ما يمسك الرمق، وهو يقوت عياله، ويقوت عليهم (4) جاءت الوحدة الدلالية "يقتن" بمعنى يطعمن في سياق الفخر، حيث يقول (5):

يَقُتْنَ جِيَادَنَا وَيَقُلْنَ لَسْتُمْ بُعـولَتَنَا إِذَا لَمْ تَمْنَعُـونَا

نستشف من الوحدة الدلالية دلالة " يعلفن حيولنا " وبخاصة حين صاحبت الوحدة الدلالية كلمة "جياد". كما يمكن أن نستخلص قيمة اجتماعية من هذه الوحدة الدلالية، وهي أن النساء هن اللواتي كنّ يطعمن الخيول أثناء الاستعداد للحرب.

سفّ: يقال سفّ الشيء وأسفّه: شجّه بالأصابع، وسففت السويف وكل شيء يابس، ونعم السفوف هذا. (6)

وردت الوحدة الدلالية "سف" في سياق حديثه عن الإبل في قوله (7): وَنَحْنُ الْحابِسُونَ بذي أُراطَى تَسَفُّ الْجلَّةُ الْـخُورُ الدَّرينَا

إنّ الدلالة المعجمية للفعل "سف" هو الأكل، أي أكل الشّيء اليابس وقد خص بها الشاعر الإبل لذلك صاحبت كلمة "الدرين"

من خلال استعراضنا لوحدات المجموعة الدلالية الثانية المتعلقة بالطعام والشراب نلاحظ

<sup>(1)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص65

<sup>(2)</sup> الزمخشري، أساس البلاغة، ص 409 (طحن).

<sup>(3)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص72.

رم) (4) المصدر نفسه، ص561 (قوت).

<sup>(5)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص87.

<sup>(6)</sup> الزمخشري، أساس البلاغة، ص315 (سفف).

<sup>(7)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص82.

كثرة الوحدات الدلالية الخاصة بالشراب وبخاصة شرب الخمر "خمور، مشعشعة، شرب، روى" وقلة الوحدات الدلالية الخاصةبالطعام.

اشتركت معظم وحدات المجموعة الدلالية في ملمح دلالي عام هو دلالتها على الطعام أو الشراب وتخصصت كل وحدة دلالية بملامح دلالية خاصة بها، فالوحدة الدلالية "خمور" تميّزت بدلالة الشراب المسكر وحملت معاني الاختمار وذهاب العقل، والوحدة الدلالية "مشعشعة" حاءت صفة للخمر وتميّزت بدلالة الخمرة التي أرقّت، والوحدة الدلالية "اصبح " تميّزت بدلالة شرب الخمر صباحا، والوحدة الدلالية "شرب" تميّزت بدلالة شرب الخمر، كما استعملها الشاعر لشرب الماء كما وظف الوحدة الدلالية "الشرّب" جع شارب بمعنى الندامي، والوحدة الدلالية "ذاق" تميّزت بدلالة السقي وجاءت الدلالية "ذاق" تميّزت بدلالة السقي وجاءت على وجهين سقي الخمر، والموحدة الدلالية "روى" تميّزت بدلالة السقي وجاءت على وجهين سقي الخمر، والماء المستخرج من البئر أو النبع، والوحدة الدلالية "لهوة" المتعملها الشاعر معادلا دلاليا للقتلي، وكذلك الوحدة الدلالية "طحين" التي أكّدت على ضراوة المعركة وشديّها، والوحدتان "سف" و"قوت " جاءتا في مجال إطعام الحيوان " الإبل ضراوة المعركة وشديّها، والوحدتان "سف" و"قوت " جاءتا في مواضعه.

من حيث العلاقات الدلالية داخل المجموعة الدلالية نلاحظ علاقة العموم والخصوص بين "خمور ومشعشعة، اصبح" وعلاقة الاستلزام بين "شرب، روى، الماء" و "لهوة وطحين". والجدول الآتي يبين نسبة شيوع وحدات المجموعة الدلالية:

| : : : : : : : : : : : : : : : : : : : : | m 121 11     |    | رها   | تكرار |     | - 101 . II II    |
|-----------------------------------------|--------------|----|-------|-------|-----|------------------|
| المصاحبات اللغوية                       | السياقات     | مج | اسم ج | اسم م | فعل | الوحدات الدلالية |
| الأندرين                                | الخمر        | 1  | 1     |       |     | لخمور            |
| قضاعة                                   | الفخر بالحرب | 1  |       | 1     |     | الهوة            |
| كأس، صفوًا، كدرًا، طين                  | الخمر        | 3  |       |       | 3   | شرب              |
| مجال                                    | الخمر        | 1  | 1     |       |     | الشَرْب          |
| صحن                                     | الخمر        | 1  |       |       | 1   | أصبح             |
| الضمير "ها" يعود على الخمرة             | الخمر        | 1  |       |       | 1   | ذاق              |
| نشرب، الرايات                           | الخمر، الفخر | 2  |       |       | 2   | روى              |
| الجلة الخور                             | الفخر        | 1  |       |       | 1   | سفّ              |
| <b>جیاد</b>                             | الفخر        | 1  |       |       | 1   | يقتن             |
| الخمرة، نشرب                            | الخمر، الفخر | 2  |       | 2     |     | ماء              |
| اللقاء                                  | الفخر بالحرب | 1  | ·     | 1     |     | طحين             |
| الحص                                    | الخمر        | 1  |       | 1     |     | مشعشعة           |

الجدول47: المجموعة الدلالية الثانية (الوحدات الدلالية الدالة على الطعام والشراب)

تكررت وحداتها الدلالية ست عشرة مرة وجاءت في سياق الخمر والفخر، مع تفوق الوحدات الدلالية الواردة في سياق الخمر (11مرة).

من خلال تتبعنا لوحدات الجال الدلالي الفرعي الثاني الخاص بالطعام والشراب وأدواقهما والذي يضم مجموعتين دلاليتين، نلاحظ كثرة الوحدات الدلالية الدالة على الشراب، ثم الطعام. ثمان وحدات دلالية للطعام، مع ملاحظة قلة الوحدات الدلالية الخاصة بالمجموعة الثانية "أدوات الطعام والشراب" حيث أحصينا خمس وحدات دلالية فقط.

أمّا من حيث السياقات نلاحظ أنّ جل الوحدات الدلالية الخاصة بالشراب وأدواته جاءت في سياق الخمر، كما استعمل بعض الكلمات الدالة على الطعام وأدواته معادلا دلاليا للحرب والمقتلى. والجدول الآتي يوضح نسبة تكرار وحدات المجموعتين الدلاليتين:

| السياقات                   |    | رارها | تکر   |     | المجموعات الدلالية   |
|----------------------------|----|-------|-------|-----|----------------------|
| اسياقات                    | مج | اسم ج | اسم م | فعل | الجموعات الدلالية    |
| الخمر، الفخر بالحرب، الغزل | 7  |       | 7     |     | كلمات تدل على أدوات  |
|                            |    |       |       |     | الشراب و الطعام      |
| الخمر، الفخر بالحرب        | 15 | 2     | 4     | 9   | كلمات تدل على الطعام |
|                            |    |       |       |     | والشراب              |

الجدول48: المجال الدلالي الفرعي الثاني (الجموعتان الدلاليتان الدالتان على الطعام والشراب وأدواتهما)

أحصينا في إطار المحال الدلالي الفرعي الثاني مجموعتين دلاليتين، وقد تكررت وحداته الدلالية اثنتين وعشرين مرة، مع طغيان الوحدات الدلالية الدالة على الطعام والشراب.

# السفصل الثاني

# الألفاظ الدالة على جسم الإنسان وانتمائه الجماعي

1- المجال الدلالي العام الأول: (الألفاظ الدالة على جسم الإنسان، صفاته الجسمية، مراحل عمره، والقرابة والنسب:

أ- المجال الدلالي الفرعي الأول: (الألفاظ الدالة على جسم الإنسان

ب- المجال الدلالي الفرعي الثاني: (الألفاظ الدالة على الصفات الجسمية للإنسان)

ج- المجال الدلالي الفرعي الثالث: (الألفاظ الدالة على مراحل عمر الإنسان ومصيره)

2- المجال الدلالي العام الثاني: (الألفاظ الدالة على القرابة والنسب وانتماء الإنسان للجماعات):

أ- المجال الدلالي الفرعي الأول: (الألفاظ الدالة على القرابة و النسب) ب- المجال الدلالي الفرعي الثاني: (الألفاظ الدالة على انتماء الإنسان للجماعات غير القرابية)

#### 37

# الألفاظ الدالة على جسم الإنسان ومراحل عمره والقرابة وانتمائه للجماعات

سوف نتطرق في هذا الفصل إلى مفردات المعلقة الدالة على حسم الإنسان وصفاته الجسمية، ومراحل عمره، والقرابة وانتماء الإنسان إلى الجماعات، وقد ارتأينا أن نقسم هذا الفصل إلى مجالين دلاليين عامين، وكل مجال دلالي عام يتفرع إلى مجالات دلالية فرعية، فالمجال الدلالي الفرعي الأول تدل وحداته الدلالية على حسم الإنسان، وصفات الإنسان الجسمية،

ومراحل عمره، أما الجحال الدلالي العام الثاني فتشير وحداته الدلالية إلى القرابة وانتماء الإنسان إلى الجماعات.

# I -المجال الدلالي العام الأول:

تعبر وحدات المجال الدلالي العام الأول عن حسم الإنسان، صفاته الجسمية، مراحل عمره، ويضم المجالات الدلالية الفرعية الآتية:

أ- الجال الدلالي الفرعي الأول: حسم الإنسان.

ب- المحال الدلالي الفرعى الثاني: الصفات الجسمية للإنسان.

ج-الجحال الدلالي الفرعي الثالث: مراحل عمر الإنسان.

# 1-المجال الدلالي الفرعى الأول:

يضم المجال الدلالي الفرعي الأول الوحدات الدلالية الدالة على أعضاء حسم الإنسان وينقسم إلى المجموعات الدلالة الآتية:

# أ- المجموعة الدلالية الأولى:

وتضم الوحدات الدلالية الدالة على رأس الإنسان وما يتعلق به، وتشمل الوحدات الدلالية: (رأس، عين جبين، جماحم).

رأس: رأس كل شيء أعلاه والجمع في القلة أرؤس وآراس على القلب، ورؤوس في الكثير (1) كما يقال للقوم إذا كثروا وعزوا هم رأس. (2)

جاءت الوحدة الدلالية "رأس " في سياقات مختلفة، فقد وردت ثلاث مرات في المعلقة، كما جاءت جمعا، و استعملها بمعنى أعلى الرأس في سياق فخره بشجاعة قومه وبطولتهم في الحرب، وانتصارهم على أعدائهم إلى درجة ألهم يشقون رؤوس القوم شقا، وقد ورد هذا السياق في قه له (3):

نَشُقُّ هِمَا رُؤُوسَ القَوْمِ شَقًّا ونَخْتَلِي الرِقَابَ فَتَخْتَلِينَا وَنَخْتَلِينَا نَجُذُّ رُؤُوسَهُمْ فِي غَيْر برِّ فَمَا يَدْرُونَ مَا اللهِ عَيْر برِّ فَمَا يَدْرُونَ مَاذَا يَتَّقُونَا

- (1) ابن منظور، لسان العرب، دار صادر، بيروت، ط1، 1414هــ، 1994م، مج 5، ص 79 \_80.
  - (2) كراع (أبو الحسن على بن الحسن الهنائي) المنجد في اللغة، تحقيق أحمد مختار عمر، ص 30.
- (3) عمروً بن كلثوم، الديوان، تحقيق إميل بديع يعقوب، دار الكتاب العربي، بيروت، ط1، 1411هــ، 1991م، ص74- 75. 38

ويظهر سياق الحرب من اقتران كلمة "رؤوس" في المعلقة بكلمات تدل على الحرب والقتل خاصة مثل "نشق، نجذ" للدلالة على قوة أهل الشاعر، كما استعمل الوحدة الدلالية "رؤوس" في سياق فخره بشجاعة قومه وحديثة عن حالة الأعداء بعد نهاية الحرب، فهم يدهدهون الرؤوس كما يدهدي الغلمان الغلاظ الكرات في مكان مطمئن من الأرض (1)، وقد عبرت الوحدة الدلالية "رؤوس" في معلقة الشاعر عن استهزائه بأعدائه، وسهولة النيل منهم فيقول في هذا الشأن (2):

يُدَهْدِهُونَ الرُّؤُوسَ كما تُدَهْدِي حَـزاوِرَةٌ بِأَبْطَحِهَا الْكُرِينَا كما استعمل الشاعر الوحدة الدلالية "رأس " مفردا معادلاً دلاليا للسيد حيث يقول (3): برأس مِنْ بَنِي حُشْمِ بْنِ بَكْرٍ نَدُقَّ بــه السُّهُولَةَ والْحُزُونَا

الجبين: فوق الصدغ، وهما جبينان عن يمين الجبهة وشمالها ابن سيدة والجبينان حرفان مكتنفا الجبهة من حانبيهما فيما بين الحاجبين مصعدا إلى قصاص الشعر. (4)

وردت الوحدة الدلالية "جبين "مرتين في المعلقة، وجاءت في سياقين مختلفين، السياق الأول الذي وردت فيه هو سياق ذكر الخمر وشاربيها. يقول عمرو بن كلثوم في هذا السياق (5): كأنّ الشُّهْبَ في الآذانِ مِنْها إذا قَرَعُوا بِحَافَتِها الْجَبِينَا

فالوحدة الدلالية "جبين " تميزت هنا بملح دلالي هو شرب إناء الخمر كاملا، ويظهر ذلك من مصاحبتها للكلمتين "قرعوا، حافة " فقرع الشارب بالإناء جبهته إذا اشتف ما فيه ،يعني شرب ما فيه . (6)

كما وردت في سياق آخر هو سياق الافتخار بعزة قومه وعدم رضوخهم للأعداء، فيقول واصفا عزهم مستعيرا له لفظ القناة (7):

عَشَوْزَنَةً إذا انْقَلَبَتْ أَرَنَّتْ تَشُجُّ قضفًا الْمُثَقِّفِ والْجَبِينَا

فقد تميزت الوحدة الدلالية "جبين" في هذا البيت بملمح دلالي هو الجبين المشجوج للدلالة على قوة أهل الشاعر، حتى أن القناة التي يريد المثقف أن يثقفها تشق قفاه و جبينه، ويظهر ذلك من مصاحبة الوحدة الدلالية لكلمة "عشوزنة" الدالة على الصلابة والتمرد، وكلمات تدل على القتل والجرح مثل "تشج".

39

عين: العين حاسة البصر والرؤية، أنثى تكون للحيوان وغيره من الحيوان، قال ابن السكيت: العين التي يبصر بها الناظر والجمع أعين أعينات الأخيرة جمع الجمع، والكثير عيون. (1)

وردت الوحدة الدلالية (عين)مرتين في المعلقة، مرة جاءت مفردة ومرة أخرى جاءت جمعا، ففي سياق فخره بانتصار قومه في الحرب يقول<sup>(2)</sup>:

بيوه كُريهَةٍ صَرْبًا وَطَعْنًا أَقَرَّ بِهِ مَـوَالِيكِ العُيُونَا

<sup>(1)</sup> الزوزني، شرح المعلقات السبع، ص 10.

<sup>(2)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص88.

<sup>(3)</sup> المصدر نفسه، ص78.

<sup>(4)</sup> ابن منظور، لسان العرب2/ 172 (حبن).

<sup>(5)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص65.

<sup>(6)</sup> ابن منظور، لسان العرب2 / 120 (شرب).

<sup>(7)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص80.

فقد تميزت الوحدة الدلالية في البيت الأخير بملمح دلالي هو الجزء من الرأس أو العضو الذي يرى به الإنسان، بالإضافة إلى ملامح دلالية خاصة كالسرور والفرح، ويظهر ذلك من مصاحبة الوحدة الدلالية لكلمة "أقر"، وقد زعم الأصمعي أن معناه: أبرد الله دمعك، أي سرك غاية السرور وزعم أن دمع السرور بارد، ودمع الحزن حار، وهو عندهم مأحوذ من القرور، وهو الماء البارد. (3)

نستخلص من شرح الأصمعي أن الوحدة الدلالية "عين" قد اتسمت بدلالة العين الدامعة في حال الفرح. كما استعمل الشاعر الوحدة الدلالية "عيون" في سياق وصفه المرأة وتغزله بها في (4):

# تُريكَ إذا دَخَلْتَ على خَلاء وَقَدْ أَمِنَتْ عيونَ الكاشِحينَا

فقد تميزت الوحدة الدلالية "عيون" بدلالة عين العدو، كما تميزت بملمح دلالي هو الاطمئنان من مراقبة عيون الأعداء التي عبر عنها بلفظ الكاشحين.

جماحم: الجمجمة ج جماحم، عظام الرأس المشتملة على الدماغ، وهي مؤلفة من ثمانية متصل الواحد منها بالآخر، القدح من خشب، البئر تحفر في سبخة. (5)

وردت الوحدة الدلالية "جماحم" مرة واحدة في المعلقة، وقد جاءت بمعنى العظم الذي يغطّى دماغ الإنسان وذلك في قوله:

كأنّ جَماجِمَ الأَبْطالِ فيها وُسُوقٌ بِالأَماعِزِ يَرْتَمِينَا

فقد شبه جماجمهم بحمل ألإبل الساقطة في الأماعز، كما تميزت هذه الوحدة الدلالية بملامح دلالية متعددة منها الضخامة، ويظهر ذلك من مصاحبتها لكلمة "وسوق"، وكذلك القوة، ويظهر ذلك من مصاحبتها لكلمة "الأبطال"، والكثرة الدالة على تساقط جماحم الأبطال في مكان تكثر فيه الحجارة. وقد جاءت في سياق الحرب.

أذن: قال الفراء وغيره الأذن مؤنثة وجمعها آذان، وقال ابن السكّيت: رجل أُذاني عظيم الأذنين

<sup>(1)</sup> ابن منظور، لسان العرب9 /504 (عين).

<sup>(2)</sup> عمر بن كلثوم، الديوان، ص67.

<sup>(3)</sup> الزوزني، شرح المعلقات السبع، ص 90.

<sup>(4)</sup> عمر بن كلثوم، الديوان، ص68.

<sup>(5)</sup>كرم البستاني، بولس موترد، عادل أنبوبا، المنجد في اللغة والأعلام، دار المشرق، ط37، بيروت، 1988م ، ص 100.

<sup>40</sup> 

ويقال نعمة أذناء، ممدود وكبش آذان وأذنت فلانا فهو مأذون إذا ضربت أذنه. <sup>(1)</sup>

استعمل الشاعر الوحدة الدلالية " أذن " مرة واحدة في معلقته بمعنى العضو الذي يسمع به الإنسان الكلام في سياق حديثه عن تأثير الخمر في شارها حيث يقول في هذا الشأن (2): كأن الشُّهْبَ في الآذانِ مِنْها إذا قَرَعُوا بِحَافَتِها الْجَبِينَا

فالشهب جمع شهاب وهو الشعلة الساطعة من النار، كأن آذان الشرب حين يشربونها شهب من شدة احمرارها وذلك إذا قرعوا جباههم بآنيتها. (3)

كما تميزت بملمح دلالي هامشي وهو الاحمرار، ويظهر ذلك من مصاحبتها لكلمات تدل على ذلك مثل "شهاب".

من خلال استعراضنا لوحدات المجموعة الدلالية الأولى في المجال الدلالي الفرعي الأول التي تشير إلى رأس الإنسان وأجزائه نلاحظ ارتفاع عدد الوحدات الدلالية الدالة على رأس الإنسان، حيث وردت كلمة (رأس) ثلاث مرات، ثم الوحدة الدلالية (جبين). أما الوحدتان الدلاليتان (جماحم وآذان)، فقد وردتا مرة واحدة في المعلقة.

اشتركت وحدات المجموعة الدلالية الأولى في ملمح دلالي عام هو دلالتها على الرأس أو الجزء منه، كما تخصصت الوحدات الدلالية الأخرى "آذان، عين، جماحم، حبين " بدلالة الجزء من الرأس، وجاءت في سياقات

مختلفة، كان سياق الحرب أكثر ورودا، ويظهر ذلك من مصاحبة الوحدات الدلالية لكلمات تدل على الحرب والقتل مثل: ( نجذ، نشذ ). لقد حملت هذه الوحدات الدلالية مفاهيم عمرو بن كلثوم الذي يمثل قبيلته ونظرته لجسم الإنسان الذي هو إما مُصيب أو مُصاب، ولهذا فقد افتخر كثيرا بالرؤوس المقطوعة. و الجدول الآتي يوضّح نسبة ورود كل وحدة دلالية:

| المصاحبات اللغوية         | السياقات      | L  | كــــراره | ت     | الوحدات الدلالية |
|---------------------------|---------------|----|-----------|-------|------------------|
|                           |               | مج | اسم ج     | اسم م |                  |
| تشج، نحذ، يدهدهون         | الحرب         | 3  | 3         |       | ر ؤوس            |
| كريهة، ضربًا، طعنًا، تريك | الحرب ، الغزل | 2  | 2         |       | عيون             |
| تشج، عشوزنة               | الحرب         | 1  |           | 1     | جبين             |
| و سوق، يرتمي              | الحرب         | 1  | 1         |       | جماجم            |
| قرعوا حافتها              | الخمر         | 1  | 1         |       | آذان             |

الجدول1: المجموعة الدلالية الأولى (الوحدات الدلالية الدالة على رأس الإنسان).

41

تكررت وحدات المجموعة الدلالية ثمان مرات،كان سياق الحرب طاغيا على بقية السياقات الأخرى كما توضحه المصاحبات اللغوية (كريهة، شجّ، جذّ، طعن، ضرب)، وهذا لأن الشاعر كان في مقام الدفاع عن قومه وافتخاره بحروهم.

<sup>(1)</sup> الأزهري، تمذيب اللغة، تحقيق إبراهيم الأبياري، دار الكتاب العربي للطباعة والنشر، القاهرة، 1387هـ، 1967م. ص16.

<sup>(2)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص65.

<sup>(3)</sup> المصدر نفسه، ص65.

تشير وحداتها الدلالية إلى رقبة الإنسان وما يحيط بها وأجزائها، وتشمل ثلاث وحدات دلالية: "رقاب، قفا، نحر ".

رقاب: الرقبة: العنق وقيل أعلاها، وقيل مؤخر أصل العنق والجمع رُقُب ورقبات وأرقُب وأرقُب وأرقُب وأرقُب وأرقُب والأحيرة طرح الزائد والرقبة المملوكة. وأعتق رقبة أي نسمه وفكّ رقبة: أطلق أسيرا . (1)

وردت الوحدة الدلالية "رقاب" مرة واحدة في المعلقة وجاءت في سياق الحرب والقتل، ويظهر ذلك من مصاحبة الوحدة الدلالية لكلمات تدل على ذلك مثل (نختلي) حيث يقول<sup>(2)</sup>: نَشُقُّ كِمَا رُؤوسَ القوْم شَقًا ونُخْليها الـرقَابَ فَتَخْتَلِينَا

فقد حملت الوحدة الدلالية "رقاب" معنى الأعناق. كما تميزت بملمح الرقاب المقطوعة، ويظهر ذلك من مصاحبتها لكلمة ((نخلي)) الدالة على القطع الذي يجري بسرعة، فقد استعار الشاعر للرقاب الفعل (نخلي) الدال على قطع الحشيش بالمخلب للدلالة على سهولة قطع رقابهم، وسهولة النيل منهم أثناء الحرب والترال، وليبين قوة قومه، ويوجه رسالة للجميع مفادها أن قومه لا يرحمون أعداءهم.

قفا: الأزهري:القفا مقصور مؤخر العنق، ألفها واو، والعرب تؤنثها، والتذكير أعمّ، ابن سيدة: القفا وراء العنق أنثي. (3)

وردت الوحدة الدلالية "قفا" في سياق الحرب ويظهر ذلك في مصاحبتها لكلمة "تشجّ " حيث يقول<sup>(4)</sup>:

عَشَوْزَنَةً إذا انْقَلَبَتْ أَرَنَّتْ تَشُجُّ قَضِفَا الْمُثَقِّفِ والْحَبِينَا

غر: تميزت الوحدة الدلالية "نحر" بملامح دلالية خاصة كالإضاءة والصفاء والبياض والكمال والبروز، ويظهر ذلك من مصاحبتها لكلمات تدل على هذه المعاني الدلالية مثل: (ضوء البدر، وافي، إتمام ...)، فنحر المرأة يضيء من شدة بياضه كضوء بدر مكتمل لاح وبرز وسط ظلام دامس لأناس مدجنين حيث يقول (5):

وَنَحْرًا مِثْلَ ضَوْءِ البَدْرِ وَافَــــى بِإِتْــمَامٍ أُنــاسًا مُـــدْجِنِـــــينَا اشتركت وحدات المجموعة الدلالية الثانية "رقاب، قفًا، نحر" في ملمح دلالي عــــــام هو

دلالتها على الرقبة، وتخصصت الوحدة الدلالية "نحر" بدلالة أسفل الرقبة، والوحدة الدلالية "قفا" مؤخر الرقية، كما نلاحظ علاقة الجزء من الكل بين الوحدتين "قفا ونحر" والوحدة الدلالية "نحر" "رقاب" كما وردت الوحدتان الدلاليتان "رقاب وقفا" في سياق الحرب والوحدة الدلالية "نحر"

<sup>(1)</sup> ابن منظور، لسان العرب 5 /281 (رقب).

<sup>(2)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص74

ر. (3) ابن منظور، لسان العرب11/ 262 (قفي).

<sup>(4)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص80.

<sup>(5)</sup> المصدر نفسه، ص69.

<sup>42</sup> 

في سياق الغزل. وهذا جدل توضيحي يبين وحدات المجموعة الدلالية الثانية وسياقاتها المختلفة و المصاحبات اللغوية:

| المصاحبات اللغوية      | السياقات | رارها | تكــــرار |   | الوحدات الدلالية |
|------------------------|----------|-------|-----------|---|------------------|
|                        |          | مج    | ج         | م |                  |
| تختلينا                | الحرب    | 1     | 1         |   | رقاب             |
| تشج                    | الحرب    | 1     |           | 1 | قفا              |
| ضوء البدر، وافي، إتمام | الغزل    | 1     |           | 1 | نحو              |

الجدول2:المجموعة الدلالية الثانية (الوحدات الدلالية الدالة على رقبة الإنسان)

لم تسجل وحدات هذه المجموعة الدلالية نسبة شيوع عالية، وقد ارتبطت الوحدتان الدلاليتان "رقاب" و"قفا" بسياق الحرب، أما الوحدة الدلالية "نحر" فقد ارتبطت بسياق الغزل، فالنحر هو نحر حبيبته الذي لاح كضوء البدر.

## ج- المجموعة الدلالية الثالثة:

تشير وحدات المحموعة الدلالية الثالثة إلى ذراع الإنسان وأجزائها، وتشمل الوحدات الدلالية الآتية: (أيدي، أكف، سواعد، ذراع)

ذراع : ذرعت الثوب بذراعي، وهي من طرف المرفق إلى طرف الوسطي، ثم سمي العود المقيس

استعمل الشاعر الوحدة الدلالية ذراع مثني "ذراعَيْ " في سياق وصفه للمرأة وتغزله بها، فهذه المعشوقة تريك ذراعين ممتلئتين لحما كذراعي ناقة حيث يقول<sup>(2)</sup>:

ذِراعَيْ عَيْطُل أَدْماءَ بَكْر هِجَانَ اللَّوْنِ لَم تَقْرَأُ جَنينَا

استعمل الشاعر الوحدة الدُّلالية "ذراًعي" معادلا دلاليا للامتلاء والسَّمنة، ويظهر ذلك من مصاحبة الوحدة الدلالية لكلمة (عيطل) وهي الناقة الطويلة العنق، كما تميزت أيضا بدلالة البياض، ويظهر ذلك من مصاحبتها لكلمتين تدلان على اللون والبياض (أدماء ،هجان اللون). سواعد: الجزء الممتد من المرفق إلى أصابع الكف، والجمع سواعد (3) ساعده على الأمر عاونه، الساعد جمع سواعد: الرئيس يقال: مالهم ساعد يعتمدون عليه أي رئيس، ما بين المرفق والكف،

يقال شدّ الله ساعدك، أي أعانك، ساعدا الطير: جناحاه، ويقال طائر شديد السواعد أي القوائم.

<sup>(1)</sup> الزمخشري، أساس البلاغة، ص213 (ذرع).

<sup>(2)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص68. (3) كريم زكي حسام الدين، التحليل الدلالي إجراءاته ومناهجه، ج1، ص215.

استعمل الشاعر الوحدة "سواعد" مرة واحدة في المعلقة وذلك في سياق حديثة عن الحرب، وقد تميزت بملمح دلالي عام هو دلالتها على ذراع الإنسان، كما حملت دلالات متعددة، منها الذراع المقطوعة، ويظهر ذلك من المصاحبة اللغوية للوحدة الدلالية مثل مجيء كلمات تدل على الضرب (ضرب، القلين) فالسواعد تطير كما تطير القلة المضروبة بالقلاع (2) كما تميزت بدلالة ذراع الرجال التي تسبي النساء أثناء الحرب، حيث يقول (3):

ومَا مَنَعَ الظَّعائنَ مِثْلُ ضَرَّب تَـرَى مِنْه السَّواعِدَ كَالْقُلِينَا

اليد: الكف، وقال أبو إسحاق اليد من أطراف الأصابع إلى الكف، وهي أنثى ومحذوفة اللام ...وقال ابن حنى أكثر ما تستعمل الأيادي في النعم (4).

جاءت الوحدة الدلالية "يد" جمعا في سياق حديثة عن رحلة قام بها مع أصحابه، حيث برزت لهم (اليمامة) مثل أسياف في أيدي المصلتين، يقول في هذا الشأن<sup>(5)</sup>:

فَأَعْرَضَتِ اليَمَامَةُ وَاشْمَخَرَّتْ كَأَسْيافٍ بِأَيْدِي مُصْلِتِينَا

وقد حملت دلالة كف الإنسان، كما تميزت بدلالة البروز والظهور، ويظهر ذلك من مصاحبتها لكلمات مثل (أعرضت، اشمخرّت، أسياف). كما جاءت الوحدة الدلالية "يد" في سياق الحرب وحديثة عن ضربهم بالسيوف وعدم مبالاتهم بالأعداء في قوله (6):

كأنّ سُيُوفَنَا فينا وفيهم مَخاريقٌ بأَيْدِي لاعِبينَا

تميزت الوحدة الدلالية في البيت المذكور آنفا بدلالة الاستهزاء، وعدم الخوف من الأعداء إلى درجة أن استعمالهم للسيوف أثناء المعركة لا يثير في نفوسهم الرهبة والخوف، فسيوفهم في أيديهم أثناء القتال كالمخاريق التي يلعب بها الصبيان أوقات السلم.

الكف : الكف كَف الشيء يكفُّه كفًا ،وفي حديث الحسن أن رجلا كانت به حراحة فسأله كيف يتوضأ؟ فقال : كفه بخرقة، أي الجمعها حوله والكف اليد أنثى، وفي التهذيب .الكف كف

<sup>(1)</sup> كرم البستاني وآخرون، المنجد في اللغة والأعلام ، ص333.

<sup>(2)</sup> القلين: جمع قُلّة وهدا الجمع شاذ قياسا ،إلا أنه يجوز استعماله في كلمة ثلاثية حُذفت لامها وعُوّض عنها هاء التأنيث ،و لم تكسر ،هذه الشروط احتمعت في قلة ، ينظر الشنقيطي، شرح المعلقات العشر وأخبار شعرائها، ص139.

<sup>(3)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص88.

<sup>(5)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص70.

<sup>(6)</sup> المصدر نفسه، ص76.

استعمل الشاعر الوحدة الدلالية "أكف" وهي جمع كف مرة واحدة في المعلقة في سياق تغزله وذكر محاسن وجمال المرأة حيث يقول<sup>(2)</sup>:

و تُدْيًا مِثْلَ حُقِّ العاج رَخْصًا حَصانًا مِنْ أَكُفِّ اللامِسينَا

وقد تميزت هذه الوحدة الدلالية بملمح دلالي عام وهو اليد. كما تميزت بملامح دلالية خاصة كضم شيء مستدير باعتبار أن من معاني (كفّ) الجمع والضم، كما تميزت بدلالة الكف الممنوعة من اللمس، ويظهر ذلك من مصاحبتها لكلمة (حُصان ).

من خلال استعراضنا لوحدات المجموعة الدلالية الثالثة الخاصة بالذراع نلاحظ ألها اشتركت في ملمح دلالي عام وهو الذراع أو الجزء منها، كما نلاحظ علاقة الترادف بين الوحدتين الدلاليتين (ذراع وسواعد) وبين (أكف، أيدي)، وعلاقة الجزء من الكل. فالكف أو اليد جزء من الذراع أو الساعد.

لقد وردت الوحدات الدلالية في سياقات مختلفة، فالوحدة الدلالية "ذراع" جاءت في سياق الغزل، والوحدة الدلالية "سواعد" في سياق الغزل، والوحدة الدلالية "أيدي" في سياق الغزل.

نلاحظ أن وحدات المجموعة الدلالية الثالثة قد سجلت نسبة شيوع قليلة، حيث وردت الوحدة الدلالية (أيدي) مرتين، والوحدات الدلالية الأخرى مرة واحدة. والجدول الآتي يبين نسبة ورود وحدات المجموعة الدلالية:

| المصاحبات اللغوية | السياقات     |    | رها   | الوحدات الدلالية |       |       |
|-------------------|--------------|----|-------|------------------|-------|-------|
|                   |              | مج | اسم ج | اسىم مثنى        | اسم م |       |
| عيطل              | الغزل        | 1  |       | 1                |       | ذراعي |
| ضرب               | الحر ب       | 1  | 1     |                  |       | سواعد |
| سيوف، لاعبين      | الحرب،الرحلة | 2  | 2     |                  |       | أيدي  |
| اللامسين          | الغزل        | 1  | 1     |                  |       | أكفّ  |

الجدول3: المجموعة الدلالية الثالثة (الوحدات الدلالية الدالة على ذراع الإنسان)

تكررت وحدات المجموعة الدلالية خمس مرات، وجاءت كلها تقريبا في سياق الحرب كما توضحه المصاحبات اللغوية، وقد وردت جمعا ماعدا الوحدة الدلالية (ذراعي) التي جاءت مثنى، وجاءت الوحدة الدلالية (أيدي) بدلالة القوة لارتباطها بالحرب، باعتبار أن لفظة (أيادي) أكثر ما تستعمل في النعم على رأي (ابن جني).

45

<sup>(1)</sup> لسان العرب، ابن منظور 15 / 43 (كفف).

<sup>(2)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص68.

تشير وحدات المجموعة الدلالية الرابعة إلى جذع الإنسان وقده، والأطراف السفلى من حسم الإنسان وتضم الوحدات الدلالية الآتية: "جلود، متن، مأكمة، روادف، كشح، لدنة، ثدى".

جلــــد: الجلد بالكسر والتحريك من كل حيوان جمع أحلاد وجلود، وأحلاد الإنسان وتجاليده جماعة شخصه أو حسمه. (1)

جاءت الوحدة الدلالية "جلود" في المعلقة جمعا، وقد وردت مرة واحدة في سياق حديثه عن لباس الحرب، وافتخاره بأبطال قومه حيث يقول<sup>(2)</sup>:

إذا وُضِعَتْ عَن الأبطال يَوْمًا وأَيْتَ لَها جُلودَ القَوْم جُونَا

وردت الوحدة الدلالية "حلود" بدلالتها المعجمية وهي الطبقة الخارجية من جسم الإنسان، كما تميزت بملمح دلالي خاص وهو الجلد المصبوغ بالأسود، ويظهر ذلك من مصاحباتها لكلمة (حون) التي هي من الأضداد وتعني الأبيض والأسود، كما حملت دلالة الجسد الذي عليه لباس الحرب، ويظهر ذلك من مصاحبتها لكلمة (سابغة) التي وردت في البيت الذي قبل المذكور سابقا.

متن : المتن من كل شيء ما صلب ظهره ، والجمع متون ومتان، والمتن ما ارتفع من الأرض واستوى، وقيل ما ارتفع وصلب والجمع كالجمع ...والمتن الظهر يذكر ويؤنث عن اللحياني والجمع متون. (3)

بالإضافة إلى المعنى المعجمي الذي حملته الوحدة الدلالية "متون" فقد حملت أيضا دلالة الاضطراب والتبختر، ويظهر ذلك من مصاحبتها لكلمة (اضطربت) واقترالها بكلمة (الشاربين) التي تدل على الثمالي والسكارى ،كما تميزت بملمح دلالي آخر وهو الضخامة، ويظهر ذلك من مصاحبة الوحدة الدلالية لعبارة (يمشين الهويني) وقد كني هنا عن ثقل أجسامهن وامتلائهن باللحم والشحم ،إذ يمشين رفيقا لثقل أردافهن وكثرة لحومهن . (4) حيث يقول (5):

إذا ما رُحْنَ يَمْشِينَ الْهُوَيْنَى كَمَا اضْطَرِبَتْ مُتُونُ الشَّارِبِينَا

<u>روادف</u>: الردف ما تبع الشيء، وكل شيء تبع شيئا فهو ردفه، ويقال جاء القوم رُدافى، أي بعضهم يتبع بعضا ...وردوف كل شيء مؤخره، والردف: كالكفل والعجز، وخَصَّ به بعضهم عجيزة المرأة، والجمع من ذلك أرداف، والروادف الأعجاز<sup>(6)</sup>.

<sup>(1)</sup> الفيروز آبادي القاموس المحيط 1 / 281 (حلد)، الهيئة المصرية العامة للكتاب، 1397هـ، 1977م.

<sup>(2)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص85.

<sup>(3)</sup> ابن منظور، لسان العرب13 / 18 (متن).

<sup>(4)</sup> الزوزني، شرح المعلقات السبع، ص 100.

<sup>(5)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، صِ87.

<sup>(6)</sup> ابن منظور، لسان العرب 5 / 189، 196 (ردف).

استعمل الشاعر الوحدة الدلالية "روادف" جمعا في سياق الغزل، ونلاحظ من حلال دراستنا لهذه الوحدة الدلالية أنها بالإضافة إلى دلالتها المعجمية فقد تميزت بملمح دلالي خاص وهو الضخامة والثقل، ويظهر ذلك من اقترافها بكلمات تدل على ذلك مثل (تنوء، ولي)، فالنوء هو النهوض في تثاقل والولي هو القرب. (1) حيث يقول في هذا الشأن (2):

ومَتْنَيْ لَدْنَةٍ سَمَقَتْ وَطَالَتْ وَطَالَتْ وَوَادِفُها تَنُـوءُ بِمَا وَلِينَا

مأكمة: رأس الورك ،والجمع المآكم، اشتقت العرب من مادة (أكم) المأكمة بمعنى العجيزة، أو لحمتان على رأسي الوركين، والجمع مآكم. (3)

استعمل الشاعر الوحدة الدلالية "مأكمة" في سياق الغزل ووصف حسد المرأة حيث يقول (4):

# ومَأْكَمَةً يَضِيقُ البابُ عنْها وَكَشْحًا قَدْ جُننْتُ بِهِ جُنُونَا

وقد تميزت الوحدة الدلالية "مأكمة" بملمح دلالي هو الضخامة، ويظهر ذلك من مصاحبتها لعبارة (يضيق الباب عنها) وذلك نظرا لضخامتها وامتلائها باللحم.

كشح: الكشح ما بين الخاصرة إلى الضلع الخلف، وطوى كشحه على الآخر أضمره وستره ... ج كشوح بالتحريك داء في الكشح يكوى منه أو ذات الجنب، وكشح كعني، كوى منه والكاشح مضمر العداوة، وكشح بالعداوة عاداه ككاشحة، والقوم فرقهم، الدابة أدخلت ذنبها بين رجليها، والبيت كنسه وتكشّحها جامعها، والمِكشاح الفأس... (5)

استعمل الشاعر الوحدة الدلالية "كشح" في سياق الغزل ووصف المرأة، وقد تميزت بملمح الجمال الذي يسبي العقل البشري إلى درجة أن الشاعر قد جن حين رآه، ويظهر ذلك من مصاحبة الوحدة الدلالية لكلمات مثل (جننت، جنون) الدالة على فقدان العقل.

لدنة : اللدنة القامة اللينة. (6) اللدن من كل شيء من عود أو حبل أو حلق والأنثى لدنة والجمع لدان ولدن، وقد لدن ولدانة ولدونة ولدنه هو :ليّنه وثناه ...ورمح لدن ورماح لدن بالضم ، وامرأة ريّا الشباب ناعمة وكل رطب مأدٍ لدن (7).

<sup>(1)</sup> الزوزيي شرح المعلقات السبع، ص 91.

<sup>(2)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص69.

<sup>(3)</sup> كريم زكي حسام الدين، التحليل الدلالي إحراءاته ومناهجه، ج 2 ،ص 560.

<sup>(4)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص69.

<sup>(5)</sup> ابن منظور، لسان العرب 3 / 266 (كشح).

<sup>(6)</sup> الشنقيطي، شرح المعلقات العشر وأخبار شعرائها، تحقيق محمد عبد القادر الفاضلي، المكتبة العصرية، صيدا، بيروت، ط3، 2000م، ص 125.

<sup>(7)</sup> ابن منظور، لسان العرب3 / 266 (لدن).

استعمل الشاعر الوحدة الدلالية "لدنة" في سياق الغزل حيث يقول (1): ومَتْنَيْ لَدْنَةٍ سَمَقَتْ وَطَالَتْ رَوَادِفُها تَنُـوءُ بِمَا وَلِينَا

جاءت الوحدة الدلالية (لدنة) بمعنى القامة؛ وبخاصة قامة المرأة، كما تميزت بملمح دلالي آخر هو اللين والطراوة إلى جانب الطول، ويظهر ذلك من مصاحبة الوحدة الدلالية لكلمتين تدلان على الطول والارتفاع (سمقت ،طالت).

ثدي :الثدي ثدي المرأة وفي المحكم وغيره الثدي معروف يذكر ويؤنث وهو للمرأة والرجل أيضا، جمعه أثدٍ وثدي على فعول وثدي أيضا بكسر الثاء لما بعدها من الكسر.(2)

استعمل الشاعر الوحدة الدلالية "ثدي" مرة واحدة في سياق الغزل والوصف الجسدي للمرأة، أو العشيقة حيث يقول<sup>(3)</sup>:

و تَدْيًا مِثْلَ حُقِّ العاج رَخْصًا حَصانًا مِنْ أَكُفِّ اللامِسِينَا

فقد تميزت الوحدة الدلالية "تدي" بملامح دلالية متعددة منها الطراوة والنعومة، ويظهر ذلك من مصاحبتها لكلمة (رخصًا) بالإضافة إلى دلالتها على اللون الأبيض والاستدارة، ويظهر ذلك من مصاحبتها لكلمة (حق العاج).

من خلال استعراضنا لوحدات المجموعة الدلالية الرابعة في المجال الدلالي الفرعي الأول الخاص بجسم الإنسان نلاحظ أن الوحدات الدلالية تميزت بملمح دلالي مشترك، وهو دلالتها على جذع الإنسان وقامته أو الجزء من الجذع، أو الأطراف السفلي، وقد جاءت في سياقات مختلفة.

فقد وردت الوحدة الدلالية "جلود" في سياق وصف الأبطال، والوحدات الدلالية (متن، مأكمة، روادف، كشح، لدنة، ثدي) جاءت كلها في سياق الغزل ووصف المرأة، نلاحظ أن الوحدات الدلالية الدالة على جسم ووصف المرأة قد أخذت القسط الأكبر من المجموعة الدلالية الرابعة ويعود ذلك إلى دور المرأة في حياة المحتمع الجاهلي كعشيقة وحبيبة، فقد وصف الشاعر حسدها وصفا حسيا.

من خلال دراستنا للعلاقات داخل المجموعة الدلالية الرابعة نلحظ الجزء من الكل بين الوحدة الدلالية لدنة والوحدات الدلالية الأخرى، وكذلك الترادف بين الوحدتين الدلالتين (روادف، مأكمة ). كما نلاحظ أن كلمة "متون" قد استعملها الشاعر في مجال دلالي آخر لتدل على سطح ماء الغدير ،حيث يقول (4):

كَأْنَّ غُضونَهُنَّ مُتُونُ غُدْرٍ تُصفِّقُهَا الرِّياحُ إذا جَرَيْنَا

<sup>(1)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص69.

<sup>(2)</sup> ابن منظور، لسان العرب14 / 109 (ثدي).

<sup>(3)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص68.

<sup>(4)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص85.

والجدول الآتي يبين نسبة شيوع وحدات المجموعة الدلالية الرابعة مع سياقاتها والمصاحبات اللغوية:

|                       |             |   | ِه    | تكرار | الوحدات الدلالية |
|-----------------------|-------------|---|-------|-------|------------------|
| المصاحبات اللغوية     | السياقات    | ٩ | اسم ج | اسم م |                  |
| القوم                 | وصف الأبطال | 1 | 1     |       | جلود             |
| يمشين، الشاربين، لدنة | الغزل       | 2 | 1     |       | متون             |
| تنوء، ولينا           | الغزل       | 1 | 1     |       | روادف            |
| يضيق الباب عنها       | الغزل       | 1 | 1     |       | مأكمة            |
| حق العاج، رخصا        | الغزل       | 1 |       | 1     | ثدي              |
| جننت، جنون            | الغزل       | 1 |       | 1     | كشح              |
| سمقت، طالت            | الغزل       | 1 |       | 1     | لدنة             |

الجدول4: المجموعة الدلالية الرابعة (الوحدات الدلالية الدالة على جذع الإنسان)

وردت وحدات المجموعة الدلالية سبع مرات، وتكررت ثمان مرات، وقد ارتبطت بالغزل، وبذلك فقد خص بها المرأة، كما ارتبطت في كثير من الأحيان بالغزل الحسي مثل (كشح، ثدي، روادف).

من خلال تتبعنا لوحدات المجال الدلالي الفرعي الأول الخاص بأعضاء حسم الإنسان والذي ضم أربع مجموعات دلالية نلاحظ ارتفاع الوحدات الدلالية الدالة على قامة الإنسان حيث أحصينا سبع وحدات دلالية وهي: (جلد، متن، روادف مأكمة، ثدي، كشح، لدن)، ثم الوحدات الدلالية الدالة على رأس الإنسان حيث أحصينا خمس وحدات دلالية، ثم الوحدات الدلالية الدالة على رقبة الإنسان ،كما نلاحظ أن الدلالية الدالة على الفرعي الأول قد اشتركت في ملمح دلالي مشترك عام وهو دلالتها على أعضاء حسم الإنسان، و تميزت كل وحدة دلالية مملامح دلالية خاصة وقد رأينا ذلك عند دراستنا للوحدات الدلالية في إطار مجموعاتها الدلالية، كما نلاحظ أيضا أن هذه الوحدات الدلالية قد وردت في سياقات مختلفة، كان سياق الغزل هو الغالب، ثم سياق الحرب في المرتبة الثانية.

نلاحظ أن حل الوحدات الدلالية التي دلت على حسم الإنسان قد تخصصت بها المرأة دون الرجل، لذلك فقد وردت في سياق الغزل، أما الوحدات التي دلت على الرجل فقد جاءت في سياق الحرب، فالمصاحبات اللغوية لكل وحدة دلالية قد بينت معنى الكلمة أو الوحدة الدلالية. والجدول الآتي يوضّح نسبة ورود وحدات المحال الدلالي الفرعي الأول:

| السياقات             | تكرارهـــا |       |       | المحموعات الدلالية         |
|----------------------|------------|-------|-------|----------------------------|
|                      | مج         | اسم ج | اسم م |                            |
| الحرب                | 9          | 7     | 2     | كلمات تدل على رأس الإنسان  |
| الغزل، الحرب، الرحلة | 5          | 5     |       | كلمات تدل على ذراع الإنسان |
| الحرب، الغزل         | 3          | 1     | 2     | كلمات تدل على رقبة الإنسان |
| الغزل، وصف الأبطال   | 8          | 4     | 4     | كلمات تدل جذع الإنسان وقده |

الجدول5:المجال الدلالي الفرعي الأول (المجموعات الدلالية الدالة على جسم الإنسان)

بلغ تكرار الوحدات الدلالية الدالة على جسم الإنسان خمسا وعشرين مرة، مع ملاحظة كثرة الوحدات الدلالية الدالة على رأس الإنسان، لما للرأس من دور كبير في قيادة الحرب، وكذلك بالنسبة للوحدات الدلالية الدالة على جذع الإنسان وقده التي ارتبطت بقد المرأة.

# 2-المجال الدلالي الفرعي الثاني:

تشير وحداته الدلالية إلى الصفات الجسمية للإنسان، ويتشكل من مجموعتين دلاليتين:

## أ -المجموعة الدلالية الأولى:

تضم الوحدات الدلالية الدالة على الصفات الجسمية للذّكر وتشمل الوحدتين الدلاليتين (السهولة الحزونة ).

السهولة: سهل،أمر سهل، وقد سهل بعد صعوبته، وسهله الله، وما سهل لي أن أفعل ذلك، وتساهل الأمر عليه، ضد تعاسر عليه، وأسهل الدواء بطنه والأرض سهل وحزن، وسهول وحزون وسهولة وحزونة، وقد أسهلوا إذا نزلوا من الجبل إلى السهل، وجاء السيل بالسهلة، وهو الرمل ليس بالدُقاق، ومن الجاز رجل سهل الخلق، سهل المقادة، وكلام فيه سهولة، وهو سهل المأحذ (1).

الحزونة: حزن: أحزنه فراقك، وهو مما يجزنه، وله قلب حزين ومحزون وحزن، وقد حزن والحزونة والمحزن. وما أشد حزنه وقد حزنت واستحزنت وأحسن من روضة الحزن، والروض في الحزونة أحسن منه في السهولة وهذه أرض فيها حزونة وخشونة، وكم أسهلنا وأحزنا، وهؤلاء حزانتك، أي أهلك الذين تتحزن لهم وتحتم بأمورهم، وفلان لا يبالي إذا تبعت خزانته أن تجوع حزانته، ومن المجاز صوت حزين: رخيم وقولهم للدابة إذا لم يكن وطيئا إنه لحزن المشي وفيه حزونة، ورجل حزن إذا لم يكن سهل الخلُق.

جاءت الوحدة الدلالية "السهولة" بدلالة الرجال الضعاف البنية الذين ينهزمون ويُسحقون،

<sup>(1)</sup> الزمخشري، أساس البلاغة، ص 330 (سهل).

ر2) المصدر نفسه، ص 125 (حزن).

ويظهر ذلك من مصاحبتها لكلمة تدل على السحق (ندق) حيث يقول<sup>(1)</sup>: برأسِ مِنْ بَنِي جُشْمِ بْنِ بَكْرِ نَدُقُ به السَّهُولَةَ والْحُزُونَا

كما جاءت الوحدتان الدلاليتان في سياق الحرب، واستعملهما الشاعر مرة واحدة في المعلقة واشتركت الوحدتان الدلاليتان أيضا في ملمح دلالي عام هو دلالتهما على الرجال من دون النساء.

من خلال استعراضنا للوحدتين الدلاليتين نلاحظ أن الوحدتين الدلاليتين قد حدث فيهما انتقال دلالي من مجال الطبيعة إلى مجال الإنسان، حيث انتقل مفهوم السهولة والحزونة من مفردتين تطلقان على الأرض السهلة والصعبة على التوالي إلى مفردتين تطلقان على الإنسان الضعيف والقوي، كما نجد أيضا علاقة التقابل بين الوحدتين الدلاليتين اللتين تشكّلان المجموعة الدلالية. والجدول الآتي يوضح نسبة ورود وحدات المجموعة الدلالية الأولى الخاصة بالصفات الجسمية للذكر:

| المصاحبات اللغوية | السياقات | تكرارهــــا |       | الوحدات الدلالية |         |
|-------------------|----------|-------------|-------|------------------|---------|
|                   |          | مج          | اسم ج | اسم م            |         |
| ندق               | الحرب    | 1           | 1     |                  | السهولة |
| ندق               | الحرب    | 1           | 1     |                  | الحزونة |

الجدول6: المجموعة الدلالية الأولى (الوحدات الدلالية الدالة على الصفات الجسمية للذكر)

نلاحظ أن الوحدتين الدلاليتين كانتا متقابلتين ووردتا في بيت واحد ليبين الشاعر عدم رأفتهم بالأعداء، سواء كانوا ضعفاء أم أقوياء، فحربهم كالرحى التي تسحق كل شيء.

## ب/ المجموعة الدلالية الثانية:

وتضم الوحدات الدلالية الدالة على الأنثى، وتشمل الوحدات الآتية:"بكر، رخص، حَصانا، حِسان، عيطل، ميسم"

بكر: قال الخليل: والبكر من النساء التي لم تمس قط. قال أبو عبيد إذا ولدت المرأة واحدا فهي بكر أيضا. (2)

جاءت الوحدة الدلالية (بكر) في سياق الغزل، وقد وردت مرة واحدة في المعلقة، حيث يقول (3):

<sup>(1)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص78

<sup>(2)</sup> ابن فارس، مقاييس اللغة، تحقيق عبد السلام محمد هارون، دار الجيل، بيروت، ط1، 1411هــ، 1991م، مج1، ص 279 (بكر).

<sup>(3)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص68.

وقد استعملها الشاعر بدلالة المرأة الشابة التي لم تمس من قبل، ويظهر ذلك من مصاحبتها لعبارة (لم تقرأ ) بمعنى لم تحمل في بطنها جنينا، كما حملت دلالة الحصانة والعفة.

رخص: الرخص ضد الغلاء، وقد رخص المرء وأرخصه الله فهو رخيص وأرخصت الشيء، اشترينه رخيصا، والرخصة في الأمر خلاف الشديد فيه، وقد رخص له في كذا ترخيصا فنتخفى هو فيه، أي لم يستنقص. والرخص بالفتح الناعم، يقال هو رخص الجسد بيّن الرخوصة، والرخاصة عن أبي عبيد. (1)

استعمل الشاعر الوحدة الدلالية "رخص" مرة واحدة في المعلقة في سياق الغزل في وصفه لثدي المرأة الذي هو مثل حُقِّ العاج في استدارته وبياضه ونعومته، فقد استعمل هذه الوحدة الدلالية بدلالة الشيء اللين في وصفه لجزء من جسم المرأة حيث يقول<sup>(2)</sup>:

وتَدْيًا مِثْلَ حُقِّ العاج رَخْصًا حَصانًا مِنْ أَكُفِّ اللامِسِينَا

<u>حَصَان</u>: حصن، حصنا وحصنا وحصنا وحصانة، المرأة كانت عفيفة فهي حصان ج حصن وحاصنات وحصناء، أحصنت المرأة عفّت فهي مُحصنة، أي عفيفة تزوّجت لأن زواجها أحصنها فهي محصنة بفتح الصاد أي متزوجة، والرجل تزوج فهو محْصَن و المرأة زوّجها، تحصّنت المرأة كانت حصناء. (3)

وردت الوحدة الدلالية في سياق وصف الشاعر لجسد المرأة المعشوقة، وقد تميزت بملمح دلالي هو الحصانة و المناعة من أكف الرجال، كما حملت دلالة عفة هذه المرأة حيث يقول<sup>(4)</sup>: وتُدْيًا مِثْلَ حُقِّ العاج رَحْصًا حَصانًا مِنْ أَكُفِّ اللامِسينَا

حِسان: حَسُنَ يحسن حسنًا الشيء، جَمُل فهو حسن، و هي حسناء وهم حِسَان. (5)

استعمل الشاعر الوحدة الدلالية "حسان " جمع حسناً، في سياق الحرب و مشاركة النساء في الحرب مع الرجال لإعطاء حماسة معنوية تدفعهم للقتال ذودا عن الحريم.

إذا كانت الوحدة الدلالية قد تميزت بملمح دلالي هو الجمال و الحسن، فإنها تضمنت ملامح دلالية خاصة كالشرف والغيرة على العرض، و يظهر ذلك من مصاحبتها لكلمات "نحاذر،

<sup>(1)</sup> الجوهري، الصحاح تاج اللغة وصحاح العربية، ت أحمد عبد الغفور عطار، دار العلم للملايين، بيروت، ط2، 1399هـ.، 1979م، مج 3ص 1041.

<sup>(2)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص68.

ر.) (3) كرم البستانيو آخرون، المنجد في اللغة و الأعلام، ص 138.

<sup>(4)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص64.

<sup>(5)</sup> بلحسن البليش الجيلالي، بن الحاج يجيى، علي بن هادية، القاموس الجديد ، المؤسسة الوطنية للكتاب، الجزائر، ط7، 1991م، ص 280.

تُقسّم، همون" كما أنها جاءت صفة لكلمة "بيض" الدالة على النساء الجميلات الكريمات حيث يقول (1):

على آثارِنَا بِيضٌ حِسَانٌ نُحاذِرُ أَنْ تُقَسَّمَ أَوْ تَهُونَا

عيطل: وامرأة عيطل طويلة، وقيل طويلة العنق في حسن جسم وكذلك من النوق والخيل، وقيل كل ما طال عنقه من البهائم عيطل، والعيطل الناقة الطويلة في حسن منظر وسمن. قال ابن الأثير: العيطل الناقة الطويلة والياء زائدة، و هضْبة عيطل: طويلة. (2)

استعمل الشاعر الوحدة الدلالية "عيطل" في سياق الغزل، و قد حملت معنى المرأة الطويلة العنق في حسن و بهاء، و بخاصة طول العنق حيث يقول<sup>(3)</sup>:

ذراعَيْ عَيْطَلِ أَدْماءَ بَكْر هِجَانَ اللَّوْنِ لَم تَقْرَأْ جَنِينَا

و ما دام ذوق العربي الجاهلي يحبّ المرأة الطويلة العنق، فقد تميزت بدلالة الجمال أيضا إلى حانب الدلالة المركزية "طول العنق".

ميسم: الوسم أثر الكي، و الجمع وسوم، و يقال إن فلانا لدوابه ميسم، و ميسمها أثر الجمال والعنق و الميسم و الوسامة: أثر الحسن (4)

جاءت الوحدة الدلالية "ميسم" في سياق حديثه عن كرم النساء التغلبيات حيث يقول (5): ظَعائنَ مِنْ بَنِي جُشْمِ بْنِ بَكْرٍ خَلَطْنَ بِمَيْسَمٍ حَسَبًا وَدِينَا

فقد استعمل الشاعر الوحدة الدلالية "ميسم" معادلا دلاليا للحسن والجمال بالإضافة إلى اكتمال الشيء، ويظهر ذلك من مصاحبتها لكلمتي "حسب ودين" فكمال محاسن المرأة عند الشاعر يحصل باتحاد واختلاط ثلاث صفات، صفة مادية وهي الحسن و صفتان معنويتان وهما الحسب و الدين. وقد خص الشاعر الوحدة الدلالية "ميسم" المرأة وحدها دون الرجل، وبذلك فقد حملت مدلولا غزليا.

من خلال دراستنا لوحدات المجموعة الدلالية الثانية من المجال الدلالي الفرعي الثاني، نلاحظ أن كل الوحدات الدلالية اشتركت في ملمح دلالي عام هو الوصف الجسدي للمرأة، كما تميزت كل وحدة دلالية بملامح دلالية خاصة بها، فالوحدة الدلالية "بكر" تميزت بدلالة المرأة التي لم تحمل قط دلالة على عفتها، و الوحدة الدلالية "رخص" تميزت بدلالة النعومة و الليونة، والوحدة الدلالية "حسان" تَميزت بدلالة التعريزت بدلالة المناعة و العفة، والوحدة الدلالية "حسان" تَميزت بدلالة المناعة و العفة، والوحدة الدلالية "حسان" والوحدة الدلالية المناعة و العفة و العفة

<sup>(1)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص86.

ر. (2) ابن منظور، لسان العرب 11 / 435 (عطل).

<sup>(3)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص68، حسب رواية التبريزي يقول: ذراعي عيطل أدماء بكر تربعت الأجارع و المتونا. ينظر الخطيب التبريزي، شرح القصائد العشر، تحقيق فخر الدين قباوة، منشورات دار الآفاق الجديدة، بيروت، ط4، 1400هـ، 1980م، ص 326.

<sup>(4)</sup> ابن منظور لسان العرب 15/ 301 -303 (وسم).

<sup>(5)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص87.

بدلالة الجمال، والوحدة الدلالية "ميسم" أيضا، والوحدة الدلالية "عيطل" تميزت بدلالة الطول وخاصة طول العنق.

نلاحظ أن بعض الوحدات الدلالية التي تشكل المجموعة الدلالية الثانية قد حدث فيها تطور دلالي، حيث انتقلت دلالتها من مجال الحيوان إلى مجال الإنسان كما هو الشأن بالنسبة للوحدة الدلالية "عيطل" التي كانت تعبّر عن الناقة .

من حيث العلاقات الدلالية سجلنا علاقة الترادف بين الوحدتين الدلاليتين "حِسان" و"ميسم" من حيث المفهوم العام، و إن جاءت الأولى جمعا لصفة و الثانية مصدرا. كما نلاحظ أن سياق الغزل كان طاغيا على بقية السياقات الأخرى، حيث ورد في المعلقة أربع مرات "بكر، رخص، حصان، عيطل". والجدول الآتي يبين نسبة ورود كل وحدة دلالية مع سياقالها المختلفة و المصاحبات اللغوية التي اقترنت بها:

|                     |          | تكرارها |       |       |                  |
|---------------------|----------|---------|-------|-------|------------------|
| المصاحبات اللغوية   | السياقات | مج      | اسم ج | اسم م | الوحدات الدلالية |
| هجان اللون، جنين    | الغزل    | 1       |       | 1     | بكر              |
| حُصان، أكف اللامسين | الغزل    | 1       |       | 1     | ر خص             |
| أكف اللامسين        | الغزل    | 1       |       | 1     | حُصان            |
| أدماء، بكر          | الغزل    | 1       |       | 1     | عيطل             |
| بيض                 | الفخر    | 1       | 1     |       | حِسان            |
| حسب، دین            | الفخر    | 1       |       | 1     | میسم             |

الجدول7: المجموعة الدلالية الثانية (الوحدات الدلالية الدالة الصفات الجسمية للأنثى)

وردت ست وحدات دلالية تعبر عن الصفات الجسمية للأنثى، وقد جاءت معظمها في سياق الغزل كما توضحه المصاحبات اللغوية، وقد استعار من حقل الحيوان بعض الكلمات ليصف حسد المرأة.

من خلال استعراضنا لوحدات المجال الدلالي الفرعي الثاني والخاص بصفات الذكر والأنثى، نلاحظ ارتفاع وحدات المجموعة الدلالية الثانية التي تعبر عن المرأة، حيث وردت ست وحدات دلالية مع انخفاض وحدات المجموعة الدلالية الأولى التي تعبر عن الذكر، حيث اقتصرت على وحدتين دلاليتين فقط، كما نلحظ أن سياق الغزل قد أحذ مدلولا انفعاليا يمكن إدراجه في إطار المعنى العاطفي الذي تحدث عنه "ستيفن أولمان " (1)

اشتركت وحدات المحال الدلالي الفرعي الثاني في ملمح دلالي عام هو دلالتها على الصفات الحسمية للإنسان مع تخصص وحدات المجموعة الدلالية الأولى بصفات الذكر، والمجموعة الدلالية الثانية بصفات الأنثى، و المحدول الآتي يبين نسبة ورود وحدات المجال الدلالي الفرعى الثاني:

|                                   |    | راره_ | تك    |                      |
|-----------------------------------|----|-------|-------|----------------------|
| السيـــات                         | مج | اسم ج | اسم م | الوحدات الدلاليــة   |
| الحرب                             | 2  |       | 2     | كلمات تدل على الذكر  |
| الغزل، الافتخار بكرم نساء القبيلة | 6  | 1     | 5     | كلمات تدل على الأنثى |

الجدول8:المجال الدلالي الفرعي الثاني (المجموعات الدلالية الدالة الصفات الجسمية للإنسان)

نلاحظ تفوق الوحدات الدلالية الخاصة بالأنثى على الوحدات الدلالية الخاصة بالذكر من حيث الشيوع.

وردت الوحدات الدلالية الخاصة بحسم الذكر في سياق الحرب لأن الحرب تقتضي ذلك، أما الوحدات الدلالية التي تصف حسم المرأة فقد جاءت في سياق الغزل.

## 3/ المجال الدلالي الفرعى الثالث:

و يضم المفردات الدالة على مراحل عمر الإنسان. ويمكننا أن نقسم وحدات هذا الجحال إلى أربع مجموعات دلالية هي كالآتي:

أ/ المجموعة الدلالية الأولى: وتضم الوحدات الدالة على الطفولة، و تحتوي على الوحدات الدلالية الآتية: "جنين، الفطام، وليد، رضيع"

ب/ المجموعة الدلالية الثانية: وتضم الوحدات الدلالية الدالة على مرحلة الشباب، و يمكن إدراج الوحدات الدلالية الآتية في هذا الإطار: "فتيان، شبّان، حزاورة".

ج/المجموعة الدلالية الثالثة: وتحتوي على الوحدات الدلالية الدالة على الشيخوخة، وتضم وحدتين دلاليتين فقط هما "شمطاء، شيب"

د/المجموعة الدلالية الرابعة: وتضم الوحدات الدلالية الدالة على نهاية عمر الإنسان أو الموت، وتضم الوحدات الدلالية: "المنون، المنايا، مات، جنين".

<sup>(1)</sup> ينظر ستيفن أولمان، دور الكلمة في اللغة، ترجمة كمال محمد بشر، ص 56.

#### أ-المجموعة الدلالية الأولى:

تشير وحدات المحموعة الدلالية الأولى إلى مرحلة الطفولة "جنين، الفطام، وليد".

جنين: الجنين الولد مادام في بطن أمّه لاستتاره فيه، وجمعه أجنة وأجّين بإظهار التضعيف، وقد حنّ الجنين في الرحم يجنّ جنّا وأجنّة الحامل، ويقال لكل ما استتر حنّ وأجنّ ويقال: حنّة الليل...(1)

استعمل الشاعر الوحدة الدلالية "جنين" في سياق تغزله بالمرأة حيث يقول (2): ذراعَيْ عَيْطَل أَدْماء بَكْر هِجَانَ اللَّوْنِ لَم تَقْرَأُ جَنينَا

تميزت الوحدة الدلالية "جنين" بملمح دلالي عام هو الولد في بطن أمه قبل أن يولد، كما تميزت بملامح دلالية خاصة كالاستتار والاختفاء، وحملت دلالة الجدّة وحداثة السن، حيث لم يضم رحمها جنينا، ويظهر ذلك من المصاحبة اللغوية للوحدة الدلالية وهي مجيء الفعل "تقرأ" المنفى بلم، يمعنى لم تحمل أو تضم في رحمها جنينا. (3)

الفطام: الفاء والطاء والميم أصل صحيح يدل على قطع شيء، يقال فطمت الأم ولدها، وفطمت الرجل عن عادته، قال أبو نصر صاحب الأصمعي: يقال فطمت الحبل إذ قطعته، قال منه فطام الأم لولدها. (4)

جاءت الوحدة الدلالية "فطام" في سياق الفخر، و الاعتزاز بعزة قومه، وشدة بطش أبناء القبيلة بالأعداء حيث يقول<sup>(5)</sup>:

إذا بَلَغَ الفِطامَ لَنَا وَلِيدٌ تَخِرُ له الْجَبَابِرُ ساجدِينَا

تميزت الوحدة الدلالية "فطام" بملمح دلالي عام هو دلالتها على توقف المرأة عن إعطاء الحليب لوليدها، كما حملت ملامح دلالية متعددة كقطع الشيء عن الشيء، والغلبة والقهر، رغم دلالتها على الطفل و ذلك لمصاحبتها لكلمات تدل على الملك "الجبابر" وكلمات تدل على الملك الجبابر" وكلمات تدل على الطبقة الراضخة "خر"، ساجدين "، كما حملت دلالة الوصول إلى الشيء، و يظهر ذلك من مصاحبة الوحدة الدلالية للفعل "بلغ " بمعنى الوصول إلى الشيء وتحقيقه.

<sup>(1)</sup> ابن منظور، لسان العرب2 / 386 (جنن).

<sup>(2)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص68.

<sup>(3)</sup> استعمل الشاعر الوحدة حنين بمعنى المقبور و لم ندرجها في المجوعة الدلالية الخاصة بمرحلة الطفولة لاختلاف الصفات الدلالية أو الملامح الدلالية بين الجنين الذي يضمه الرحم والجنين الذي يضمه القبر، وإن كان هناك تشابه بين المعنيين من حيث الاختفاء والستر، فمن الممكن أن المعنى الدلالي هنا قد انتقل من مجال الإنسان إلى مسكن الإنسان أثناء موته حيث يقول:

ولا شمطاء لم يترك شقاها لها من تسعة إلا حنينا.

 <sup>(4)</sup> الفيروز آبادي، القاموس المحيط 24 / 510 (فطم)

<sup>(5)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص91

وليد: الوليد: الصبي حين يولد، وقال بعضهم تدعى الصبية أيضا وليدا، وقال بعضهم، بل هو للذكر دون الأنثى، والوليد المولود حين يولد والجمع ولدان والاسم الولادة والولودية. (1)

استعمل عمرو بن كلثوم الوحدة الدلالية "وليد" في سياق فخره بعزة قومه وبطشهم بالأعداء حيث يقول<sup>(2)</sup>:

## إذا بَلَغَ الفِطامَ لَنَا وَلِيدٌ تَخِرُ له الْجَبَابِرُ ساجدِينَا

تميزت الوحدة الدلالية "وليد" بدلالة الطفل الصغير الذي بلغ الفطام الذكر من دون الأنثى، كما تميزت أيضا بملامح دلالية خاصة اكتسبتها من مجاور تها لكلمات تدل على الملك، وكلمات تدل على العبودية، فلفظة "وليد" إلى جانب دلالتها المركزية اتسمت بمعان هامشية، فهذا الوليد ليس كبقية الولدان الآخرين، وهنا تظهر مبالغة المشاعر.

من خلال استعراضنا لوحدات المجموعة الدلالية الأولى الخاصة ببداية حياة الإنسان ومرحلة الطفولة، نلاحظ أن الوحدات الدلالية قد سجلت نسبة شيوع قليلة، حيث وردت كل وحدة دلالية مرة واحدة في المعلقة.

اشتركت هذه الوحدات الدلالية في ملمح دلالي عام هو دلالتها على بداية حياة الإنسان، أو مرحلة الطفولة، كما اتصفت كل وحدة دلالية بملامح دلالية خاصة، فالوحدة الدلالية "خين" تميزت بالاستتار والاختفاء، والوحدة الدلالية "فطام" تميزت بدلالة فصل الشيء عن الشيء، والوحدة الدلالية (وليد) تميزت بدلالة الطفل الصغير أثناء الرضاع.

جاءت الوحدات الدلالية في سياقات دلالية مختلفة، فالوحدة الدلالية "جنين" جاءت في سياق الغزل والوحدتان الدلاليتان "فطام، وليد" جاءتا في سياق الفخر بعزة قومه وشدة بطشهم بالأعداء، ويظهر ذلك من المصاحبات اللغوية لهذه الوحدات الدلالية. والجدول الآتي يوضح نسبة ورود الوحدات الدلالية الخاصة بالمجموعة الدلالية الأولى في إطار المجال الدلالي الفرعي الثاني الخاص بمراحل عمر الإنسان:

|                    |          | تكرارها |       |       |                  |
|--------------------|----------|---------|-------|-------|------------------|
| المصاحبات اللغوية  | السياقات | ٤       | اسم ج | اسم م | الوحدات الدلالية |
| لم تقرأ            | الغزل    | 1       |       | 1     | جنين             |
| وليد، تخر، الجبابر | الفخر    | 1       |       | 1     | فطام             |
| الفطام ، بلغ       | الفخر    | 1       |       | 1     | وليد             |

الجدول9: المجموعة الدلالية الأولى (الوحدات الدلالية الدالة مرحلة الطفولة)

<sup>(1)</sup> ابن منظور، لسان العرب 15 / 393.

ر) عمرو بن كلثوم، الديوان، ص91. (2)

لم تسجل وحدات المجموعة الدلالية الخاصة بمرحلة الطفولة نسبة شيوع عالية، حيث اقتصرت على ثلاث وحدات دلالية فقط، ووردت في سياقي الفخر والغزل، مع ملاحظة أن الوحدتين الدلاليتين (فطم، وليد) استعملهما الشاعر بمبالغة كبيرة لأن المعنى انتقل من الضعف إلى القوة كما تبينه المصاحبات اللغوية.

#### ب- الجموعة الدلالية الثانية:

وتضم الوحدات الدلالية الدالة على مرحلة الشباب وتشمل الوحدات الدلالية الآتية: "شبان، فتيان، حزاورة".

فتى: هذا الفتى بين الفتوة، وهي الحرية والكرم، قال عبد الرحمن بن حسان: إِنَّ الْفَتَى لِمُغَمَّلَجِ الصِّبْيَانِ

و قال آخر:

يا عِزُّ هلْ لكِ فِي شَيْخِ فَتَى أَبدًا وَقَدْ يَكُونُ شَبابٌ غَيْرُ فِتْيانِ وَ تقول العرب: فتى من صفته كيت وكيت من غير تمييز بين الشيخ والشاب، و هذا فتى بيّن الفتاء وهو طراوة السن قال:

إذا عاشَ الفتي مئتين عامًا فَقَدْ ذَهَبَ البشاشةُ والفَتَاءُ. (1)

استعمل الشاعر الوحدة الدلالية "فتيان" في سياق حديثه عن الخمر وتأثيرها على شارها حيث يقول (2):

إذا صَمَدَتْ حُمَيَّاهَا أُرِيبًا مِنَ الفِتْيانِ خِلْتُ بِهِ جُنُونَا

تميزت الوحدة الدلالية " فتيان " في هذا البيت بدلالتها على الشخص الفتي الذي بلغ مرحلة الشباب، كما حملت معان دلالية متعددة كالفتوة المعادلة للهو والمجون و غياب العقل، ويظهر ذلك من مصاحبتها لكلمة "جنون" الدالة على الشخص المجنون والمنافية للشخص الأريب.

شبّان: الشباب: الفتاء والحداثة، شبّ يشبّ شبابا وشيبة، والاسم الشبيبة وهو خلاف الشيب والشباب جمع شاب وكذلك الشبان. (3)

لقد استعمل الشاعر الوحدة الدلالية "شبان" مرة واحدة في المعلقة في سياق حديثه عن الحرب حيث يقول (4):

بشبّانٍ يَرَوْنَ القتْلَ مَجْدًا وشِيبٍ فِي الْحُرُوبِ مُجَرِّبِينَا

<sup>(1)</sup> الزمخشري، أساس البلاغة، ص493 (فتي).

<sup>(2)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص66.

<sup>(3)</sup> ابن منظور، لسان العرب7 / 11-12 (شبب).

<sup>(4)</sup> الزوزني، شرح المعلقات السبع، ص 95.

وردت في الديوان لفظة (فتيان)بدلا من (شبان)، ص 77 . أما في شرح المعلقات العشر للشنقيطي فقد وردت مفردة (شبان)، ص

وقد تميزت بملمح دلالي عام هو دلالتها على مرحلة القوة من عمر الإنسان، كما حملت معايي دلالية خاصة كالحماسة التي تميز الشباب، ويظهر ذلك في قوله "يرون القتل مجدا"، وحملت أيضا معاني الاندفاع والافتخار بالقتل في الحروب.

حزاورة: الحزورة الرابية الصغيرة والجمع الحزاور وهو تل صغير، الحزور المكان الغليظ من الأرض والحزور بتشديد الواو الغلام الذي قد شبّ (1) والحزور الغلام الغليظ الشديد والجمع الحزاورة . (2)

استعمل الشاعر الوحدة الدلالية "حزاورة" في سياق فخره بقوة قومه في الحرب حيث يقو و(3):

# يُدَهْدِهُونَ الرُّؤُوسَ كما تُدَهْدِي حَرْاورَةٌ بأَبْطَحِهَا الْكُرِينَا

دلت الوحدة الدلالية "حزاورة " على الغلام أو الشاب، كما تميزت بملامَح دلالية خاصة كالغلظة والشدة، ويظهر ذلك من مصاحبتها لكلمات تدل على ذلك "يدهدهون الرؤوس".

من خلال استعراضنا لوحدات المجموعة الدلالية الثانية الدالة على مرحلة الشباب، نلاحظ أن الوحدات الدلالية قد سجلت نسبة شيوع قليلة، حيث وردت كل وحدة دلالية مرة واحدة في المعلقة، و قد اشتركت في ملمح دلالي عام هو دلالتها على الشباب، كما تميزت كل وحدة دلالية بملامح دلالية خاصة فالوحدة الدلالية "فتيان " ارتبطت باللهو وشرب الخمر والمجون، و الوحدة الدلالية "شبان " تميزت بدلالة الحماسة والاندفاع وجاءت في سياق الحرب، والوحدة الدلالية "حزاورة " تميزت بدلالة الغلظة والشدة والقوة وجاءت أيضا في سياق الحرب، كما أن الوحدات الثلاث قد وردت كلها جمعا.

من حيث العلاقات الدلالية نلاحظ علاقة الترادف بين الوحدتين الدلاليتين "فتيان" و"شبان"، وعلاقة التضمن بين الوحدة الدلالية "حزاورة" والوحدتين الدلاليتين "فتيان وشبّان".

لقد سجلنا أيضا تطورا دلاليا قد حدث في المجموعة الدلالية الثانية، حيث لاحظنا انتقالا دلاليا للوحدة الدلالية "حزاورة" من مجال الطبيعة والأرض إلى مجال الإنسان وذلك عن طريق المجاز لوجود مشابهة بين التل الصغير والغلام الشديد. والجدول الآتي يوضح نسبة ورود وحدات المجموعة الدلالية الثانية:

<sup>(1)</sup> ابن منظور، لسان العرب3 / 150 (حزور).

<sup>(2)</sup> الزوزني، شرح المعلقات السبع، ص 100.

<sup>(3)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص88.

| المصاحبات اللغوية  | السياقات | تكرارها |       |       | الوحدات الدلالية |
|--------------------|----------|---------|-------|-------|------------------|
|                    |          | مج      | اسم ج | اسم م |                  |
| حمياها، أريب، جنون | الخمر    | 1       | 1     |       | فتيان            |
| القتل              | الحرب    | 1       | 1     |       | شبان             |
| يدهدون الرؤوس      | الحرب    | 1       | 1     |       | حزاورة           |

الجدول10:المجموعة الدلالية الثانية (الوحدات الدلالية الدالة مرحلة الشباب)

نلاحظ أن الشاعر وظف الوحدة الدلالية (فتيان) في سياق الخمر لأنها تحمل معاني الطيش والمحون لارتباطها باللهو، أما الوحدتان الدلاليتان (شبان، حزاورة) فقد ارتبطتا بسياق الحرب لأنهما يحملان معاني الشدة والصلابة والقوة.

## ج/المجموعة الدلالية الثالثة:

تشير وحدها الدلالية إلى مرحلة الشيخوخة وتضم وحدتين دلاليتين فقط هما"شمطاء، شيب".

<u>شيب</u>: الشيب معروف قليله وكثيره، بياض الشعر والمشيب مثله و ربما سمي الشعر نفسه شيبا ومشيبا وشيبة، وهو أشيب على غير قياس لأن هذا النعت إنما يكون من باب فعل يفعل ولا فعلاء له، قيل الشيب بياض الشعر، ويقال علاه الشيب ويقال أشيب، و لا يقال امرأة شيباء، لا تنعت به المرأة، اكتفوا بالشمطاء عن الشيباء، وقد يقال شاب رأسها والشيب جمعه أشيب والشيب الجبال يسقط عليها الثلج فتشيب به .(1)

جاءت الوحدة الدلالية "شيب" في سياق الفخر وذكر الحرب ودور الشيوخ في حروب قومه حيث يقول (2):

بشبّانٍ يَرَوْنَ القتْلَ مَجْدًا وشِيب فِي الْحُرُوب مُجَرِّبينَا

فقد حملت الوحدة الدلالية " شيب " ملمحا دلالياً عاما هو دلالتها على الرجل الكبير في السن، كما تميزت بملامح دلالية خاصة كبياض الشعر الدال على اللون، وتحربة الشيوخ وحكمتهم في إدارة الحرب مقابل اندفاع وحماس الشباب، و يظهر ذلك من مصاحبة الوحدة الدلالية لكلمة "مجربين" التي جاءت صفة للوحدة الدلالية، وأعطت لها مفهوما دلاليا خاصا

<sup>(1)</sup> ابن منظور، لسان العرب7 / 251 (شيب).

<sup>(2)</sup> الزوزني، شرح المعلقات السبع، ص 95.

يدخل في إطار المعنى الاجتماعي<sup>(1)</sup> المتعارف عليه قديما وحتى حديثا والمتمثل في تجربة الشيوخ التي اكتسبوها من خلال تعاقب الأيام والأحداث التي مرت عليهم

شمطاء: شمط الشيء يشمطه شمطا و أشمطه: خلطه، الأخيرة عن أبي زيد قال: ومن كلامهم أشمط عملك بصفته أي أخلطه وشيء شميط مشموط وكل لونين اختلطا فهما شميط، وشمط بين الماء واللبن خلط، والشمط في الشعر اختلاطه بلونين من سواد وبياض. (2)

وردت الوحدة الدلالية "شمطاء" مرة واحدة في المعلقة في سياق الغزل وحديثه عن معاناته بسبب فراق حبيبته حيث يقول<sup>(3)</sup>:

وَلا شَمْطاء لم يَتْرُكُ شَقاها إلا جَنينا لَها مِن تِسْعَةٍ

فيصور حالته النفسية التي هو فيها من حراء فراق الحبيبة، حيث صور حزنه أشد من حزن شمطاء فقدت أولادها كلهم.

من خلال دراستنا للوحدة الدلالية "شمطاء " نلاحظ ألها تميزت بملمح دلالي عام هو دلالتها على المرأة التي اختلط سواد شعرها ببياضه للدلالة على كبرها في السن وعلى ألها عجوز، كما حملت معنى انفعاليا نفسيا وهو فقدان الأمل واليأس من عودة الأبناء، والحزن على فراق الحبيبة، ويظهر ذلك من مصاحبتها لكلمات تدل على ذلك مثل "شقاها" و "جنين " بمعنى المقبور أو المستور في القبر .

كما تميزت بملح دلالي خاص آخر هو أنها جاءت "مؤنثة " للدلالة على المرأة دون الرجل، فللتأنيث دور في تحديد المعنى الدلالي للوحدة الدلالية، و يقابل لفظ شمطاء أشمط بالنسبة للرجل.

من خلال استعراضنا لوحدات المجموعة الدلالية الثالثة الخاصة بمرحلة الشيخوخة والتي ضمت وحدتين دلاليتين ققط نلاحظ أن الوحدتين الدلاليتين تميزتا بملمح دلالي عام هو ألهما دلتا على مرحلة الشيخوخة، كما تميزت كل وحدة دلالية بملامح دلالية خاصة يمكن إدراجها كما يلى :

الوحدة الدلالية شمطاء = عجوز+ أنثى+ بياض الشعر واختلاطه بالسواد.

الوحدة الدلالية شيب = شيوخ + ذكور + بياض الشعر.

الوحدة الدلالية شمطاء دلت على المرأة.

الوحدة الدلالية شيب دلت على الرجل، واقتصرت عليه فلا يمكن أن نصف المرأة بأنها شيباء،

<sup>(1)</sup> يرى تمام حسان أن فكرة المقام هي الأساس الذي ينبني عليه الوجه الاجتماعي من وجوه المعنى، وهو الوجه الذي تتمثل فيه العلاقات والأحداث والظروف الاجتماعية التي تسود ساعة أداء المقال، ولذلك يرى أن المعنى المقالي يتكون من المستوى الصوتي والصرفي والنحوي، وهو ظاهر النص، ويرى أن المعنى المقالي معنى فارغ تماما من محتواه الاجتماعي. ينظر تمام حسان، اللغة العربية معناها ومبناها، ص 337.

<sup>(2)</sup> ابن منظور، لسّان العرب14 / 196 (شمط).

<sup>(3)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص70.

فاللفظ "أشيب" يقترن مع كلمة رجل ولا يقترن مع كلمة امرأة.

نلاحظ علاقة التقابل بين الوحدتين الدلاليتين "شمطاء، شيب" وإن كانت الأولى جاءت مفردا و الثانية جمعا.

جاءت الوحدتان الدلاليتان في سياقين مختلفين فالوحدة الدلالية "شمطاء" جاءت في سياق الغزل والحزن على فراق الحبيبة، والوحدة الدلالية "شيب" جاءت في سياق الحرب ودور الشيوخ في انتصار قومه على الأعداء. والجدول الآتي يبين نسبة ورود الوحدتين الدلاليتين مع مصاحباتهما اللغوية:

| المصاحبات اللغوية          | السياقات      | تكرارها |       |       | الوحدات الدلالية |
|----------------------------|---------------|---------|-------|-------|------------------|
|                            |               | مج      | اسم ج | اسم م |                  |
| الحروب، مجربين             | الحرب         | 1       | 1     |       | شيب              |
| شقاها، جنين(بمعني المقبور) | الغزل و الحزن | 1       |       | 1     | شمطاء            |

الجدول 11: المجموعة الدلالية الثالثة (الوحدات الدلالية الدالة مرحلة الشيخوخة)

نلاحظ أن الوحدة الدلالية (شيب) ارتبطت بسياق الحرب نظرا لتجربة الشيوخ في ذلك، وتقابلها الوحدة الدلالية (شمطاء) التي جاءت في سياق الغزل وحملت مفهوما انفعاليا حادا دل على الحزن واليأس وفقدان الأمل، لاقترائها بالمفردة (جنين) الدالة على الميت في القبر وهذه الأحيرة تبين الحالة النفسية التي كان يعيشها الشاعر آنذاك.

#### د- المجموعة الدلالية الرابعة:

وتشير وحداتها الدلالية إلى الموت ولهاية حياة الإنسان، وتضم الوحدات الدلالية الآتية " منون، منايا، مات، جنين "

منية: ج منايا لأنه قدر علينا<sup>(1)</sup> والمنية هي الموت والمنايا جمع المنية وهي تقدير الموت. <sup>(2)</sup> استعمل الشاعر الوحدة الدلالية "منايا" في سياق حديثه عن الموت، والدعوة إلى معاقرة الخمر قبل أن يفني الجسد حيث يقول<sup>(3)</sup>:

وإنّا تُدْرِكُنَا الْمَنايَا مُقَدَّرِينَا مُقَدَّرِينَا

استعمل الشاعر الوحدة الدُلالية "المنايا" مرادفا دلاليا للموت والفناء و هاية عمر الإنسان،

<sup>(1)</sup> كرم البستاني وآخرون، المنجد في اللغة والأعلام، ص 77.

<sup>(2)</sup> الزوزني، شرح المعلقات السبع ،ص 90.

<sup>(3)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص66.

وقد وظّفها جمعا لكلمة "منية" الدالة على الموت للدلالة على أن الموت في نظره يأتينا في أشكال متعددة، وبأسباب عدة فقد يموت الإنسان بالسيف أو المرض أو حادث ما، كما نستشف من خلال هذه الوحدة الدلالية نظرة الشاعر إلى المنية التي هي مقدرة، ويظهر ذلك من مصاحبتها لكلمتي "مقدرة، ومقدرين"، كما تظهر لنا هذه الوحدة الدلالية على أن الموت حادث حتمي يدرك أي إنسان في هذا الوحود، ولهذا يمكننا أن نلحظ المعنى الانفعالي النفسي الذي أحدثته الوحدة الدلالية "منايا" في بناء البيت فكلمة "المنايا" التي تحمل دلالة مركزية (1) وهي الهلاك و الفناء، فإلها تحمل في نفسية الشاعر و في نفسية أي قارئ للمعلقة دلالات هامشية تلتصق التصاقا وثيقا بالنفس البشرية التي ترهب من قدرها المحتوم والمقدر، وتحزن وتخاف من هذا المصير، لذلك لا محال من معاقرة الخمرة والشرب حد الثمالة، لنسيان الانفعالات التي أحدثتها الدلالات المامشية للفظ "منايا" في نفس الشاعر .

منسون : منته المنون قطعته القطوع وهي المنية (2) قال تعالى: {أُجْرٌ غَيْرُ مَمْنُونٍ} (التين6) . بمعنى غير مقطوع، والمنون الموت لأنه ينقص العدد ويقطع المدد (مؤنثة و قد تذكر)، الدهر ريب المنون حوادث الدهر و أوجاعه (3).

استعمل الشاعر الوحدة الدلالية "منون" في سياق حديثه عن الحرب و فخره بشجاعة قومه في الحروب حيث ألهم يترلون الأماكن الخطرة، و لا يخافون من مواجهة الموت حيث يقول (4):
وَإِنَّا النَّازِلُونَ بِكُلِّ ثَغْرِ يَخَافُ النَّازِلُونَ بِهِ الْمُنُونَا

تميزت الوحدة الدلالية "منون" هنا بملمح دلالي عام هو الموت والهلاك الناتج عن الحرب، كما تميزت بملامح دلالية خاصة كالقتل الناتج عن المعركة، وحملت شجاعة وعدم خوف أهل الشاعر من الموت، ويظهر ذلك من مصاحبة الوحدة الدلالية لكلمة "يخاف". كما أن الوحدة الدلالية "منون" ارتبطت بأماكن معينة و هي أماكن المعارك الحربية، ويظهر ذلك من مصاحبتها لكلمة "ثغر" الدالة على أرض المعركة أو المكان الذي يأتي منه الخطر، ونلحظ أيضا أن الوحدة الدلالية حملت دلالة الموت الذي يكون عن طريق القتل، فالمنون هنا يتضمن وجود الرجال الأشداء والمسلحين الذين يحرسون الثغور ويبيدون أعداءهم .

كما استعمل الشاعر فعلا للدلالة على الموت وهو "مات" فالفعل مات هنا حمل دلالة انتهاء

<sup>(1)</sup> يرى إبراهيم أنس أن الدلالة المركزية هي القدر المشترك من الدلالة بين الناس، و هو الذي يسجله اللغوي في مجمعه. ويشبه الدلالة بتلك الدوائر التي تحدث عقب إلقاء حجر في الماء، فما تكوّن منها أولا يعد دلالة مركزية يقع فهم الناس منها في نقطة المركز، وبعضهم في حوانب الدائرة أو على حدود محيطها و قد تتسع.... ينظر إبراهيم أنيس، علم الدلالة، ص 106.

<sup>(2)</sup> الزمخشري، أساس البلاغة، ص 642 (منن)

<sup>(3)</sup>كرم البستاني وآخرون، المنجد في اللغة والأعلام، ص786.

<sup>(4)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص89.

حياة الإنسان حيث يقول في هذا الشأن (1):

وَرِثْنَاهُمْ عَنْ آبَاءِ صِدْقِ وَنُـورِثُهَا إذا مُثْنَا بَنِينَا

إن كان الفعل "مات" يحمل معنى معجميا وهو الهلاك والفناء، فإنه يتضمن أيضا معنى التواصل البشري من خلال انتقال المسيرة من الأجداد والآباء إلى الأبناء والحفدة، ويظهر ذلك من مصاحبة الفعل "متنا" لكلمة "نورثها" فانتقال الخيول التي ورثها قوم الشاعر من أجدادهم سوف تنتقل وراثتها إلى أبنائهم بعد الموت، نلاحظ أن الوحدة الدلالية "متنا" لم تعد تحمل معنى غير مرغوب فيه، بل أن الشاعر استطاع بتحايله أن يستخدمها في مجال مرغوب فيه ومقبول، فإننا عندما نقرأ البيت لا نحسن بذلك الاشمئزاز الذي تتركه الوحدة الدلالية "مات" بدلالتها المعجمية المعروفة لأن الشاعر استعملها في سياق الفخر بعظمة وأصالة قومه وأحداده.

جنين : استعمله الشاعر هنا بمعنى المقبور. (2) أو الإنسان الميت المدفون.

## وَلا شَمْطاءً لم يَتْرُكْ شَقاهَا لَها مِن تِسْعَةٍ إلا جَنينا

حملت الوحدة الدلالية "جنين" معنى المقبور، كما تميزت بملامح دلالية خاصة كالحزن والاضطراب النفسي الذي يشعر به الشاعر من جراء فراق حبيبته، كذلك الاختفاء عن الأعين والفراق.

من خلال دراستنا لوحدات المجموعة الدلالية الرابعة الخاصة بالموت وانتهاء حياة الإنسان نلاحظ أن الوحدات الدلالية اشتركت في ملمح دلالي عام هو دلالتها على الموت. كما نلحظ أن كل وحدة دلالية قد تميزت وانفردت بملامح دلالية خاصة، فالوحدة الدلالية "منايا" التي جاءت جمعا دلت على أن الموت يأتي مقدرا وبأسباب مختلفة، والوحدة الدلالية "منون" دلت على الموت الذي يأتي عن طريق القتل في المعارك الحربية، والوحدة الدلالية "مات" دلت على حدث انتهاء حياة الإنسان وانتقال مآثره إلى أبنائه، والوحدة الدلالية "جنين" دلت على المقبور في القبر أو المستور فيه.

كما يمكننا أن نلحظ معاني نفسية انفعالية في هذه المجموعة الدلالية، وبخاصة في الوحدتين "منايا وجنين"، ولقد وردت الوحدات الدلالية في سياقات مختلفة، فالوحدة الدلالية "منون" جاءت في سياق الحرب وارتبطت بكلمات مثل "ثغر" والوحدة الدلالية "منون" جاءت في سياق ذكر الموت بعد شرب الخمر، والوحدة الدلالية "مات" جاءت في سياق الفخر بأصالة آبائه

<sup>(1)</sup> المصدر السابق، ص86.

<sup>(2)</sup> الشنقيطي، شرح المعلقات العشر وأخبار شعرائها، ص 126.

<sup>(3)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص70.

وأجداده، والوحدة الدلالية "جنين" جاءت في سياق الحزن على فراق الحبيبة أو الغزل، والجدول الآتي يوضع نسبة ورود وحدات المجموعة الدلالية الرابعة:

| المصاحبات اللغوية | i e i            |    | ارها  | الوحدات الدلالية |     |       |
|-------------------|------------------|----|-------|------------------|-----|-------|
|                   | السياقات         | مج | اسم ج | اسم م            | فعل |       |
| ثغر               | الحرب            | 1  |       | 1                | _   | منون  |
| مقدرة، تدركنا     | الخمر وذكر الموت | 1  | 1     |                  |     | منايا |
| بنين              | الفخر            | 1  |       |                  | 1   | مات   |
| وجدت، شقاها       | الحزن على فراق   | 1  |       | 1                |     | جنين  |
|                   | الحبيبة          |    |       |                  |     |       |

الجدول12: المجموعة الدلالية الرابعة (الوحدات الدلالية الدالة)

حملت بعض وحدات المجموعة الدلالية مفهوما انفعاليا وبخاصة حين وظفها في سياق الغزل (جنين)، وسياق الحرب (منون).

| السياقات             | تكرارها |       |       |     | المحموعات الدلالية     |
|----------------------|---------|-------|-------|-----|------------------------|
|                      | مج      | اسم ج | اسم م | فعل |                        |
| الحرب، الغزل، الخمر، | 3       |       | 3     |     | كلمات تدل على الطفولة  |
| الفخر                |         |       |       |     |                        |
| الخمر، الحرب         | 3       | 3     |       |     | كلمات تدل على الشباب   |
| الحرب، الغزل         | 2       | 1     | 1     |     | كلمات تدل على الشيخوخة |
| الغزل، الفخر         | 4       | 1     | 2     | 1   | كلمات تدل على الموت    |

الجدول13: المحموعة الدلالية الثالثة (المحال الدلالي الفرعي الثالث المعبر عن مراحل عمر الإنسان)

أحصينا أربع وحدات دلالية، تكررت وحداها الدلالية اثني عشرة مرة، وقد تفوقت الوحدات الدلالية الدالة على الموت من حيث الشيوع، لأن الشاعر كان في مقام الفخر الحماسي، فالموت عنده تعبير عن المقاومة والتشبث بالحياة بإبادة الأعداء.

## II- المجال الدلالي العام الثاني :

تشير الوحدات الدلالية التي تنتمي إلى هذا الجحال الدلالي العام إلى القرابة و انتماء الإنسان للجماعات من الناس و يضم محالين دلاليين فرعيين:

1- المجال الدلالي الفرعى الأول: ويضم الوحدات الدلالية الدالة على القرابة و النسب.

2- المحال الدلالي الفرعي الثاني: ويضم الوحدات الدلالية الدالة على انتماء الإنسان للجماعات البشرية.

## 1- المجال الدلالي الفرعي الأول:

و يضم الوحدات الدلالية الدالة على القرابة ويحتوي على ثلاث مجموعات دلالية:

أ/ المجموعة الدلالية الأولى: النسب المباشر.

ب/ المجموعة الدلالية الثانية: النسب غير المباشر عن طريق المصاهرة.

حـــ/ المجموعة الدلالية الثالثة : المجموعات القرابية.

#### أ/ المجموعة الدلالية الأولى:

تشير وحداتها الدلالية إلى نسب الإنسان المباشر، و تضم الوحدات الدلالية الآتية " أب، أم، ابن، أخ، مولى"

أب: (أبو) الهمزة و الباء يدل على التربية و الغدو، أبوتُ الشيء أبوه أبوًا إذا غدوته، وبذلك سُمي الأب أبا ويقال في النسبة إلى أب أبوي. (1)

استعمل الشاعر الوحدة الدلالية "أب" ثلاث مرات في المعلقة بمعنى الوالد، و قد وردت في سياقات مختلفة، فقد استعملها في سياق الفخر بشجاعة قومه وشدة بطشهم في الحرب حيث حملت معنى الكنية في قوله (2):

تميزت الوحدة الدلالية بدلالة الشخص المنادى عليه بغرض تمديده، ويظهر ذلك في ورود كلمة "انظرنا" و عبارة "لا تعجل علينا"، كما استعمل الشاعر كلمة "آباء" جمعا في سياق فخره بعزة قومه ومجدهم وأصالتهم، وقد أراد الشاعر أن يجمع الأجداد إلى الآباء بلفظ واحد في صيغة الجمع "آباء" للدلالة على المعنيين معا. (3)

<sup>(1)</sup> ابن فارس، مقاييس اللغة 1 / 44 (أبو).

<sup>(2)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص71.

<sup>(3)</sup> ندى عبد الرحمن يوسف الشاّيع، معجم لغة دواوين شعراء المعلقات العشر تأصيلا ودلالة وصرفا، مكتبة لبنان ناشرون، ط2، 1993م، ص7.

كما استعمل الوحدة الدلالية "آباء" جمعا في سياق حديثه عن قومه وافتخاره بآبائه حيث (1):

وَرِثْنَاهُمْ عَنْ آبَاءِ صِدْقِ وَنُـورِثُهَا إذا مُثْنَا بَنِينَا

وقد تميزت الوحدة الدلالية بدلالة خاصةً، وهي الأصالة ويظهر ذلك من مصاحبة الوحدة الدلالية للفظ "صدق".

كما استعمل الوحدة الدلالية "أب" في سياق الغزل، وحملت معنى الاستعطاف، ويظهر ذلك من مصاحبة الضمير "الهاء" لأب حبيبته الذين ظلموه حسب قوله، وكذلك استعماله للاستفهام " أفي ليلى يعاتبني أبوها ؟ ".كما دلت دلالة خاصة على أب حبيبته حيث يقول (2):

أَفِي لِيلَى يُعاتِبُنِي أَبُوهَا وإخْوَتُها وَهُمْ لِي ظَالِمُونَا

أم: وأما الهمزة والميم فأصل واحد، يتفرع منه أربعة أبواب، وهي الأصل والمرجع والجماعة والدين، و هذه الأربعة متقاربة وبعد ذلك أصول ثلاثة وهي: القامة والحين والقصد، قال الخليل: الأم الواحد والجمع أمهات و ربما قالوا: أمّ وأمّات (3).

استعمل الشاعر الوحدة الدلالية "أم" أربع مرات في المعلقة، وقد جاءت في سياقات مختلفة، فقد وردت مرتين بمعنى الكنية في سياق حديثه عن الخمر، حيث يقول (4):

صَبَنْتِ الكأسَ أَمَ عَمْرُو وَكَانَ الكأسُ مَحْرَاهَا اليَمِينَا وَمَا شَرُّ الثَّلاثَةِ أُمَّ عَمْرُو بصاحِبكِ الَّذي لا تُصْبِحِينَا

تميزت الوحدة الدلالية "أم" هنا بدلالة خاصة وهي المرأة الساقية التي لامها الشاعر، لأنها صبنت الكأس عنه، كما أدى أسلوب النداء دوره في العتاب الذي كان يقصده الشاعر.

كما استعملها بمعنى الناقة في سياق حديثه عن الوجد الذي يحس به، و يظهر ذلك السياق، أو المعنى الدلالي لاقتران الكلمة (أم) بالمفردة "سقب" فأم سقب ناقة وسقبها ولدها الذكر  $(^5)$ . وقد خص الشاعر الأم هنا بدلالة خاصة وهي الشفقة والرحمة التي تحس بما الأم اتجاه ولدها، وذلك حين قارن بين وجده ووجد الناقة التي فقدت وليدها، فوجَدَ وجْدَه يفوق وجْدَ الناقة المنعوعة في وليدها حيث يقول  $(^6)$ :

فما وَجَدَتْ كُوَجْدِي أُمُّ سَقْبِ أَصَّالتُهُ فَرَجَّعَتِ الْحَنِينَا

<sup>(1)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص86.

<sup>(2)</sup> المصدر نفسه، ص67.

<sup>(3)</sup> ابن فارس، مقاييس اللغة 1 / 21 (أم).

<sup>(4)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص64-65.

<sup>(5)</sup> الخطيب التبريزي، شرح القصائد العشر، ص 330.

<sup>(6)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص69.

لقد استعمل الوحدة الدلالية "أم" في سياق فخره بعزة قومه، حيث ألهم لم يكونوا يوما خدما لأم عدوهم، كما تميزت الوحدة الدلالية بدلالة أم الرجل السيد، ويظهر ذلك من مصاحبتها لكاف الخطاب الذي يعود على " أب هند " ويظهر ذلك أيضا في مجيء كلمة "مقتوين" الدالة على خدمة الملوك، فالفعل قتا يقتو والمقتي مصدر كالقتو ننسب إليه فنقول "مقتوي" (1)حيث يقول (2):

# تَهَدَّدْنَا وَأُوْعِدْنَا رُوَيْدًا مَتَى كُنَّا لِأُمِّكَ مَـقْتَوينَا

اب<u>ن</u>: الباء والنون والواو كلمة واحدة وهو الشيء يتولد عن الشيء كابن الإنسان وغيره وأصل بنائه بنو والنسبة إليه بنوي<sup>(3)</sup>.

استعمل الشاعر الوحدة الدلالية "ابن" ثمان مرات في سياقات مختلفة، فقد جاءت في سياق الحرب مرتين، وفي سياق اللوم والعتاب والتهديد ثلاث مرات، وفي سياق الفخر ثلاث مرات أيضا. ففي سياق الحرب يقول عمرو ابن كلثوم (4):

حُدَيًّا النَّاسِ كُلِّهِمْ جَمِيعًا مُقَارَعَةً بَنِيهِمْ عَنْ بَنِينَا بِرَأْسٍ مِنْ بِنِي جُشْمِ بْنِ بَكْرٍ نَدُقُّ بِهِ السَّهُولَةَ وَالْحُزُونَا بِرَأْسٍ مِنْ بِنِ جُشْمِ بْنِ بَكْرٍ

فقد تميزت الوحدة الدلالية "ابن" التي جاءت جمعا "بنين " بدلالة الأبناء الذين يقارعون أبناء الأعداء ويتحدون الناس جميعا، وحملت الوحدة الدلالية "بنين" معنى التحدي، ويظهر ذلك من مصاحبة الوحدة الدلالية لكلمة "حُديا" وكذلك "مقارعة" كما دلت على الأبناء الذين يتغلبون على الأشداء والضعفاء، ويظهر ذلك من مصاحبة الوحدة الدلالية للفعل "ندق". كما حملت معنى نسب الإنسان لأبيه كما في قوله "برأس من بني حشم بن بكر".

أما في سياق العتاب واللوم والتهديد فقد استعملها الشاعر أربع مرات. وجاءت أيضا بمعنى نسب الشخص إلى أبيه في قوله (5):

بأيِّ مَشيئَةٍ عَـــمْرُو بْنَ هِنْدٍ تَكُونُ لِقِيلِكُمْ فِيها قَطِينَا بِأَيِّ مَشيئَةٍ عَـــمْرُو بْنَ هِنْدٍ تُطيعُ بِنَا الوُشاةَ وَتَــزْدَرِينَا بِأَيِّ مَشيئَةٍ عَـــمْرُو بْنَ هِنْدٍ تَرى أَنَّا نكــونُ الأرْذَلِينا فَهل حُدِّثْتَ فِي جُشْمِ بْنِ بَكْرٍ بِنَقْصٍ فِي خُطُــوبِ الأوَّلِينَا فَهل حُدِّثْتَ فِي جُشْمِ بْنِ بَكْرٍ بِنَقْصٍ فِي خُطُــوبِ الأوَّلِينَا

كما حملت الوحدة الدلالية "ابن" التي جاءت مضافة ومقترنة بأسماء الأعلام معنى الشخص

<sup>(1)</sup> الزوزني، شرح المعلقات السبع، ص 96.

<sup>(2)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص79.

<sup>(3)</sup> ابن فارس، مقاييس اللغة 1 / 303 (بنو).

ر (4) عمر و بن كلثوم، الديوان، ص77-78. (4)

<sup>(5)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص78-80.

المنتسب لأبيه، واقترنت في سياق اللوم بكلمات تدل على ذلك مثل "الوشاة، تزدرينا، الأرذلين، نقص "، وقد أدّى أسلوب الاستفهام دوره في إبلاغ الرسالة إلى أعداء الشاعر. كما استعملها مرتين في سياق الفخر في قوله (1):

وَرثْنَاهُمْ عَنْ آبَاءِ صِدْقِ وَنُـورِثُهَا إِذَا مُتْـنَا بَنـينَا وَرثُنَاهُمْ عَنْ آبَاءِ صِدْقِ وَنُـورِثُهَا إِذَا مُتْـنَا بَنـينَا ورثْنَا مَحْد عَلْقَمَةَ بْنَ سَيْفٍ أَبَاحَ لِنَا حُصُونَ الْمَحْدِ دِينَا

ففي سياق الفخر تميزت الوحدة الدلالية "ابن" بدلالة الولد من صلب أبيه حيث تنتقل الأشياء الجميلة من الآباء إلى الأبناء، و لذلك فقد حملت معنى التواصل، و ذلك باقتران كلمة " ورثناهم بالوحدة الدلالية "ابن"، كما استعملها الشاعر بمعنى انتساب الشخص لأبيه وأراد بها الكنية. إخوة: "الأحوة "جمع أخ من النسب ويقال هؤلاء إخوة فلان، الصاحب، الصديق وقيل الإحوان ج أخ من الصداقة يقال هؤلاء إخوان صفاء، يستعار لكل مشارك لغيره في القبيلة أو في الدنيا أو في الصنعة أو في معاملة ما. (2)

استعمل الشاعر الوحدة الدلالية "إحوة " ج أخ مرة واحدة في معلقته، في سياق تغزله بليلى وحديثه عن ظلم أهلها له حيث يقول<sup>(3)</sup>:

أَفِي لَيْلَى يُعَاتِبُنِي أَبُوهَا وَإِخْوَتُهَا وَهُمْ لِي ظَالِمُونَا

تميزت الوحدة الدلالية هنا بملمح دلالي عام هو الأخ الذي يشارك الإنسان في الأب والأم، أو الأب أو الأم، كما تميزت بملامح دلالية خاصة تضمنت العتاب و الظلم، عتاب من الشاعر وظلم من إخوة ليلى، ويظهر ذلك من مصاحبة الوحدة الدلالية لوحدات مثل "يعاتبني، ظالمون" فهؤلاء الإخوة ظلموا الشاعر بموقفهم.

موالي: ... ابن الأعرابي، قال: ابن العم مولى وابن الأخت مولى والجار والشريك والحليف وقال الجعدى:

مُوَالِيَ حِلْفِ لا مَوَالِيَ قَرَابَةٍ وَلَكَنَّ قَطِينًا يَسْأَلُونَ الأَتَاوِيَا يَقُول: هم حلفاء لا أبناء عم. (4)

استعمل الشاعر الوحدة الدلالية بمعنى ابن العم حيث يقول (5):

بيَوْمِ كَرِيهَةٍ ضَرْبًا وَطَعْنًا أَقَرَّ به مَوَالِيكِ العُيُونَا

وقد جاءت في سياق الحرب، ويظهر ذلك من مصاحبة الوحدة الدلالية لكلمات تدل على الحرب مثل: "كريهة، ضرب، طعن".

<sup>(1)</sup> المصدر السابق، ص86، 80.

<sup>...</sup> (2)كرم البستاني، وآخرون، المنجد في اللغة و الأعلام، ص 5.

<sup>(3)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص67.

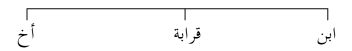
<sup>(4)</sup> ابن منظور لسان العرب 1 / 402 (ولي).

<sup>(5)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص67.

من خلال استقرائنا لوحدات المجموعة الدلالية الأولى المتعلقة بالمجال الدلالي الفرعي الأول الحناص بالقرابة، نلاحظ أن الوحدات الدلالية " أم، أب، ابن، إخوة، مولى" قد اشتركت في ملمح دلالي عام مشترك هو دلالتها على القرابة المباشرة عن طريق الدم، أي قرابة الدم، كما تميزت كل وحدة دلالية بملامح دلالية خاصة، فالوحدة الدلالية "أب" تميزت بدلالة الوالد الذكر وحملت معاني الأحداد إلى جانب الآباء، كما حملت معنى الكنية وحاءت في سياقات مختلفة أكثرها سياق الفخر، أما الوحدة الدلالية "أم" فقد تميزت بدلالة الوالدة الأنثى وحملت معاني الحنان والوحد والكنية أيضا، وجاءت في سياق الخمر والفخر، أما الوحدة الدلالية "إخوة " فقد استعملها الشاعر مرة واحدة في المعلقة للدلالة على المحود، أما الوحدة الدلالية "ابن" فقد أكثر الشاعر من استعملها إخوة حبيبته، وحملت معاني الظلم، أما الوحدة الدلالية "ابن" فقد أكثر الشاعر من استعمالها حيث وردت ثمان مرات في المعلقة، وحملت معاني مختلفة كالأبناء الذين يرثون آباءهم والذين يحتر وردت ثمان مرات في المعلقة، وحملت معاني مختلفة كالأبناء الذين يرثون آباءهم والذين يحتر وردت ثمان مرات في المعلقة، وحملت معاني مختلفة كالأبناء الذين يرثون آباءهم والذين فرحهم بانتصارهم في الحرب.

من حيث العلاقات الموجودة داخل المجموعة الدلالية الثانية نلاحظ التضاد الحاد أو التضاد غير المتدرج $^{(1)}$  الموجود بين الوحدتين الدلاليتين " أم، أب".

كما نلحظ علاقة التضمن، فالآباء يتضمن وجود الأبناء، كما نلحظ علاقة التنافر (2) بين الوحدتين الدلاليتين " ابن، إخوة " فكلمة "ابن" تتنافر مع كلمة إخوة رغم انتمائها لحقل دلالي واحد وهو القرابة المباشرة. ويمكننا أن نمثل العلاقة الموجودة بين الوحدتين الدلاليتين بهذا الشكل:



من خلال دراستنا للوحدات الدلالية الآنفة الذكر نلاحظ أن الوحدة الدلالية "ابن" وردت أكثر من غيرها " ثمان مرات "، ثم تليها الوحدة الدلالية "أم" التي استعملت " أربع مرات "، ثم الوحدة الدلالية "إخوة" والوحدة الدلالية "موالي"

<sup>(1)</sup> التضاد الحاد و التضاد غير المتدرج UNGRADABLE أو NONGADABLE مثل حي ميت، متزوج أعزب، ذكر أنثى. ينظر أحمد مختار عمر، علم الدلالة، ص 102.

<sup>(2)</sup> التنافر مرتبط بفكرة النفي مثل التضاد ويتحقق داخل الحقل الدلالي إذا كان (أ) لا يشتمل على (ب) و (ب) لا يشتمل على

<sup>(</sup>أ)، وبعبارة أحرى هو عدم التضمُّن من طرفين وذلك مثل العلاقة بين خروف وفرس وقط وكلُّب في الشكل الآتي:

فقد وردتا مرة واحدة في المعلقة، وجاءت هذه الوحدات الدلالية في سياقات مختلفة، كان سياق الفخر وذكر الحرب أكثر ورودا، كما يظهر لنا أنّ الشاعر أكثر من استعمال الوحدة الدلالية "ابن" لما للأبناء من دور في إذكاء الحروب والقتال فهم عدة الحرب ووقودها، وقد استعملها كثيرا في سياق الفخر بأبناء قومه. والجدول الآتي يوضح نسبة تكرار وحدات المجموعة الدلالية وسياقاتها المختلفة مع مصاحباتها اللغوية:

| المصاحبات اللغوية        | السياقات                | تكرارها |   |   | الوحدات الدلالية |
|--------------------------|-------------------------|---------|---|---|------------------|
|                          |                         | مج      | ج | م |                  |
| هند، انظرنا، صِدق، نورث، | التهديد والعتاب، الفخر، |         |   |   |                  |
| يعاتبني.                 | الغزل وذكر ظلم إخوة     | 3       | 1 | 2 | أب               |
| 7                        | لیلی له                 |         |   |   |                  |
| عمرو، صبنت، الكأس        | الخمر، الغزل،الفخربعزة  |         |   |   |                  |
| تصبحينا، سقب، وجد،       | قومه                    | 4       |   | 4 | أم               |
| الحنين، مقتوين.          |                         |         |   |   | ,                |
| مقارعة، ندق، ،قيل ،قطين  | الحرب، اللوم و العتاب و |         |   |   |                  |
| الوشاة ، تزدري الأرذلين، | التهديد، الفخر          | 8       | 2 | 6 | ابن              |
| خطوب الأولين، نورث       |                         |         |   |   |                  |
| متنا، سيف، حصون المجد.   |                         |         |   |   |                  |
| ظالمين                   | الغزل و العتاب          | 1       | 1 |   | إخوة             |
| كريهة، ضرب، طعن          | الحرب                   | 1       | 1 |   | موالي            |

#### الجدول14: المجموعة الدلالية الأولى (الوحدات الدلالية الدالة على القرابة بالدم)

تكررت وحدات المجموعة الدلالية الدالة على القرابة بالدم سبع عشرة مرة، وذلك نظرا لما للقرابة من أثر كبير في تقوية أواصر الدفاع للذود عن الأهل والقبيلة، وقد شكلت الوحدة الدلالية (ابن) نصف وحدات المجموعة الدلالية تقريبا، وذلك نظرا لما للأبناء من دور كبير في بسط نفوذ القبيلة على بقية القبائل الأحرى.

#### ب- الجموعة الدلالية الثانية:

وتضم الوحدات الدلالية التي تشير إلى المجموعات القرابية، وتحتوي على الوحدات الدلالية الآتية: "بنو، معشر، قبيلة، آل، بطن، حي "

بنو: يشير اللفظ إلى أهل بيت الرجل <sup>(1)</sup> الذين ينتمون إلى الأب، أو الجد الواحد القريب أو البعيد .(2)

<sup>(1)</sup> ومنه قوله تعالى: {وَقَالَ الْمُسِيحُ يَا بَنِي إِسْرَائِيلَ اعْبُدُوا اللهُ رَبِّي وَ رَبَّكُمْ } المائدة 72.

<sup>(2)</sup> كريم زكي حسام الدين، التحليل الدلالي إجراءاته ومناهجه، ج2، ص 258.

جاءت الوحدة الدلالية "بنو" بمعنى أهل في سياقات مختلفة ، حيث وردت في المعلقة خمس مرات ونلاحظ أنها كثيرا ما اقترنت بأسماء الأعلام مثل "جشم، بكر، الطماح" حيث يقول في هذا الشأن<sup>(1)</sup>:

برَأْسِ مِنْ بَنِي جُشْمِ بْنِ بَكْرِ لَلْكُو لَهُ السُّهُولَةَ وَالْحُزُونَا الْيَقِينَا الْيَقِينَا الْيَقِينَا طَعَائِنَ مِنْ بَنِي جُشْمِ بْنِ بَكْرِ طَعَائِنَ مِنْ بَنِي جُشْمِ بْنِ بَكْرٍ خَلَطْنَ بَمْيْسَمٍ حَسَبًا ودِينا أَلَا أَبْلِغْ بَنِي الطَّمَّاحَ عَنَّا وَدُعْمِيًّا فَكَيْفَ وَجَدْتُمُونَا وَدُعْمِيًّا فَكَيْفَ وَجَدْتُمُونَا

جاءت الوحدة الدلالية "بنو" في الأبيات السابقة بمعنى "أهل الرجل، ويظهر ذلك من مصاحبة الوحدة الدلالية لأسماء الأعلام، كما تميزت بملمح دلالي خاص هو سيادة أهل جشم بن بكر ، ويظهر ذلك من مصاحبة الوحدة الدلالية للمفردة "رأس" الدالة على الرئاسة والملك. كما وردت الوحدة الدلالية "بنو" بمعنى أبناء و ذلك في قوله (2):

وَكُنَّا الأَيْمَنِينَ إِذَا الْتَقَيْنَا وَكَانَ الأَيْسَرِينَ بَنُو أَبِينَا

فقد استعملها الشاعر هنا بُمعنى "أبناء" في سياق فخره ببطولة قومه، كُما تميزت بملمح دلالي خاص وذلك عندما أضافها إلى كلمة " أبينا " حيث صارت تحمل مدلول "الإحوة" حيث انتقلت الوحدة الدلالية من دلالة الأهل أو الابن إلى دلالة متعلقة بقرابة أخرى وهي الأحوة كما ذكرنا آنفا.

من خلال تتبعنا للوحدة الدلالية "بني" نلاحظ أن الشاعر وظفها ونسبها أحيانا لقومه وأحايين أخرى لأعدائه حيث يخاطبهم ويتوعدهم.

معشر: ومعشر الرجل أهله والمعشر الجماعة متخالطين كانوا أو غير ذلك. قال ذو الأصبع العدواني:

وأنتم مَعْشَرٌ زَبَدٌ على مَائِهِ فَأَجْمِعُوا أَمْرَكُم طُرًّا فَكِيدُونِ والمعشر والنفر والقوم والرهط معناهم الجمع لا واحد لهم من لفظهم للرجال دون النساء. (3) استعمل الشاعر الوحدة الدلالية "معشر" في سياق الفخر حيث يقول (4):

وَسَيِّدِ مَعْشَرِ قَدْ تَـوَّجُوهُ بِتَاجِ الْمُلْكِ يَحْمِي الْمُحْجَرِينَا تَرَكْنَا الْخَيْلُ عَاكِفَةً عَلَيْهِ مُقَـلَدَةً أعـنَّتَهَا صُفُـونَا

نلاحظ أن الشاعر استعمل الوحدة الدلالية بمعنى القوم الذين توجّوا سيدهم رئيسا عليهم،

<sup>(1)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص78، 84، 87، 90.

<sup>(2)</sup> المصدر نفسه، ص83.

<sup>(3)</sup> ابن منظور، لسان العرب13 / 220 (عشر).

<sup>(4)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص71- 72.

كما تميزت بملامح دلالية خاصة كالطاعة، ويظهر ذلك من مصاحبة الوحدة الدلالية لكلمات تدل على الملك مثل "توجوه، تاج"، كما حملت معاني القوم المقهورين رغم قوهم من قبل أقوام أشد منهم بطشا وقوة، ويظهر ذلك من معاني البيت الذي يلي مباشرة البيت الذي وردت فيه الوحدة الدلالية.

قبيلة: وحدة قرابية كبيرة تتكون من أفراد ينتمون إلى أصل مشترك يصدرون في سلوكهم عن شعور قوي بالانتماء إلى هذا الأصل المشترك، اللفظ مشتق من قبائل الرأس وهي كل فلقة أو قطعة قوبلت بأخرى، ونلمح في هذا الاشتقاق اللغوي للفظ دلالة التجمع، كما نلمح دلالة أخرى في الاشتقاق وهي التقابل فكأن أفرادها يقبل بعضهم على بعض إما بالذات أو المودة. (1)

استعمل الشاعر الوحدة الدلالية "قبيلة" جمعا في سياق فخره بشجاعة قومه وبطولتهم حيث خص قبائل أعدائه من معد، وقد تميزت الوحدة الدلالية بملمح دلالي عام هو انتماء جماعة من الناس إلى أصل مشترك أي إلى جد واحد حيث يقول<sup>(2)</sup>:

وَقَدْ عَلِمَ القَبائلُ مِنْ مَعَدِّ إِذَا قُبَبٌ بِأَبْطَحِهَا بُنينَا

كما تميزت بملامح دلالية خاصة تتمثل في التجمع والتقابل، ويمكننا أن نلمس دلالة التجمع من المعنى الصرفي للكلمة فقد جاءت جمعا لكلمة قبيلة للدلالة على كثرة القبائل التي تنتمي إلى أصل واحد، كما حملت معنى القبائل التي تعلم ببطش أهل الشاعر وذلك لاقترائها بالفعل "علم".

يمكننا أن نلحظ أيضا تغيرا دلاليا حدث في هذه الوحدة الدلالية وذلك عن طريق الجحاز، حيث انتقل المدلول من قبائل الرأس إلى مفهوم آخر وهو القبائل جماعة من الناس و تنتمي إلى أصل واحد ولها شعور مشترك.

آل: أهل الرجل وأتباعه وأولياؤه، ولا يستعمل إلا فيما شرف غالبا فلا يقال: آل الإسكاف. (3) استعمل الشاعر الوحدة الدلالية "آل" مرة واحدة في المعلقة في سياق فخره وحديثه عن بطولات قومه حيث يقول (4):

تَنَادَى الْمُصْعَبانِ وَآل بَكْرِ وَنادُوا يا لَكِنْدَةَ أَجْمعينا

تميزت الوحدة الدلالية "آل" بملمح دلاليً عام هو أهل الرجل وأتباعه، كما تميزت بملامح دلالية خاصة كالشرف والرفعة حيث أن هذه الوحدة الدلالية التي تشير إلى أهل الإنسان لا تستعمل إلا لمن شرف في الحياة الدنيا. (5) كما جاءت مقترنة بالمفردة "بكر" الذين هم قوم أعدائه.

<sup>(1)</sup> كريم زكى حسام الدين، التحليل الدلالي إجراءاته ومناهجه، ج 2، ص 258 – 259.

<sup>(2)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص88.

<sup>(3)</sup> الفيروز آبادي، القاموس المحيط3 / 220 - 221 (آل).

<sup>(4)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص91.

<sup>(5)</sup> نلحظ أن القرآن الكريم استعمل المفردة (آل) في آيات كثيرة مع المؤمنين ومع الكافرين أيضا. حيث أضافها إلى فرعون في قوله تعالى: "وَلَقَدْ جَاءَ آلَ فِرْعُونَ النُّذُرُ" القمر 41.

بطن: ألقت الدحاجة ذا بطنها، ونثرت المرأة للزوج بطنها إذا أكثرت الولد، و بطنه وظهره: ضربهما منه وقد بطن فلان إذا ابتل بطنه ... ومن المحاز ... ونزلوا بطن الوادي، وهم في بطن مكة، وبطنه من أكرم بطون العرب. <sup>(1)</sup>

استعمل الشاعر الوحدة الدلالية "بطن" جمعا في سياق فخره وحديثه عن الحرب حيث يق\_ و ل<sup>(2)</sup>:

# نقودُ الخيلَ داميةً كِلاهَا إلى الأَعْداء لاحِقَةً بُطُونَا

تميزت الوحدة الدلالية هنا بدلالة الجزء من القبيلة أو الفرع. كما أخذت دلالة القوم الهاربين من أعدائهم أثناء المعركة، ويظهر ذلك من مصاحبة الوحدة الدلالية للمفردة "لاحقة" الدالة على المطاردة.

إن استعمال الشاعر للوحدة الدلالية "بطون" التي جاءت جمعا الهدف منه هو التذكير أن قومه لا يعرفون التراجع، فهم يلاحقون الأعداء بخيولهم وإن كثروا، فدلالة الكثرة التي حملتها الوحدة الدلالية تظهر من جمعها بالإضافة إلى اقتراها بكلمة الأعداء.

حي : ... هو حي من الأحياء، و لاحي لي ينفعني أي لا أحد و ما بالدار حي ... ومررت بحي من أحياء العرب. (3) والحي نقيض الميت والنسبة إليه حيوي يقال: "لا يعرف الحي من الليّ" أي أنه أحمق، محلة القوم، البطن من بطون العرب. (4)

استعمل الشاعر عمرو بن كلثوم الوحدة الدلالية "حي" بمعنى الجماعة المشتركة في أصل واحد بمعنى "بطن" كما يدل عليه المعنى المعجمي للوحدة الدلالية، كما يمكننا أن نستبدلها بكلمة "قوم"<sup>(5)</sup>، وقد استعملت الوحدة الدلالية ثلاث مرات في سياق الفخر والحرب، واسْتُعِمِلَتْ بمعنى الجماعة أو البطن، وتميزت بملمح دلالي خاص هو الحياة والحركة، فقد سمى الجزء من القبيلة "بطن" حيا لأن الحياة تدب فيه. يقول في هذا الشأن (6):

وقدْ هرَّتْ كِلابُ الْحَيِّ مِنَّا وَ شَذَّبْنَا قَتَادَةً مَنْ يَلِينَا مِنَ الهوْل الْمُشَبَّهِ أَنْ يَكُونَا قَدِ اتَّخَــُذُوا مَخَــافَتَنَا قَرينَا تَرَانَا بارزينَ وَكُلَّ حـــــيٍّ

ونَحْن إذا عِمادُ الْحَيِّ حرَّتْ عنِ الأَحْفاضِ نَمْنعُ مَنْ يَلِينَا إذا ما عَىَّ بالأسْنافِ حَــيٌّ

<sup>(1)</sup> الزمخشري، أساس البلاغة، ص41 (بطن).

<sup>(2)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص84.

<sup>(3)</sup> الزمخشري، أساس البلاغة، ص 152 (حيى).

<sup>(4)</sup> كرم البستاني وآخرون، المنجد في اللغة والأعلام، ص 165.

من الهول المشبه أن يكونا. (5) يقول الزوزين في شرحه للبيت: إذا ما عي بالأسناف حيّ

إذا عجز قوم من التقدم مخافة هول منتظر متوقع يشبه أن يكون و يمكن. ينظر الزوزي، شرح المعلقات السبع، ص 95. كما يشرح كلمة حي بمعني "قبيلة " في البيت الآتي: ترانا بارزين وكل حي قد اتخذوا مخافتنا قرينا - ينظر الزوزني، شرح المعلقات السبع، ص 100.

<sup>(6)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص72، 75، 76، 87.

نلاحظ أن الوحدة الدلالية "حي" قد اقترنت بكلمات مختلفة. ففي البيت الأول اقترنت بكلمة "كلاب" الدالة على خيام الحيي الثاني اقترنت بالعماد الدالة على خيام الحيي وفي البيت الثالث اقترنت بكلمة "الأسناف" الدالة على الشجاعة والإقدام، وفي البيت الرابع اقترنت بكلمة "كل" الدالة على الكل، كما اتصلت الوحدة الدلالية "حي" بكلمات في الأبيات تدل على الحرب مثل "شذّب، الهول، مخافة"

من خلال استعراضنا لوحدات المجموعة الدلالية الثانية الخاصة بالمجموعات القرابية نلاحظ أن هذه الوحدات الدلالية قد تميزت بملمح دلالي عام مشترك وهو دلالتها على الجماعة القرابية. حيث هناك صلة وقرابة دموية بين أفرادها، كما تميزت كل وحدة دلالية بملامح دلالية خاصة، فالوحدة الدلالية "بنو" تميزت بدلالة الأبناء أو الأهل، والوحدة الدلالية "معشر" تميزت بدلالة الأهل و القوم و العشرة و المعاشرة، والوحدة الدلالية "قبائل " تميزت بدلالة التجمع و التقابل، والوحدة الدلالية "حي " تميزت بدلالة الجزء من القبيلة، والوحدة الدلالية "حي " تميزت بدلالة الحياة والحركة حيث ارتبطت أو اقترنت بكلمات دالة على الحركة أو الصوت مثل "كلاب، خرت، الأسناف "، والوحدة الدلالية "آل" تميزت بدلالة الرفعة والشرف.

أما من حيث العلاقات داخل المجموعة الدلالية فنلاحظ علاقة الجزء من الكل بين الوحدة الدلالية "قبيلة" وبقية الوحدات الدلالية الأخرى "بنو، بطن، معشر" وعلاقة الترادف بين الوحدتين الدلاليتين "بطن" و "حي". والجدول الآتي يبين نسبة شيوع الوحدات الدلالية مع السياقات التي وردت فيها و مصاحباتها اللغوية:

| المصاحبات اللغوية              | السياقات         | تكرارها |   | تک | الوحدات الدلالية |
|--------------------------------|------------------|---------|---|----|------------------|
|                                |                  | مج      | ج | م  |                  |
| حسم ،بكر، الطماح، أبينا، ندق   | الحرب، الفخر     | 5       |   | 5  | بنو              |
| ، إليكم ( بمعنى تنحّوا ) ،أبلغ | وتهديد الأعداء   |         |   |    |                  |
| سید ، تو جو ه                  | الفخر            | 1       |   | 1  | معشر             |
| معد ، علم                      | الفخر            | 1       | 1 |    | قبائل            |
| بکر                            | الفخر            | 1       |   | 1  | آل               |
| لاحقة                          | الفخر و حديثه عن | 1       | 1 |    | بطون             |
|                                | غارات قومه على   |         |   |    |                  |
|                                | الأعداء          |         |   |    |                  |
| كلاب ، عماد ،خرّت، الأسناف،    | الحرب و الفخر    | 4       |   | 4  | حي               |
| بارزين                         |                  |         |   |    | _                |

الجدول15:المجموعة الدلالية الثانية (الوحدات الدلالية الدالة على الجماعات القرابية)

تكررت وحدات المجموعة الدلالية الدالة على الجماعات القرابية ثلاث عشرة مرة، وجاءت في سياق الفخر والحرب، لأن الشاعر كان يتحدث عن مآثر قومه وشدة بطشه بالأعداء، لذلك فقد اقترنت بأسماء الأعلام (حشم، بكر، الطماح) وكلمات تدل على البطش (ندق).

## ج- المجموعة الدلالية الثالثة:

وتضم وحدتين دلاليتين فقط متعلقتين بالقرابة غير المباشرة عن طريق المصاهرة والنسب وهما: (بعولة، ظعائن).

بعولة: البعل: الأرض المرتفعة تمطر في السنة مرة، وكل نخل وشجر وزرع لا يسقى أو ما سقته السماء. وقد استبعل المكان وما أعطي من الإتاوة على النخل، والذكر من النخل، وصنم كان لقوم إلياس عليه السلام، وملك من الملوك ورب الشيء ومالك الثقل، والزوج ج بعال وبعولة أو بعول، والأنثى بعل وبعلة وبعِل كسمع بُعولة صار بعلا. (1)

استعمل الشاعر الوحدة الدلالية "بعولة" جمعا بمعنى الأزواج في قوله (2):

أَخَذْنَ على بُعُولَتِهِنَّ عَهْدًا إِذَا لَاقَوْا كَتَائِبَ مُعْلَمِينَا يَقُنْنَ جِيَادَنَا وَيَقُلْنَ لَسْتُمْ بُعُولَتَنَا إِذَا لَمْ تَمْنَعُونَا يَقُنْنَ جِيَادَنَا وَيَقُلْنَ لَسْتُمْ

كما اتسمت بدلالة الأزواج الأوفياء لزوجاتهم الذين يمنعون الأعداء من الوصول إلى نسائهم، ويظهر ذلك من مصاحبة الوحدة الدلالية لكلمة (عهد) الدالة على العزم وتأكيد الوفاء، لأن نساء أهل الشاعر قد أخذن على أزواجهن عهدا بأن لا يستسلموا للأعداء أثناء اللقاء، وكذلك الشأن في البيت الثاني.

يمكن أن نلحظ من خلال استعراضنا ودارستنا للوحدة الدلالية "بعولة " التي استعملها الشاعر في سياق الفخر بنساء قومه وشجاعتهم في الحروب ألها حملت معنى الرفعة والاستعلاء و القوامة، ويظهر ذلك من خلال اعتماد النساء عليهم في الحرب والسلم ، فالأزواج مسؤولون عن زوجاتهم. (فأصل البعل في اللغة ما علا و ارتفع ومنه قيل للسيد بعل قال تعالى: {أَتَدْعُونَ بَعْلًا وَتَذَرُونَ أَحْسَنَ الْخَالِقِينَ} (الصافّات 37). وما يؤكد ذلك مراجعة المادة "ب، ع، ل" في اللغات السامية، حيث يتأكد معنى العلو والارتفاع، فاللفظ متداول على أنه من أسماء الآلهة والدلالة على الأرض المروية بماء المطر دليل على الاتصال بين بعل "الإله" والعالي السماء حيث ينعكسان في أشكال أخرى ترتبط بالزوج و السيد و صاحب الشيء)(3)، ولا نجد تعارضًا بين المعنى المقدس "إله"، والاستعمال الأقل شأنا، لأنسا نجد لفظا آخر يدل على الإله وهو "رب"

<sup>(1)</sup> الفيروز آبادي، القاموس المحيط3 / 225 (بعل).

<sup>(2)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص86-87.

<sup>(3)</sup> فايز الداية، علم الدلالة العربي، ص299.

كما يدل على صاحب الشيء ومالكه، قال تعالى في سورة يوسف: { يَا صَاحِبَيِ السِّجْنِ أَمَّا أَحَدُكُمَا فَيَسْقِي رَبَّه خَمْرًا} (يوسف 4). فمعنى الرب في هذه الآية هو السيد، لذا نجد رب الأسرة وأرباب العمل في تعابيرنا الحديثة.

ظعينة: مرت الظعن والأظعان والظعائن وهي الجمال عليها الهوادج، وشد الهودج بالظعان وهو كالحزام للرجل ... وظعنت المرأة مركبها إذا شدت ظعانها ... ومن المجاز: هي ظعينة فلان لامرأته وهؤلاء ظعائنه. (1)

استعمل الشاعر الوحدة الدلالية "ظعينة " ثلاث مرات في المعلقة مرة واحدة وردت مفردا ومرتين جمعا، وجاءت في سياق الغزل والحرب والفخر. ففي سياق الغزل يخاطب حبيبته قائــــلا(2):

## قِفِي قَبْلِ التَفَرُّقِ يَا ظَعِينَا لَنَحَبِّرْكِ اليَقِينَ وَتُخْبِرِينَا

فقد استعمل الوحدة الدلالية بمعنى الزوجة أو الحبيبة في سياق الغزل، حيث يطلب من حبيبته أن تقف مطيتها ليخبرها بما قاسى بعدها كما تخبره بما لقيت، ويظهر سياق الغزل من مصاحبة الوحدة الدلالية لكلمة "التفرُّق" الدالة على البعد.

واستعملها جمعا في سياق افتخاره بنساء قومه، حيث حملت الوحدة الدلالية "ظعائن" معنى النساء بصفة عامة في قوله (3):

ظعائنَ مِنْ بَنِي جُشْمِ بْنِ بَكْرٍ خَلَطْنَ بِـمَيْسَمِ حَسَبًا وَدِينَا كَمَ استعملها جمعا في سياق الحرب وحديثه عن النساء حيث يقول<sup>(4)</sup>:

ومَا مَنَعَ الظعَائنَ مِثْلُ ضَرْب تَرَى مِنْهُ السَّواعِدَ كَالْقُلِينَا

من خلال استعراضنا لوحدي المجموعة الدلالية الثالثة الخاصة بالقرابة عن طريق المصاهرة أو القانون، نلاحظ أن الشاعر لم يستعمل في معلقته ألفاظا كثيرة تدل على ذلك بل اقتصر على وحدتين دلاليتين فقط هما "بعولة، ظعينة" حيث وردت الوحدة الدلالية "بعولة" مرتين و الوحدة الدلالية "ظعينة" ثلاث مرات، كما نلحظ أن الوحدتين الدلاليتين وردتا في سياق الغزل والحرب والفخر ويظهر ذلك من المصاحبات اللغوية "ميسم، حسب، دين، التفرق، ضرب، منع".

اشتركت الوحدتان الدلاليتان في ملمح دلالي عام وهو دلالتهما على العلاقة الموجودة بين الرجل والمرأة بالمصاهرة، في حين تميزت كل وحدة دلالية بملامح دلالية خاصة، فالوحدة الدلالية

<sup>(1)</sup> الزمخشري، أساس البلاغة، ص427 (طعن).

<sup>(2)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص66.

<sup>(3)</sup> المصدر نفسه، ص87.

<sup>(4)</sup> المصدر نفسه، ص88.

"بعولة" تميزت بدلالة الذكورة والسيادة والهيمنة والاستعلاء والقوامة، أما الوحدة الدلالية "ظعائن" فقد دلت على النساء أو الزوجات أو الحبيبة.

من وجهة نظر تاريخية نلحظ تطورا دلاليا في كلمة (بعل) حيث انتقلت الدلالة من المحال الحسي إلى المعنى المجرد، من معنى الإله إلى معنى السيد، ثم إلى معنى الزوج، وكذلك بالنسبة للوحدة الدلالية "ظعينة " حيث انتقل مدلولها، ففي البداية كانت تطلق على الهودج ثم أصبحت تطلق على الزوجة أو المرأة الموجودة داخل الهودج، ومن هنا جاء قولهم: هؤلاء ظعائنه، أي نساؤه (1) وذلك عن طريق المجاورة المكانية، كما نلاحظ علاقة التقابل بين الوحدتين الدلاليتين. والجدول الآتي يبين نسبة ورود كل وحدة دلالية على حدة:

| المصاحبات اللغوية       | السياقات     | تكرارها |       |       | الوحدات الدلالية |
|-------------------------|--------------|---------|-------|-------|------------------|
|                         |              | مج      | اسم ج | اسم م |                  |
| عهد، لاقوا، كتائب، جياد | الفخر        | 2       | 2     |       | بعولة            |
| التفرق،ميسم،حسب، دين،   | الغزل، الحرب | 3       | 2     | 1     | ظعينة            |
| بنی حشم، ضرب            |              |         |       |       |                  |

#### الجدول16: المجموعة الدلالية الثالثة (الوحدات الدلالية الدالة القرابة بالمصاهرة)

اقتصرت وحدات المجموعة الدلالية على كلمتين فقط تشكلان ثنائية عكسية.

من خلال استعراضنا لوحدات المجال الدلالي الفرعي الأول في إطار المجال الدلالي العام الثاني والخاص بالقرابة و النسب، نلاحظ ارتفاع وحدات المجموعة الدلالية الأولى، وانخفاض وحدات المجموعة الدلالية الثالثة. والجدول الآتي يبين نسبة شيوع مجموعات المجال الدلالي الفرعي الأول:

| السياقات                       | تكرارها |       |       | الجحموعات الدلالية     |
|--------------------------------|---------|-------|-------|------------------------|
|                                | مج      | اسم ج | اسم م |                        |
| التهديد والعتاب، الفخر، الغزل، | 17      | 5     | 12    | كلمات تدل على القرابة  |
| الحرب                          |         |       |       | المباشرة               |
| الحرب، تهديد الأعداء، الفخر    | 12      | 2     | 10    | كلمات تدل على الجماعات |
|                                |         |       |       | القرابية               |
| الفخر، الغزل، الحرب            | 5       | 4     | 1     | كلمات تدل على القرابة  |
|                                |         |       |       | عن طريق المصاهرة       |

الجدول17: المجال الدلالي الفرعي الأول ( المجموعات الدلالية الدالة على القرابة)

تكررت وحدات هذا المجال الدلالي الفرعي أربعا وثلاثين مرة، مع ملاحظة كثرة الكلمات الدالة على القرابة بالدم بسبع عشرة مرة.

<sup>(1)</sup> زبير دراقي، محاضرات في فقه اللغة، دار المطبوعات الجامعية، الجزائر، ط2، 1994م، ص 171.

## 2- المجال الدلالي الفرعي الثاني:

ويضم الوحدات الدلالية الدالة على انتماء الإنسان للجماعات غير القرابية، ويشمل مجموعتين دلاليتين:

أ- المجموعة الدلالية الأولى: وتضم الوحدات الدلالية الدالة على الجماعات من الناس، وتشمل الوحدات الدلالية الآتية: "ناس، قوم، كتائب، قطين".

ب- المجموعة الدلالية الثانية: وتضم الوحدات الدلالية الدالة على توكيد وجود الجماعات من الناس وتشمل الوحدات الدلالية الآتية: "جميعا، طرًّا، أجمعين".

## أ/ المجموعة الدلالية الأولى:

تشير وحداتها الدلالية إلى الجماعات من الناس "ناس، قوم، كتائب، قطين".

 $\frac{i_{10}}{i_{10}}$  والناس معروفون يقال ناس وأناس و أناسيّ، وذكر أبو زيد أنه سمع عن الأعراب ألهم يقولون: ذاك أناس من الأناس قال الشاعر: ذلك أناس من الناس. (1) والإنس: الواحد، إنسي وأنسي ج أناس وأناسيّ: البشر أو غير الجن والملاك إنسك وابن إنسك أي أليفك وحليفك (2) والناس هو اسم للجمع من بيني آدم واحده إنسان من غير لفظه. (3)

استعمل الشاعر الوحدة الدلالية "ناس" في المعلقة ست مرات، وقد وردت في سياقات دلالية مختلفة ففي سياق الغزل وردت مرة واحدة في قوله (4):

وَنَحْرًا مِثْلَ ضَوْء البَدْر وَافَى بإتْــمَام أُنَاسًا مُدْجنينَا

جاءت الوحدة الدلالية "ناس" جمعا أناس" بدلالة الجماعة من بني البشر الذين لا تربطهم علاقة النسب، ولكن تربطهم علاقة التجمع، كما اقترنت الوحدة الدلالية "أناس" بكلمة "مدجنين" التي جاءت وصفا للجماعة ليبين لنا حال الجماعة وزمنها الليلي، ولتوضّح وضعية الجماعة المتجمعة ليلا و قد بان لهم ضوء القمر المكتمل المستوفي.

كما استعمل الشاعر الوحدة الدلالية "أناس" في سياق الفخر والحرب خمس مرات. وقد حملت معاني مختلفة و دلالات متعددة حسب السياق الذي وردت فيه: ففي قوله (5):

نَعُمُّ أُنَاسَنَا وَنَعُفُّ عَنْهُمْ وَنَحْمِلُ عَنْهُمْ مَا حَمَّلُونَا

حملت الوحدة الدلالية معنى العشائر أو الأهل من القبيلة يقول: "نعم عشائرنا بنوالنا وسبينا" ونعف عن أموالهم ونحمل عنهم ما حملونا من أثقال حقوقهم ومؤلهم (6). كما حملت

<sup>(1)</sup> ابن دريد، الاشتقاق، تحقيق عبد السلام محمد هارون، دار الجيل، بيروت، ط1، 1411هــ، 1991م، ص265.

<sup>(2)</sup> كرم البستاني وآخرون، المنجد في اللغة و الأعلام، ص19.

<sup>(3)</sup> بلحسن البليش، على بن هادية، ، الجيلاني بن الحاج يجيى، القاموس الجديد، ص 1184.

<sup>(4)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص69.

<sup>(5)</sup> المصدر نفسه، ص73.

<sup>(6)</sup> الزوزني، شرح المعلقات السبع ، ص94.

معنى الجماعة القرابية المحازية بالخير، ويظهر ذلك من اقتران الكلمة المحورية " أناس" بكلمة تدل على العطاء مثل "نعم" وكلمة تدل على الإبقاء عليه، وعدم الأخذ من أموال الغير وهي كلمة "نعف".

كذلك استعمل الشاعر الوحدة الدلالية "الناس" بمعنى الجماعة المعادية وقت الحرب، حيث يقول (1):

# نُطَاعِنُ مَا تَراحَى النَّاسُ عَنَّا وَنَضْربُ بالسُّيوفِ إذا غُشِينَا

فقد اتسمت الوحدة الدلالية في البيت الأخير بدلالة الأعداء حين اقترنت بكلمات لا يمكن أن تكون إلا موقعا للعداوة مثل "نطاعن"، فالطعن لا يكون إلا لعدو و"تراخى" فالتراخي أثناء الحروب لا يكون إلا للجماعة المصارعة مع جماعة أخرى.

كما استعمل الشاعر الوحدة الدلالية "الناس" في سياق فخره بتحدي قومه وعشيرته وتغلبهم في حروهم على جميع الناس حيث يقول<sup>(2)</sup>:

حُدَيًّا النَّاسِ كُلِّهِمْ جَمِيعًا مُقَارَعَةً بَينهمْ عَنْ بَنينَا

فقد تميزت الوحدة الدلالية "الناس" في هذا البيت بدلالة الجماعة المعادية أيضا مثلها مثل ما جاء في البيت الذي ذكرناه آنفا، ويظهر ذلك من اقتران الوحدة الدلالية لكلمة "حُديا"، فالتحدي لا يكون إلا للشيء المنافس والمعادي، مع ملاحظة أن الشاعر لم يستثن في تحديه للناس جماعة معينة، ويظهر ذلك من اقتران الوحدة الدلالية بكلمتي "كلهم، جميعا" اللتين أكدتا معنى التحدي لجميع الناس، وبالغتا كثيرا في تعبير الشاعر الذي أراد أن يبين تفوق قومه وقدرةم على المواجهة، فهم يقارعون الأعداء ذابين عن أبنائهم بضرهم بالسيوف حماية للحريم، وذبّا عن الحوزة. (3)

كما استعمل الشاعر الوحدة الدلالية "الناس" في سياق الفخر وذكر الحرب التي يخوضها قومه، فحين يستلون سيوفهم في الحرب يظهر الناس جميعا أبناء لهم، أي ألهم يحمون الناس حماية الوالد لولده. (4) حيث يقول (5):

كَأَنَّا وَالسُّيوفُ مُسَلَّلاتٌ وَلَدْنَا الناسَ طُرًّا أَجْمَعينَا

فقد تميزت الوحدة الدلالية "الناس" هنا في هذا البيت بدلالة الجماعة من البشر.

كما تميزت بملامح دلالية خاصة مثل دلالة الأبناء والأهل، ويظهر ذلك من اقتران الوحدة الدلالية بالفعل "ولد"، لذا نستشف من الوحدة الدلالية مدى قوة قوم الشاعر وحمايتهم لجميع

<sup>(1)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص74.

<sup>(2)</sup> المصدر نفسه، ص74.

<sup>(3)</sup> الزوزني، شرح المعلقات السبع، ص 95.

<sup>(4)</sup> المصدر نفسه، ص 100.

<sup>(5)</sup> المصدر نفسه، ص88.

الناس من الظلم والظالمين، فهم لا يدافعون عن أهلهم فقط، وإنما يدافعون أيضا عن الناس الآخرين.

كذلك وردت الوحدة الدلالية "الناس" بمعنى الناس المستعبدين والمقهورين وذلك لاقتران الوحدة الدلالية بكلمة "سام" بمعنى قهر وذلك في قوله $^{(1)}$ :

إذا مَا الْمَلْكُ سَامَ النَّاسَ حَسْفًا أَبْيَنَا أَنْ نُقِرَّ اللَّالَّ فِينَا

قـــوم: الجماعة من الرجال والنساء وقيل هو للرجال حاصة دون النساء، ويقوِّي ذلك قوله تعالى: {لا يَسْخَرْ قَوْمٌ مِنْ قَوْم} (الحجرات 11) وقوم كل رجل شيعته وعشيرته. (2)

استعمل الشاعر الوحدة الدلالية "قوم" أربع مرات في المعلقة، في سياق الحرب، ويظهر ذلك من اقترالها بكلمات تدل على الحرب والقتال " اللقاء، نشق، شقًا ".

فقد تميزت الوحدة الدلالية "قوم " بدلالة الجماعة من الرجال دون النساء أثناء الحرب وذلك في قوله (3):

مَتَى نَنْقُلْ إلى قوْم رَحَانَا يَكُونُوا فِي اللِّقاءِ لَهَا طَحِينَا

لقد استعمل الشاعر الوحدة الدلالية "قوم" نكرة غير معرفة ليبين لنا أن أي قوم من الأقوام إذا لقوهم يكونون كالطحين الذي تطحنه الرحى للدلالة على قوة أهل الشاعر، وبطشهم بالأقوام الآخرين.

كما استعملها معرفة في قوله (4):

نَشُقُّ هِمَا رُؤُوسَ الْقَوْمِ شَقًا وَنُخْلِيهَا الرِّقابَ فَتَخْتَلِينَا

تميزت الوحدة الدلالية "قوم" بدلالة القوم المهزومين والمقتولين في الحرب، ويظهر ذلك من اقتران كلمة رؤوس التي تُشَقُّ بالسيوف أثناء اشتداد المعركة الحربية.

ووظِّفها جمعا مخاطَّبا أعداءه (5):

ألا لا يَعْلَمِ الْأَقْوَامُ أَنَّا لَكُ عَضَعْنَا وَأَنَّا قَدْ وَنِينَا

فقد حملت الوحدة الدلالية "الأقوام" التي جاءت في سياق الفخر و الرد على الأعداء معنى الأعداء الأعداء لأن خطاب الشاعر كان موجها للأقوام الأعداء الذين يعرفون أهل الشاعر بألهم لا يترددون ولا يُخذَلون.

كما استعملها بمعنى الجماعة من الناس أثناء رجوعهم من القتال و يظهر ذلك في قوله (6): إذا وُضِعَتْ عَن الأَبْطال يَوْمًا وَأَيتَ لَهَا جُلُودَ القَوْم جُونَا

<sup>(1)</sup> المصدر السابق، ص90.

رد) ابن منظور، لسان العرب7 / 361 (قوم).

<sup>(3)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص72

<sup>(4)</sup> المصدر نفسه، ص74.

<sup>(5)</sup> المصدر نفسه، ص78.

<sup>(6)</sup> المصدر نفسه، ص85.

كتائب: كتب: ابن السيدة، الكتبة بالضم الخرزة التي ضم السير كلا وجهيها، وكتب السقاء، و المزادة والقربة يكتبه كتبا خرزه بسيرين فهو كتيب، ابن الأعرابي: سمعت أعرابيا يقول: أكتبت فم السقاء، فلم يستكتب أي لم يستو لجفائه وغلظه... و الكتيبة ما جمع فلم ينشر وقيل هي الجماعة المستحيزة من الخيل أي في حيز على حدة، وقيل الكتيبة جماعة الخيل إذا غارت من المئة إلى الألف والكتيبة الجيش، القطعة العظيمة من الجيش، والجمع الكتائب، وكتب الخيل هيأها كتيبة كتيبة وتكتبت الخيل أي تجمعت. (1)

استعمل الشاعر الوحدة الدلالية "كتيبة" مرتين في المعلقة، وقد وردت في كلتا الحالتين جمعا وجاءت في سياق الحرب بمعنى الجماعة من الجيش أثناء القتال، فهي الثلة المقاتلة ويظهر ذلك من مصاحبتها لكلمات تدل على الحرب والقتل " يطّعن، يرتمين" حيث يقول (2):

أَلَاً تعرِفُوا مِنَّا ومِانْكُمْ كَتائبَ يَطَّعْنَ وَيَارِ تَمِينَا أَخَذْنَ عَلَى بُعولَتِهِنَّ عَهْدًا إذا لاقوا كتائبَ مُعْلَمِينَا

يمكننا أن نلحظ تطورا دلاليا حدث للوحدة الدلالية "كتيبة" حيث انتقلت من مجال دلالي إلى آخر من كتابة فم السقاء إلى الجماعة المقاتلة.

قطين: قطن القطون الإقامة قطن بالمكان يقطن قطونا أقام به وتوطّن فهو قاطن ... والقطين تباع الملك ومماليكه والقطين: أهل الدار والقطين: الخدم والأتباع و الحشم وفي التهذيب: الحشم الأحرار والقطين المماليك والقطين الإماء ... والقطين تبع الرجل ومماليكه وحدمه، وجمعها القطان: قال ابن دريد: قطين الرجل حدمه وحشمه. (3)

وردت الوحدة الدلالية " قطين " في المعلقة مرة واحدة في سياق الرد على عمرو بن هند حيث يقول<sup>(4)</sup>:

# بأيِّ مَشِيئةٍ عَمْرُو بْنَ هِنْدٍ نَكُونُ لِقِيلِكُمْ فِيها قَطِينَا

فقد تميزت الوحدة الدلالية "قطين" بملمح دلالي عام هو الجماعة من الناس التي تقوم بالخدمة . كما تميزت بملمح دلالي خاص هو حدمة الملك ، فالقطين : الخدم والمعنى: كيف تشاء يا عمرو بن هند أن نكون خدما لمن و ليتموهم أمرنا من الملوك فلم يظهر منا ضعف يطمعكم فينا. (5) ويظهر المعنى الدلالي أكثر من اقتران الوحدة الدلالية بكلمة "قيل" الدالة على الملك.

من خلال دراستنا لوحدات المجموعة الدلالية الأولى في المجال الدلالي الفرعي الثاني الخاص بانتماء الإنسان للجماعات غير القرابية، نلاحظ أن الوحدة الدلالية "ناس" سواء كانت مفردا أو

<sup>(1)</sup> ابن منظور، لسان العرب12 / 24- 25 (كتب).

<sup>(2)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص84-86.

<sup>(3)</sup> ابن منظور، لسان العرب11/ 321 (قطن).

<sup>(4)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص785.

<sup>(5)</sup> الشنقيطي، شرح المعلقات العشر و أحبار شعرائها ، ص132.

جمعا قد وردت ست مرات في المعلقة، ثم تلتها الوحدة الدلالية "قوم" التي وردت أربع مرات، ثم الوحدة الدلالية "كتائب" التي سجلت نسبة شيوع قليلة حيث وردت مرتين فقط، وكذلك الشأن بالنسبة للوحدة الدلالية "قطين" التي وردت مرة واحدة.

تميزت كل وحدة دلالية بملامح دلالية خاصة، فبالإضافة إلى الملمح الدلالي العام وهو الجماعة من الناس، فقد تميزت كل وحدة دلالية بملامح دلالية خاصة. فالوحدة الدلالية " ناس " تميزت بدلالة الجماعة أثناء القتال والسلم أيضا ، والوحدة الدلالية " قوم " تميزت بدلالة الجماعة التي تطلق على الرجال دون النساء، والوحدة الدلالية "قطين "تميّزت بدلالة خُدَّام الملك .

لقد سجّلنا بعض التطوّرات الدلالية طرأت على الوحدة الدلالية "كتيبة" فقد انتقل مدلولها من كتابة السقاء والمزادة والقربة إلى معنى الجماعة المقاتلة أو الجيش، ويظهر هذا التطور اللغوي من المعاني المختلفة للفعل "كتب" الذي يحمل معنى الضم والجمع، ومنه جاء معنى الكتيبة التي تطلق على الجماعة أثناء القتال.

كما يمكننا أن نلاحظ علاقة العموم والخصوص بين الوحدة الدلالية "ناس" وبقية الوحدات الدلالية الأخرى " قوم، كتيبة، قطين". والجدول الآتي يوضح نسبة ورود كل وحدة دلالية:

| المصاحبات اللغوية       | السياقات            | تكرارها |       | تكرا, | الوحدات الدلالية |
|-------------------------|---------------------|---------|-------|-------|------------------|
|                         |                     | مج      | اسم ج | اسم م |                  |
| مدجنين، نعم، نعف، حديا، | الغزل، الفخر، الحرب | 6       | 2     | 4     | أناس             |
| ولدنا، سام، تراحي،      |                     |         |       |       |                  |
| نطاعن                   |                     |         |       |       |                  |
| اللقاء (بمعنى المعركة)  | الحرب               | 4       | 1     | 3     | قو م             |
| رؤوس، نشق، جلود،        |                     |         |       |       | ·                |
| يطّعن، يرتمين، معلمين   | الحرب               | 2       | 2     |       | كتائب            |
| قِيل (بمعنى الملك)      | الفخر               | 1       |       | 1     | قطين             |

الجدول18: المجموعة الدلالية الأولى (الوحدات الدلالية الدالة على الجماعات من الناس)

تكررت وحدات المجموعة الدلالية الدالة على الجماعات من الناس التي تنتمي إلى المجال الدلالي الفرعي الثاني الموسوم بالجماعات غير القرابية ثلاث عشرة مرة، وارتبطت كلها تقريبا بسياق الحرب، هذا ما يؤكد تجمع الناس من أجل القتال و النفير العام.

### ب/ المجموعة الدلالية الثانية:

وتضم الوحدات الدلالية الدالة على توكيد تواجد الجماعات البشرية وتشمل الوحدات الدلالية الآتية: "جميعا، أجمعين، طرا، كل".

جميعة: الجميع هي جماعة الناس ضد التفرق، وجميع من ألفاظ التوكيد يقال: أخذت حقي جميعه، أي كله. (1)

أُجَـمع: اسم يدل في التوكيد على الشمول ج أجمعون قال تعالى: {فَسَجَدَ الْمَلَائِكَةُ كُلُّهُمْ أَجْمَعُونَ} (الحجر30، ص73). (2)

تتميز وحدات المجموعة الدلالية الثانية في إطار المجال الدلالي الفرعي الثاني الخاص بانتماء الإنسان إلى الجماعات غير القرابية بأنها وحدات دلالية جاءت بغرض تأكيد الانتماء الجماعي للإنسان، ومن هذه الوحدات نجد "جميعا، أجمعين"

فقد استعمل الشاعر الوحدة الدلالية "أجمعين" ثلاث مرات في المعلقة في سياق الفخر بشجاعة قومه في الحرب التي يشنونها على أعدائهم، وقد اتسمت بدلالة الجمع والتوكيد وعدم استثناء أي فرد من أفراد القبيلة حيث يقول<sup>(3)</sup>:

يكونُ ثِفَالُهَا شَرْقَيَّ نَجْدٍ وَلَهْوَتُهَا قُضَاعَةُ أَجْمَعِينَا

فحرهم كالرحى، حيث أن ثفالها تشمل شرقي نجد، ولهو تما إلى قبيلة قضاعة. فقد استعمل الشاعر الوحدة الدلالية "أجمعين" ليجمع (نجد) مع موطن (قضاعة) وليؤكد على شمولية حرهم وشدة بطشهم بأعدائهم، حتى أنهم لم يستثنوا واحدا منهم.

كما استعملها ليؤكد المعنى أكثر، فقد أكد المعنى مرتين وذلك لاقتران الوحدة الدلالة بكلمة (طرًّا) الدالة هي الأخرى على التأكيد حيث يقول (4):

كَأَنَّا وَالسُّيوفُ مُسَلَّلاتٌ وَلَدْنَا النَّاسَ طُرًّا أَجْمَعِينَا

واستعملها أيضا ليؤكد على عدم استثناء أي فرد من أفراد قبيلة كندة في قوله (5): تَنَادَى الْمُصْعَبَانِ وَآلُ بَكْر ونَادوا يا لَكِنْدَةَ أَجْمَعِينَا

كما استعمل الشاعر الوحدة الدَلالية "جميعًا" مرة واحدة في المعلقة في قوله (6): وعَتَّابًا وَكُلْتُومًا جَمِيعًا بهمْ نلْنَا تُرَاثَ الأَكْرَمِينَا

فقد استعملها في سياق الفخر أيضا بآبائه وأجداده وتميزت هذه الوحدة الدلالية بمعنى التوكيد والجمع وتوكيد مجد أجداده دون أن يستثني أحدا منهم. طـرًّا: أي جميعا و هو دائما منصوب على الحال. (7)

<sup>(1)</sup> بلحسن البليش، الجيلاني بن الحاج يحيى ، على بن هادية، القاموس الجديد، ص 258.

<sup>(2)</sup> المرجع نفسه، ص16.

<sup>(3)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص72.

<sup>(4)</sup> المصدر نفسه، ص88.

<sup>(5)</sup> المصدر نفسه، ص91.

<sup>(6)</sup> المصدر نفسه، ص81.

استعمل الشاعر الوحدة الدلالية "طرا" بغرض التوكيد على حماية جميع الناس كما يحمي الوالد ولده في قوله (1):

## كَأَنَّا وَالسُّيوفُ مُسَلَّلاتٌ وَلَدْنَا النَّاسَ طُرًّا أَجْمَعِينَا

<u>كُلِّ</u>: اسم يستعمل لاستغراق الجنس و ذلك إذا أضيف إلى نكرة نحو: كل لبناني كريم أو أفراد الجنس و ذلك إذا أضيفت إلى معرفة نحو: هنّأت كل الطلاب وتعرب:

1- توكيدا يفيد العموم نحو: {فَسَجَدَ الْمَلَائِكَةُ كُلُّهُمْ } ( الحجر 30 )

2- مفعولا مطلقا نحو: اجتهدت كل الاجتهاد

3- نعتا يفيد الكمال نحو: نجح الطلاب كل الطلاب.

4- حسب موقعها من الجملة نحو: كل الطلاب ناجحون. (2)

استعمل الشاعر الوحدة الدلالية كل في سياق الفخر ببطولة قومه، وقد وردت الوحدة الدلالية في المعلقة مرة واحدة بمعنى التوكيد أي توكيد التجمع البشري في قوله<sup>(3)</sup>:

حُدَيًّا الناسِ كُلُّهِم جميعًا مُقارَعَةً بَينهمْ عَنْ بَنِينَا

و يمكننا أن نلاحظ ذلك حين صاحبت كلمة "الناس" حيث تحدى قومه الناس جميعا.

من خلال استعراضنا لوحدات المجموعة الدلالية الثانية، نلاحظ أن هذه الوحدات الدلالية تميزت بملمح دلالي عام مشترك هو توكيد تجمع الناس، كما تميزت كل وحدة دلالية بملامح دلالية خاصة فالوحدة الدلالية "أجمعين" استعملها الشاعر وأطلقها توكيدا لفئة جماعية غير محددة (قضاعة، الناس، كندة)، أما الوحدة الدلالية "جميعا" فقد خصها الشاعر بأجداده الأمجاد، كما تميزت الوحدتان الدلاليتان "طرا، كل"بدلالة التوكيد أيضا .

يمكننا أن نلاحظ علاقة الترادف بين وحدات المجموعة الدلالية حيث يمكن أن نستبدل كل كلمة بكلمة أخرى دون أن يتغير المعنى كثيرا. مع ملاحظة أن الشاعر استعمل الوحدة الدلالية "طرا" متبوعة بلفظة "أجمعين"، والوحدة الدلالية "كل" متبوعة بلفظة "أجمعين"ليؤكد المعنى أكثر.

أما من حيث نسبة الشيوع فنلحظ أن الوحدة الدلالية "أجمعين" تكررت أكثر من غيرها، والوحدة الدلالية "جميعا" وردت مرتين والوحدتان الدلاليتان "طرا" و "كل" وردتا مرة واحدة، ويرجع سبب ذلك في رأيي إلى ضرورة الشعر والوزن والقافية لا لأي شيء آخر. والجدول الآتي يبين نسبة ورود كل وحدة دلالية على حدة:

و استعملها مع لفظة حي في قوله :(و كل حي). ص87.

<sup>(1)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص88.

<sup>(2)</sup> إميل بديع يعقوب، معجم الإملاء و الإعراب، دار شريفة، (د.ت)، ص358.

<sup>(3)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص77، أضاف الشاعر لفظة" كل" إلى غير الجماعة البشرية حيث أفادت استغراق الجنس في قوله: بأنا العاصمون بكل كحل ويقول وإنا النازلون بكل ثغر، ص88-88.

| المصاحبات       | السياقات     | تكرارها |       |       | الوحدات الدلالية |
|-----------------|--------------|---------|-------|-------|------------------|
| اللغوية         |              | مج      | اسم ج | اسم م |                  |
| قضاعة ، طرا ،   | الحرب        | 3       | 3     |       | أجمعين           |
| الناس           |              |         |       |       |                  |
| كلهم،عتاب،كلثوم | الحرب والفخر | 2       |       | 2     | جميعا            |
| الناس، أجمعين   | الحرب        | 1       |       | 1     | طُرُّا           |
| الناس           | الفخر والحرب | 1       |       | 1     | کل               |

الجدول19: المجموعة الدلالية الثانية (الوحدات الدلالية الدالة على توكيد التجمع البشري تكررت وحداها الدلالية سبع مرات، وارتبطت بالفخر والحرب.

| السياقات            | تكرارها |       |       | المجموعات الدلاليـــة          |  |  |
|---------------------|---------|-------|-------|--------------------------------|--|--|
|                     | مج      | اسم ج | اسم م |                                |  |  |
| الغزل، الفخر، الحرب | 13      | 5     | 8     | كلمات تدل على الجماعات البشرية |  |  |
| الحرب، الفخر        | 7       | 3     | 4     | كلمات تدل على توكيد تواجد      |  |  |
|                     |         |       |       | الجماعات البشرية               |  |  |

الجدول20: المجال الدلالي الفرعي الثاني (انتماء الإنسان للجماعات غير القرابية).

تكررت وحدات المجال الدلالي الفرعي الثاني عشرين مرة، حيث كان هذا التجمع البشري في كثير من الأحيان مرتبطا بالحرب، حيث النفير العام لقتال الأعداء والذود عن الأهل والحريم.

# السفصل الرابع

الألفاظ الدالة على الطبيعة

المجال الدلالي العام: (الألفاظ الدالة على الحياة الطبيعية) 1- المجال الدلالي الفرعي الأول: (الألفاظ الدالة على الحياة الطبيعة الجامدة) 2- المجال الدلالي الفرعي الثاني: (الألفاظ الدالة على الحيوانات)

#### 168

## الألفاظ الدالة على الطبيعة

تمثل الوحدات الدلالية المعبرة عن الطبيعة حقلا خصبا للدراسات الدلالية، لأنها تعرّفنا بالبيئة الطبيعية التي كانت سائدة آنذاك، فمن خلال دراستنا لنسبة شيوع الكلمات الدالة عليها نتعرّف على البيئة الجغرافية من أماكن وغيرها، وكذلك الحياة الطبيعية الجامدة، والحية (نباتات وحيوانات)، وأهمية هذا الشيوع، وقد ارتأينا أن يضم هذا الفصل مجالا دلاليا عاما واحدا أطلقنا

عليه (الألفاظ الدالة على الطبيعة، وقسمناه إلى مجالين دلاليين فرعيين، المجال الدلالي الفرعي الأول يشمل الوحدات الدلالية الدالة على الطبيعة الجامدة كالسماء والنار، والبر والبحر ومواطن الماء، والأماكن، والألوان، والزمان، أما المجال الدلالي الفرعي الثاني فيضم الوحدات الدلالية الدالة على الطبيعة الحية، ويشمل النباتات والحيوانات.

## I / المجال الدلالي العام:

تنضوي تحت هـذا الجحال الدلالي كل الوحدات الدلالية الدالة على الطبيعة من موجودات جامدة وكائنات حية تعيش في الطبيعة، ويمكن أن نقسمه إلى مجالين دلاليين فرعيين:

أ- الجحال الدلالي الفرعي الأول: وتشير وحداته الدلالية إلى السماء والأرض وما فيهما من أماكن وألوان وبلدان، بالإضافة إلى الزمان المتحكم في هذه الأشياء.

ب- المجال الدلالي الفرعى الثاني: وتشير وحداته الدلالية إلى النباتات والحيوانات.

## 1/ المجال الدلالي الفرعي الأول: الماء والأرض والزمن والألوان:

يُقسم المحال الدلالي الفرعي الأول إلى خمس مجموعات دلالية صغيرة.

## أ-المجموعة الدلالية الأولى:

تشير وحدات هذه المجموعة الدلالية إلى السماء والنار، وتضم الوحدات الدلالية الآتية "الشهب، ضوء، البدر، الرياح".

الشهب: الشّهب والشُهبة: لون بيان، الشهبة البياض الذي غلب على الأسود ... والشهاب شعلة نار ساطعة، والجمع شهب، وشهبان. ويقال للكوكب الذي ينقض على أثر الشيطان بالليل: شهاب، قال الله تعالى: {فَأَتْبَعَهُ شِهَابٌ ثَاقِبٌ} (الصافات 10) (1)

وردت الوحدة الدلالية "شهب" في سياق الخمر في قوله (2):

كَأَنَّ الشُّهْبَ فِي الآَذانِ مِنْهَا إذا قَرَعُوا بِحَافَتِهَا الْجَبِينَا

جاءت الوحدة الدلالية في سياق الخمر "شهب" بمعنى الشعلة الساطعة من النار، ولكن الشاعر وظفها في سياق الخمر، لذلك حملت معنى تأثير الخمر في شاربها، كما حملت دلالة

169

اللون الأحمر، ويظهر المعنى الدلالي من مصاحبة الوحدة الدلالية لكلمة "الآذان" و ورود عبارة "قرعوا بحافتها الجبين"، أي إذا شربوا الإناء كله، فآذان الشرب تصبح حمراء ساحنة من تأثير الخمر عليهما. نلاحظ أيضا أن الوحدة الدلالية "شهب" انتقل معناها الدلالي من مجال النار إلى مجال الاحمرار الذي يظهر على وجه الإنسان أثناء تعاطيه للخمر، وقد حص الشاعر "الآذان" لأنها أكثر بروزا من غيرها من الأعضاء.

<sup>(1)</sup> ابن منظور، لسان العرب7/ 222 (شهب).

<sup>(2)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص65.

ضوء: أشرف ضوء الشمس، وضياؤها وأضواؤها، وأضاءت الشمس وأضات، وأضاءت النار الشخص: أظهرته ... وضاع لأعرابي شيء فقال: اللهم ضوّئ عنه وتضوأت الشيء: تبصرّته في الضوء وأنا في الظلمة<sup>(1)</sup>.

وردت الوحدة الدلالية "ضوء" في سياق الغزل، بمعنى الشعاع الذي يبدّد الظلمة في قوله (2):

ونحْرًا مِثْلَ ضوْءِ البدْرِ وافَى بِإِثْمَامٍ أُنَاسًا مُدْجِنِينَا

إن ورود الوحدة الدلالية "ضوء" في سياق الغزل جعلها تأخذ ملامح دلالية خاصة.إننا نستشف منها دلالة الجمال، ويظهر ذلك من مصاحبتها لكلمة" البدر"، ودلالة الإشراقة واللمعان، إلى جانب اللون الأبيض حيث و صف النحر وشبهه بضوء القمر عند اكتماله.

نستطيع أيضا أن نستنتج دلالة نفسية انفعالية من الوحدة الدلالية، فحاجة الشاعر إلى نحر حبيبته وانبهاره بجماله كحاجة الناس الذين هم في ظلمة إلى ضوء البدر.

البدر: بدرت إلى الشيء وبادرت، والبادرة: الخطأ يبدر، وكانت منه بوادر، أي سقطات... والبوادر من الإنسان وغيره: اللمحة التي بين المنكب والعنق وكل شيء تم فهو بدر، وسمي البدر بدرا لتمامه (3). ولذلك يقال لبدرة المال: بدرة... وغلام بدر إذا امتلأ شبابا، وبدر ماء معروف نسب إلى رجل كان اسمه بدرا ... (4)

جاءت الوحدة الدلالية "بدر" في سياق الغزل في البيت السابق، وقد حملت معنى القمر المكتمل، ويظهر هذا المعنى من المعنى اللغوي للوحدة الدلالية، ومن مصاحبة الوحدة الدلالية لكلمتى "وافي، وإتمام".

من خلال دراستنا للوحدة الدلالية نلمس ملامح الاكتمال، والجمال والإشراقة والبياض المشرب بحمرة، كل ذلك ليستعملها معادلا دلاليا لجمال النحر و بهائه، إنّ الشاعر يريد أن يقول

170

لنا أن النحر كالبدر وبهاؤه كضوء البدر.

الرياح: الريح جمع أرياح وأرواح، ورياح وجمع الجمع أراويح، وأراييح الهواء، نسيم كل شيء، وهي مؤنثة ... والريح الرائحة أيضا. (1)

وردت الوحدة الدلالية "الرياح" في سياق وصف الدروع التي يلبسها الأبطال في قوله (<sup>2)</sup>: كَأَنَّ غُضُونَهُنَّ مُتُونُ غُدُرٍ تُصَفِّقُهَا الرِّيَاحُ إذا جرِينَا

<sup>(1)</sup> الزمخشري، أساس البلاغة، ص403 (ضوأ).

<sup>(2)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص69

<sup>(3)</sup> جاء في أسماء القمر ما يلي: " هو الهلال أول ما يبدو فإذا كمل فهو بدر ، و هو إذا امتلأ نورا ، و لذلك سميت البدرة بدرة ، وهي عشرة آلاف درهم لاجتماعها و امتلائها و كمالها ... والمحاق: نقصان القمر، والزبرقان: من أسماء القمر، والهالة: الدارة التي تدور حول القمر قبل أن يمتلئ نورا، والزمهرير: القمر و قبل البرد ". ينظر عيسى بن إبراهيم الربعي، الأماني العمانية، تحقيق هادي حسن حمودي، المطابع العالمية، روي، سلطنة عمان 1413هـ، 1992م، ص 142.

<sup>(4)</sup> ابن فارس، محمل اللغة 1/ 118 (بدر).

جاءت الوحدة الدلالية بمعنى الهواء، وقد أتى الشاعر بالوحدة الدلالية بمصاحبة الفعل "يصفّق" لتأخذ دلالة الضرب، فقد شبه غصون الدروع بمتون الغدران إذا ضربتها الرياح في جريها، والطرائق التي ترى في الدروع بالتي تراها في الماء إذا ضربته الريح<sup>(3)</sup>، كما نستشف أيضا دلالة الصوت بالتضمّن فقوة الرياح تتضمَّن إصدار الصوت، "فالصفق هو الضرب الذي يُسمع له صوت، وكذلك التصفيق" (4).

لقد استعمل الشاعر الوحدة الدلالية "الرياح" ليصف لنا تشنجّات الدروع التي يلبسها الأبطال.

من خلال دراستنا لوحدات المجموعة الدلالية الأولى التي تشير إلى السماء والنار نلاحظ أنّ الشاعر لم يوظف في معلقته كلمات كثيرة في هذا المجال، فقد اقتصرت المجموعة الدلالية على أربع وحدات دلالية فقط، كل وحدة دلالية وردت مرة واحدة.

جاءت الوحدات الدلالية في سياقات مختلفة، في وصف الخمر، والغزل ووصف الدروع. كما اشتركت وحدات المجموعة الدلالية في ملمح دلالي عام هو دلالتها على السماء والنار، وتميّزت كل وحدة دلالية بملامح دلالية خاصة بها فالوحدة الدلالية "شهب" جاءت جمعا ودلت على النار وتخصصت بدلالة الاحمرار، والوحدة الدلالية ضوء، احتصت بدلالة الشعاع الذي يبدد الظلمة، وحملت معاني الظهور والبروز، والوحدة الدلالة "البدر" حملت معاني الكمال والضياء والنور واستعملها الشاعر معادلا دلاليا لجمال نحر المرأة، والوحدة الدلالية "الريح" جاءت في وصف الدروع بمعنى الهواء، وقد استعملها الشاعر ليبين صفة تشنجات الدروع، وقد حملت "الرياح" معاني التصفيق والضرب.

من حيث العلاقات الدلالية، نحد علاقة التنافر بين وحدات المجموعة الدلالية. والجدول الآتي يبين نسبة ورود كل وحدة دلالية على حدة مع سياقاتها المختلفة ومصاحباتها اللغوية:

171

| المصاحبات اللغوية | السياقات   | تكرارها |       |       | الوحدات الدلالية |
|-------------------|------------|---------|-------|-------|------------------|
|                   |            | مج      | اسم ج | اسم م |                  |
| الآذان            | الخمر      | 1       | 1     |       | الشهب            |
| ضوء               | الغزل      | 1       |       | 1     | البدر            |
| البدر             | الغزل      | 1       |       | 1     | ضوء              |
| تصفق              | وصف الدروع | 1       | 1     |       | الرياح           |

<sup>(1)</sup> كرم البستاني و آخرون، المنجد في اللغة والأعلام، ص285.

<sup>(2)</sup> عمر و بن كلثوم، الديوان، ص85.

<sup>(3)</sup> الزوزيي شرح المعلقات السبع، ص99.

<sup>(4)</sup> ابن منظور، لسان العرب10/ 202 (روح).

الجدول49: المجموعة الدلالية الأولى (الوحدات الدلالية الدالة على السماء والنار)

تعبر وحدات المجموعة الدلالية عن السماء والنار، وقد جاءت في سياق الغزل والخمر ووصف الدروع، وقد عبرت الوحدات الدلالية التي جاءت في سياق الغزل عن جمال نحر المرأة ولذلك فقد أخذت معنى حسيا.

### ب/ المجموعة الدلالية الثانية:

تضم المجموعة الدلالية الثانية الوحدات الدلالية الدالة على البر والبحر ومواطن الماء ،وتشمل الوحدات الدلالية الآتية: "البر، الأماعز، رهوة، طين، مرداة، البحر، غدير، سفينة "البر: الباء والراء في المضاعف أربعة، الصدق وحكاية صوت، خلاف البحر، ونبت. (1) وردت الوحدة الدلالية "البر" في سياق الفخر حيث يقول (2):

مَلَأْنا الْبَرَّ حَتَّى ضَاقَ عَنَّا وَنَحْنُ البَحْرُ نَمْلَؤُهُ سَفِينَا

حملت الوحدة الدلالية " البر " معنى خلاف البحر ، وقد تميّزت بملامح دلالية خاصة، كالاتساع رغم أنه ضاق بقوم الشاعر الذين ملأوه بكثرة عددهم. ويظهر ذلك من ورود الفعل "ضاق". لقد جاء الشاعر بالوحدة الدلالية بغرض البالغة.

الأماعز: هو الأمعز، والمعزاء: الأرض الحزنة الغليظة، ذات الحجارة والجمع الأماعز ... والمعز، والمعزاء الكان الكثير والمعزاء كالأمعز وجمعها معزوات، وقال أبو عبيد في المصنّف ... الأمعز والمعزاء المكان الكثير الحصى الصلب ،حكى في باب الأرض الغليظة ...والمعز الصلابة من الأرض ... ورجل مَعِزُّ وماعز ومستمعز جادّ في أمره. (3)

استعمل الشاعر الوحدة الدلالية "الأماعز" في سياق وصفه لأهوال المعركة وسقوط جماجم الأبطال حيث يقول (4):

كَأَنَّ جَماجِمَ الأَبْطَالِ فِيها وُسُوقٌ بالأَمَاعِزِ يَرْتَمِينَا

172

جاءت الوحدة الدلالية "الأماعز" بمعنى الأرض التي تكثر حجارتها، وقد تميّزت بملامح دلالية خاصة كالغلظة والصلابة، وكثرة الحجارة والحصى، ويظهر المعنى الدلالي أكثر حين اقترنت كلمة "وسوق" بالوحدة الدلالية، فجماحم الأبطال تسقط كما تسقط حمول الجمال في هذا المكان الصلب الغليظ.

نستشف من الوحدة الدلالية "الأماعز" دلالة المكان الذي كانت تحري فيه المعركة.

<sup>(1)</sup> ابن فارس، مقاييس اللغة 1/ 177 (برر).

<sup>(2)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص91.

<sup>(3)</sup> ابن منظور لسان العرب13/ 141 (معز).

<sup>(4)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص74.

رهوة: يقول أبو قدامة بن جعفر الكاتب البغدادي في باب الصعود إلى الجبال وأعالي الأماكن: حلّ في نجوة سامية، ورهوة رابية وربوة عالية وصهوة من الخيل شاصية ...(1)

وردت الوحدة الدلالية رهوة بمعنى "اسم حبل" في سياق افتخاره بما أعده قومه لقتال الأعداء حيث يقول<sup>(2)</sup>:

# نَصَبْنَا مِثْلَ رَهْوَةَ ذاتَ حَدٍّ مُحافَظَةً وَكُنَّا السَّابقيناً

جاءت الوحدة الدلالية كما ذكر بمعنى الجبل ، وقد حملت معاني دلالية خاصة كالارتفاع، والعلو، لكن الشاعر استعمل الوحدة الدلالية معادلا دلاليا لقوة الكتيبة التي جهزّوها كما يمكن أن نستخلص دلالة الحدّة والمضاء الذي يؤدي إلى قهر الأعداء، فشوكة قومه حادة مثل قمة الجبل، ويظهر هذا المعنى الدلالي من مصاحبة الوحدة الدلالية "رهوة" لعبارة "ذات حد".

إن الوحدة الدلالية " رهوة " وظفها الشاعر في سياق الفخر بقوة قومه، ولهذا فقد حملت معاني القوة وتضمنت المنعة والحصانة والذود عن الأهل.

طين: طيّنت البيت، ورجل طيّان ماهر في طيانته، وطنت الكتاب، جعلت عليه طينة الختم، ومن المجاز: طانه الله على الخير، حبله عليه (3).

وردت الوحدة الدلالية " طين " في سياق الفخر حيث يقول (4):

وَنَشْرَبُ إِنْ وَرَدْنا الْماءَ صَفْوًا وَطِينَا

حملت الوحدة الدلالية دلالة الوحل أو الماء المختلط بالتراب، كما نستشف دلالة قوة أهل الشاعر بالتضمن، وضعف غيرهم وذلهم، ويظهر ذلك من اقتران كلمة "صفوًا" بالوحدة الدلالية "طين" التي قرنها الشاعر بغيرهم وصاحبت كلمة "كدرًا".

نستشف من توظيف الشاعر للوحدة الدلالية "طين" قيمة اجتماعية تتمثل في تقاتل الــناس على موارد الماء وتسابقهم، وهذا يعطينا نظرة واضحة عن البيئة الطبيعية في صحراء العرب، حيث ندرة المياه وشحها.

أبطح: الأبطح بالفتح ثم السكون، وفتح الطاء، والحاء مهملة : كل مسيل فيه دقاق الحصى فهو

#### 173

أبطح، وقال ابن دريد: الأبطح والبطحاء الرمل المنبسط على وجه الأرض، وقال أبو زيد: الأبطح أثر المسيل ضيّقا كان أو واسعا. (1)

وردت الوحدة الدلالية "أبطح" في سياق الفخر، والحديث عن قوة أهله، وبطشهم بالأعداء حيث وظفها الشاعر مرتين في قوله<sup>(2)</sup>:

يُدَهْدِهُونَ الرُّؤُوسَ كَمَا تُدَهْدِي حَزَاوِرَةٌ بِأَبْطَحِهَا الكُرِينَا

<sup>(1)</sup> أبو الفرج قدامة بن جعفر، جواهر الألفاظ، تحقيق محمد محيى الدين عبد الحميد (د.ت)، ص225.

<sup>(2)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص76.

<sup>(3)</sup> الزمخشري، أساس البلاغة، ص 425 (طين).

<sup>(4)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص90.

# وَقَدْ عَلِمَ الْقَبِ اللُّ مِنْ مَعَ لِّ إِذَا قُبَبُ إِنَّا اللَّهِ عِلَمَ الْقَبِ اللَّهِ عَلِمَ الْقَبِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللّ

حملت الوحدة الدلالية " أبطح" معنى المكان من الأرض منبسطا ومستويا، ويظهر هذا المعنى من ارتباط دحرجة الكرات بذلك المكان، وبناء القبب، كما اتسمت بدلالة وجود دقاق الحصى أو الرمل المنبسط على وجه الأرض.

مِرداة: الرداة الصخرة التي ترمي بها حجرا لتكسره، رديته بالصخرة أرديه رديا، ومنه قوله: مردى حروب أي يقذف به فيها ، والردى: الموت معروف ...(3)

استعمل الشاعر الوحدة الدلالية "مرداة" في سياق الفخر حيث يقول (4): قَرَيْنَاكُمْ فَعَجَّلْنَا قِرَاكُمْ قُبَيْلَ الصُّبْح مِرْدَاةً طَحُونَا

إنّ المعنى المعجمي للوحدة الدلاًلية "مرداة " هو الصخرة ترمى بها حجرا لتكسره ولكن الشاعر وظفها في سياق الفخر وحديثه عن الحرب، لذلك فقد انتقل مدلولها من معنى الصخرة إلى معنى الحرب على سبيل الاستعارة.

اتسمت الوحدة الدلالية بملامح دلالية خاصة مثل السحق والكسر، ويظهر ذلك من مصاحبة الوحدة الدلالية ضراوة المعركة وقوتها، كما نستشف قوة أهل الشاعر فمعركتهم مرداة وأعداؤهم كالحجر الصغير الذي يكسر بالصخرة الكبيرة.

البحر: .... قال الخليل سمي البحر بحرا لاستبحاره، وهو انبساطه وسعته (5). ومن الجحاز: استبحر المكان: اتسع وصار كالبحر في سعته، وتبحّر في العلم واستبحر فيه (6). ويقال ماء بحر وهو الملح، وقد أبحر إذا صار كذلك (7).

وظّف الشاعر الوحدة الدلالية "البحر" في سياق الفخر ، بمعنى خلاف البر كما اتسمت بدلالة الاتساع والانبساط.

#### 174

قرن الشاعر كلمة البحر بالسفينة، وجاء بالفعل "نملاً" للدلالة على قوقهم المادية والعسكرية، وكثرة عددهم التي شملت البر البحر. إنّ الشاعر حينما جاء بالوحدة الدلالية "البحر" كان غرضه المبالغة في توكيد القوة لتخويف الأعداء، يقول في هذا الشأن(1):

مَلَأْنا الْبَرَّ حَتَّى ضَاقَ عَنَّا وَنَحْنُ البَحْرُ نَمْلَؤُهُ سَفِينَا

<sup>(1)</sup> شهاب الدين أبو محمد عبد الله ياقوت بن عبد الله الحموي الرومي البغدادي، معجم البلدان، دار صادر بيروت، ط2، 1995م، مج1، ص14.

<sup>(2)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص88.

<sup>(3)</sup> الاشتقاق، ابن دريد، ج2، ص404.

<sup>(4)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص73.

<sup>(5)</sup> ابن فارس، مقاييس اللغة 1/ 201 (بحر).

<sup>(6)</sup> الزمخشري، أساس البلاغة، ص28 (بحر).

<sup>(7)</sup> كراع، المنجد في اللغة، ص13

نستشف من كلمة "البحر" أيضا دلالة أخرى وهي أن مساكن قبيلة الشاعر كانت قريبة من البحر.

غدير: الغدرة: أرض ذات حجارة، وحفار، وغادرت الشيء مغادرة وغدارا إذا تركته، ومن هذا استقاق الغدير، لأنّ السيل يغادره: يتخلفه (2).

جاءت الوحدة الدلالية "غدر" في سياق وصفه للدروع التي يلبسها الأبطال أثناء الحرب حيث يقول<sup>(3)</sup>:

كَأَنَّ غُضُونَهُنَّ مُتُونُ غُدُر تُصَفِّقُهَا الرِّيَاحُ إذا جرينَا

وردت الوحدة الدلالية بمعنى القطعة من الماء يغادرها السيل ، أي يتخلفها، وقد صاحبت الوحدة الدلالية كلمة "متون " للدلالة على تموّجات ماء الغدير حين تهب الرياح ، كما نستشف أيضا دلالة المكان المملوء ماء. لقد اكتسبت الوحدة الدلالية دلالتها المعجمية من اشتقاقها اللغوي. سفين: سفنت الريح التراب عن وجه الأرض ، وسفن العود قشره ... ومنه السفينة التي تسفن الماء، وتمخره والجمع سفين ، وسفائن ومن المجاز: الإبل سفائن البر (4).

وردت الوحدة الدلالية "سفين" جمع سفينة في سياق الفخر حيث يقول<sup>(5)</sup>: مَلَأْنا الْبَرَّ حَتَّى ضَاقَ عَنَّا وَنَحْنُ البَحْرُ نَمْلَؤُهُ سَفِينَا

حملت الوحدة الدلالية "سفين" معنى الفلك الذي يشق البحر، ويسير على ظهره، كما دلت على وسيلة السفر في البحر، لذا اكتسبت الوحدة الدلالية "سفين" دلالتها المعجمية من اشتقاقها اللغوي، كما اختصت السفينة هنا بسفينة البحر دون النهر مثلا، ويظهر ذلك من اقتران الوحدة الدلالية بكلمة "البحر"، فالسفينة تستدعي مفهوم البحر، والبحر أيضا يستدعي سفنا تسير على ظهره.

من خلال استعراضنا لوحدات المجموعة الدلالية الثانية الخاصة بالبر والبحر نلاحظ أنّ الوحدات الدلالية الآتية: "بر، أماعز، رهوة، أبطح، مرداة " اشتركت في ملمح دلالي عام هو

175

دلالتها على الأرض اليابسة واختصت كل وحدة دلالية . مملامح دلالية خاصة، فالوحدة الدلالية "البر" جاءت . ممعنى الأرض اليابسة، والوحدة الدلالية "أماعز" تميّزت بدلالة الأرض الصلبة الغليظة الملأى بالحجارة والحصى، والوحدة الدلالية "رهوة " جاءت . ممعنى اسم جبل ودلت على الارتفاع والعلو"، والوحدة الدلالية "مرداة " جاءت . ممعنى الصخرة التي يكسر كها الحجر الصغير واستعملها

<sup>(1)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص91.

<sup>(2)</sup> ابن دريد،الاشتقاق، ج2، ص417.

<sup>(3)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص85.

<sup>(4)</sup> الزمخشري، أساس البلاغة، ص316 (سفن).

<sup>(5)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص91.

الشاعر معادلا دلاليا للحرب، حيث انتقل مدلولها من مجال الصخرة والطبيعة إلى مجال الحرب وصراع الإنسان مع الإنسان، كما حملت معاني الطحن والسحق، ويظهر ذلك من مصاحبتها لكلمة "طحون "، أمّا الوحدة الدلالية " أبطح " فقد تميّزت بدلالة المكان المنبسط من الأرض مع وجود دقاق الحصى أو الرمل.

أمّا الوحدتان الدلاليتان " البحر "و "غدر " فقد اشتركتا في ملمح دلالي عام هو دلالتهما على الماء، واختصت كل وحدة دلالية بدلالة خاصة، فالوحدة الدلالية "البحر " تميّزت بدلالة الاتساع والانبساط وملوحة الماء، والوحدة الدلالية "غدر " تميزت بدلالة المكان الذي يتجمع فيه الماء ويغادره السيل، أمّا الوحدة الدلالية "سفين " فقد حملت معنى وسيلة السفر التي تسير على ظهر الماء، وتميزت الوحدة الدلالية "طين" بدلالة اختلاط الماء بالتراب، وحملت معاني ذل أعداء أهل الشاعر، وقد جاءت كل وحدات المجموعة الدلالية في سياق الفخر وحديث الشاعر عن الحرب.

من حيث العلاقات الدلالية داخل المجموعة الدلالية نسجل علاقة التقابل بين "البر" و"البحر" وعلاقة الاشتمال بين "البر" و "الأماعز" حيث تضمنت العلاقة المنطقية للاستلزام (1). والجدول الآتي يوضح نسبة شيوع وحدات المجموعة الدلالية الثانية:

|                   |            |        | تكرارها |       |                  |
|-------------------|------------|--------|---------|-------|------------------|
| المصاحبات اللغوية | السياقات   | ج<br>ج | اسم ج   | اسم م | الوحدات الدلالية |
| ضاق               | الفخر      | 1      |         | 1     | البر             |
| وسوق              | الفخر      | 1      | 1       |       | الأماعز          |
| نصب، ذات حد       | الفخر      | 1      |         | 1     | رهوة             |
| کدر               | الفخر      | 1      |         | 1     | طين              |
| طحون              | الفخر      | 1      |         | 1     | مرداة            |
| سفين              | الفخر      | 1      |         | 1     | البحر            |
| متون              | وصف الدروع | 1      | 1       |       | غدر              |
| البحر             | الفخر      | 1      | 1       |       | سفين             |
| الكرين، بُنين     | الفخر      | 2      | 2       |       | أبطح             |

الجدول50: المجموعة الدلالية الثانية (الوحدات الدلالية الدالة على البر والبحر ومواطن الماء)

176

تكررت وحدات المجموعة الدلالية عشر مرات، وجاءت معظمها في سياق الفخر، مع تفوق الوحدات الدلالية الدالة على اليابسة من حيث الشيوع، لأن بيئة الشاعر صحراوية، وبعض الكلمات التي جاءت لتعبر عن البحر والبر أراد بها الشاعر المبالغة الشديدة البعيدة عن الواقع كما هو واضح في (البر والبحر).

<sup>(1)</sup> الاستلزام (ENTAILMENT) هو العلاقة المنطقية التي يتضمنها الاشتمال مثل: القول بأن هذه حزامي يستلزم القول بأن هذه زهرة. ينظر بالمر، علم الدلالة إطار جديد، ترجمة صبري إبراهيم السد، دار المعرفة الجامعية، الأسكندرية، 1999م، ص121.

### ج / المجموعة الدلالية الثالثة:

تشير وحداها الدلالية إلى الزمان، وتضم الوحدات الدلالية الآتية: "اليوم، غداة، أصل، الصبح".

اليوم: هو في عرف الجماعة العربية يبدأ من غروب الشمس، وينقضي عند غروبها مرة أخرى، وهو يشمل بذلك الليل والنهار، واللذين يكونان متساويين في المقدار تارة، ومختلفين تارة أخر<sup>(1)</sup>.

استعمل الشاعر الوحدة الدلالية "يوم" ست مرات في سياق الفخر وذكر الحروب حيث

وَ بَعْدَ غَدِ بِمَا لا تَعْلَ مِينَا أُقَرَّ بهِ مَـو اليكِ العُيُـو نَا عَصَيْنَا الْمَلْكَ فيها أَنْ نَدينا فَتُصْبِحُ حَيْلُنَا عُصَبًا تُبِينَا فَنُمْعِ نُ غارةً مُتَلَبِّب ينَا إِذَا وُضِعَتْ على الأَبْطَال يَوْمًا رَأَيْتَ لَهَا جُلُودَ القَوْمِ جُونَا

وَإِنَّ غَــدًا وَإِنَّ الْيَوْمَ رَهْنُ ۗ بيوْم كَريهَةٍ ضَرْبًا وَطَـعْنًا وَأَيَّامُ لَنَا غُرٍّ طِـــوَال فَأُمَّا يــُـوْم خَــشْيَتِنَا عَلَيْهِمُّ وأمَّا يَوْمَ لا نَخْشي عَــلَيْهُمْ

وظف الشاعر كلمة "يوم" في سياق حديثه مع حبيبته، وما لاقاه من أهوال الحرب، ويظهر سياق الحرب من المصاحبات اللغوية للكلمة، حيث نلاحظ كلمات مثل "كريهة، ضربا، طعنا، الأبطال ".

إنَّ المعنى الأساسي للوحدة الدلالية هو الجزء من الوقت أو الزمن، يبدأ من غروب الشمس، وينقضى عند غروبها مرة أخرى ، ولكن الشاعر استعمل الوحدة الدلالية معادلا دلاليا للحرب، حيث ارتبطت أيام العرب بالحروب والقتال، فالقيمة الاجتماعية التي يمكن استخلاصها هو كثرة الحروب، حتى سميت بالأيام ، فانتقال الدلالة كان عن طريق المبالغة.

إنَّ الوحدة الدلالية "يوم" تميّزت بدلالة الشدة والأهوال، ويظهر ذلك من ورود كلمات مثل "خشية، كريهة "، كما يمكن أن نستشف دلالة الشهرة، أي شهرة الأيام التي كانت مرتبطة بالحروب حيث وردت الكلمة "غر طوال" مقترنة بالوحدة الدلالية " أيام".

#### 177

غداة: الغداة أول الصباح، أو النهار، والجمع غدوات، والغدوة جمعها غدى، تقول غدا يغدو غدو ا<sup>(1)</sup>.

> استعمل الشاعر الوحدة الدلالية "غداة" في سياق فخره بالحرب، حيث يقول (2): وَنَحْنُ غَدَاةً أُوقِدَ فِي خَزَارَى وَفَدْنَا فَوْقَ رَفْدِ الرَّافِدِينَا

<sup>(1)</sup> كريم زكى حسام الدين، الزمان الدلالي، دراسة لغوية لمفهوم الزمان وألفاظه في الثقافة العربية، ص150.

<sup>(2)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص67، 71، 77، 85.

جاءت الوحدة الدلالية في هذا البيت بمعنى أول الصباح، واقترنت بكلمة "أوقد" الدالة على اشتعال الحرب وضراوتها. كما جاءت لتبين زمن وقوع المعركة " الذي هو البكرة ما بين الفجر وطلوع الشمس"<sup>(3)</sup>، كما استعملها في بيت أخر في سياق الحرب، وقرنها بكلمة "الروع" الدالة على الحرب حيث يقول<sup>(4)</sup>:

وَتَحْمِلُنا غَدَاةَ الرَّوْعِ جُرْدٌ عُرِفْنَ لَنَا نَقَائِذَ وَافْتُلِينَا

إن ارتباط الوحدة الدلالية بالحرب يظهر عنصر المفاجأة في حروب العرب، فالإغارة تكون حين يكون الناس نياما.

غد: الغد هو اليوم الذي يأتي بعد يومك، قال تعالى: {أَرْسِلْهُ مَعَنَا غَدًا يَرْتَعْ وَيَلْعَبْ وَإِنَّا لَهُ لَكَ لَحَافِظُونَ} (يوسف12). واليوم المرتقب قال تعالى: {سَيَعْلَمُونَ غَدًا مَنِ الْكَذَّابُ الأَشِرُ} (5) (القمر26).

جاءت الوحدة الدلالية "غدا " بمعنى اليوم الذي يلي اليوم الحاضر، أي أنّ الوحدة الدلالية تدل على المستقبل المطلق، أي على المستقبل المقبل المطلق، أي الأيام التي لا علم للإنسان ماذا سيقع فيها، ويظهر هذا المعنى الدلالي أكثر حين اقترنت كلمة " اليوم " بالوحدة الدلالية.

جاءت الوحدة الدلالية "غدا" . عمى اليوم الذي يلي الغد، ويظهر ذلك حين أضيفت كلمة "بعد" للوحدة الدلالية "غد" حيث يقول (6):

وَإِنَّ غَـدًا وَإِنَّ اليَوْمَ رَهْنُ وَبَعْدَ غَدِ بِمَا لا تَعْلَـمِينَا الصبحة، الصبح أول النهار، والصبح الفجر، والصباح نقيض المساء والجمع أصباح، وهو الصبحة، والصباح والإصباح، والمصبح. (7)

178

استعمل الشاعر الوحدة الدلالية "الصبح" في سياق الفخر بالحرب حيث يقول (1): قَرَيْنَاكُمْ فَعَجَّلْنَا قِرَاكُمْ قُبَيْلَ الصُّبْح مِرْدَاةً طَحُونَا

حملت الوحدة الدلالية معنى أول النهار أو الفجر، لكنّ الشاعر حين قرنها بكلمة "قُبيْل" أصبحت تدل على الوقت الذي قبل الصبح، أي السحر.

<sup>(1)</sup> كريم زكبي حسام الدين، الزمان الدلالي، دراسة لغوية لمفهوم الزمان وألفاظه في الثقافة العربية، ص158، 159.

<sup>(2)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص82.

<sup>(3)</sup> على بن هادية، بلحسن البليش، الجيلاني بن الحاج يحيى، القاموس الجديد، ص721.

<sup>(4)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص85.

<sup>(5)</sup> على بن هادية، بلحسن البليش، الجيلاني بن الحاج يحيى، القاموس الجديد، ص721.

<sup>(6)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص67.

<sup>(7)</sup> ابن منظور، لسان العرب7/ 271 (صبح).

استعمل الشاعر الوحدة الدلالة "الصبح" مقترنة بالحرب ليبين سرعة الردّ على الأعداء ومباغتتهم.

أصيل: استعملت الجماعة العربية اللفظ اسما للوقت الذي يكون من بعد العصر إلى المغرب، والجمع أصل بضم الهمزة، والآصال جمع الجمع<sup>(2)</sup>.

وردت الوحدة الدلالية جمعًا " أصل " في سياق الغزل في قوله (3):

تَذَكَّرْتُ الصَّبَا واشْتَقْتُ لَمَّا رَأَيْتُ حُمُولَهَا أُصُلًا حُدِينَا

حاءت الوحدة الدلالية بمعنى الوقت الذي يكون بعد العصر إلى المغرب، حيث شاهد سفر حبيبته، فالمعنى الانفعالي الذي تحمله الوحدة الدلالية أضفى على المشهد عواطف الاشتياق والحزن والحرقة، الجزع

لقد اختار الشاعر وقت الأصيل للتعبير عن حزنه، لأنّ هناك ملازمة بين الأصيل، وفراق الحبيبة، فالأصيل بداية رحيل النهار، وسفر الحبيبة بداية فراقها.

من خلال استعراضنا لوحدات المجموعة الدلالية الثالثة الخاصة بالزمان نلاحظ أن الشاعر استعمل خمس وحدات دلالية في المعلقة جاءت معظمها في سياق الحرب والفخر، كما تبينه المصاحبات اللغوية.

اشتركت كل وحدات المجموعة الدلالية في ملمح دلالي عام ، هو دلالتها على الزمان أو الزمن، وهذه الدلالة تحيلنا إلى معنى الوجود "فالوجود والزمان مترادفان، لأن الوجود هو الحياة، والحياة هي التغيير، والتغيير هو الحركة، والحركة هي الزمن، فلا وجود إذن إلا بالزمان، لهذا فإن أي وجود خارج الزمن وجود وهمي، أو هولا وجود "(4).

كما تخصصت كل وحدة دلالية بملامح دلالية حاصة، فالوحدة الدلالية "يوم" جاءت في سياق الحرب واستعملها الشاعر معادلا دلالا للحروب أو الوقائع، وتضمّنت معاني الشدة والروع وخصها الشاعر بالوقائع المشهورة، وتخصصت الوحدة الدلالية "غداة" بمعنى أول الصباح ودلت على البكرة، وتخصصت الوحدة الدلالية "غد" بمعنى اليوم الذي يأتي بعد اليوم، ودلت على المستقبل مطلقا، وتخصصت الوحدة الدلالية "الصبح" بدلالة أول النهار، وحملت معنى السحر حين

#### 179

أضافها الشاعر لكلمة "قبيل" أي قبيل الصبح، وتخصصت الوحدة الدلالية "أصيل" التي جاءت جمعا بمعنى الوقت من العصر إلى المغرب، وجاءت في سياق الغزل، لذلك فقد حملت دلالة انفعالية.

<sup>(1)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص73.

<sup>(2)</sup> كريم زكي حسام الدين، الزمان الدلالي، دراسة لغوية لمفهوم الزمان وألفاظه في الثقافة العربية، ص162.

<sup>(3)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص70.

<sup>(4)</sup> كريم زكي حسام الدين، الزمان الدلالي، دراسة لغوية لمفهوم الزمان وألفاظه في الثقافة العربية، ص25.

من حيث العلاقات الدلالية نسجّل علاقة الجزء من الكل بين الوحدات الدلالية "أصيل، غداة، صبح، غد" والوحدة الدلالية "اليوم"، وعلاقة التقابل بين الوحدتين الدلاليتين "غداة وأصل". والجدول الآتي يوضح نسبة ورود وحدات المجموعة الدلالية الثالثة الخاصة بمفردات الزمان:

| المصاحبات اللغوية      | السياقات           | تكرارها |       |       | الوحدات الدلالية |
|------------------------|--------------------|---------|-------|-------|------------------|
|                        |                    | مج      | اسم ج | اسم م |                  |
| رهن، غر، خشية، الأبطال | الفخر والحديث عن   | 6       | 1     | 5     | اليوم            |
|                        | الحرب              |         |       |       | ·                |
| قُبَيْلَ               | الفخر بالحرب       | 1       |       | 1     | الصبح            |
| أوقد، الروْع           | الحرب              | 2       |       | 2     | غُدَاة           |
| حُدينَا                | الغزل              | 1       | 1     |       | أُصَل            |
| بعد                    | الفخر والحديث عما  | 1       |       | 1     | غد               |
|                        | يخبئه المستقبل لهم |         |       |       |                  |

الجدول51: المجموعة الدلالية الثالثة (الوحدات الدلالية الدالة على الزمان)

تكررت وحدات المجموعة الدلالية الدالة على الزمان إحدى عشرة مرة، وقد سجلت الوحدة الدلالية (يوم) نسبة شيوع عالية بالمقارنة مع غيرها (ست مرات) تأتي في بعض الأحيان بمعنى الوقائع الحربية، وبخاصة حين تأتي جمعا (الأيام).

### هــ / المجموعة الدلالية الرابعة:

وتشير وحداها الدلالية إلى أسماء الأماكن ، ويمكن تقسيمها إلى مجموعات دلالية صغيرة:

- الوحدات الدلالية الدالة على البلدان والمدن: "الأندرين، بعليك، دمشق، قاصرين، اليمامة، ذي طلوح، نحد، الشامات، ذي أراطي "
  - الوحدات الدلالية الدالة على الأماكن: "أبطح، ثغر، خلاء"
  - الوحدات الدلالية الدالة على الجهات: " اليمين، شرقى، الأيمنين، الأيسرين".

الأندرين: أندرين بالفتح ثم الكون، وفتح الدال وكسر الراء وياء ساكنة ونون، وهو بهذه الصيغة بجملتها: اسم قرية في حنوب حلب، بينهما مسيرة يوم للراكب في طرق البرية، ليس بعدها عمارة وهي الآن حراب، ليس بها إلا بقية الجدران، وإيّاها عنّى عمرو بن كلثوم (1).

<sup>(1)</sup> شهاب الدين ياقوت الحموي، معجم البلدان، مج1، ص260.

يقــول<sup>(1)</sup>:

أَلَا هُبِّي بِصَحْنِكِ فَاصْبَحِينَا وَلا تُبْقِي خُمُورَ الأَنْدَرِينَا

حملت الوحدة الدلالية "الأندرين" معنى القرية في الشام، ولكنّ الشاعر حين استعملها في سياق الخمر، فقد تزوّدت ببعض الدلالات الهامشية المتعلقة بذاتيه الأديب، "فالمكان يفقد بعضا من خصوصيته الواقعية، ويتجاوز الشاعر عواطفه الغرامية، وينتقل المكان إلى مسرح للهو واستهلاك الخمرة ".(2)

إنّ مصاحبة الوحدة الدلالية "الأندرين" لكلمة "خمور" جعلتها تحمل معاني عشق الخمر، والحنين إلى المكان المذكور.

بعلبك: بالفتح ثم السكون، وفتح اللام، والباء الموحدة، الكاف مشدّدة : مدينة قديمة فيها أبنية عجيبة، وآثار عظيمة، وقصر على أساطين الرخام لا نظير لها في الدنيا وبينها وبين دمشق ثلاثة أيام، وقيل اثنا عشر فرسخا من جهة الساحل<sup>(3)</sup>.

تدل الوحدة الدلالية " بعلبك " على اسم مكان وبالضبط تدل على مدينة ولكن الشاعر حين وظفها في سياق الخمر، فقد ارتبطت دلاليا بمكان السكر واللهو والجون، ويظهر سياق الخمر من مصاحبة الوحدة الدلالية لكلمتي: "كأس" و "شربت" حيث يقول (4):

وَكَأْسِ قَدْ شَرِبْتُ بِبَعْلَبَكَ وَأُخْرَى فِي دِمَشْقَ وَقَاصِرِينَا

إنّ الوحدة الدلالية في هذا البيت لم تحمل دلالة مركزية فقط، ولكنها اتسمت بظلال هامشية استمدتها من مصاحبتها لكلمات أحرى متعلقة بسياق الخمر، ويظهر السياق الانفعالي العاطفي أكثر وضوحا في هذه الوحدة الدلالية، فالمكان "بعبلك" يأخذه إلى الماضي وإلى حنين المكان المرتبط باللهو والمجون.

<u>دمشق:</u> دمشق عمله: أسرع فيه، ودمشق الشيء زينه...والدَمشق: الناقة الخفيفة السريعة، ودمشق: مدينة من هذا أخذا، وقيل: فدمشقوها، أي ابنوها بالعجلة، كما قال الجوهري: دمشق قصبة الشام<sup>(5)</sup>.

جاءت الوحدة الدلالية "دمشق" في سياق الخمر في البيت السابق، ووردت بمعنى مدينة في الشام، مثلها مثل بعلبك فقد ارتبطت "دمشق" بالخمر، ويتجلى السياق الانفعالي العاطفي واضحا حيث يعود الشاعر إلى حنين الماضي ومجونه. فقد ارتبطت المدينة هنا بعواطف الشاعر.

<sup>(1)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص64.

<sup>(2)</sup> المكان ودلالته في الشعر العربي القديم، المعلقات نموذجا، باديس فوغالي، مجلة الآداب والعلوم الإنسانية، كلية الآداب والعلوم الإنسانية، جامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية، قسنطينة، العدد الأول، محرم1423هـ.، 2002م، ص37، 41.

<sup>(3)</sup> معجم البلدان، شهاب الدين الحموي،مج1، ص453.

<sup>(4)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص66.

<sup>(5)</sup> لسان العرب، ابن منظور 10/ 104 (دمشق).

قاصرين: اسم قرية في الشام، بهذا المعنى جاءت الوحدة الدلالية في قوله (1): وَكَأْسِ قَدْ شَرِبْتُ بِبَعْلَبَكَ وَأُخْرَى فِي دِمَشْقَ وَقَاصِرينَا

مثلها مثل الوحدتين الدلاليتين حملت الوحدة الدلالية "قاصرين" معاني انفعالية تذكر الشاعر بلهوه ومجونه و شربه للخمر، فالماضي السعيد حسب الشاعر، متجل في هذه المدن والقرى. اليمامة: منطقة واحات غنية في نجد، اشتهرت قديما، هي اليوم العارض<sup>(2)</sup>.

وردت الوحدة الدلالية "اليمامة" في سياق الرحلة والسفر، حيث يقول<sup>(3)</sup>: وَأَعْرَضَتِ اليَمامَةُ وَاشْمَخَرَّتْ كَأَسْيَافٍ بَأَيْدِي مُصْلِتِينَا

جاءت الوحدة الدلالية بمعنى اسم مكان تكثر فيه الواحات الغنية في نجد، كما يمكن أن نستشف دلالة البروز والظهور من الوحدة الدلالية، ويظهر ذلك من مصاحبتها للفعلين "أعرضت، اشمخرت"، وتشبيهها بالأسياف البارزة المسلولة.

إن ظهور معنى البروز في الوحدة الدلالية يؤدي بنا إلى استنتاج دلالة ارتفاع هذه المنطقة التابعة لنجد المرتفعة.

<u>نحد:</u> النجد ما أشرف من الأرض ج أنحد وأنجاد ونحاد، ونحود، ونُجُد، وجمع النجود أنحده، والطريق الواضح المرتفع ما خالف الغور، أي تهامة، وتضم جيمه، مذكر أعلاه تهامة واليمن، وأسفله العراق والشام، وأوّله من جهة الحجاز، ذات عرف ... (4)

جاءت الوحدة الدلالية " نحد " في سياق الحرب في قوله (5):

يَكُونُ ثِفالُهَا شَرْقِيَّ نَجْدٍ وَلَهْوَتُهَا قُضَاعَةُ أَجْمَعِينَا

حملت الوحدة الدلالية "نجد" دلالة اسم المكان، كما تضمّنت دلالة الارتفاع، والصلابة، والاستواء، فالنجد من الأرض ما غلظ منها وأشرف وارتفع واستوى (6).

إن دلالة الارتفاع ظاهرة من المعنى اللغوي للوحدة الدلالية، ولكنّ الشاعر استعملها في سياق الحرب حيث جعل أرض المعركة المكنى عنها بالثفال تشمل نجدا بأكملها، دلالة على شمولية حربهم وسطوقهم.

ذي طلوح: اسم مكان، أنزل قوم الشاعر بيوهم به. (7)

<sup>(1)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص66.

<sup>(2)</sup>كرم البستاني وآخرون، المنجد في اللغة و الأعلام، ص621.

<sup>(3)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص70.

<sup>(4)</sup> الفيروز آبادي، القاموس المحيط 1/ 337 (نحد).

<sup>(5)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص72.

<sup>(6)</sup> ابن منظور، لسان العرب3/ 413 (نحد).

<sup>(7)</sup> الزوزني، شرح المعلقات السبع، ص93.

# وَأَنْزَلْنَا البُيُوتَ بَذِي طُلُوحِ إِلَى الشَّاماتِ نَنْفِي الْمُوعِدِينَا

دلت الوحدة الدلالية على اسم المكان الذي أقام فيه الشاعر استعدادا للحرب وإبادة الأعداء، وقد صاحبت الوحدة الدلالية كلمة "البيوت" للدلالة على مكان الإقامة، ولكن هذه الإقامة ظرفية مرتبطة بالاستعداد للحرب.

الشامات: اسم مكان توجه إليه قومه لإبادة الأعداء هناك. (2)

في البيت نفسه ذكر الشاعر الوحدة الدلالية "الشامات"، وقد وردت في السياق نفسه، وحملت معنى مكان المعركة، وذلك حين قرن الفعل "ننفي" بالوحدة الدلالية "لشامات".

<u>ذو أراطى:</u> أراطى بألف مقصورة، ويقال أراط أيضا وهو ماء على ستة أميال من الهاشمية، شرقي الخزيمية من طريق الحاجّ "ويوم أراطى من أيام العرب<sup>(3)</sup>.

وردت الوحدة الدلالية في سياق الفخر في قوله<sup>(4)</sup>:

وَنحنُ الحابِسُونَ بِذِي أُرَاطَى تَسَفُّ الْجِلَّةُ الْخُورُ الدَّرِينَا

حملت الوحدة الدلالية معنى المكان ، وتضمنت معنى المكان الذي فيه الماء . كما استعمل الشاعر الوحدة الدلالية " ذي أراطي " ليستدل على قوة أهله، واستلائهم على منابع الماء .

خزارى : اسم مكان<sup>(5)</sup> وظّفه الشاعر في سياق الفخر ببطولات قومه، وأيامهم المشهورة، وما يدل على ذلك سياق الفخر بالحرب، و مصاحبة الوحدة الدلالية للفعل المني للمجهول "أوقد" ، أي اشتعال نار الحرب في ذلك اليوم وذلك المكان.

إذا كانت الوحدة الدلالية "خزارى" تحمل دلالة أساسية مركزية، فإنّها تنصف ببعض الدلالات والمعاني الهامشية، مثل ارتباطها بمجد أهل الشاعر حيث سيتذكّر ذلك المجد، فهي تثير في نفسه الفخر حين يتذكر الاسم "خزارى".

تغر: الثاء والغين والراء أصل، يدلّ على تفتّح وانفراج فالثغر الفرج من فروج البلدان، وثغرة النحر الهزمة التي في اللبّة، والجمع ثغر ... والثغر ثغر الإنسان ... (6)

وردت الوحدة الدلالية "ثغر" في سياق الفخر في قوله (7):

وأَنَّا النَّازِلُونَ بِكُلِّ تَغْرِ يَخَافُ النَّازِلُونَ بِهِ الْمَنُونَا

جاءت الوحدة الدُلالية َ"ثغر" بمَعنى المكان المنفرج منَ فروَج البلدان، أي الفتــحة ولــكن الشاعر استعمل "الثغر" في سياق الفخر بالحرب لذلك فقد اصطبغت بدلالات أخرى، فالثغر هنا

<sup>(1)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص72.

<sup>(2)</sup> الزوزني، شرح المعلقات السبع، ص93.

<sup>(3)</sup> شهاب الدين ياقوت الحموي، معجم البلدان، مج1، ص134.

<sup>(4)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص82.

<sup>(5)</sup> الشنقيطي، شرح المعلقات العشر وأحبار شعرائها، ص135.

<sup>(6)</sup> ابن فارس، مقاييس اللغة 1/ 378 – 379.

<sup>(7)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص79.

يستدعى مفهوم الخطر، فهو المكان الذي يمكن أن يتسلل منه العدو، أو هو أضعف مكان دفاعي يأتي منه الخطر. إن الوحدة الدلالية "الثغر" حملت معنى الخوف، ويظهر ذلك المعنى السياقي من الشطر الثاني للبيت "يخاف النازلون به المنون"، فالخوف ملازم للثغر.

بحال: جال الفرس في الميدان جولانا، وجالوا في الحرب جولة ... (1) والمحال محل الجولان. (2) استعمل الشاعر الوحدة الدلالية "مجال" في سياق الخمر حيث يقول (3):

فَمَا بَرَحْتُ مَجَالَ الشَّرْبِ حَتَّى تَعْالُوهَا وَقَالُوا قَد رَوِينَا

جاءت الوحدة الدلالية في هذا البيت بمعنى موضع المحاولة، إي محاولة الشرّب، كما يمكن أن نستشف من الوحدة الدلالية معاني العربدة والسكر والتنافس في شرب الخمرة. يظهر ذلك من مصاحبة الوحدة الدلالية لكلمة "الشرب" الدالة على المتعاطين للخمرة، وورود الفعلين " تغالوها " و"روينا".

خلاء: خلا المكان خلاء، وخلا من أهله، وعن أهله، وخلوت بفلان وإليه ومعه خلوة، وخلا بنفسه انفرد... وخلا لك الجوّ، ومكان خلاء<sup>(4)</sup>.

وردت الوحدة الدلالية " خلاء " في سياق الغزل في قوله (5):

تُرِيكَ إذا دَخَلْتَ عَلَى خَلاءِ وَقَدْ أَمِنَتْ عُيُونَ الْكَاشِحِينَا

دلت الوحدة الدلالية "حلاء" على المكان الخالي من الناس، ولكن المعنى السياقي أو الدلالي للوحدة الدلالية "خلاء" في هذا البيت هو الانفراد بالشيء، فهذه المرأة تُري عشيقها إذا كانت بعيدة عن أعين الحاسدين محاسن جسدها، والدليل على ذلك ورود كلمة "تريك" في البيت المذكور، فالخلاء هنا هو خلاء المكان من الحاسدين والأعداء، أمّا المكان في حقيقة الأمر، فليس خلاء لأنه يحتضن المرأة الحبيبة وعشيقها الشاعر

بحرى: المحرى ج مجار الممرّ عموما<sup>(6)</sup>، والريح تجرى، وحرت الخيل، وأحروا الخيل ... <sup>(7)</sup> وردت الوحدة الدلالية " مجرى " في سياق الخمر بمعنى مكان إدارتها حيث يقول <sup>(8)</sup>: صَبَنْتِ الكأسَ أُمَّ عَمْرو وَكانَ الكأسُ مَحْراهَا اليَمِينَا

رأينا أن الوحدة الدلالية "بحرى" الدالة على مكان الجري قد تقترن بكلمات عدة ولا يفهم معناها إلا من خلال السياق، فالريح تحري، والخيل تحري، والشمس تحري، إلى غير ذلك.

إن الشاعر وظف الوحدة الدلالية "محرى" في سياق الخمر، حيث أضافها للخمرة الدال عليها

<sup>(1)</sup> الزمخشري، أساس البلاغة، ص105 (جول).

<sup>(2)</sup> كرم البستاني وآخرون، المنجد في اللغة و الأعلام، ص111.

<sup>(3)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص66.

<sup>(4)</sup> الزمخشري، أساس البلاغة، ص180 (حلو).

<sup>(5)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص68.

<sup>(6)</sup> كرم البستاني و آخرون، منجد اللغة والأعلام، ص 88

<sup>(7)</sup> الزمخشري، أساس البلاغة، ص88 (حرى).

<sup>(8)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص65.

الضمير المتصل "الهاء"، فدلالة "المحرى" في هذا البيت تستحضر مجلس الندامي الذين يشربون الخمر، ويظهر هذا المعنى من خلال ورود كلمة "الكأس".

كما استعمل الشاعر وحدات دلالية تدل على الجهات مثل (اليمين، شرقي، الأيمنين، الأيسرين)

اليمين: اليمين، يمن الإنسان وغره...واليمين نقيض اليسار، والجمع أيمان، أيمن ويمائن ...والأيمن والميمنة: خلاف الأيسر والميسرة...(1)

وردت الوحدة الدلالية "اليمين" في سياق الخمر حيث يقول<sup>(2)</sup>: صَبَنْتِ الكأسُ مُجْراهَا اليَمِينَا وَكَانَ الكأسُ مَجْراهَا اليَمِينَا

حملت الوحدة الدلالية في بيت الشاعر معنى المكان الذي يعاكس اليسار، وهو اسم من أسماء الجهات، وقد تميزت الوحدة الدلالية بدلالة مكان جلوس الشاعر في المجلس، أو المكان الذي صبنت الساقية عنه مجرى كأس الخمر

شرقي: شرقت الشمس شروقا طلعت واسم الموضع المشرق، وكان القياس المشرَق بفتح الراء ولكنه أحد ما ندر من هذا القبيل ...(3)

وردت الوحدة الدلالية "شرقي" في سياق الفخر بحروب قومه وشمولية معركتهم وسطوتهم على جميع القبائل حيث يقول<sup>(4)</sup>:

يَكُونُ ثِفالُهَا شَرْقِيَّ نَجْدٍ وَلَهْوَتُهَا قُضَاعَةُ أَجْمَعِينَا

حملت الوحدة الدلالية في البيت دلالة جهة شرق نجد، كما تميّزت بدلالة خاصة وهي شرقي نجد، حين صاحبت الوحدة الدلالية كلمة "نجد".

لقد استعمل الشاعر الوحدة الدلالية ليبين قوة قومه، كما يمكن أن نكتشف من الوحدة الدلالية وضع شروق الشمس، فالشروق مرتبط بالشمس هنا، فالوحدة الدلالية تستدعي حضور هذا الكوكب الذي يتخذ معلما لتحديد المكان، لأنه حين يظهر يبدأ النهار، وحين يختفي يبدأ الليل فسمى مكان طلوعه شرقا أو مشرقا، ومكان غروبه غربا أو مغربا.

الأيمن: الأيمن هنا بمعنى الإنسان الذي يتخذ اليمين مكانا إذا كان غيره معلما "وهو الأيمن وهي اليمن، وأخذ يمينه ويمناه (5).

وردت الوحدة الدلالية "الأيمن" في سياق الحرب حيث يقول<sup>(6)</sup>: وَكُنّا الأَيْمَنِينَ إذا الْتَقَيْنَا وَكَانَ الأَيْسَرِينَ بَنُو أَبِينَا

ابن منظور، لسان العرب15/ 458 (يمن).

<sup>(2)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص65.

<sup>(3)</sup> ابن منظور، لسان العرب7/ 94 (شرق).

<sup>(4)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص72.

<sup>(5)</sup> الزمخشري، أساس البلاغة، ص750 (يمن).

<sup>(6)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص83.

إنّ الوحدة الدلالية في هذا البيت دلت على المقاتلين في المعركة الذين يظهرون من جهة اليمين ويظهر سياق الحرب في ورود الفعل "التقينا".

الأيسر: الأيسر هنا بمعنى الإنسان الذي يتخدّ اليسار مكانا إذا كان غيره معلما.

وردت الوحدة الدلالية "الأيسر" في سياق الحرب في البيت السابق، وقد تميّزت بملمح دلالي هو المقاتلون في المعركة الذين يتخذون جهة اليسار أو الميسرة لقتال الأعداء، كما يظهر سياق الحرب في كلمة " التقينا ".

إنّ الوحدتين الدلاليتين "الأيمن والأيسر" حملتا معنى تقسيم الجيش إلى ميمنه وميسرة ، وهنا تظهر قيمة اجتماعية كانت سائدة عند العرب أثناء الترال، تتمثل في تنظيم الجيش حتى يتحقق النصر.

حين تتبعنا لوحدات المجموعة الدلالية الرابعة التي تشير إلى الأماكن نلاحظ أنّ هذه الوحدات الدلالية اشتركت في ملمح دلالي عام هو دلالتها على المكان، كما اختصت كل وحدة دلالية علمح دلالية خاصة.

اشتركت الوحدات الدلالية الآتية "دمشق، بعلبك، قاصرين، الأندرين" في ملمح دلالي عام هو دلالتها على أسماء المدن والقرى، واختصت كل وحدة دلالية بدلالات خاصة، فالوحدة الدلالية "دمشق" ارتبطت بالخمر وحنين الشاعر لهذه المدينة، وكذلك الشأن بالنسبة إلى "بعلبك، وقاصرين والأندرين"، كما اختصت الوحدة الدلالية الأخيرة "الأندرين" بجودة خمورها. أمّا الوحدات الدلالية الآتية: "ذي طلوح، الشامات، ذي أراطى، خزاري" فقد اشتركت في ملمح دلالي عام هو دلالتها على أماكن المعارك، وارتبطت بالسفر والقتال، وتنقل قومه لملاقاة الأعداء. أمّا الوحدتان الدلاليتان "اليمامة، نجد" فقد دلتا على منطقتين مشهورتين في شبه الجزيرة العربية، واتسمت الوحدة الدلالية "نجد" بدلالة العلو والارتفاع

ارتبطت الوحدة الدلالية "ثغر" بالحرب وحملت معاني المكان الذي يأتي منه الخطر لانفتاحه وانفراجه.

أمّا الوحدة الدلالية " مجال ، مجرى " فقد جاءتا في سياق الخمر ،دلت االأولى على مجلس شرب الخمر والثانية دلت على جهة تحويل كأس الخمر، حيث انتقل مجراها من اليمين إلى اليسار. حاءت الوحدة الدلالية " خلاء " في سياق الغزل وحملت معنى المكان الخالي ، ولكنّها في سياق البيت دلت على انفراد العاشق بعشيقته .

جاءت الوحدات الدلالية "اليمين، شرقي، الأيمنين، الأيسرين" لتدل على الجهات، واتسمت كل وحدة دلالية بدلالة خاصة، فالوحدة الدلالية اليمين التي جاءت في سياق الخمر دلت على يمين الإنسان، والوحدة الدلالية "شرقي" جاءت بمعنى شرق نجد وحملت معنى مكان شروق الشمس والوحدة الدلالية "الأيمنين" دلت على المقاتلين الذين يكونون في ميمنة الجيش، والوحدة الدلالية

"الأيسرين" دلت على المقاتلين الذين يكونون في ميسرة الجيش.

من حيث العلاقات الدلالية نسجل علاقة التقابل بين "الأيمنين والأيسرين"، وعلاقة الجزء من الكل بين "اليمامة" و "نجد"، وعلاقة التنافر بين جميع الوحدات الدلالية الأخرى . والجدول الآتي يوضح نسبة ورود كل وحدة دلالية:

| المصاحبات اللغوية | السياقات      | تكرارها |       |       | الوحدات الدلالية |
|-------------------|---------------|---------|-------|-------|------------------|
|                   |               | مج      | اسم ج | اسم م |                  |
| خمور              | الخمر         | 1       |       | 1     | الأندرين         |
| شربت، كأس         | الخمر         | 1       |       | 1     | بعلبك            |
| أعرضت، اشمخرّت    | الرحلة والسفر | 1       |       | 1     | اليمامة          |
| شرقى              | الحرب         | 1       |       | 1     | بخذ              |
| أنزلنا            | الحرب         | 1       |       | 1     | ذي طلو ح         |
| ننفى              | الحرب         | 1       |       |       | الشامات          |
| الحابسون          | الحرب         | 1       |       | 1     | ذي أراطي         |
| أوقد              | الحرب         | 1       |       | 1     | خزارى            |
| النازلون          | الحرب         | 1       |       | 1     | ثغر              |
| الشرب             | الخمر         | 1       |       | 1     | بمحال            |
| دخلت              | الغزل         | 1       |       | 1     | خلاء             |
| اليمين            | الحرب         | 1       |       | 1     | مجحر ی           |
| مجحر ی            | الحرب         | 1       |       | 1     | اليمين           |
| بخد               | الحرب         | 1       |       | 1     | شرقى             |
| التقينا           | الحرب         | 1       | 1     |       | الأيمنين         |
| التقينا           | الحرب         | 1       | 1     |       | الأيسرين         |
| شربت، كأس         | الخمر         | 1       |       | 1     | دمشق             |
| شربت، کأس         | الخمر         | 1       |       | 1     | قاصرين           |

الجدول52: المجموعة الدلالية الرابعة (الوحدات الدلالية الدالة على الأماكن)

أحصينا في إطار المجموعة الدلالية الرابعة الدالة على الأماكن ثمان عشرة وحدة دلالية، وقد حاءت كلها تقريبا في مجال الحرب، كما توضحه المصاحبات اللغوية، ماعدا بعض الوحدات الدلالية التي جاءت في سياق الخمر لارتباطها بمدن وقرى مشهورة بجودة خمرها (دمشق، بعلبك، قاصرين)، وسياق الرحلة (اليمامة)، أما الوحدات الدلالية التي جاءت في سياق الحرب فقد ارتبطت بأماكن المعارك.

### و/ المجموعة الدلالية الخامسة:

تشير وحداتها الدلالية إلى الألوان، وتضم الوحدات الدلالية الآتية: "اللون، هِجان، أدماء، حمر، غُرّ، خضب، طلى، بيض، سمر، جُون "

اللون: لونت الشيء فتلوّن، ويقال: كيف نخلكم، فيقولون: حين لوّى أي أحذ شيئا من اللون وتغيّر عما كان... ومن الجاز: عنده لون من الثياب: صنف منه، ورجل متلوّن: مختلف الأخلاق (1) وردت الوحدة الدلالية "اللون" في سياق الغزل ووصف المرأة حيث يقول (2):

فِرَاعَيْ عَيْطُلِ أَدْمَاءَ بَكْرِ هِجَانَ اللَّوْنِ لَمْ تَقْرَأُ جَنِينَا

"تكتسي الوحدة الدلالية 'اللون' بعدا دلاليا في ثقافة المحتمع العربي الجاهلي، والبعد الدلالي الذي اتخذه اللون في السيميائية إنّما كان نتيجة لاستخدامه في دلالات متعددة في الثقافات المختلفة "(3) لذلك فقد حملت الوحدة الدلالية حين جاءت في سياق الغزل دلالة الجمال، ويظهر هذا المعنى حين صاحبت الوحدة الدلالية كلمة "هجان" الدالة على البياض الخالص.

أدماء: الأدمة في اللون من الأضداد يكون للبياض والسواد<sup>(4)</sup>

ذِرَاعَيْ عَيْطُلٍ أَدْمَاءَ بَكْرٍ هِجَانَ اللَّوْنِ لَمْ تَقْرَأُ جَنِينَا

إن لون "الأدمة" يطلق خاصة على البياض في الإبل، ولذلك فقد حملت الوحدة الدلالية دلالة البياض و تضمنت معاني الجمال و الصحة. نلاحظ أن الشاعر قد نقل معنى الأدمة من مجال الإبل إلى مجال المرأة وهذا على سبيل الاستعارة، ففي الكلام العادي لا يمكن أن تقترن الوحدة الدلالية مع كلمات أحرى من غير الإبل، لأنها تطلق على الإبل فقط.

<u>هجان:</u> جمل وناقة، وإبل هجان: بيض كرام، ورجل وفرس هجين إذا لم تكن الأم عربية، والأصل في الهجنة بياض الروم والصقالبة ...ومن المجاز: رجل وامرأة هجان، وأرض هجان: كريمة التربة<sup>(6)</sup>.

استعمل الشاعر الوحدة الدلالية "هجان" في سياق الغزل حيث يقول (7): 

﴿ وَرَاعَيْ عَيْطُلٍ أَدْمَاءَ بَكْرٍ هِجَانَ اللَّوْنِ لَمْ تَقْرَأُ جَنِينَا 
﴿ وَرَاعَيْ عَيْطُلٍ أَدْمَاءً بَكْرٍ هِجَانَ اللَّوْنِ لَمْ تَقْرَأُ جَنِينَا

لقد اختار الشاعر الوحُدة الدلاليةُ "هجان" ليعبر عن جمال المرأة، ويعني بذلك بياضها المشوب

<sup>(1)</sup> الزمخشري، أساس البلاعة، ص613 (لون).

<sup>(2)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص68.

<sup>(3)</sup> سمير ستيتية، السيميائية اللغوية وتطبيقاتها على نماذج من الأدب العربي، أبحاث اليرموك منشورات جامعة اليرموك، سلسلة الآداب واللغات، مجلة محكمة نصف شهرية، المجلد7، العدد2، أربد، الأردن، 1410هـ، 1989م، ص54.

<sup>.</sup> (4) عيسى بن إبراهيم الربعي، الأماني العمانية، ص25.

<sup>(5)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص68.

<sup>(6)</sup> الفيروز آبادي، القاموس المحيط4 / 123 (هجن).

<sup>(7)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص68.

بحمرة، لذلك فقد انتقلت دلالة الوحدة الدلالية "هجان" من مجال الإبل إلى مجال المرأة عن طريق المجاز، ولذا فقد تضمّنت معاني الصفاء والبياض الجميل، ويظهر ذلك المعنى الدلالي حين نسب هذا اللون للمرأة.

بيض: الأبيض ضد الأسود.

بأنَّا نُورِدُ الرَّاياتِ بِيضًا ونُصْدِرُهُنَّ حُمْرًا قَدْ رَوِينَا

استعمل الشاعر الوحدة الدلالية " بيض " للدلالة على بياض الأعلام، أثناء استعدادهم للقتال و تظهر الوحدة الدلالية قيمة اجتماعية وهي رمز القبيلة و رايتها أثناء الحرب.

إنَّ الوحدة الدلالية "بيض" المصاحبة لكلمة "الرايات" تبرز دلالة الاستعداد للحرب بحمل الرايات البيضاء، كما تضمنّت معنى بياض الأعلام.

كما استعمل الشاعر اللون الأبيض في سياقات أخرى، ففي سياق الفخر بنساء قومه كان اللون الأبيض معادلا دلاليا للنساء فيقول<sup>(2)</sup>:

عَلَى آثَارِنَا بِيضٌ حِسَانٌ نُحَاذِرُ أَنْ تُقَسَّمَ أَوْ تَهُونَا لَتَسْتَلِبُنَّ أَفْراًسًا وَبِيضًا وأسْرَى في الْحَدِيدِ مُقَرَّنينَا

فالوحدة الدلالة في البيت الأول حملت معنى الجمال والعزّة والإباء والانتماء إلى الأشراف، ويظهر ذلك من سياق البيت الشعري، ومصاحبتها لكلمة "حِسَان"، وفي البيت الثاني نسبها الشاعر لأعدائه، وكانت في موضع الذل والسبي، ويظهر ذلك من ورود الفعل "سلب".

كذلك استعمل الشاعر اللون الأبيض معادلا دلاليا لوصف السلاح بمعنى السيوف في قولها في قولها في قولها في قولها في قولها في الشاعر اللون الأبيض معادلا دلاليا لوصف السلاح بمعنى السيوف في قولها في السيوف في

بسُمْر مِنْ قَنَا الْخَطِّيِّ لُدْنُ ذَو ابِلَ أَوْ ببيض يَـخْتَلِينَا وَأَنَّا الْمانِعُ وَنَا الْجُفُونَا إِذَا مَا الْبِيضُ زَايَلَتِ الْجُفُونَا

حُمر: الأحمر لون من الألوان، والحمرة من الألوان المتوسطة معروفة، لون الأحمر يكون في الحيوان والثياب وغير ذلك مما يقبله<sup>(4)</sup>.

ارتبطت الوحدة الدلالية في البيت الشعري بلون الرايات بعد الرجوع من القتال في قوله (5): بأنّا نُوردُ الرّاياتِ بيضًا ونُصْدِرُهُنَّ حُمْرًا قَدْ رَوِينَا

لذلك فقد تميّزت بملمح دلالي هو كثرة القتلى وغزارة الدماء، دلالة على قوة المعركة وضراوتها،

<sup>(1)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص71.

<sup>(2)</sup> المصدر نفسه، ص86.

<sup>(3)</sup> المصدر نفسه، الديوان، ص74، 89.

<sup>(4)</sup> ابن منظور لسان العرب3/ 316 (حمر).

<sup>(5)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص71.

وشدة بطش قومه بالأعداء.

غُــر : الغرة والغر غرة بضمهما بياض في الجبهة ، وفرس أغر وغراء ، والأغر الأبيض من كل شيء، ومن الأيام الشديدة الحر وظهرة ووديقة غراء (1).

وردت الوحدة الدلالية "غرّ" في سياق الفخر بمعنى البياض في الجبهة في قوله (2): وأيّامِ لَنَا غُرِّ طِــوَالِ عَصَيْنَا الْمَلْكَ فيها أَنْ نَدِينَا

لم تقترن الوحدة الدلالية بالجبهة في هذا البيت لأنها انتقلت دلاليا من مجال دلالي إلى آخر، فالوحدة الدلالية "غرّ" التي جاءت صفة للأيام حملت معنى "الشديدة المشهورة" وتضمنّت شهرة أيام قومه حيث عصوا الملك فيها.

تظهر العلاقة وطيدة بين "غرة الفرس" و "غرة الأيام " على سبيل المجاز فإذا كانت الغرّة تظهر الفرس وتشهره، فالأيام المشهورة تظهر قوة أهل الشاعر وشهر هم. سُمر: السمر بالضم مترلة بين البياض والسواد، فيما يقبل ذلك (3).

استعمل الشاعر الوحدة الدلالية "سمر" معادلا للرماح للدلالة على قوتها وصلابتها.

<u>حون</u>: الجون الأسود اليحمومي، والأنثى جونة، ابن سيدة، الجون الأسود المشرب حمرة، وقيل هو النبات الذي يضرب إلى السواد من شدة خضرته، والجون الأبيض، والجمع من كل ذلك جون الضم<sup>(4)</sup>.

وردت الوحدة الدلالية "حون" في سياق الفخر، وحديثه عن الدرع التي يضعها الأبطال على أحسادهم أثناء القتال حيث يقول<sup>(5)</sup>:

إذا وُضِعَتْ على الأَبْطَالِ يَوْمًا وَأَيْتَ لَهَا جُلُودَ القَوْمِ جُونَا

حاءت الوحدة الدلالية "جون" (6) بمعنى اللون الأسود اليحمومي، وقد جاء الشاعر بهذه الوحدة الدلالية بغرض إظهار وصف الدروع التي تستعملها الأبطال في القتال، لذا فإن دلالة كلمة "جون" في هذا البيت هو إظهار كثرة لبس الأبطال للدروع للدلالة على طول الحرب وشدّةا. خضب: حضب شعره ويده بالخضاب، وكف خضيب، وبنان مخضّب ... وامرأة خضيبة كثيرة الخضاب (7).

<sup>(1)</sup> الفيروز آبادي، القاموس الحيط2/ 99 (غرر).

<sup>(2)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص71.

<sup>(3)</sup> الفيروز آبادي، القاموس المحيط3 /50 (سمر).

<sup>(4)</sup> ابن منظور، لسان العرب2/ 24 (جون).

<sup>(5)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص85.

<sup>(6)</sup> يقول ابن الأنباري في شأن "الجون" أنه من الأضداد: (فالجون الأبيض في لغة حي من العرب، والجون الأسود في لغة حي آخر، ثم أخذ أحد الفريقين من الآخر). ينظر ربحي كمال بكر، التضاد في ضوء اللغات السامية، دراسة مقارنة، دار النهضة العربية للطباعة والنشر، بيروت، 1975م، ص10.

<sup>(7)</sup> الزمخشري، أساس البلاغة، ص169- 170 (حضب).

## جاءت الوحدة الدلالية "خضب " فعلا في سياق الحرب حيث يقول (1): كأنّ ثِيَابَنَا مِنّا وَمِنْهُمْ خُضِبْنَ بأُرْجُوانٍ أَوْ طُلِينَا

حملت الوحدة الدلالية معنى الصبغ واختصت باللون الأحمر خاصة ويظهر ذلك أكثر حين ارتبطت بكلمة "أرجوان"، كما نستشف من الوحدة الدلالية "خضب" دلالة كثرة الدماء، حتى أنّ الرايات تلطخت بالدماء فبدت كالخضاب.

نلاحظ أن الوحدة الدلالية قد انتقل مدلولها من خِضاب المرأة "الحناء" إلى تلطيخ الرايات بالدماء.

طلى: طلى البعير بالقطران لطخه به ...طلى الليل الآفاق: غشّاها. والطليان: قلح الأسنان أي صفر ها<sup>(2)</sup>.

وردت الوحدة الدلالية في سياق الحرب، وحملت معنى اللون، أي تلطيخ الرايات باللون حيث يقول (3):

# كَأَنَّ ثِيَابَنَا مِنَّا وَمِنْهُمْ خُضِبْنَ بَأُرْجُوانٍ أَوْ طُلِينَا

تميّزت الوحدة الدلالية بدلالة الأحمر الضارب للسواد، ودلّ على ذلك المعنى اللغوي للوحدة الدلالية، أي طلي الإبل بالقطران، كل ذلك ليبين كثرة القتلى وإراقة الدماء. ونلاحظ أنّ الوحدة الدلالية انتقلت دلاليا من مجال طلى الإبل بالقطران إلى مجال تلطيخ الرايات بالدماء.

من خلال استعراضنا لوحدات المجموعة الدلالية الخامسة الخاصة بالألوان والمشتملة على وحدات دلالية نلاحظ أن جلّ الوحدات الدلالية جاءت في سياق الفخر والحرب وكذلك الغزل.

اشتركت وحدات المجموعة الدلالية في ملمح دلالي عام هو دلالتها على اللون، وتميّزت كل وحدة دلالية بملامح دلالية خاصة بها، فالوحدة الدلالية "لون" جاءت لتدل على كل الألوان فهي لفظ متضّمن لكل لون، والوحدة الدلالية "أدماء" جاءت في سياق الغزل وتميّزت بدلالة البياض، وانتقلت دلاليا من لون يطلق على الإبل إلى معادل دلالي لجال المرأة وبياضها، والوحدة الدلالية "هجان" تميّزت بدلالة البياض، وانتقلت دلاليا من مجال الإبل إلى مجال المرأة والغزل وتميّزت بدلالة البياض المشوب بحمرة، والوحدة الدلالية "بيض" استعملها الشاعر معادلا دلاليا للمرأة والسيف، وارتبطت بالحرب وبياض الرايات، والوحدة الدلالية "حمر" جاءت في سياق الحرب وحملت معنى الحمرار الرايات بالدماء للدلالة على كثرة القتلى وضراوة المعركة، والوحدة الدلالية "غر" جاءت في سياق الفخر وحملت معنى اللون الأبيض في الجبهة، ووظفها الشاعر للدلالة على شهرة أيام حربهم، والوحدة الدلالية "حضب" تميّزت حربهم، والوحدة الدلالية "حضب" تميّزت بدلالة تخضب الرايات للدلالة على كثرة القتلى وسيلان الدماء، والوحدة الدلالية "طلى" دلـت

<sup>(1)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص76.

<sup>(2)</sup> كرم البستاني و آخرون، المنجد في اللغة والأعلام، ص441.

<sup>(3)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص76.

على تلطيخ الرايات دلالة على سيلان الدماء.

من خلال تتبعنا للمجموعة الدلالية الخاصة بالألوان نلاحظ كثرة الكلمات الدالة على اللون الأحمر (1) "حمر، خضب، طلي" وما يتعلق به وهذا لكثرة الدماء، واللون الأبيض "بيض، هجان، أدماء، غر" للدلالة على جمال المرأة، فاللون الأحمر معادل دلالي للدم والحرب والقتال، واللون الأبيض معادل دلالي لجمال المرأة.

من خلال استعراضنا لوحدات المجموعة الدلالية نسجل علاقة العموم والخصوص بين الوحدة الدلالية " لون " وبقية الوحدات الدلالية الأخرى، فعلاقة التضمن أو الاشتمال جلية بين المصطلح العام "اللون" والمصطلحات السفلية "أدماء، هجان، جون، حمر" فالقول هذا أحمر يستلزم القول هذا لون، وهكذا مع بقية الوحدات الدلالية الأخرى، كما نسجل علاقة التقابل بين "جون وأبيض" وعلاقة التضمّن بين "أدماء، هجان، واللون الأبيض" لأنّ الأدمة والهجنة من أنواع البياض. والجدول الآتي يوضّح نسبة ورود كل وحدة دلالية على حدة:

| المصاحبات اللغوية      | السياقات        |    | رها   | الوحدات الدلالية |     |       |
|------------------------|-----------------|----|-------|------------------|-----|-------|
|                        |                 | مج | اسم ج | اسم م            | فعل |       |
| هجان                   | الغزل           | 1  |       | 1                |     | اللون |
| أرجوان                 | الفخر           | 1  |       |                  | 1   | طلي   |
| أرجوان                 | الفخر           | 1  |       |                  | 1   | خضب   |
| الرايات، يختلى، اليلب، | الفخر بنساء     | 5  |       | 5                |     | بيض   |
| حسان تستلب، الجفون     | القبيلة، الحرب. |    |       |                  |     | _     |
| الرايات                | الفخر           | 1  |       | 1                |     | حمر   |
| بكر                    | الغزل           | 1  |       | 1                |     | أدماء |
| اللون                  | الغزل           | 1  |       | 1                |     | هجان  |
| جلود القوم             | وصف الاستعداد   | 1  |       | 1                |     | جون   |
|                        | للقتال.         |    |       |                  |     |       |
| قنا الخطى              | وصف الرماح      | 1  |       | 1                |     | سمر   |
| أيام                   | الفخر           | 1  | ·     | 1                |     | غر    |

الجدول53: المجموعة الدلالية الخامسة (الوحدات الدلالية الدالة على الألوان)

أحصينا في إطار المجموعة الدلالية الدالة على الألوان عشر وحدات دلالية، تكررت أربع عشرة مرة، وقد تفوقت الكلمات الدالة على اللون الأبيض ودرجاته (غر، أدماء) لأن الشاعر وظف هذا

<sup>(1)</sup> يقول (بيير غيرو) في هذا الشأن: "إنَّ قيّم كلمة "أحمر" واستعمالاتها تتعلق بوجود أو عدم وجود مصطلحات لغوية مثل: برتقالي، زهري، أرجواني، وإذا لم تكن هذه موجودة فإن الكلمات: الدم، اليوسفي، القمر تعتبر كلها حمراء، إنَّ حالة اللغة هي التي تحدّد قيمة الكلمة، وهذه القيّم ليست إلّا مجموع إمكانات العلاقة التي تحدّد حقل الاستعمال في الخطاب" ينظر (بيير غيرو) علم الدلالة، ترجمة منذر عياشي، دار طلاس للدراسات والترجمة والنشر، دمشق، ط1، 1988م، ص43.

اللون معادلا دلاليا لأشياء عديدة، للسلاح (السيوف) وللمرأة، ولشهرة وقائع قومه كما في (غر) وجاءت بمعنى بياض الرايات.

| السياقات                    | تكــــرارهـــا |       |       |     | المحموعات الدلالية          |
|-----------------------------|----------------|-------|-------|-----|-----------------------------|
|                             | مج             | اسم ج | اسم م | فعل |                             |
| الخمر، الغزل، وصف الدروع    | 4              | 2     | 2     |     | كلمات تدل على السماء والنار |
| الفخر، وصف الدروع           | 10             | 5     | 5     |     | كلمات تدل على البر والبحر   |
|                             |                |       |       |     | ومواطن الماء                |
| الفخر، الحرب، الغزل         | 11             | 2     | 9     |     | كلمات تدل على الزمان        |
| الحرب، الخمر، الرحلة والسفر | 18             | 3     | 15    |     | كلمات تدل على الأماكن       |
| الفخر والحرب                | 14             | 10    | 2     | 2   | كلمات تدل على الألوان       |

الجدول54: المجال الدلالي الفرعي الأول (المجموعات الدلالية الدالة على الجمادات)

تكررت وحدات المحال الدلالي الفرعي الأول 57مرة، وقد سجلنا ارتفاع الكلمات الدالة على الأماكن لارتباطها بأماكن المعارك، و تنقل قوم الشاعر المستمر استعدادا للقتال.

## 2/ المجال الدلالي الفرعي الثاني:

يضم المحال الدلالي الفرعي الثاني الوحدات الدلالية الخاصة بالأحياء "نباتات، حيوانات"، وينقسم إلى مجموعتين دلاليتين:

### أ/ المجموعة الدلالية الأولى:

تشير وحدات المحموعة الدلالية الثانية إلى النباتات، وتضم الوحدات الدلالية الآتية: " أرجوان، الحصّ، قتادة، الدرين".

وردت الوحدة الدلالية "أرجوان" في سياق الفخر وذكر الحرب في قوله (2): كأنّ ثِيَابَنَا مِنّا وَمِنْهُمْ خُضِبْنَ بأُرْجُوانٍ أَوْ طُلِينَا

حملت الوحدة الدلالية معنى اسم نبات له أزهار أرجوانية، كما تخصّصت دلالتها بالأزهار، فقد ذكر الشاعر الكل "الأرجوان" وأراد الجزء "الأزهار" فانتقال الدلالة هنا بالتخصيص، كما تضمّنت الوحدة الدلالية دلالة اللون الأرجواني التابع للأحمر، للدلالة على كثرة سيلان الدماء،

<sup>(1)</sup> محمد شفيق غربال، الموسوعة العربية الميسرة، الجمعية المصرية لنشر المعرفة والثقافة العالمية، دار الجيل، 1995م، ج1، ص114.

<sup>(2)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص76.

فالأرجوان هنا معادل دلالي للدماء السائلة.

الْحُصِّ: والحص بالضم: الورس، ويقال الزعفران (1).

--جاءت الوحدة الدلالية في سياق الخمر حيث يقول<sup>(2)</sup>:

مُشَعْشَعَةً كَأَنَّ الْحُصَّ فيها إذا ما الْمَأْء خَالَطَهَا سَخِينَا

تخصصت الوحدة الدلالية "الحص" بدلالة زهر الحصّ الذي هو الورس، وهو نبات يشبه الزعفران<sup>(3)</sup>. كما تضمّنت الوحدة الدلالية معنى اللون الأحمر كما أنّ الشاعر استعمل "الحص" وأراد أزهاره فانتقلت الدلالة وتخصصت.

قتادة: القتاد كسحاب، شجر صلب له شوكة كالإبر، وأبل قتادية تأكلها والتقتيد أنّ تقطعه فتحرقه فتعلفه الإبل ... (4)

وردت الوحدة الدلالية "قتادة" في سياق الحرب حيث يقول (5):

وقدْ هَرَّتْ كِلابُ الْحَيِّ مِنَّا وشَلْبَا قَتَادَةَ مَلْ يَلِينَا

إنّ المعنى المعجمي للقتاد هو شجر ذو صلابة وشوك، لكنّ الشاعر وظّف الوحدة الدلالية في سياق الحرب، وقصد بها عزّ وقوة الأعداء، فانتقال الدلالة من مجال النبات إلى مجال عزّ الإنسان واضـح لأنّ السياق هو الذي يحدّد معنى الوحدة الدلالية، كما نستشف دلالة القوة والصلابة من الوحدة الدلالية، كما تُظهر مدى قوة أهل الشاعر وذلك لورود الفعل "شذّب".

الدرين: ما بلي من الحشيش ، فلا تأكله الدواب، الثوب البالي، أم درين: الأرض المحدبة (6).

وردت الوحدة الدلالية في سياق الفخر بقومه بمعنى الحشيش الذي بلى واسود حيث يقول<sup>(7)</sup>: وَنحنُ الحابسُونَ بذِي أُراطَى تَسَفُّ الْجلَّةُ الْخُورُ الدَّرينَا

تميزت الوحدة الدلالية الدرين علمح دلالي هو الحشيش البالي ، كما تضمّنت معنى النبات بصفة عامة ، أو الكلأ الذي لا يؤكل ، هذا حسب المدلول المعجمي للكلمة ، لكن إبل قوم الشاعر تأكله ، هذا للدلالة على طول مكوث أهله في المكان "ذي أراطى" ، وكثرة أموالهم من جهة أخرى ، كما نستنج من دلالة "الدرين" معنى اليبس ويظهر ذلك من مصاحبة الوحدة الدلالية للفعل "تسف" ععنى تأكل يابسا (8) .

من خلال استعراضنا لوحدات المجموعة الدلالية الخاصة بالنباتات، نلاحظ أن وحدات المجموعة الدلالية لم تسجل نسبة شيوع عالية حيث أحصينا أربع وحدات دلالية فقط، جاءت كل

<sup>(1)</sup> الجوهري، الصحاح تاج اللغة وصحاح العربية 1/ 1033 (حصص).

<sup>(2)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص64.

<sup>(3)</sup> الزوزني، شرح المعلقات السبع، ص93.

<sup>(4)</sup> الفيروز آبادي، القاموس المحيط1/ 322 (قتد).

<sup>(5)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص72.

<sup>(6)</sup> كرم البستاني و آخرون، المنجد في اللغة والأعلام، ص214.

<sup>(7)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص82.

<sup>(8)</sup> الزوزني، شرح المعلقات السبع، ص98.

وحدة دلالية مرة واحدة، وهذا الشيوع القليل انعكاس لبيئة الشاعر الصحراوية القاحلة.

اشتركت وحدات المجموعة الدلالية في ملمح دلالي عام هو دلالتها على النباتات، كما تميّزت كل وحدة دلالية بملامح دلالية خاصة، فالوحدة الدلالية "أرجوان" جاءت في سياق الفخر بالحرب وتميّزت بدلالة اللون الأحمر، واستعملها الشاعر معادلا دلاليا للدماء وكثرة القتلى، والوحدة الدلالية "الحص" جاءت في سياق الخمر وتميّزت بدلالة الاحمرار أيضا ودلت على لون الخمر المشعشعة، وتميّزت الوحدة الدلالية "قتادة" بمعنى الشجر ذي شوك وتضمّنت معاني الصلابة والقوة، لأغمها جاءت في سياق الفخر بالقوة والعزّ، واستعملها الشاعر معادلا دلاليا للعز والمنعة، وتميّزت الوحدة الدلالية "الدرين" بدلالة الحشيش البالي، وجاءت في سياق الفخر وتضمّنت معاني كثرة أموال أهله وطول مكوثهم بالمكان "ذي أرطى" استعدادا لقتال الأعداء .

نلاحظ أن الوحدتين الدلاليتين "الحص، أرجوان" حدث لهما انتقال دلالي من التعميم إلى التخصيص، فقد ذكر الشاعر النبتين وأراد من خلالهما "أزهارهما".

أمّا من حيث العلاقات الدلالية داخل المجموعة الدلالية فسجلنا علاقة التنافر بين وحدات المجموعة الدلالية. والجدول الآتي يوضّح نسبة شيوع كل وحدة دلالية على حدة:

| المصاحبات اللغوية | السياقات        | تكرارها |       | ت   | الوحدات الدلالية |
|-------------------|-----------------|---------|-------|-----|------------------|
|                   |                 | مج      | اسم ج | اسم |                  |
| خضب               | الفخر بالحرب    | 1       |       | 1   | أرجوان           |
| مشعشعة "الخمر"    | الخمر           | 1       |       | 1   | الحص             |
| شذّب              | الفخر بقوة قومه | 1       |       | 1   | قتادة            |
| سف"، الجلة الخور  | الفخر           | 1       |       | 1   | الدرين           |

الجدول55: المحموعة الدلالية الأولى (الوحدات الدلالية الدالة على النبات)

لم تسجل الوحدات الدلالية الخاص بالنباتات نسبة شيوع عالية، حيث اقتصرت على أربع وحدات دلالية فقط، وقد استعمل بعضها معادلا دلاليا كما في (قتادة) التي هي معادل دلالي للعز.

### ب/ الجموعة الدلالية الثانية:

تشير وحدات المحموعة الدلالية إلى الحيوانات وتضم ثلاث محموعات دلالية فرعية:

- الوحدات الدلالية الدالة على الإبل: "أم سقب، حمول، حدا، الأحفاض، الجِلَّة، الخور"
- الوحدات الدلالية الدالة على الخيل: "الخيل ، الفرس، الرصائع، الأعنة، حرد، صفون"
  - الوحدات الدلالية الدالة على الكلاب: "هرّ، الكلاب".

أم سقب: إذا وضعت الناقة فولدها سليل، قبل أن يعلم أذكر هو أم أنثى، فإذا علم فإن كان ذكرا فهو سقب، وأمة مسقب، وإن كانت أنثى فهي حائل، وأمها أم حائل<sup>(1)</sup>.

وردت الوحدة الدلالية "أم سقب" بمعنى الناقة في سياق الغزل وذكر الجوى الذي خلفه فراق الحبيبة حيث يقول<sup>(2)</sup>:

# فَمَا وَجَدَتْ كُوَجْدِي أُمُّ سَقْبِ أَضَّاتُهُ فَرَجَّعَتِ الْحَنينَا

تضمّنت الوحدة الدلالية معاني الحين الحبّ والحنان لأنها صاحبت الفعلَ "وجد" ، كما أنّها مركبة من كلمتين "أم + سقب" وذلك للدلالة على الأم والأمومة، إنّ هذه المعاني التي تحملها الوحدة الدلالية تدخل في السياق العاطفي الانفعالي.

تبرز الوحدة الدلالية نفسية الشاعر الولهي وعشقه ، كما يمكن أن نكتشف بعض العلاقات الاحتماعية - إن صح التعبير - بين السقب والناقة في عالم هذا الحيوان الذي أعطى له العربي مكانة خاصة.

حمول: قال أبوزيد: لا يقال ظعن ولا حمول أي للإبل التي عليها الهوادج كان فيها نساء أو لم  $\frac{(3)}{2}$ , ومرت الحمول أي الهوادج، كانت فيها نساء أو لم تكن  $\frac{(4)}{2}$ .

حاءت الوحدة الدلالية "حمول" بمعنى الإبل في سياق الغزل، ويظهر هذا المعنى الدلالي من اقتران كلمة "حُدِينَ" بالوحدة الدلالية الدالة على قيادة الإبل بالغناء ، أو الحداء حيث يقول (5): تَذَكَّرْتُ الصّبَا واشْتَقْتُ لَمَّا رَأَيْتُ حُمُولَهَا أُصُلًا حُدِينَا

إن الأصل في كلمة "حمول" هو بمعنى الهوادج التي تكون على ظهور الإبل، لكن الشاعر استعملها بمعنى الإبل، فتطور الدلالة أو انتقالها كان بسبب المجاورة بين الهوادج والإبل، كما نستشف معنى وسيلة السفر من الوحدة الدلالية.

حدا: حدا الإبل حدوا، و هو حادي الإبل، وهم حُداها، وحدا بها حُداء إذا غنّى لها، وما أملح حُداءه! وبينهم أحدية يحدون بها، أي أغنية (6).

وردت الوحدة الدلالية في البيت السابق فعلا في السياق نفسه، وحملت معنى الغناء للإبل حتى تسير وتسرع، كما حملت معنى قيادة الإبل وبخاصة عندما صاحبت الوحدة الدلالية كلمة "حمول" الدالة في البيت على الإبل. كما ندرك من الوحدة الدلالية قيمة اجتماعية تتمثل في انتشار الحداء والغناء.

<sup>(1)</sup> القالي، الأمالي، ص21.

ر) عمرو بن كلثوم، الديوان، ص69. (2) عمرو بن كلثوم، الديوان، ص69.

<sup>(3)</sup> ابن قتيبة، أدب الكاتب، ص54.

<sup>(4)</sup> الزمخشري، أساس البلاغة، ص144 (حمل).

<sup>(5)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص70.

<sup>(6)</sup> الزمخشري، أساس البلاغة، ص117 (حدو).

الأحفاض: الحفض متاع البيت إذا هيء ليحمل (1) وهنا يعنى الإبل (2). حاءت الوحدة الدلالية " الأحفاض " بمعنى الإبل في سياق الفخر في قوله (3): و نَحنُ إذا عِمادُ الْحَيِّ خَرَّتْ عَنِ الْأَحْفاضِ نَمْنَعُ مَنْ يَلِينَا

انتقلت دلالة الوحدة الدلالية من مجال إلى آخر ، أو من معنى إلى آخر عن طريق المجاورة ، كما هو الشأن في كلمة "حُمول"، فأصل الكلمة متاع البيت إذا هيئ ليُحمل ثم أصبحت تطلق على الإبل التي تحمل المتاع. لأن هناك سببا وثيقا بين المعنيين، ولمجاورة الشيئين فانتقلت العدوى الدلالية بين المعنيين.

الجلة: حلّ حلالا وحلالة، تقدّم في السن فهو حليل ج أحلاء، واحلّة وحلّة ... (4)
استعمل الشاعر الوحدة الدلالية " الجلة " جمع حليل بمعنى الناقة الكبيرة، المتقدمة في السن في سياق الفخر، وحديثه عن مكوثهم في ذلك المكان استعداد للحرب حيث يقول (5):

ونحن الحابِسون بِذِي أُرَاطَى تَسَفُّ الْجِلَّةُ الْخُورُ الدَّرِينَا

إنّ ملمح كبر السن في الوحدة الدلالية هو البارز في هذا البيت، لكن الوحدة الدلالية تخصصت بدلالة الناقة الكبيرة الهرمة، ويظهر هذا المعنى الدلالي الجديد من مصاحبة الوحدة الدلالية " الخور " التي جاءت صفة للوحدة الدلالية.

لقد اكتسبت الوحدة الدلالية دلالتها الجديدة -اختصاصها بالناقة الكبيرة السن- كان بسبب فقدان الوصفية وكأن الكلمة "الجلة" تعادل قولنا ناقة كبيرة السن، كما يمكن أن نستشف دلالة الأنوثة إذا حلّلنا الوحدة الدلالية إلى مكوناتها الدلالية كالآتي: الجِلّة = إبل + إناث + كبيرات في السن. وهذا لا يعني أن الوحدة الدلالية تدل على الهرم، لأن ورود كلمة "الخور" ينفي ذلك. الخور: الخورة الناقة غريرة اللبن ، والجمع خور، وقد يكون اللفظ مشتقا من الخور، يمعني مصب المياه الجارية في البحر إذا اتسع (6).

وردت الوحدة الدلالية في البيت السابق نفسه بمعنى النوق الغزيرة اللبن.ودلت الوحدة الدلالية على غزارة الحليب ، هذا يجيلنا إلى دلالة أخرى هي كبر ضرعها على سبيل الاستلزام.

أخذت الوحدة الدلالية معناها من مجال الطبيعة من معنى مصب المياه الجارية في البحر إذا اتسع، فانتقال الدلالة كان بين محسوسين من مجال الطبيعة إلى مجال الحيوان، وهذا لوجود شبه بين الشيئين مجازا.

<sup>(1)</sup> الخطيب التبريزي، تهذيب إصلاح المنطق لابن السكيت، ص105.

<sup>(2)</sup> يقول الزوزي: (الحفض متاع البيت والجمع أحفاض، من روى البيت على الأحفاض أراد بها الأمتعة، ومن روى عن الأحفاض أراد بها الإبل). ينظر الزوزي، شرح المعلفات السبع، ص94.

<sup>(3)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص75.

<sup>(4)</sup> كرم البستاني وآخرون، المنجد في اللغة و الأعلام، ص95.

<sup>(5)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص82.

<sup>(6)</sup> كريم زكي حسام الدين، التحليل الدلالي إجراءاته ومناهجه، ج2، ص235.

الخيل: جمع خيول وأخيال جماعة الأفراس تستعمل للفرسان ورُكّاب الخيل، يقال: أتى بخيله ورجله أي بفرسانه ومشاته (1).

وردت الوحدة الدلالية "الخيل" ثلاث مرات في المعلقة في سياق الفخر بشجاعة أهله في الحروب في قوله (2):

مُقَلَّدَةً أُعِنَّتَهَا صُفُ وِنَا فَتُصْبِحُ خَيْلُنَا عُصِبًا ثُبِينَا إلى الأَعْداء لاحِقَةً بُطُونَا ترَكْنَا الْخَيْلَ عَاكِفَةً عَلَيْهِ فأمّا يوْمَ خَشْيَتِنَا عليهم نقودُ الخيلَ دَامِيَةً كِلاهَا

تميزت الوحدة الدلالية بدلالة الأحصنة، حيث جاءت الوحدة الدلالية "الخيل" جمعا للفرس، وتضمنت عدة دلالات نستشفها من السياق الذي وردت فيه، فدلالة عكوف الخيل ملازمة للوحدة الدلالية في البيت الثاني، للوحدة الدلالية في البيت الثاني، ودلالة ملاحقة الخيل للأعداء ملازمة للوحدة الدلالية في البيت الثالث، وتظهر هذه الدلالات من مصاحبة الوحدة الدلالية لكمات تدل على ذلك "عاكفة، عُصَب، لاحقة بطونا ".

تُظهر الوحدة الدلالية مدى اعتماد العربي على الخيول في ملاحقته للأعداء فالفرس هو عنصر أساس في الحرب عند العرب.

الأفراس: الفرْسُ دق العنق، ومنه الفَرَس لدقه الأرض بحوافره... (3) والفرس حيوان أهلي أكثر استعماله للركوب، يقع على الذكر، ويقال حصان، وعلى الأنثى ويقال لها حِجْر، وربّما قالوا فيها فرَسة، وجمعت فرس على غير لفظها فقيل "حيل"، وعلى لفظها فقيل "أفراس" وربّما جمعت كثرة على فروس (4).

جاءت الوحدة الدلالية في سياق تحريض النساء للرجال على القتال في قوله (5): لَتَسْتَلِبُنَّ أَفْرَاسًا وَبيضًا وأسرَى في الْحَدِيدِ مُقَرَّنينَا

وردت الوحدة الدلالية بدلالة الأحصنة، كما تميّزت بملمح دلالي خاص أخر هو دلالتها على الأفراس المستلبة قهرا من قبل الأعداء، ويظهر ذلك من مصاحبة الوحدة الدلالية للفعل "تستلبن"، فالوحدة الدلالية تضمّنت معنى الغنيمة في البيت.

كما نستنتج أيضا من معنى الوحدة الدلالية دلالة دق الأرض بالحوافر، انطلاقا من المعنى الاشتقاقي للكلمة.

جُرْد: جرد الشيء يجدره جردا ، وجرّده : قشّره ...ويقال رجل أجود لا شعر عليه...والجرد

<sup>(1)</sup> كرم البستاني، وآخرون المنجد في اللغة و الأعلام، ص203.

ر) عمرو بن كلثوم، الديوان، ص74، 77، 84. (2) عمرو بن كلثوم، الديوان، ص74، 77،

<sup>(3)</sup> الزمخشري، أساس البلاغة، ص500 (فرس).

<sup>(4)</sup>كرم البستاني وآخرون، المنجد في اللغة و الأعلام، ص575.

<sup>(5)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص87.

من الأرض ما لا يثبت، وفرس أجرد قصير الشعر، وقد جرد وانجرد<sup>(1)</sup>. وردت الوحدة الدلالية في سياق الفخر حيث يقول<sup>(2)</sup>:

وَتَحْمِلُنا غَداةَ الرَّوْعِ جُرْدٌ عُلِينَا عُداةَ الرَّوْعِ جُرْدٌ

حاءت الوحدة الدلالية "جرد" جمعًا لكلمة " أجرد " بَمعنى الخيول القصيرة الشعور دلالةً على كرمها وتفوّقها، وصلاحيتها للحروب، ويظهر ذلك من ارتباطها بكلمة "الروْع" الدالة على الحرب.

إنّ اختيار الشاعر صفة "جرد" وإطلاقها على الخيول لم يأت اعتباطا، ولكنه دلالة على قوة الخيول، وسرعتها أيضا، إنّ دلالة السرعة والقوة ملازمة لهذه الخيول لأنّ الحرب تتطلب ذلك.

صفون: فرس صافن، وحيل صفون، وقد صفن صفونا، وتفسيره في قوله:

أَلِفَ الصُفونَ فلا يَزالُ كأنَّهُ مِمَّا يقومُ على الثّلاثِ كَسِيرًا ... (3)

جاءت الوحدة الدلالية "صفون" (4) صفة للخيل في سياق الفخر بالحرب في قوله (5):

ترَكْنَا الْخَيْلَ عَاكِفَةً عَلَيْهِ مُقَلَّدَةً أُعِنَّتَهَا صُفُ وِنَا

دلت الوحدة الدلالية على الخيل، حيث وصفت حاله بمعنى قيامه على ثلاث قوائم مع ثني سنبكه الرابع.

أعنة: ج أعنّة وعنن: سير اللجام، سمي بذلك لأنّه يُعرِّض الفم فلا يلمحه، يقال: ذلّ عنانه أي انقاد وهو قصير العنان أي قليل الخير، ويقال: رجل طويل العنان أي شريف عظيم السؤدد<sup>(6)</sup>. وردت الوحدة الدلالية "أعنة" في سياق الفخر بمعنى سير اللجام، أو اللجام في قوله<sup>(7)</sup>:

ترَكْنَا الْخَيْلَ عَاكِفَةً عَلَيْهِ مُقَلَّدَةً أُعِنَّتَهَا صُفُ وَنَا

رصائع: رصيعة اللجام التي عند العذّر، كأنها فلس، ورصيعة المصحف: زرّه، ورصّعت السير: عقدت فيه عقدا مثلثة، ورصّع الطائر عشّه بالقضبان والريش، قارب بعضه من بعض ونسجه... (8) استعمل الشاعر الوحدة الدلالية "رصائع" جمع رصيعة في سياق وصف حيول أهله أثناء حروجهم للقتال حيث يقول (9):

وَرَدْنَ دَوَارِعًا وخَرَجْنَ شُعْثًا كَامْثالِ الرَّصَائِعِ قَدْ بَلِينَا

<sup>(1)</sup> ابن منظور، لسان العرب2/ 235 (حرد).

<sup>(2)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص85.

<sup>(3)</sup> الزمخشري، أساس البلاغة، ص379 (صفن).

<sup>(4)</sup> قال الله تعالى: ( إِذْ عُرِضَ عَلَيْهِ بالعِشيِّ الصَّافِنَاتُ الْـجِيَادُ ) الآية 31 من سورة ص.

<sup>(5)</sup> عمرو بن كلثوم، الديّوان، ص72.

<sup>(6)</sup>كرم البستاني وآخرون، المنجد في اللغة والأعلام، ص532.

<sup>(7)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص72.

<sup>(8)</sup> الزمخشري، أساس البلاغة، ص245 (رصع).

<sup>(9)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص86.

حملت الوحدة الدلالية "الرصائع" دلالة عقد العنان على قذال الفرس ، لكن الشاعر استعمل الوحدة الدلالية معادلا دلاليا للمشقة، أي مشقة الخيول ويظهر ذلك من ورود الفعل "بَلى".

استدعت الوحدة الدلالية معنى الخيول، لأنّ الوحدة الدلالية " رصيعة " من ملحقات الفرس، فلا تتراصف الكلمة مع حيوان أخر غير الفرس.

هـــرّ: هَرَّ الشيء يهِرُّه ويَهُرُّه هرَّا، وهريرا كرهة ...يقال: هرّ الكلب يهرّ هريرا، فهو هارّ، وهرّار إذا نبح، وكشّر عن أنيابه وقيل هو صوته دون نباحه (1).

استعمل الشاعر الوحدة الدلالية "هر" فعلا في سياق الفخر، حيث لبسوا السلاح حتى أنكرهم كلاب الحي حيث يقول<sup>(2)</sup>:

## وقدْ هَرَّتْ كِلابُ الْحَيِّ مِنَّا وشَـنَّانَا قَتَادَةَ مَـنْ يَلِينَا

جاءت الوحدة الدلالية "هر" بمعنى نبح الكلب وكشّر عن أنيابه، أو أنّه صوّت دون نباح، أي أنّ المعنى المعجمي يحتمل دلالتين، لكنهما في حقيقة الأمر تلتقيان في دلالة واحدة للفعل "هرّ" بمعنى غضبُ الكلب وإنكارُه للأشخاص، واستعداه للهجوم.

إنّ الوحدة الدلالية "هرّ" تضمّنت معنى عدم تعرّف هذه الحيوانات الأليفة على الأشخاص، ويظهر ذلك من مصاحبة الوحدة الدلالية لــ"كلاب الحيّ"، فالوحدة الدلالية تتراصف مع الكلاب فقط ولا تتراصف مع حيوان آخر، فلا نقول مثلا: "هرّ الأسد" بل نقول: "زأر الأسد". الكلب: الكلب كل سبع عقور وغلب على هذا النابح، ج أكلب، وأكالب وكلاب (3).

وردت الوحدة الدلالية "كلاب" في البيت السابق جمعا في سياق الفخر، وقد تميّزت بملمح دلالي عام هو دلالتها على الحيوان الأهلي العقور، كما دلت على جنس الكلاب، وتضمّنت معنى صوته لارتباط الوحدة الدلالية بالفعل "هرّ".

نلاحظ أيضا تخصيص الدلالة أو تضييق المعنى في الوحدة الدلالية، فقد كانت تطلق على كل سبع عقور من الحيوانات مثل "الأسد، والنمر، والذئب ..." ثم تخصّصت بهذا الحيوان النابح الأليف دون غيره من الأنواع الأخرى.

عند دراستنا لوحدات المجموعة الدلالية الثانية والتي تشير إلى الحيوانات، نلاحظ ارتفاع الوحدات الدلالية الدالة على الفرس من حيث الشيوع، حيث أحصينا ست وحدات دلالية، تكرّرت ثمان مرات، وهذا الورود يؤكد دور هذا الحيوان الأليف في حياة العربي القائمة على الحروب والإغارة.

ارتبطت الوحدات الدلالية الدالة على الحصان بالحرب، حيث افتخر الشاعر ببطولات قومه، فالحصان في المعلقة مقترن بالقتال ليس إلاّ.

<sup>(1)</sup> لسان العرب، ابن منظور 5/ 260 - 261 (هرر).

<sup>(2)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، ص72.

<sup>(3)</sup> الفيروز آبادي، القاموس المحيط 1/ 124 (كلب).

حيوان آخر يعيش في البيئة الصحراوية كان له دوره في حياة الجاهلي، هو الجمل، ذكره الشاعر في ست وحدات دلالية تدل عليه، ولكن كل وحدة دلالية وردت مرة واحدة فقط، ويعود تركيز الشاعر على الجمل لدور هذا الحيوان الأليف في تغلب العربي على قسوة البيئة، واعتماده عليه في التنقل، والتغذية واللباس، والدفاع، وبناء الخيام.

ارتبطت الوحدات الدلالية الدالة على الجمل بالسفر، ودر الحليب، ووجد الناقة وحنينها حين تفقد ابنها. أمّا الحيوان الآخر فهو الكلب، فقد اقتصرت وحداته على اثنتين فقط.

اشتركت الوحدات الدلالية لهذه المجموعة الدلالية في ملمح دلالي عام هو دلالتها على الحيوان، وتميّزت كلّ وحدة دلالية بملامح دلالية خاصة.

اشتركت الوحدات الدلالية الآتية: "أم سقب، حمول، حدا، أحفاض، الجلة، الخور" في ملمح دلالي عام مشترك هو دلالتها على الجمل، كما اشتركت الوحدات الدلالية الآتية: "الخيل، الفرس، صفون، حرد، أعنة، رصائع" في دلالتها على الحصان، واشتركت الوحدتان الدلاليتان "هرّ، كلاب" في دلالتهما على الكلب.

كل هذه الوحدات الدالية التي ذكرناها في إطار المجموعة الدلالية الثانية اشتركت في ملمح دلالي آخر هو دلالتها على الحيوان الأليف، فكلها دون استثناء تتعلق بالحيوانات الأليفة.

تميّزت كل وحدة دلالية بملامح دلالية خاصة، فالوحدة الدلالية "أم سقب" التي تدل على الناقة جاءت في سياق الغزل لذا فقد تميّزت بدلالة الأنثى، وتضمّنت معنى الوجد والعطف والحنان والشفقة، والوحدة الدلالية "حمول" جاءت في سياق الغزل وتميّزت بدلالة الجمل الذي تحمل عليه الأمتعة، وارتبطت الوحدة الدلالية بالسفر والترحال، والوحدة الدلالية "حدا" جاءت فعلا وتميّزت بدلالة الغناء لسوق الإبل والوحدة الدلالية "حاءت جمعا "الأحفاض" في سياق الفخر، وحملت معنى الإبل التي تحمل متاعا استعداد للسفر، والوحدة الدلالية "الخور" جاءت في سياق الفخر وهي صفة للنوق وحملت معنى النوق الكثيرة اللبن، والوحدة الدلالية "الجلة" جاءت بمعنى الناقة الكبيرة وتميّزت بملمح الأنوثة لارتباطها بدر الحليب، والوحدة الدلالية "الخيل" جاءت في سياق الفخر، وتميّزت بدلالة الأفراس وارتبطت بالقتال والحرب والإغارة، والوحدة الدلالية "فرس" حلى الحصان الذكر، وتضمّنت معنى الغنيمة لأنّها في حال السلب، والوحدة الدلالية "صفون" جاءت صفة للخيل في سياق الفخر، وحملت معنى قيام الفرس على ثلاث قوائم مع ثني سنكبه الرابع.

أمّا الوحدة الدلالية "جرد" فقد دلت على الخيل وحملت معنى قصر شعرها وتضمّنت معنى السرعة لأنّها في سياق التنقل إلى الحرب، والوحدة الدلالية "عنان" جاءت بمعنى اللجام، والوحدة الدلالية "رصيعة" دلت على عقد العنان في سياق الفخر ووصف الخيل.

أمّا الوحدتان الدلاليتان "هرّ، كلاب" فقد دلّنا على التوالي على صوت الكلب دون نباحه، وعلى ذلك الحيوان الأليف النابح، وجاءتا في سياق الفخر.

من جهة نظر تاريخيه عند تتبعنا لوحدات المجموعة الدلالية الثانية نسجّل انتقالا دلالا للوحدة الدلالية "حمول" فقد انتقلت دلالتها من مجال المناع المحمول إلى معنى الإبل، وذلك عن طريق المجاورة، وكذلك الشأن بالنسبة للوحدة الدلالية "الأحفاض"، كما يمكن أن نلحظ هذه الظاهرة اللغوية في الوحدة الدلالية " أعنة " حيث أن أصلها هو "سير اللجام"، لكنّها في البيت الشعري دلت على العنان، حيث أطلق الجزء للدلالة على الكل وبذلك أنتقلت الدلالة، كذلك نسجل ظاهرة تخصيص الدلالة في الوحدة الدلالية "كلب" فقد كانت تطلق على كل سبع عقور، ثمّ تخصصت بذلك الحيوان الأليف الذي يملأ الدنيا نباحا.

من حيث العلاقات الدلالية نسجل علاقة الترادف بين "الخيل والأفراس" وعلاقة الجزء من "لكل بين "رصائع وأعنة"، وعلاقة الاشتمال التي تتضمن العلاقة المنطقية للاستلزام بين "صفون وأفراس وخيل"، كذلك القول وأفراس وخيل"، فالقول هذا "صفون" يستلزم القول بأنّ هذا الحيوان "يهر" يستلزم القول بأنّ هذا الحيوان "كلب"، والقول هذه "حوّارة" يستلزم القول بأن هذه "أم سقب" بمعنى الناقة.

أمّا العلاقات الدلالية الأخرى، فسجلنا علاقة التنافر، فالحدود المتناثرة تمثلها العلاقة بين فرس وكلب مثلا، أو بين "أم سقب" و "خيل" والجدول الآتي يبين نسبة شيوع كل وحدة دلالية على حدة مع سياقاتها، ومصاحباتها اللغوية:

| المصاحبات اللغوية  | السياقات     |    | رها   | الوحدات الدلالية |     |         |
|--------------------|--------------|----|-------|------------------|-----|---------|
|                    |              | مج | اسم ج | اسم م            | فعل |         |
| وجد                | الغزل        | 1  |       | 1                |     | أم سقب  |
| حدا                | الغزل        | 1  | 1     |                  |     | حمول    |
| حمول               | الفخر        | 1  |       |                  | 1   | حدا     |
| خرّت               | الفخر        | 1  | 1     |                  |     | أحفاض   |
| الخور              | الفخر        | 1  | 1     |                  |     | الجلة   |
| الجلّة             | الفخر        | 1  | 1     |                  |     | الخور   |
| عاكفة، عصب، دامية، | الفخر        | 3  | 3     |                  |     | الخيل   |
| صفون               |              |    |       |                  |     | -       |
| تستلب              | الفخر        | 1  | 1     |                  |     | الأفراس |
| أعنة               | الفخر بالحرب | 1  | 1     |                  |     | صفون    |
| الرو ع             | الفخر بالحرب | 1  | 1     |                  |     | جرد     |
| مقلدة              | الفخر بالحرب | 1  | 1     |                  |     | أعنة    |
| دوارع، شعث         | الفخر بالحرب | 1  | 1     |                  |     | رصائع   |
| كلاب الحي          | الفخر بالحرب | 1  |       |                  | 1   | هر ّ    |
| هرّ، الحي          | الفخر بالحرب | 1  | 1     |                  |     | كلاب    |

الجدول56: المجموعة الدلالية الثانية (الوحدات الدلالية الدالة على الحيوان)

تمثل الوحدات الدلالية الخاصة بالحيوان نسبة معتبرة لارتباطها بالحيوانات الأليفة التي يعتمد عليها الجاهلي في الحرب والسفر، كالإبل والأفراس، حيث تكررت ست عشرة مرة.

أثناء تتبعنا لوحدات المجال الدلالي العام ،الخاص بالطبيعة، وما فيها والمنقسم إلى مجالين دلاليين فرعيين نلاحظ ارتفاع وحدات المجال لدلالي الفرعي الأول الذي يشير إلى الأرض والسماء وما فيهما، حيث تكرّرت الوحدات الدلالية 57 مرّة، وهذا التكرار، يدل على شساعة البيئة العربية الصحراوية وانبساطها، ومقدرة العربي على الوصف الدقيق للأشياء التي تحيط به، أمّا المجال الدلالي الفرعي الثاني الخاص بالأحياء "نباتات وحيوانات" فقد تكرّرت وحداته الدلالية 20 مرّة فقط، وهذا الشحّ في ذكر النباتات والحيوانات يحيلنا إلى دلالة قلة النباتات والحيوانات في البيئة الصحراوية العربية. والجدول الآتي يوضح نسبة شيوع وحدات المجال الدلالي الفرعي الثاني الخاص الخاص "الأحياء":

| السياقات التي وردت فيها                             |    | ها    | الجموعات الدلالية |     |                  |
|-----------------------------------------------------|----|-------|-------------------|-----|------------------|
| -                                                   | مج | اسم ج | اسم م             | فعل |                  |
| الخمر ، الفخر بالحرب وعزّة قومه                     | 4  |       | 4                 |     | كلمات الدالة على |
|                                                     |    |       |                   |     | النباتات         |
| الغزل، الفخر، الحرب ووصف وسائلها                    | 16 | 13    | 1                 | 2   | كلمات دالة على   |
| الغزل، الفخر، الحرب ووصف وسائلها<br>"السلاح والخيل" |    |       |                   |     | الحيوانات        |

الجدول57: المجال الدلالي الفرعي الثاني (الوحدات الدلالية الدالة على الأحياء)

تفوقت الوحدات الدلالية الدالة على الحيوانات من حيث الشيوع، وهذا يتناسب مع طبيعة البيئة الطبيعية الصحراوية القاحلة، فالوحدات الدلالية الدالة على الحيوانات تعبر عن اهتمام العربي بالحيوانات التي تخدمه (الإبل والخيول).

### الخـــاتمة

لقد رأينا أن علم الدلالة علم حديث بدأ يشق طريقه نحو الأمام ليتبوأ مكانه تحت ظل شجرة العلوم اللغوية الحديثة، حيث ظهر على يد علماء غربيين آمنوا بمبدأ تطبيق المناهج العلمية على الدراسات اللغوية، لدراسة اللغة كظاهرة اجتماعية، ورأينا أن علم الدلالة رغم التطور الملحوظ ما زال في طريق النشأة، وتقف في طريقه عدة معوقات تجعل منه أصعب العلوم اللغوية على الإطلاق، لأن دلالة الكلمات تتغير بتطور المجتمع، بل أننا نجد دلالة مفردة واحدة تختلف من شخص لآخر داخل البيئة الواحدة، فما بالك لو تباينت البيئات واختلفت الثقافات.

إن الجهودات التي بذلها علماء العربية قديما في علم الدلالة كان لها الأثر في تطور علم الدلالة العربي الذي كان يستمد موضوعاته من النصوص القرآنية أولا، ولغة الأدباء والشعراء، وبهذا فقد سبق علماء اللغة العربية الغربيين في هذا الجال، بل أن ما جاء به الغربيون المحدثون في هذا الإطار أوما إليه علماء اللغة العربية، كانتقال الدلالة وتخصيصها وتعميمها مثلا.

إننا بتطبيقنا للمناهج الحديثة لتحليل دلالة كلمات معلقة عمرو بن كلثوم حرجنا بعدة نتائج يمكننا إدراجها فيما يلي:

لا يمكن أن ندرس الكلمات دون الاعتماد على السياق اللغوي، ومعرفة الظروف الحيطة بالمقام.

تتشكل معلقة عمرو بن كلثوم من كلمات، هذه الكلمات تشكل حقولا دلالية أمكننا أن نجملها فيـما يلي:

- 1- الكلمات الدالة على جسم الإنسان
- 2- الكلمات الدالة على الصفات الجسمية للإنسان
- 3- الكلمات الدالة على مراحل عمر الإنسان ومصيره
  - 4- الكلمات الدالة على القرابة والنسب
- 5- الكلمات الدالة على انتماء الإنسان للجماعات غير القرابية
  - 6- الكلمات الدالة على العلاقات الاجتماعية
- 7- الكلمات الدالة على الأخلاق والصفات والطبقات الاجتماعية

- 8- الكلمات الدالة على الحرب وأدوات القتال
  - 9- الكلمات الدالة على الحل والترحال
- 10- الكلمات الدالة على الطعام والشراب وأدواهما
- 11- الكلمات الدالة على السماء و الأرض و الألوان و الأماكن و الزمان
  - 12- الكلمات الدالة على الحياة الطبيعية الحية (النباتات والحيوانات)

تمثل الكلمات الدالة على الحياة الاجتماعية نسبة معتبرة من المعلقة وتتوزع على مجموعات دلالية عديدة حيث تكثر الكلمات الدالة على القوة و البطش والتعدي، و شيوع الألفاظ الدالة على الأخلاق و الصفات و الطبقات الاجتماعية. حيث كثيرا ما يلجأ الشاعر إلى الإكثار من الثنائيات التقابلية، حين ينسب الصفات الحسنة والأخلاق الطيبة إلى قومه ، والصفات القبيحة والضعف والوهن إلى أعدائه. هذا الشيوع يوضح لنا نظرة الشاعر للحياة التي هي صراع مرير مع القوى الأخرى.

إن نظرة القوة التي كانت تتحكم في المجتمع الجاهلي يمكن أن نستخلصها أيضا من نسبة شيوع الكلمات الدالة على القتال والطعان والحرب والأسلحة، إلى درجة أنه استعار من الطبيعة كلمات ليوظفها في مجال القتل والسلاح.

أما الكلمات الدالة على الطبيعة فقد سجلت نسبة شيوع منخفضة بالمقارنة مع بقية المحموعات الدلالية الأخرى، فقلة ورود الكلمات الدالة على النباتات تؤكد الطبيعة الصحراوية القاحلة، أما كثرة الكلمات الدالة على الحيوانات وبخاصة الإبل لأنها مورد رزقه، والخيول التي يرى فيها رمز القهر والدفاع عن النفس.

لا تخرج القصيدة من سياقات ثلاثة إلا نادرا، سياق الحرب والفخر، وسياق الغزل، وسياق الخمر.

لقد تأكدت لنا مقولة أن الكلمات لا يفهم معناها إلا في سياقها اللغوي، فالكلمة المفردة تحمل دلالة معجمية فقط، فكثيرا ما تتراح دلالة الكلمات وبخاصة في لغة الشعر، ومن أمثلة ذلك استعمال أدوات الطعام معادلا دلاليا للحرب

- الرحى: معادل دلالي للحرب
  - اللهوة: معادل دلالي للقتلى

- الثفال: معادل دلالي لأرض المعركة
  - قتادة: معادل دلالي للقوة
    - قناة :معادل دلالي للعز
- الأيام:معادل دلالي للحروب و الوقائع
  - غر: معادل دلالي للشهرة

أما من حيث العلاقات الدلالية داخل المعلقة فقد سجلنا كل العلاقات الدلالية، فنجد مثلا الاشتراك اللفظي في كلمة "بيض" التي جاءت بمعنى النساء وبمعنى السيوف، ولا يفهم المعنى إلا إذا درسنا الكلمات المصاحبة لهذه الألفاظ أي السياق اللغوي، مع تسجيل التقابل بين الكلمات والتنافر، كما لاحظنا أن المفردة الواحدة تتكرر في البيت الواحد، وتختلف دلاليا من حيث الملامح الدلالية كما في كلمة "جهلل".

من وجهة نظر تاريخية لا يمكن تتبع كل كلمات المعلقة فما بالك بكلمات اللغة العربية الموغلة في القدم، و مع ذلك فقد اجتهدنا لمعرفة أصل الكلمات.

فإذا كانت اللغة تبدأ بالمحسوسات و تنتهي بالمحردات فهذا دليل على رقي الحياة العقلية ،و لذلك فقد سجلنا عدة ظواهر دلالية في هذا المحال .

لقد انتقلت دلالة عدة كلمات في المعلقة و أخذت مفهوما مغايرا لما كانت عليه من قبل نذكر ذلك على سبيل المثال:

كلمة "ظعائن" التي كانت تعني الهوادج انتقلت دلاليا وأخذت معنى النساء أو الزوجات عن طريق المجاورة المكانية.

كلمة "بعل"انتقلت من المعنى المحسوس إلى المعنى المجرد، حيث كانت تعني الارتفاع ثم صارت بمعنى السيادة والهيمنة المتمثلة في الزوج.

كلمة "كتيبة" انتقلت من محال دلالي إلى آخر، من معنى ربط فم السقاء إلى معنى الجماعة المقاتلة.

> انتقال دلالة الألوان -مثلا- من مجال ألوان الحيوان إلى مجال المرأة مثل "أدماء". انتقال دلالة كلمة "حزاورة" من مجال الطبيعة إلى مجال الإنسان

تخصيص دلالة كلمة "كلب" و "الحص" و "الأرجوان" و "كريهة"

-استعمل الشاعر أيضا مفردة واحدة بمعنيين مختلفين، الأول بمعنى حسى والثاني بمعنى ذهني تجريدي مثل كلمة "عقد" التي اقترنت بالحبل واليمين.

إن هذه التطورات توضح لنا أن اللغة العربية قد ارتقت ارتقاء كبيرا في ذلك الزمن السحيق، فالدلالة-كما نعلم- تبدأ بالمحسوسات وتصل إلى المجردات، وهذه التطورات تحيلنا إلى دلالة رقي الحياة العقلية للمجتمع العربي الجاهلي.

تجدر الإشارة أيضا إلى أنه إذا أردنا أن نتتبع مفردات اللغة العربية لا بد من تفعيل دراسة اللغات السامية الأخرى وبخاصة اللغة العبرية القديمة واللغة السريانية.

#### المعلقة

أَلَا هُبِّي بِصِحْنكِ فَاصْبَحِينَا وَلا تُبْقِي خُصِمُورَ الأَنْدَرينَا مُشَعْشَعَةً كَانًا الْحُصَّ فيها إذا ما الْمَاءُ حَالَطَهَا سَخِينَا تَجُورُ بِذِي اللَّبَانَةِ عَنْ هَـواهُ إِذَا مَا ذَاقَهَ اللَّبَانَةِ عَنْ هَـواهُ إِذَا مَا ذَاقَهَ تَرَى اللَّحزِ الشَّحِيحَ إذا أُمِرَّتْ عَلَيْهِ لِمَالِهِ فِيهِ عَلَيْهِ لِمَالِهِ فِيهِ مُهينًا كَأَنَّ الشُّهْبَ فِي الآذانِ مـنْها إذا قَرَعُ وا بحَافَتِها الْحَبِينَا صَبَنْتِ الكأسَ أَمَ عَصِمْرو وَكَانَ الكِأْسُ مَجْرَاهَا اليَمِينَا وَمَا شَرُّ الثَّلاثَةِ أُمَّ عَصِمْرِو بصاحِبِكِ الَّذي لا تُصْبِحِينَا وكــــأس قَدْ شَرِبْتُ بِبَعْلَبَكَ وأُخــرى فِي دِمَشْقَ وَقَاصِـــرِينَا إذا صَمَ لَتُ عُمَيَّاهَا أُريبًا مِنَ الفِتْيانِ حِلَّتُ بِهِ جُنُونَا فَمَا بَرَحْتُ مَجَالَ الشَّرْبِ حَتَّى تَغَالُوهَا وَقَالُوا قَلَا رُوينَا وإنّا تُكُدركُنَا الْمَكَنَا الْمَكَايَا مُقَدَّرَةً لَنكَ وَمُقَدَّرينَا قِفِي قَبْلِ التَفَرُّقِ يَا ظَـعِينَا لَنُحَبِّرُكِ اليَقِـينَ وَتُحِرِينَا قِفِي نسألك هَلْ أَحْدَثْتِ صَرْمًا لِوَشْكِ البيْنِ أَمْ خُنْتِ الأَمِينَا بيوم كَريهَةٍ ضَــرْبًا وَطَعْنًا أَقَرَّ بِهِ مَـوَالِيكِ العُيــوُنَا وَإِنَّ غَــدًا وَإِنَّ اليَوْمَ رَهْــنَّ وَبَعْدَ غَــــدِ بِمَا لا تَعْلَـ مِينَا أفي ليلَى يُــعاتِبُني أَبُـوهَا وإخْوَتُها وَهُـمْ لِي ظَــالِمُونَا تُريكَ إذا دَحَلْتَ على خَلِه وَقدْ أَمِنَتْ عيرونَ الكاشِحينا ذِراعَــيْ عَيْطَلِ أَدْمــاءَ بَكْرٍ هِــجَانَ اللَّوْنِ لَم تَقْرَأُ جَنـينَا وَتَدْيًا مِثْلَ حُقِّ العاج رَخْـصًا حَصـانًا مِنْ أَكُفِّ اللامِسيــنَا وَنَحْرًا مِثْلَ ضَوْء البَدْر وَافَ عِي بِإِثْ مَام أُنَاسًا مُدْجن ينَا ومَتْنَيْ لَدْنَةٍ سَمَقَ ـــتْ وَطَالَتْ ﴿ رَوَادِفُ هَا تَنُـوءُ بِمَا وَلِينَا ومَأْكَمَةً يَضِيقُ البابُ عنها وكَشْحًا قَدْ جُننْتُ بهِ جُنُوونَا

وَسَارِيَتَيْ بَلَنْطٍ أَوْ رُحَــامِ يَرِنُّ خَشَـاشُ حَلْيِهِـمَا رَنيـنَا فما وَجَدَتْ كَوَجْدِي أُمُّ سَقْبِ أَضَلَّتُهُ فَرَجَّعَتِ الْكِينَا الْكِينَا الْكِينَا الْكِينَا ولا شَمْطًاء لم يترك شقاها لها من تسعة إلا جنينا تذكَّرْتُ الصَّبَا واشْتَقْتُ لَـــمَّا رأيْتُ حُمُـولَهَا أُصُلًا حُـدِينا فَأَعْرَضَتِ اليَمَامَةُ وَاشْمَخَرَّتْ كأسْينا بِأَيْدِي مُصْلِتِينَا أَبَا هِنْدٍ فَ لَا تَعْجَلُ عَلَيْنَا وَأَنْ ظِرْنَا نُخَبِّرْكَ الْيَقِينَا بأنّا نُـوردُ الرَّايَاتِ بيـضًا وَنُصْدِرُهُنَّ حُـمْرًا قَدْ رَوينا وَأَيَّام لَنَا غُرِرٍّ طِ وَالِ عَصَيْنَا الْمَلْكَ فِي هَا أَنْ نَدِينَا وَسَيِّدِ مَعْشَر قَدْ تَوَّجُ وهُ بتَاجِ الْمُلْكِ يَحْمِي الْمُحْجَرِينَا تركْنَا الْخَيْلَ عَاكِ فَةً عَلَيْهِ مُقَالَدَةً أَعَنَّتَهَا صُفُ وِنَا وَأَنزَلْنا البُّيوتَ بِنِي طُلُوحِ إلى الشاماتِ نَنْفِي المُوعِدِينَا مَتَى نَنْقُلْ إلى قوم رَحَانَا يَكُونُوا فِي اللَّقِاء لَهَا طَحِينَا يكونُ ثِفَالُهَا شَرْقَيَّ نَجْدٍ ولَه ولَه وتُها قُضَاعَةُ أَجْمَعِينَا نَزَلْتُمْ مَنْ \_\_\_زِلَ اللَّاضْيَافِ مِنَّا فَأَعْجَلْنَا الْقِرَى أَنْ تَشْت \_\_مُونَا قَرَيْنَاكُمْ فَعَجَّ لَنَا قِرَاكُمْ قُبَيْلَ الصُّبْحِ مِ رداةً طَحُونَا نَعُمُّ أُنَاسَنَا وَنَعُفُ عَنْ هُمْ وَنَحَمِلُ عَنْ هُمْ مَا حَمَّلُونَا نُطَاعِنُ مَا تَراحَى النَّاسُ عَنَّا وَنَصِرْبُ بِالسُّيوفِ إِذَا غُشِينَا بسُمْر مِنْ قَنَا الْخَطِّيِّ لُدُنْ فَوَابِلَ أَوْ ببيض يَكْتَلِينَا نَشُقُّ هَا رُؤوسَ القوم شَقًا ونخْليها الرِقَابَ فَتَخْتَلِيكَ الْمُ كَأَنَّ جَماحِمَ الأَبْ طال فيها وُسُوقٌ بالأَماعِز يَرْتَم ينَا وَإِنَّ الضَّغْنَ بعْدَ الضَّغْنِ يَبْدُو عَلَيْكَ وَيُكِخِرِجُ الدَّاءَ الدَفِينَا وَرَثْنَا الْجُلْدَ قَدْ عَلْمَتْ مَعَدُّ نُلْطَاعِنُ دُونَه حَتَّ يَبِينَا و نَحْن إذا عِمادُ الْحَيِّ حَرِّتْ عن الأَحْفاض نَمْنعُ مَنْ يَلِينَا نَجُذُّ رُؤوسَهُمْ في غَير بر بر فَمَا يَدْرُونَ ماذا يَتَّقُونَا كَأَنَّ سُيُــوفَنَا فينا وفيــهم مَــخَارِيقٌ بأَيْدِي لاعِـبيــنَا كَأَنَّ ثِيَابَنَا مِنَّا وَمِنْهُ م خُضِ بْنَ بِأُرْجُ وَانٍ أَوْ طُلِينَا

وقدْ هرَّتْ كِلابُ الْحِسِيِّ مِنَّا

إذا ما عَيَّ بالأسْنافِ حَكِيٌّ مِنَ الهِيونَا الْمُشَبَّهِ أَنْ يَكُونَا نَصَبْنا مِثْلَ رهْوَةَ ذاتَ حَلٌّ مُحكَا السَّابقِينَا بشبّانٍ يَرَوْنَ القَتْلَ مَحِدُا وشِيبِ فِي الْحُرُوبِ مُحِرِّبِينَا حُددًيّا النّاس كُلِّهِمْ حَمِيعًا مُقَددًا وَعَةً بَنِيهِمْ عَدن بَنِينَا فَأُمَّا يوْم حَـشْيَتِنَا عَـلَيْهِمْ فَتُصْبِحُ حَيْلُنَا عُصِـبًا ثُبِينَا وَأُمُّّا يَوْمَ لا نَح شَمَى عَلَيهِمْ فَنُمْعِنُ غَارَةً مُتَلَبِّبِي نَا برأسِ مِنْ بَنِي جُشْمِ بْنِ بَكْر نَدُقَّ بِهِ السُّهُولَةَ والْحُرزُونَا ألا لا يَعْلَم الأقْ وَامُ أَنَّا تَضَعْ ضَعْنَا وَأَنَّا قَدُ وَنينَا بأيِّ مَشيئةٍ عَـــمْرَو بْنَ هِـنْدٍ نَكُونُ لِقِيلِـكُمْ فِيــها قَطِينَا بأيِّ مَشيئةٍ عَـمْرَو بْنَ هِـنْدٍ تُطيعُ بنا الـوُشاةَ وَتَـزْدَرينَا بأيِّ مَشيئةٍ عَـمْرُو بْنَ هِـنْدٍ تَرى أنَّا نكـونُ الأرْذَلِيـنا تَهَدَّدْنَا وَأُوْعِدُنَا رُوَيْدًا مَتَدَى كُنَّا لِأُمِّكَ مَـقْتُوينَا فإنَّ قَنَاتَنَا يَا عَ مُرُو أَعْيَت على الأَعْدَاء قَبْلَكَ أَنْ تَلِينَا إذا عضَّ الثِّقافُ بها اشمأزَّت وولته هم عشوزنةً زبونا عَشَوْزَنَةً إذا انْقَلَبَتْ أَرَنَّتْ تَشُجُّ قضفًا الْمُتَقِّلِفِ والْجَبِينَا فهل حُدِّثْتَ فِي جُشْم بْنِ بَكْر بِنَقْص فِي خُطُ وب الأوَّلِينَا ورثْنَا مَجْد عَلْقَمَةَ بْنَ سَـــيْفٍ أَبَاحَ لنا حُصُونَ الْمَجْـــــدِ دِينَا ورثنا مـــــهلهلًا والخير منه زهيرًا نعــــمَ ذُحرُ الذاخـــرينا وَعَتَّابًا وَكُلُّثُومًا جَــــمِـــيعًا بــهمْ نلْنَا تُـــرَاثَ الأكْرَمِينَا وذا الْبُرَةِ الَّذِي حُدِّثْتَ عـنه بهِ نُحْمَى وَنَحْمِي الْمُحـنّجَرِينَا ومِنَّا قَبْ لَهُ السَّاعِي كُلَيْبٌ فأيُّ المَجْ لِ إِلَّا قَدْ وُلِينَا متى نَعْقِكُ قُرينَتَنَا بحكْبُل تَجَدَدٌ الْحَبْلَ أَوْ تَقِص القَرينَا وَنُصِوجَدُ نَحْنُ أَمْنَعُهُمْ ذِمَارًا وَأَوْفِهُمْ إِذَا عَقَصِدُوا يَمِينَا وَنَحْنُ غَدَاةً أُوقِدَ فِي خَزَارَى وَفَدْنَا فَكُوتُ وَفْدِ الرَّافِدِينَا وَنَحْنُ الْحَابِسُونَ بِذِي أُرَاطَى تَسسَفُ الْحِلَّةُ الْخُورُ الدَّرينَا ونحْنُ الحاكِمُ وِنَ إِذَا أُطِعْنَا وَنحْ لِنَا العَارِمُونَ إِذَا عُصِينَا

وَنَحْنُ التَّارِكُونَ لِمَا سَخِطْنَا وَنحْنُ الآخِذُونَ لِمَا رَضِينَا وَكُنَّا الأَيْمَنِينَ إِذَا الْتَــــقَيْنَا وَكَانَ الأَيْسَرِينَ بَنُو أَبيــــنَا فَصَالُوا صَوْلَةً فِيمَنْ يَلِيهِمْ وَصُلْنَا صَوْلَةً فِيمَنْ يَلِينَا كَالْمَا صَوْلَةً فِيمَا لَ فَآبُوا بالنِّهَ اب وَبالسَّبَ ايَا وَأُبْنَا بالْمُلُ وكُ مُصَفَّدِينَا أَلَمَّا تعرفُوا مِنَّا ومِنْكُمَ مُ كَتائبَ يَطَّعْنَ وَيَرْتَمِ لِينَا نقودُ الخيلَ داميةً كِ للهُ اللَّاعْداء لاحِ قَةً بُطُونَا عَلَيْنَا الْبَيْضُ وَالْيَلْبُ الْيَمَانِي وَأَسْيَافٌ يَقُمْنَ وَيَنْحَنَينا عَلَيْنَا كُلُّ سَـابِغَةٍ دِلاصٍ تَرَى فَوْقَ النِّطَاقِ لَـهَا غُضُونَا إذا وُضِ عَن الأبطال يَوْمًا رأيْتَ لَها جُلودَ القَوْم جُونَا كَأَنَّ غُضُونَهُنَّ مُتُ وِنُ غُدْر تُصَفِّقُهَا الرِّياحُ إذا جَ رَيْنَا وتَحْمِلُنَا غَدَاةَ الرَّوْعِ جُـــرْدٌ عُــــرفْنَ لنا نَقَــائِذَ وَافْتُلِينَا وَرَدْنَ دَوَارِعًا وِخَرَجْنَ شُعْقًا كَأَمْثالِ الرَّصَائِعِ قَصَدْ بَلِينَا وَرِثْنَاهُمْ عَنْ آبَاء صِلِق وَتُلورِثُهَا إذا مُثْنَا بَنكِينا على آثارِنَا بِيضٌ حِلَّسَانٌ نُحاذِرُ أَنْ تُقَسَّمَ أَوْ تَهُ وَنَا أَخَ لَهُ عُلِي بُعُولَتِهِنَّ عَهْدًا إذا لاقَوْا كَتَائبَ مُعْلَ مِينَا لَتَسْتَلِبُنَّ أَفْ رَاسًا وَبيضًا وَأَسْرَى فِي الْحَ لِيدِ مُقَرَّنينَا تَرَانَا بـــــارزينَ وَكُلُّ حــيٍّ قَدِ اتَّخــذُوا مَخــافَتَنَا قَـــرينَا إذا ما رُحْنَ يَمْشِكِنَ الْهُوَيْنَى كَمَا اضْطَرِبَتْ مُتُونُ الشَّاربينَا يَقُتْنَ حِيَادَنَا وَيَقُلْنَ لَسِيُّتُمْ لَعُولَتَنَا إِذَا لَـمْتَمْنَـعُونَا إذا لَمْ نَحْمِ هِنَّ فَلَا بَقِينَا لِشَيْء بَعْدَهُ نَ وَلا حَيينَا ظَعائنَ مِنْ بَنِي جُشْم بْنِ بَكْرِ خَلَطْنَ بِمَيْسَ مِ حَسَبًا وَدِينَا ومَا مَنَعَ الظَّعائنَ مِثْلُ ضَــرْب تَـرَى مِنْه السَّواعِــدَ كَالْقُلِينَا كَأَنَّا وَالسُّيوفُ مُسَلِّكً وَلَدْنَا النَّالَ وَلَدْنَا النَّالِي طُرًّا أَجْمَعينَا يُدَهْدِهُونَ الرُّؤُوسَ كما تُدَهْدِي حَزاورةٌ بأَبْطَح هَا الْكُرينَا وَقَدْ عَلِمَ القَبائلُ مِنْ مَعَ لِلَّهِ إِذَا قُبَبُ بِأَبْطَحِ هَا بُني نَا بأنا العاصِمُونَ بكُلِّ كَحــُل وأنّا البَاذِلُونَ لِمُـــجْتَدِينَا بأنا المطع مون إذا قدرنا وأنا المه لكون إذا ابتلينا

وأنَّا المانع ونَ لِمَا أَرَدْنَا وأنَّا النَّازِلُ ونَ بحَيْثُ شِينَا وأنَّا المانِعونَ لِمَا يَلِينًا إذا ما البيضُ زَايَلَتِ الْجُفُونَا وأنَّا التاركُون إذا سخِـــطْنَا وأنَّا الآخِــذُونَ إذا رَضِيــــنَا وأناّ العاصِــــمُونَ إذا أُطِعْنَــا وأنَّا العَارِمونَ إذا عُصــــــينا وَأَنَّا الطَّالِبُ وِنَ إِذَا نَقَمْنَا وَأَنَّا الضَّالِبُ وَنَ إِذَا ابْتُلِينَا وَإِنَّا النَّـــازِلُونَ بِكُلِّ ثَغْرِ يَخَافُ النَّازِلُونَ بِهِ الْمَنْــونَا و نَشْرَبُ إِنْ وَرَدْنَا الماءَ صَفْوًا وَيَشْرَبُ غَيْرُنَا كَكِلَا وَطِينَا أَلَا أَبْلِغْ بَنِي الطَّمَّ الحِ عَنَّا وَدُعْمِيًّا فَكَيْفَ وَجَدُدُتُمُونَا إذا مَا الْمَلْكُ سَامَ النَّاسَ حَسْفًا أَبْيْنَا أَنْ نُقِ رَّ اللَّه لُّ فِ لِينَا لنا الدُنيا ومَن أمسى عليها ونَبطشُ حين نبطش قادِرينا بُغَاةً ظَالِمِينَ وَمَا ظُلِ مُنَا ولَكِنَّا سَنَبْ دَأُ ظَالِ مِينَا تَنَادَى الْمُصْعَبانِ وَآل بَكَرْ وَنادُوا يا لَكِ نِنْدَةَ أَجْمعينا فإن نَعْلِبْ فغ \_\_\_ للّبونَ قِدْمًا وإنْ نُعْلَبْ فغيْ \_\_\_\_ رُ مُغَلّبينَا مَلَأْنا الْبَرَّ حَتَّى ضَــاقَ عَنَّا ونَحْنُ البَحِــرُ نَمْلَؤُهُ سَفِينَا إِذَا بَلَغَ الفِ طَامَ لَنَا وَلِيدٌ تَخِرُ لَهُ الْجَبَابِرُ سَاجِ لِينَا

الفــهارس

# فهرس الآيات القرآنية

| الصفحة | السورة   | رقمها | الآية                                                                              |
|--------|----------|-------|------------------------------------------------------------------------------------|
| 16     | يوسف     | 19    | وَجَاءَتْ سَيَّارَةٌ فَأَرْسَلُوا وَارِدَهُمْ فَأَدْلَى دَلْوَهَ                   |
| 21     | فصلت     | 12    | فَقَضَاهُنَّ سَبْعَ سَمَاوَاتٍ                                                     |
| 21     | البقرة   | 200   | فَإِذَا قَضَيْتُمْ مَنَاسِكَكُمْ فَأَذْكُرُوا اللَّهَ كَذِكْرِكُمْ آبَاءَكُمْ أَوْ |
|        |          |       | أَشَدَّ ذِكْرًا                                                                    |
| 21     | القصص    | 15    | فَوَكَزَهُ مُوسَى فَقَضَى عَلَيْهِ                                                 |
| 21     | الإسراء  | 23    | وَقَضَى رَبُّكَ أَلَّا تَعْبُدُوا إِلَّا إِيَّاهُ                                  |
| 21     | الشوري   | 14    | وَلَوْلَا كَلِمَةُ سَبَقَتْ مِنْ رَبِّكَ إِلَى أَجَل مُسَمَّى لَقُضِيَ بَيْنَهُمْ  |
| 21     | القصص    | 44    | إِذْ قَضَيْنَا إِلَى مُوسَى الْأَمْرَ                                              |
| 21     | يو سف    | 41    | قُضِيَ الْأَمْرُ الَّذِي فِيهِ تَسْتَفْتِيَانِ                                     |
| 21     | القصص    | 29    | فَلَمَّا قَضَى مُوسَى الْأَجَلَ                                                    |
| 33     | فصلت     | 40    | اعْمَلُوا مَا شِئْتُمْ                                                             |
| 63     | التين    | 6     | أُجْرُ غَيْرُ مَمْنُونِ                                                            |
| 71     | المائدة  | 72    | وَقَالَ الْمَسيحُ يَا بَنِي إِسْرَائِيلَ اعْبُدُوا اللهَ رَبِّي وَرَبَّكُمْ        |
| 73     | القمر    | 41    | وَلَقَدْ جَاءَ آلَ فِرْعَوْنَ النُّذُرُ                                            |
| 76     | الصافّات | 37    | أَتَدْعُونَ بَعْلًا وَتَذَرُونَ أَحْسَنَ الْخَالِقِينَ                             |
| 77     | يو سف    | 41    | يَا صَاحِبَي السِّجْنِ أُمَّا أَحَدُكُمَا فَيَسْقِي رَبُّه خَمْرًا                 |
| 81     | الحجرات  | 11    | لا يَسْخَرْ قَوْمٌ مِنْ قَوْم                                                      |
| 84     | الحجر،   | 30    | لا يَسْخَرْ قَوْمٌ مِنْ قَوْم<br>فَسَجَدَ الْمَلَائِكَةُ كُلُّهُمْ أَجْمَعُونَ     |
| 84     | ص        | 73    | فَسَجَدَ الْمَلَائِكَةُ كُلُّهُمْ أَجْمَعُونَ                                      |
| 88     | ص        | 26    | وَلَا تَتَّبع الْهَوَى                                                             |

| 94  | البقرة  | 71      | لًا شِيَة فِيهَا                                                                       |
|-----|---------|---------|----------------------------------------------------------------------------------------|
| 99  | الأنفال | 27      | لا تَخُونُوا اللهُ وَالرَّسُولَ وَتَخُونُوا أَمَانَاتِكُمْ                             |
| 99  | يوسف    | 54      | فَلَمًّا كَلَّمَهُ قَالَ إِنَّكَ الْيَوْمَ لَدَيْنَا مَكِينٌ أَمِينٌ                   |
| 107 | الحجرات | 9       | فَإِنْ بَغَتْ إِحْدَاهُمَا عَلَى الْأُحْرَى فَقَاتِلُوا الَّتِي تَبْغِي حَتَّى تَفِيءَ |
|     |         |         | اِلَى أَمْرِ الله                                                                      |
| 125 | المائدة | 22      | قُوْمًا جَبَّارِينَ                                                                    |
| 134 | هود     | 108     | عَطَاءً غَيْرَ مَجْذُودٍ                                                               |
| 148 | ص       | -37 -36 | فَسَخَّرْنَا لَهُ الرِّيحَ تَجْرِي بِأَمْرِهِ رُخَاءً حَيْثُ أَصَابَ وَالشَّيَاطِينَ   |
|     |         | 38      | كُلُّ بَنَّاءٍ وَغَوَّاصٍ وَآخُرِينَ مُقَرَّنِينَ فِي الْأَصْفَادِ.                    |
| 162 | الواقعة | 55 -54  | فَشَارِبُونَ عَلَيْهِ مِنَ الحَمِيمِ فَشَارِبُونَ شُرْبَ الهِيم                        |
| 164 | النحل   | 112     | فَأَذَاقَهَا اللَّهُ لِبَاسَ الجُوعِ وَالخَوْفِ                                        |
| 164 | القصص   | 23      | لا نَسْقِي حَتَّى يُصْدِرَ الرِّعَاءُ                                                  |
| 169 | الصافات | 10      | فَأَتْبَعَهُ شِهَابٌ ثَاقِبٌ                                                           |
| 178 | يوسف    | 12      | أَرْسِلْهُ مَعَنَا غَدًا يَرْتَعْ وَيَلْعَبْ وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ                |
| 178 | القمر   | 26      | سَيَعْلَمُونَ غَدًا مَنِ الْكَذَّابُ الأَشِرُ                                          |

# فهرس الشعر

| الصفحة          | الشاعر           | الأبيات الشعرية                                                                                  |
|-----------------|------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 14              | ابن حبناء        | 8                                                                                                |
| 15              | الأعشى           |                                                                                                  |
| 16              | امرؤ القيس       |                                                                                                  |
| 19              | النابغة الجعدي   | وِأْرَانِي طَــرِبًا فِي إِثْــرهم طَلَـبَ الــوَالِهِ أَوْ كَالُــخْتَبَلْ                      |
| 32              |                  | إِنَّ هذا الليْلَ قَدِ عُ سِنَقًا وَاشْتَكَ يُتُ الْهَ مَ وَالأَرْقَا                            |
| 32              | جساس             |                                                                                                  |
| 35              | ابن أحمد الباهلي | وقالوا أنت أرضٌ به وتخيلت فأمسى لما في الرأس والصدر شاكيا                                        |
| 35              | ذو الرمة         | إذا توجس قرعا من سنابكها أوكان صاحب أرض أو به الموم                                              |
| 58              | عبد الرحمن بن    | إِنَّ الْفَتَى لَفَتَى الْمَكَارِم وَالْعُلَى لَيْكِ لَيْكِ الْفَتَكِي بِمَغَمْلَجِ الصِّبْيَانِ |
|                 | حسان             | <i>y</i> , , , , , , , , , , , , , , , , , , ,                                                   |
| 69              | الجعدي           | مَوَالِيَ حِلْـــفٍ لا مَوَالِيَ قَرَابَةٍ وَلَـــكنَّ قَطِينًا يَسْأَلُونَ الأَتَاوِيَا         |
| 72              | ذو الأصبـــع     | وأنتــــم مَعْشَرٌ زَبَدٌ على مَائِهِ فأجْمـعُوا أَمْرَكُم طُرًّا فَكِيدُونِي                    |
|                 | العدواني         |                                                                                                  |
| 124             | امرؤ القيس       | فإنك لم يفخرْ عليك كفاحر ضعيفٍ و لم يَغْلِبْكَ مِثْلُ مُغَلَّب                                   |
| 181-163-162-160 | عمرو بن كلثوم    | أَلَا هُبِّي بِــصَحْنِكِ فَاصْبَحِينَا وَلا تُبْقِي خُــِمُورَ الأَنْدَرينَا                    |
| 194-164-162     | عمرو بن كلثوم    |                                                                                                  |
| 165-109-89      | عمرو بن كلثوم    |                                                                                                  |
| 109             | عمرو بن كلثوم    | تَرَى اللَّحزِ الشَّحِيحَ إذا أُمِرَّتْ عَلَيْهِ لِمَالِهِ فِيهَا مُهينَا                        |
| 169-41-39       | عمرو بن كلثوم    | كَأَنَّ الشُّهْبَ فِي الآذانِ مــنْها إذا قَرَعُـــوا بحَافَتِها الْجــَبينَا                    |
| 185-184-159-67  | عمرو بن كلثوم    | صَبَنْتِ الكأسَ أَمَ عَـــــمْرٍ و وَكَانَ الكاسُ مَجْرَاهَا اليَمِينَا                          |
| 93-67           | عمرو بن كلثوم    | وَمَا شَرُّ النَّلاثَةِ أُمَّ عَــــمْرو بصاحِبــكِ الَّذي لا تُصْبحِينَا                        |
| -181-162-159    |                  | وك أُسٍ قَدْ شَرِبْتُ بِبَعْلَبَكَ وَأُخرِي فِي دِمَشْقَ وَقَاصِرِينَا                           |
| 121-58          | عمرو بن كلثوم    | إذا صَمَـــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                                      |
| 184-163-151     | 13 0 33          |                                                                                                  |
| 62              | عمرو بن كلثوم    | وإِنَّا تُصَدِّر كُنَا الْمَصَنايَا مُقَدَّرَةً لَنَصَا وَمُقَدَّرَينَا                          |

| 91-77              | عمرو بن كلثوم | نُخَبِّرْكِ اليَقِـــينَ وَتُخــبِرِينَا                    | قِفِي قَبْل التَفَ رُقِ يَا ظَ عِينَا                               |
|--------------------|---------------|-------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------|
| 99-92              | عمرو بن كلثوم | لِوَشْكِ البِيْنِ أَمْ خُنْتِ الأَمِينَا                    | قِفِي نسألك هَلْ أَحْدَثْتِ صَرْمًا                                 |
| -138-132-69 -40    | عمرو بن كلثوم | أَقَرَّ بِــهِ مَـــوَالِيكِ الغُيـــــــــُونَا            | بيوْمِ كَريهَةٍ ضَــــــــــــــــــــــــــــــــــــ              |
| 177                |               |                                                             |                                                                     |
| 178-177            | عمرو بن كلثوم | وَبَعْدَ غُـــدِ بِمَا لِا تَعْلَـمِينَا                    | وَإِنَّ غِــدًا وَإِنَّ الْيَوْمَ رَهْــــنَّ                       |
| 106-69 -67         | عمرو بن كلثوم | وإخْوَتُها وَهُمْ لِي ظُلِوالِمُونَا                        | أفي ليلَّى يُـــعاتِبُنِي أَبُــوهَا                                |
| 184-40             | عمرو بن كلثوم | وَقَدْ أُمِنَتْ عيـونُ الكـاشِحينَا                         | تُريكَ إذا دَحَلْتَ على خَــــــــــــــــــــــــــــــــــــ      |
| 188-56-53-51-43    |               | هِــجَانَ اللَّوْنِ لِم تَقْرَأْ جَنــينَا                  | ذِراعَــيْ عَيْطُل أَدْمـــاءَ بَكْر                                |
| 160-52-45          | عمرو بن كلثوم | حَصَانًا مِنْ أَكُفُّ اللَّامِسِينَا                        | و تُدَيًّا مِثْلُ حُقِّ العاجِ رَخْ صًا                             |
| 170-79-42          | عمرو بن كلثوم | بإثْــمَامٍ أُنَــاسًا مُــدْجنِـــينَا                     | وَنَحْرًا مِثْلَ ضَوْءِ البَدْرِ وَافَـــى                          |
| 48-47              | عمرو بن كلثوم | رَوَادِفُ هَا تُنُــوءُ بِمَا وَلِينــــــا                 | ومَتْنَىْ لَدْنَةٍ سَمَقَــتْ وَطَالَتْ                             |
| 155-121-47         | عمرو بن كلثوم | وَكُشْحًا قُدْ جُننْتُ بِهِ جُنُنَّ وِنَا                   | وَمَأْكُمَةً يَضِيقُ البابُ عنْها                                   |
| 155                | عمرو بن كلثوم | يَرِنَّ خَشَاشُ حَلْيهِ مَا رَنينَا                         | وَسَارِيَتَىْ بَلَنْطٍ أَوْ رُخَامِ                                 |
| 196-92-90-89-67    | عمرو بن كلثوم |                                                             | فَمَا وَجَدَتْ كُوِّجْدِي أُمُّ سَقْب                               |
| 64-61-56           | عمرو بن كلثوم |                                                             | ولا شَمْطَاء لم يترك شــقاها                                        |
| 196-179-90-89      |               | رأيْتُ حُمُولَهَا أُصُلًا حُدِينًا                          | تَذَكَّرْتُ الصَّبَأُ واشْتَقْتُ لَــمَّا                           |
| 182-143-125-44     | عمرو بن كلثوم |                                                             | فَأَعْـرَضَتِ اليَمَامَةُ وَاشْمَخَرَّتْ                            |
| 66                 | عمرو بن كلثوم | وَأَنْـــــظِرْنَا نُخَبِّرْكَ الْيَقَـــينَا               | أَبَا هِنْدٍ فَكَ لَا تَعْجَلُ عَلَيْنَا                            |
| 189-163            | عمرو بن كلثوم | وَنُصْدِرُهُنَّ حُــمْرًا قَدْ رَوينا                       | بأنّا نُـــوردُ الرَّايَاتِ بِيــضًا                                |
| 19-177-127-115-110 | عمرو بن كلثوم | عَصَيْنَا الْمَلْكَ فِيـــهَا أَنْ نَدِينَا                 | وَأَيَّام لَنَا غُصرٍّ طِسُوال                                      |
| 128-127-102-100-72 | عمرو بن كلثوم | بتَاج الْمُلْكِ يَحْمِي الْمُحْــجَرينَا                    | وَسَيِّدِ مَعْشَر قَدْ تَـوَّجُـوهُ                                 |
| 198-72             | عمرو بن كلثوم | مُقَــلَّدَةً أعــنَّتَهَا صُفُـــونَا                      | ترَكْنَا الْخَيْلَ عَاكِـــفَةً عَلَيْهِ                            |
| 183-154-151-135-97 | عمرو بن كلثوم | إلى الشاماتِ نَنْفِي الْمُوعِدِينَا                         | وَأَنزَلْنا البُيوتَ بِــٰذِي طُلُــوح                              |
| 200-194-135-74     | عمرو بن كلثوم | وَشَـــــــــــــــــــــــــــــــــــ                     | وقدْ هرَّتْ كِلابُ الْحـــيِّ مِنَّا                                |
| 165-160-132-81     | عمرو بن كلثوم | يَكُونُوا فِي اللِّقِاءِ لَهَا طَحِينَا                     | مَتَى نَنْقُلْ إلى قــوْم رَحَــانَا                                |
| 185-182-164-157-84 | عمرو بن كلثوم | وَلَهِ وَتُهَا قُضَ اعَةُ أَجْ مَعِينَا                     | يكُونُ ثِفَالُهَا شَـرْقَيَّ نَجْدٍ                                 |
| 151-121-104        | عمرو بن كلثوم | فأَعْجَلْنَا الْقِرَى أَنْ تَشْتَـــمُونَ                   | نَزَلْتُمْ مَنْزِلَ اللَّاضْيَافِ مِنَّا                            |
| 179-174-105        | عمرو بن كلثوم | قُبَيْلَ الصُّبْحِ مِـــرْداةً طَحُونَا                     | قَرَيْنَاكُمْ فَعَجَّ لْنَا قِرَاكُمْ                               |
| 112-79             | عمرو بن كلثوم | وَنَحَمِلُ عنْهُمْ مَا حَمَّلُونَا                          | نَعُمُّ أَنَاسَنَا وَنَعُ فُ عَنْ هُمْ                              |
| 143-138-137-80     | عمرو بن كلثوم | وَنَــضْربُ بالسُّيوفِ إذا غُشِينَا                         | نُطَاعِنُ مَا تَرَاحَى النَّاسُ عَنَّا                              |
| 189-145-143        | عمرو بن كلثوم | ذُوَابِكُ أَوْ بَبِيضَ يَــــــــــــــــــــــــــــــــــ | بسُمْر مِنْ قَنَا الخَطِّيِّ لُــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |

| 137-136-81-42-38  | عمرو بن كلثوم | ونخْليها الـــرِقَابَ فَتَخْتَلِيـــنَا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | نَشُقُّ بِمَا رُؤوسَ القوْم شَـــقًا                      |
|-------------------|---------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------|
|                   |               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                                           |
| 172-125-40        | عمرو بن كلثوم | وُسُوقٌ بالأُماعِز يَرْتَمِينَا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | كأنُ جَماحِمَ الأَبْطالِ فيها                             |
| 95                |               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | وَإِنَّ الضَّغْنَ بعْدَ الضَّغْنِ يَبْدُو                 |
| 117               |               | نُطاعِنُ دونَهُ حَــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ورِثْنا الجُدُ قَدْ عَلِمَتْ مَعَدُّ                      |
| 197-101-74        | عمرو بن كلثوم | عن الأحْفاض نَمْنعُ مَـنْ يَليـــنَا فَمَـانُ عَليـــنَا فَمَـانَا لَيَّقُـونَا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ونَحْن إذا عِمادُ الْحَيِّ خرَّتْ                         |
| 134-38            |               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | نَجُذُّ رُؤوسَهُمْ فِي غَيـــْر بـــرًّ                   |
| 143-44            |               | , ,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | كَأْنَّ سُيُــوفَنَا فينا وفيــهم                         |
| 193-191           |               | خُضِ بْنَ بِأَرْجُ وَانِ أَوْ طَلِينَا ﴿ خُصِ انْ أَوْ طَلِينَا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | كأنّ ثِيرَابَنَا مِنّا وَمِنْهُمْ                         |
| 74                | عمرو بن كلثوم | مِنَ الهِ وَل الْمُشَبَّهِ أَنْ يَكُونَا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | إذا ما عَيْ بالاسْنافِ حَــــيْ                           |
| 173-119           |               | مُحـافَظَةً وَكُنَّا السَّابِقِيـنَا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | نَصَبْنا مِثْلَ رهْــوَةَ ذاتَ حَــدًّ                    |
| 134-132-117-60-58 | عمرو بن كلثوم | وِشِيب فِي الْحُــِرُوب مُحــَرِّ بينَا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | بشبّانٍ يَرَوْنَ القَتْلَ مِحَـــُدًا                     |
| 139-85-80-68      | عمرو بن كلثوم | مُقَـــارَعَةً بَنيهِمْ عَــنْ بَنينَا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | حُـدَيًّا النَّاسِ كُـلِّهِمْ جَمِيعًا                    |
| 198-177           |               | فَتُصْبِحُ خَيْلُنَا عُصِيبًا تُبِينَا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | فَأُمَّا يــوْم حَــشْيَتِنَا عَــلَيْهِمْ                |
| 139               | عمرو بن كلثوم | فَنُمْ عِنُ غَارَةً مُتَلِّبِي نَا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | وَأُمُّّا يَوْمَ لا نَخــــُشَى عَلَيهِمْ                 |
| -127-72-68-51-39  | عمرو بن كلثوم | نَدُقَّ بــه السُّهُولَةَ والْحُـــزُونَا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | برأسٍ مِنْ بَنِي جُشْمِ بْـــنِ بَكْر                     |
| 136               |               | , ,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                                           |
| 110-109-81        |               | تَضَعْ ِ ضَعْنَا وَأَنَّا قُـــــــــدْ وَنينَا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ألا لا يَعْلَم الأقْــــوَامُ أَنَّا                      |
| 122               |               | فَنَجْهَلَ فَوْقَ جَـِهُلِ الجَاهِلِينَا الْجَاهِلِينَا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ألا لا يَجْهِلَنْ أَحَـــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
| 82-68             |               | نَكُونُ لِقِيلِ كُمْ فِي هَا قَطِينَا وَالْمِينَا وَالْمِينَا اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّلْمِلْمِلْمِلْمِلْمِلْمِلْمِلْمِلْمِلْمِ | بأيٍّ مَشيئةٍ عَــمْرَو بْنَ هِــنْدٍ                     |
| 114-94-68         |               | تُطيعُ بنا الـــوُشاةَ وَتَــزْدَرينَا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | بأيِّ مَشيئةٍ عَمْرَو بْنَ هِــــنْدِ                     |
| 68                |               | تَرى أَنَّا نكونَ الأرْذَلِينَا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | بأيِّ مَشيئَةٍ عَمْرَو بْنَ هِــــنْدٍ                    |
| 97-68             | عمرو بن كلثوم | مَتَــــــــــــى كُنَّا لِأُمِّكَ مَــــــقْتُوينَا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | تَهَدَّنَا وَأُوْعِدْنَا رُوَيْكَ اللهُ                   |
| 144-109-93        | عمرو بن كلثوم | عـــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | فإن قنَاتَنَا يَا عَـــــمْرُو أَعْيَتْ                   |
| 136-42-39         | عمرو بن كلثوم | تَشُجَّ قَضَفًا الْمُثَقَّــفِ وَالْجَبِينَا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | عَشُوْزَنَة إذا انْقَلَبَتْ أَرَنَّتْ                     |
| 68                | عمرو بن كلثوم | بنَقص في خُطـوب الأوَّلِـينَا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | فهل حُدَّثتَ فِي جُشْم بْن بَكر                           |
| 156-117-69        | عمرو بن كلثوم | أَبَاحَ لِنَا حُصُونَ الْمُجْــِـدِ دِينَا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ورثنًا مَجْد عَلقمَة بْنُ سَــيْفِ                        |
| 118-84            | عمرو بن كلثوم | بهم نلنًا تُراث الأكرمينًا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | وَعَتَابًا وَكُلْثُومًا جَمِيعًا                          |
| 102-100           | عمرو بن كلثوم | بهِ نُحْمَى وَنَحْمِى الْمُحِــَجَرِينَا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | وذا البُرَةِ الذِي حُدَّثتَ عِنه                          |
| 119-117           | عمرو بن كلثوم | فأيَّ المجْـــــدِ إلا قــدْ وُلِينَا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ومِنَّا قَبْـــلهُ السَّاعِي كُليْبَ                      |
| 152-137-134-97    | عمرو بن كلثوم | تَجِدُ الْحَبْلِ أَوْ تَقِصَ القرينَا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | متى نَعْقِكْ قرينَتَنَا بحبّل                             |
| 102-101-99-97     | عمرو بن كلثوم | وَأُوْفَاهُمْ إِذَا عَقَـــدُوا يَمِينَا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | وَّنُــوجَدُ نَحْنُ أَمْنَعُهُمْ ذِمارًا                  |
| 178               | عمرو بن كلثوم | رَفَدْنَا فِ وَقَ رِفَدِ السِرَّافِدِينَا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | وَنَحْنُ غَدَاةً أُوقِدَ فِي خَزَارَي                     |
| -194-183-165-152  | عمرو بن كلثوم | تَـسَفُّ الجِــلة الخُورُ الدَّرِينَا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | وَنَحْنُ الحَابِسُونَ بِذِي أَرَاطَى                      |
| 197               |               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                                           |

| 115               | عمرو بن كلثوم | نحْنُ الحاكِمُ ونَ إذا أُطِعْنَا ونحْ نُ العارمُونَ إذا عُصينَا                         | و.     |
|-------------------|---------------|-----------------------------------------------------------------------------------------|--------|
| 115-114           | عمرو بن كلثوم | نَحْنُ التَّارِكُونَ لِمَا سَخِطْنَا وَنحْنُ الآخِــــٰذُونَ لِمَا رَضـــــينَا         | و َ زَ |
| 185-72            |               | كُنَّا الأَيْمَنِينَ إذا الْتَـــقَيْنَا وَكَانَ الأَيْسَرِينَ بَنُو أَبِيــــنَا       | وَ     |
| 139-48            | عمرو بن كلثوم | صَالُوا صَوْلَةً فِيمَنْ يَلِيهِمْ وَصُلْنَا صَوْلَةً فِيمَ نْ يَلِينَا                 | فَ     |
| -147-127          | عمرو بن كلثوم | 5 P. O. P                                                                               |        |
| -140138-82        | عمرو بن كلثوم | ــًا تعرفُوا مِنَّا ومِـــنْكُــــمْ   كَتائبَ يَطَّعْنَ وَيَـــرْتَمِــــــــينَا      | أَلَ   |
| 198-74            | عمرو بن كلثوم | ودُ الحيلَ داميةً كِلهُا إلى الأَعْداء لاحِلَّهُ بُطُونَا                               | نقر    |
| 143               | عمرو بن كلثوم | لَيْنَا الْبَيْكِ ضُ وَالْيَلْبُ الْيَمَانِي وَأَسْيَافٌ يَقُصَمْنَ وَيَنْحِبَنَيْنَا   |        |
| 145               |               | لَيْنَا كُلَّ سَـــابِغَةٍ دِلاصَ تَرَى فَوْقَ النِّطَاقِ لَــهَا غُضُونَا              | /      |
| -177-125-81-48-46 |               | ا وُضِـــعَتْ عَنِ الأَبطالِ ۗ يَوْمًا رأَيْتَ لَها جُــلودَ القَوْمِ جُونَا            |        |
| 190               |               |                                                                                         |        |
| 175-171-48        | عمرو بن كلثوم | نَانَّ غُضونَهُنَّ مُتُــونُ غُدْرِ تُصَفِّقُهَا الرِّياحُ إذا جَــرَيْنَا              | 5      |
| 199-178-133152    | عمرو بن كلثوم | تَحْمِلُنَا غَدَاةَ الرَّوْعِ جُـرْدُ عُـــرِوْنَ لنا نَقَــائِذَ وَافْتُلِينَا         |        |
| 199               | عمرو بن كلثوم | رَدْنَ دَوَارِعًا وِخَرَجْنَ شُـعْثًا كَـأَمْثالِ الرَّصِـائِعِ قَـــــدْ بَلِينَا      | وَ ر   |
| 69-67-64          | عمرو بن كلثوم | رِثْنَاهُمْ عَنْ آبَاء صِــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                           | وَر    |
| 189-53            | عمرو بن كلثوم | لى آثارنَا بيضٌ حِـــسَانٌ نُحاذِرُ أَنْ تُقَسَّمَ أَوْ تَهُــــونَا                    | عا     |
| 98-82-76          | عمرو بن كلثوم | حَذْنَ على بُعُولَتِهِنَّ عَهْدًا إذا لاقَوْا كَتَائِبَ مُعْلَـــــمِـينَا              | اً خ   |
| 198-189-148-147   | عمرو بن كلثوم | سْتَلِبُنَّ أَفْ رَاسًا وَبِيضًا وَأَسْرَى فِي الْحَدِيدِ مُقَرَّنينَا                  | لَتَس  |
| 74                | عمرو بن كلثوم | ِانَا بِـــــارزينَ وَكُلُّ حيٍّ قَدِ اتَّخَــــذُوا مَخَـــافَتَنَا قِـــــــرينَا     | تَرَ   |
| 46                | عمرو بن كلثوم | ا ما رُحْنَ يَمْشِينَ الْهُوَيْنَي كَمَا اضْطَ رِبَتْ مُتُونُ الشَّاربينَا              | إذا    |
| 101-76            | عمرو بن كلثوم | نُتْنَ حِيَادَنَا وَيَقُلْنَ لِسَــــُتُمْ لَبُعُولَتَنَــا إذا لَــمْتَمْنَـــــعُونَا | يَقُ   |
| 100               | عمرو بن كلثوم | ا لَمْ نَحْمِ هِنَّ فَلَا بَقِينَا لِشَيء بَعْدَهُ نَ وَلا حَيينَا                      | إذ     |
| 118-77-72-53      | عمرو بن كلثوم | عائنَ مِنْ يَني جُشْمِ بْن بَكْر خَلَطْنَ بمَيْسَ مِ حَسَبًا وَدِينَا                   | ظ      |
| 138-101-77-44     | عمرو بن كلثوم | مَا مَنَعَ الظُّعائنَ مِثْلُ ضَرِبٌ تَرَى مِنْه السُّواعِدِ مَ كَالْقَلِينَا            | و،     |
| 143-85-84-80      | عمرو بن كلثوم | نَأَنَّا وَالسُّيوفُ مُســـلَّلاتٌ وَلَدْنَا النبِـــاسَ طُرًّا أَجْمَعينا              | Ś      |
| 174-59-39         | عمرو بن كلثوم | َهْدِهُونَ الرُّؤُوسَ كما تُدَهْدِي    جَزاورَةً بأَبْطُحـــــــهَا الْكُرينَا          | يُدُ   |
| 174-157-155-73    | عمرو بن كلثوم | قَدْ عَلِمَ القَبائلُ مِنْ مَعَدِدٍ إذا قَبَبُ بِأَبْطَحِهَا بُنيـــنا                  | وَزَ   |
| 112-102           | عمرو بن كلثوم | ناً العاصِمُونَ بِكُلِّ كَحــْلٍ وأَنَّا البَاذِلُونَ لِمُـــــجْتَدِينَا               | بأز    |
| 140-113           | عمرو بن كلثوم | نا المطع مون إذا قدرنا وأنا المه لكون إذا ابتلينا                                       | بأز    |
| 153-101           | عمرو بن كلثوم | أتّا المانع ونَ لِمَا أَرَدْنَا وأنّا النّازلُ ونَ بحَيْثُ شِينَا                       | وأ     |
| 189-145-101       | عمرو بن كلثوم | أنَّا المانعـونَ لِـمَا يَلِـينَـا إذا ما البيــضُ زَايَلَتِ الْجُفُونَا                | وأ     |
| 115-114           | عمرو بن كلثوم | أنّا التاركُون إذا سخِــــطْنَا وأنّا الآخِـــذُونَ إذا رَضِيـــــــنَا                 | _ و أ  |
| 116-115-103-102   | عمرو بن كلثوم | أناً العاصِــمُونَ إذا أُطِعْنَــا وأنَّا العَارِمونَ إذا عُصـــــــينا                 | وا     |

| 138            |               | وأنَّا الضَّــــارُبُونَ إِذَا ابْتُلِينَا                    | وَأَنَّا الطَّالِبُ وَنَ إِذَا نَقَمْنَا                    |
|----------------|---------------|---------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------|
| 183-153-63     | عمرو بن كلثوم | يَخَافُ النَّازِلُونَ بِهِ الْمَنُــــونَا                    | وَإِنَّا النَّــــازلونَ بكُلِّ ثَغْر                       |
| 173-164-162    |               | / /                                                           | ونَشْرَبُ إِنْ وَرَدْنَا الماءَ صَفْوًا                     |
| 72             | عمرو بن كلثوم | وَدُعْمِيًّا فَكَيْفَ وَجَلَكُمُونَا                          | أَلَا أَبْلِغُ بَنِي الطَّمَّـــاحِ عَنَّا                  |
| 127-115-108-81 | عمرو بن كلثوم | أَبَيْنَا أَنْ نُقِرَّ اللهَّلَّ فِللسِينَا                   | إذا مَا الْمَلْكُ سَامَ النَّاسَ خَسْفًا                    |
| 124-123        | عمرو بن كلثوم | ونَبطشُ حين نبطش قادِريـــنا                                  | لنا الدُنيا ومَن أمسى عــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
| 106            | عمرو بن كلثوم | ولَكِنَّا سَنَبْ لَأُ ظَالِ مِينَا                            | بُغَاةً ظَالِمِينَ وَمَا ظُلِــــــمْنَا                    |
| 84-73          | عمرو بن كلثوم | وَنادُوا يا لَكِـــنْدَةَ أَجْمعينا                           | تَنَادَى الْمُصْعَبانِ وَآل بَكُــرْ                        |
| 124            | عمرو بن كلثوم | وإنْ نُغْلَبْ فغيْــــرُ مُغَلَّبينَا                         | فإن نَغْلِبْ فغَــــلاّبونَ قِدْمًا                         |
| 175-175-172    | عمرو بن كلثوم | ونَحْنُ البَحِــــُرُ نَمْلَؤُهُ سَفِينَا                     | مَلَأْنا الْبَرَّ حَتَّى ضَــــاقَ عَنَّا                   |
| 125-110-57-56  | عمرو بن كلثوم | تَخِرُ له الْجَبَابرُ ساحــــــــــــــــــــــــــــــــــــ | إذا بَلَغَ الفِــطامَ لَنَا وَلِيدٌ                         |

## فهرس الأعلام

| رقم الصفحات | الأعسلام                                    |
|-------------|---------------------------------------------|
| 21          | آمر (Ammer)                                 |
| 44          | أبو إسحاق إبراهيم بن علي<br>الفهري          |
| 18          | أبو السعود (عباس)                           |
| 6           | أبو شريفة (عبد القادر)                      |
| 34          | أبو عبيدة (معمر بن المثني )                 |
| 53          | ابن الأثير (ضياء الدين)                     |
| 34          | الأخفش الأصغر                               |
| 7           | أرسطو (طاليس)                               |
| 42          | الأزهري (أبو منصور محمد بن<br>أحمد)         |
| 21          | إســــــــبن                                |
| 34          | الأصمعي (أبو سعيد عبد الملك<br>بن قريب)     |
| 34          | الأعرابي (أبو خيرة)                         |
| 69          | ابن الأعرابي (أبو عبد الله محمد بن<br>زياد) |
| 76          | إلياس (عليه السلام)                         |

| 33                                                           | أمين (أحمد)                          |
|--------------------------------------------------------------|--------------------------------------|
| 34                                                           | الأنصاري (أبو زيد)                   |
| 63 ،20 ،19 ،18 ،17 ،16 ،12 ،11 ،6 ،4                         | أنيس (إبراهيم)                       |
| 2                                                            | أو جدن                               |
| 89 655 626 622 621 63                                        | أولمان (ستيفن)                       |
| 122                                                          | الباقلاني (أبو بكر محمد بن<br>الطيب) |
| 176                                                          | بالمر                                |
| 35                                                           | الباهلي (ابن أحمد)                   |
| 23                                                           | بروزينغ                              |
| 31 - 2                                                       | بريال (ميشال)                        |
| 8                                                            | بلوك                                 |
| 9 68                                                         | بلومفيلد                             |
| 85                                                           | بديع يعقوب (إميل)                    |
| 20                                                           | البستاني (صبحي)                      |
| 194 ·191 ·184 ·182 ·171 ·144 ·79 ·74 ·69 ·63 ·62 ·52 ·44 ·40 | البستاني (كرم)                       |
| 121 (112 (106 (95 (90 (128 (199 (198 (197                    |                                      |
| 140 (139 (132 (178 (155 (143 (102 (128 (99 (148 (84 (79 (52  | البليش (بلحسن)                       |
| 122                                                          | بوحوش (رابح)                         |
| 8                                                            | بوحوش (رابح)<br>بولیسنس (إيريك)      |
| 24 - 23                                                      | ترير (جوزيف)                         |
| 5                                                            | تشومسكي (نوام)                       |
| 197                                                          | التبريزي (الخطيب)                    |
| 35                                                           | الثعالبي (أبو منصور)                 |
| 134 -112                                                     | ثعلب (أبو العباس أحمد بن يحيي)       |
| 28 •27                                                       | الجاحظ (أبو عثمان)                   |

| 33 •32 •31                               | الجرحاني (عبد القاهر)                   |
|------------------------------------------|-----------------------------------------|
| 33 ,30 ,29 ,28                           | الجرحاني (الشريف)                       |
| 20                                       | الحطلاوي (الهادي)                       |
| 23                                       | حولز                                    |
| 13                                       | جوكسن (مارك)                            |
| 181 ،159 ،147 ،43 ،52                    | الجوهري (إسماعيل بــــن حماد)           |
| 14                                       | ابن حبناء (المغيرة)                     |
| 197 ،179 ،178 ،177 ،164 ،73 ،71 ،47 ،43  | حسام الدين (كريم زكي)                   |
| 33 ،6                                    | حسان (تمام)                             |
| 55 -21                                   | حساني (أحمد)                            |
| 18 12 10                                 | حماد (أحمد عبد الرحمن)                  |
| 27                                       | الحمزاوي (محمد رشاد)                    |
| 183 ،181 ،180 ،174                       | الحموي (شهاب الدين أبو محمد)            |
| 6 ,5                                     | خضر الديك (إحسان)                       |
| 29 -17                                   | ابن خلدون (عبد الرحمن)                  |
| 137                                      | ابن خلف (أبو حفص الصقلي)                |
| 67 •51                                   | الخليل بن أحمد الفراهيدي                |
| 2                                        | دارميستيتر                              |
| 117 ،139 ،103 ،94 ،92 ،76 ،14 ،18 ،11 ،2 | الداية (فايز)                           |
| 92 ،78 ،20                               | دراقي (زبير)                            |
| 175                                      | ابن درید (أبو بكر محمد بــــن<br>الحسن) |
| 72                                       | ذو الأصبع العدواني                      |
| 35                                       | ذو الرمة<br>الراجحي (عبده)              |
| 21                                       | الراجحي (عبده)                          |

| 188 -170                                                            | الربعي (عيسى بن إبراهيم)                                  |
|---------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------|
| 9                                                                   | رو بسن                                                    |
| 2                                                                   | ريتشاردز                                                  |
| 4                                                                   | زكريا (ميشال)                                             |
| 14                                                                  | الزحاج (أبو إسحاق إبراهيم بن<br>السري)                    |
| (10597) (9592) (89 (88 (77 ) 74 ) (63 ) (58 ) (43 ) (32 ) (31 ) (21 | الزمخشري (جار الله أبو القاسم                             |
| 132 ·182 ·125 ·124 ·121 ·119 ·118 ·(115112) ·(110107)               | محمد بن عمر)                                              |
| 156 ·155 ·152 ·151 ·148 ·147 ·145 ·144 ·(140135) ·133               |                                                           |
| 199 (198 (196 (190 (188 (185 (184 (175173) (170 (165163)            | ) a                                                       |
| 108 102 89 80 79 74 68 62 (6058) 47 46 40 39 17                     | الزوزي (أبو عبد الله الحسين بن                            |
| 171 159 156 155 152 144 139 137 135 122 119 113                     | أحمد بن الحسين)                                           |
| 197  194  183  182                                                  | / \                                                       |
| 14 •13                                                              | جورجي (زيدان)                                             |
| 188                                                                 | ستيتية (سمير)                                             |
| 34                                                                  | ابن السكيت (أبو يوسف يعقوب<br>بـن إسحاق)                  |
| 32                                                                  | سوسير (فردينان دي)                                        |
| 9                                                                   | سويدان (سامي)                                             |
| 151                                                                 | سيبويه (أبو بشر عمرو بن<br>عثمان)                         |
| 190 ،162 ،134 ،118 ،110 ،82 ،42 ،39 ،36 ،35 ،32                     | ابن سيدة (أبو الحسن علي بن<br>إسماعيل)                    |
| 118 · 19 · 18                                                       | إسماعيل)<br>السيوطي (جلال الدين عبد<br>الرحمن بن أبي بكر) |
| 31 •15 •13                                                          | الشاطبي                                                   |
| 156 •145 •66                                                        | الشايع (ندي عبد الرحمن يوسف)                              |
| 34                                                                  | ابن شميل (النظر)                                          |
| 183                                                                 | الشنقيطي (أحمد الأمين)                                    |

| 34                                                           | الشيباني (أبو عمرو)                                   |
|--------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------|
| 29                                                           | الصائغ (عبد الإله)                                    |
| 28                                                           | صیام (زكريا عبد الرحمن)                               |
| 21                                                           | طحان (ريمون)                                          |
| 11                                                           | عبد التواب (رمضان)                                    |
| 31 ،16 ،13                                                   | عبد الجليل (محمد بدري)                                |
| 33 \( 30 \)                                                  | عبد الغفار (السيد أحمد)                               |
| 35                                                           | ابن العجاج (رؤبة)                                     |
| 98                                                           | العسكري (أبو هلال)                                    |
| 33                                                           | العشيري (محمد رياض)                                   |
| 3                                                            | غريماس                                                |
| 30                                                           | الغزالي (أبوحامد)                                     |
| 192 •26 •3                                                   | غيرو (بيير)                                           |
| 156                                                          | فاخوري (عادل)                                         |
| 154 ·148 ·134 ·128 ·120 ·115 ·(6866) ·51 ·35 ·31 ·20 ·19 ·15 | ابن فارس (أبو الحسن أحمد بن                           |
| 183 ،174 ،172 ،170 ،159 ،156                                 | ز <i>کر</i> یا <b>)</b>                               |
| 23                                                           | الفاسي (عبد القادر الفهري)                            |
| 9                                                            | فاولر                                                 |
| 40                                                           | الفراء (يجيي أبو زكــــريا<br>الديلمي)                |
| 181                                                          | فوغالي (باديس)                                        |
| 23                                                           | فيرث                                                  |
| ناك                      | الفيروز آبادي (محد الدين محمد بن                      |
| 190 ·188 ·182 ·162 ·147 ·142 ·140 ·137 ·136 ·134 ·133 ·131   | يعقوب الشيرازي)                                       |
| 200 (194                                                     |                                                       |
| ·196 ·164 ·34                                                | القالي (أبو علي إسماعيل بـــن<br>القاســــم البغدادي) |
|                                                              |                                                       |

| 196 ،159 ،19                                                                                                                                                                                                                                          | ابن قتيبة (أبو محمد عبد الله بــن<br>مسلم)            |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------|
| 173 -35                                                                                                                                                                                                                                               | مسلم)<br>قدامة بن جعفر (أبو الفرج)                    |
| 25 ،9 ،3                                                                                                                                                                                                                                              | قدور (أحمد محمد)                                      |
| 174 ،127 ،110 ،38 ،35 ،34                                                                                                                                                                                                                             | كراع النمل (أبو الحسن علي بن<br>الحسن الهنائي)        |
| 34                                                                                                                                                                                                                                                    | ابن كركرة (أبو مالك عمرو)                             |
| 190                                                                                                                                                                                                                                                   | كمال (ربحي)                                           |
| 13                                                                                                                                                                                                                                                    | لايكوف (جورج)                                         |
| 46                                                                                                                                                                                                                                                    | اللحياني                                              |
| 13                                                                                                                                                                                                                                                    | لوك                                                   |
| 154                                                                                                                                                                                                                                                   | الليث                                                 |
| 8                                                                                                                                                                                                                                                     | ليش                                                   |
| 26                                                                                                                                                                                                                                                    | ليونز                                                 |
| 2                                                                                                                                                                                                                                                     | مالينوفسكي                                            |
| 157 •70 •38 •35 •34 •26 •24 •22 •21 •20 •18 •12 •10 •9 •7 •(52)                                                                                                                                                                                       | مختار عمر (أحمد)                                      |
| 124 ،16                                                                                                                                                                                                                                               | امرؤ القيس بن حجر (الكندي)                            |
| 15                                                                                                                                                                                                                                                    | المعتوق (أحمد محمد)                                   |
| '89 '82 '81 '72 '69 '(6156) '53 '(4844) '42 '(4038)<br>'129 '127 '125 '121 '118 '115 '112 '110 '108 '101 '(9391)<br>'162 '160 '155 '152 '151 '147 '144 '143 '139 '136 '135 '134<br>'199 '190 '189 '185 '182 '181 '178 '172 '171 '169 '164 '163<br>200 | ابن منظور (أبو الفضل جمال الدين محمد الإفريقي المصري) |
| 8                                                                                                                                                                                                                                                     | مونان (جورج)                                          |

| 19 |    | النابغة الجعدي (قيس بــــــن<br>عبد الله) |
|----|----|-------------------------------------------|
|    | 94 | ابن النحاس                                |
| 3  |    | نيروب                                     |
| 25 |    | هالينغ                                    |
|    | 35 | الهمذاني                                  |
| 25 |    | واربيرغ                                   |

### المصادر والمراجع

### - القرآن الكريم برواية حفص عن عاصم

- 1- أبو السعود (عباس) شموس العرفان بلغة القرآن، دار المعارف، القاهرة (د.ت)
- 2- أبو شريفة (عبد القادر)، لافي (حسين)، غطاشة (داود)، علم الدلالة والمعجم العربي، دار الفكر للنشر والتوزيع، عمان، الأردن ط1، 1409هـ، 1989م
- 3- الأزهري (أبو منصور محمد بن أحمد 370هـ)، تهذيب اللغة، تحقيق إبراهيم الأبياري، دار الكتاب العربي للطباعة والنشر، القاهرة، 1387هـ، 1967م.
  - 4- أمين (أحمد)، ضحى الإسلام، مكتبة النهضة المصرية، القاهرة، ط10 (د.ت)
    - 5- أنيس (إبراهيم)، دلالة الألفاظ، مكتبة الأنجلومصرية، ط6، 1991م
- 6-أولمان (ستيفن) دور الكلمة في اللغة، ترجمه وقدم له وعلق عليه كمال محمد بشر، مكتبة الشباب، القاهرة 1975م
- 7- إيتو (آن) مراهنات دراسة الدلالات اللغوية، ترجمة أوديت بيتي، خليل أحمد، تقديم حوليان كريماس وأسعد على، دار السؤال للطباعة والنشر، دمشق، ط1، 1401هـ، 1980م
- 8- الباقلاني (أبو بكر محمد بن الطيب 403هـ) إعجاز القرآن، شرح وتعليق محمد عبد المنعم خفاجي، دار الجيل بيروت، ط1، 1411هـ، 1991م
- 9- بالمر، علم الدلالة إطار جديد، ترجمة صبري إبراهيم السد، دار المعرفة الجامعية، الأسكندرية، 1999م
  - 10- بديع يعقوب (إميل)، معجم الإملاء و الإعراب، جمع وتنسيق دار شريفة ( د.ت )
- 11- البستاني (صبحي)، الصورة الشعرية في الكتابة الفنية: الأصول والفروع، دار الفكر اللبناني، ط1، 1986م

- 12- البستاني (كرم) بولس (موترد)، عادل (أنبوبا) المنجد في اللغة الأعلام، دار المشرق، بيروت، ط37، 1998م
- 13- البليش (بلحسن)، بن الحاج يحيى (الجيلاني)، بن هادية (علي)، القاموس الجديد، المؤسسة الوطنية للكتاب، الجزائر،ط7، 1991م
  - 14- بوحوش (رابح) البنية اللغوية لبردة البوصيري، ديوان المطبوعات الجامعية، الجزائر،
- 15- التبريزي (الخطيب)، شرح القصائد العشر، تحقيق فخر الدين قباوة، منشورات دار الآفاق الجديدة، بيروت، ط4، 1400هـ، 1980م
- 16- الثعالبي (أبو منصور 430هـ)، فقه اللغة و أسرار العربية، منشورات دار مكتبة الحياة، بيروت (د.ت)
  - 17- الجاحظ، البيان والتبيين، تحقيق عبد السلام هارون، دار الفكر بيروت ط1 (د.ت)
- 18- الجرجاني (عبد القاهر)، أسرار البلاغة في علوم البيان، تحقيق سعيد محمد اللحام، دار الفكر العربي، بيروت، ط1، 1999م
- 19- دلائل الإعجاز، تقديم على أبو زقية، سلسلة الأنيس، طبع المؤسسة الوطنية للفنون المطبعية، الرغاية، الجزائر 1991م،
  - 20- الجرجاني (علي بن محمد الشريف) التعريفات، مكتبة لبنان، بيروت 1978م
- 21- الحطلاوي (الهادي)، قضايا اللغة في كتب التفسير، المنهج، التأويل، الإعجاز، دار محمد على الجامعي، تونس، ط1، 1998م
- 22- الجمعية المصرية لنشر المعرفة والثقافة العالمية، الموسوعة العربية الميسرة، إشراف محمد شفيق غربال، دار الجيل1995م
- 23- الجوهري (إسماعيل بن حماد)، الصحاح: تاج اللغة وصحاح العربية، تحقيق أبو عبد الغفار عطار، دار العلم للملايين، بيروت، ط2، 1399هـ، 1979م
- 24- حسام الدين (كريم زكي) التحليل الدلالي إجراءاته ومناهجه، دار غريب للطباعة والنشر والتوزيع القاهرة 2000م
- 25- حسام الدين (كريم زكي)، الزمان الدلالي: دراسة لغوية لمفهوم الزمان وألفاظه في الثقافة العربية، ط1، 1410هـ، 1991م
  - 26- حسان (تمام)، اللغة العربية معناها ومبناها، الهيئة المصرية للكتاب1973م
  - 27- حساني (أحمد)، مباحث في اللسانيات، ديوان المطبوعات الجامعية، الجزائر 1999م

- 28- حساني (أحمد)، المكون الدلالي للفعل في اللسان العربي، ديوان المطبوعات الجامعية، الجزائر 1993م
- 29- حماد (أحمد عبد الرحمان)، عوامل التطور اللغوي دراسة في نمو الثروة اللغوية، دار الأندلس، بيروت، ط1، 1403هـ، 1983م
- 30- الحمزاوي (محمد رشاد) المعجم العربي إشكالات ومقاربات، بيت الحكمة، قرطاج، تونس، ط1، 1991م
- 31- الحموي (شهاب الدين أبو محمد عبد الله ياقوت بن عبد الله الرومي البغدادي) معجم البلدان، دار صادر، بيروت، ط2، 1995م
- 32- خضر الديك (إحسان) دراسات في اللغة والأدب، المستقبل للنشر والتوزيع، عمان الأردن 1995م
- 33- ابن خلدون (عبد الرحمان808هـ)، المقدمة دار الكتب العلمية، بيروت، ط1، 1421هـ، 2000م
- 34- ابن خلف (أبو حفص عمرو بن مكي الصقلي501هـ)، تثقيف اللسان وتلقيح الجنان، تقديم وضبط مصطفى عبد القادر، دار الكتب العلمية، بيروت، ط1، 1410هـ، 1990م
- 35- الداية (فايز)، علم الدلالة العربي النظرية والتطبيق، دراسة تاريخية تأصيلية نقدية، ديوان المطبوعات الجامعية، الجزائر 1993م
  - 36- دراقي (زبير) محاضرات في فقه اللغة، دار المطبوعات الجامعية، الجزائر، ط4، 1999م
- 37- دراقي (زبير)، محاضرات في اللسانيات التاريخية والعامة، ديوان المطبوعات الجامعية، الجزائر (د.ت)
- 38- ابن دريد (أبو بكر محمد بن الحسن 321هـ)، جمهرة اللغة، تحقيق رمزي منير البعلبكي، دار العلم للملايين، بيروت،ط1، 1987م
- 39- ابن درید (أبو بکر بن الحسن)، الاشتقاق، تحقیق وشرح عبد السلام محمد هارون، دار الحیل، بیروت، ط1، 1411هـ، 1991م
- 40- الراجحي (عبده)، فقه اللغة في الكتب العربية، دار النهضة العربية، بيروت، لبنان (د.ت) 41- الربعي (بن إبراهيم)، الأماني العمانية، تحقيق هادي حسن حمودي، المطابع العالمية روي، سلطنة عمان 1413هـ، 1992م
- 42- زكريا (ميشال) الألسنية (علم اللغة الحديث) المبادىء والأعلام، ط2، 1403هـ، 1983م

- 43- الزمخشري (جار الله أبو القاسم محمد بن عمر 538هـ)، أساس البلاغة، مراجعة وتقديم إبراهيم قلاتي، دار الهدى، عين مليلة، الجزائر 1998م
- 44- الزوزي (أبو عبد الله الحسين بن أحمد بن الحسين) شرح المعلقات السبع، دار الآفاق، الأبيار الجزائر (د.ت)
- 45- زيدان (جورجي)، الفلسفة اللغوية والألفاظ العربية، مراجعة وتعليق مراد كامل، دار الحداثة بيروت،ط2، 1982م
- 46- ابن السكيت (أبو يوسف يعقوب بن إسحاق)، تهذيب إصلاح المنطق، هذبه على الخطيب التبريزي، تحقيق فخر الدين قباوة، مكتبة لبنان ناشرون، ط1، 1999م
  - 47- سويدان (سامي)، في دلالية القصص وشعرية السرد، دار الآداب، بيروت، ط1، 1991م
  - 48- ابن سيدة (أبو الحسن علي بن إسماعيل)، المخصص، المكتب التجاري، بيروت ( د.ت )
- 49- السيوطي (جلال الدين عبد الرحمن بن أبي بكر)، المزهر في علوم اللغة وأنواعها، شرح وتعليق محمد جاد المولى بك، محمد أبو الفضل إبراهيم، علي محمد البجاوي، منشورات المكتبة العصرية، صيدا، بيروت، 1408هـ، 1887م
- 50- الشايع (ندى عبد الرحمن يوسف)، معجم لغة شعراء المعلقات العشر تأصيلا ودلالة وصرفا، مكتبة لبنان ناشرون، ط2، 1993م
- 51- الشنقيطي (أحمد الأمين)، شرح المعلقات العشر وأخبار شعرائها، تحقيق وشرح محمد الفاضلي، المكتبة العصرية، صيدا، بيروت، ط3، 2000م
- 52- الصائغ (عبد الإله)، الخطاب الإبداعي الجاهلي والصورة الفنية، القدامة وتحليل النص، المركز الثقافي العربي الدار البيضاء، ط1، 1997م
- 53- صيام (زكريا عبد الرحمن)، دراسات في أدب العصر الجاهلي وصدر الإسلام، ديوان المطبوعات الجامعية، بن عكنون، الجزائر 1984م
- 54- طحان (ريمون)، الألسنية العربية، المكتبة الجامعية، دار الكتاب اللبناني، بيروت، سلسلة1، 1981م
- 55- عبد التواب (رمضان)، التطور اللغوي مظاهره وعلله وقوانينه، مكتبة الخانجي، القاهرة، ط2، 1410هـ، 1990م
- 56- عبد الجليل (محمد بدري)، الجاز وأثره في الدرس اللغوي، دار النهضة العربية، بيروت، 1406هـ، 1996م

- 57- عبد الغفار (السيد أحمد)، التصوير اللغوي عند الأصوليين، دار عكاظ للطباعة والنشر، حدة ط1، 1401هـ، 1981م
- 58- العسكري (أبو هلال)، الفروق اللغوية، تحقيق محمد إبراهيم سليم، دار المعرفة والثقافة للنشر والتوزيع، القاهرة (د.ت)
- 59- العشيري (محمد رياض)، التصوير اللغوي عند الإسماعلية، دراسة في كتاب"الزينة" لابن حاتم الرازي (322هـ)، منشأة المعارف، الأسكندرية (د.ت)
- 60- غيرو (بيير)، علم الدلالة، ترجمة أنطوان أبو زيد، منشورات عويدات، بيروت، ط1، 1986م
- 61- غيرو (بيير)، علم الدلالة، ترجمة منذر عياشي، -دار طلاس للدراسات والترجمة والنشر دمشق، ط1،
- 62- فاخوري (عادل)، علم الدلالة عند العرب دراسة مقارنة مع السيمياء الحديثة، دار الطليعة، بيروت ط2، 1994م
- 63- ابن فارس (أبو الحسن أحمد بن زكريا اللغوي) الصاحبي في فقه اللغة ومسائلها وسنن العرب في كلامها، تحقيق عمر فاروق الطباع، مكتبة المعارف، بيروت ط1، 1414هـ، 1993م -64- ابن فارس (أبو الحسين أحمد بن زكريا395هـ)، مجمل اللغة، تحقيق زهير عبد المحسن سلطان، مؤسسة الرسالة، بيروت، ط2، 1406هـ، 1986م
- 65- ابن فارس (أبو الحسين أحمد بن زكريا 395 هـ)، معجم مقايبيس اللغة، تحقيق عبد السلام محمد هارون، دار الجيل، بيروت، ط1، 1411هـ، 1991م
- 66- الفاسي (عبد القادر الفهري) اللسانيات واللغة العربية، دار توبقال، الدارالبيضاء، ط1، 1985م
- 67- الفيروز آبادي (محد الدين محمد بن يعقوب الشيرازي817هـ)، القاموس الحيط، الهيئة المصرية العامة للكتاب، 1397هـ، 1977م
- 68- القالي (أبو علي إسماعيل بن القاسم البغدادي356هـ)، الأمالي، منشورات دار الحكمة، دمشق (د.ت)
- 69- القالي (أبو علي إسماعيل بن القاسم البغدادي 356هـ)، البارع في اللغة، تحقيق هاشم الطحان، دار الحضارة العربية بيروت، ط1، 1975م

- 70- بن قتيبة (أبو محمد عبد الله بن مسلم276هـ)، أدب الكاتب، شرحه وكتب هوامشه وقدمه على فاعور، دار الكتب العلمية، بيروت، ط1، 1408هـ، 1988م
- 71- قدامة بن جعفر (أبو الفرج)، جواهر الألفاظ، تحقيق محمد محيي الدين عبد الحميد (د.ت)
- 72- قدور (أحمد محمد) مبادئ اللسانيات، دار الفكر المعاصر، بيروت، ط1، 1416هـ،
- 73- كراع النمل (أبو الحسن علي بن الحسن الهنائي310هـ) المنجد في اللغة، تحقيق أحمد مختار عمر، ضاحى عبد الباقى، عالم الكتب، القاهرة، ط2، 1988م
- 74- ابن كلثوم ديوان (عمرو)، جمع وتحقيق إميل بديع يعقوب، دار الكتاب العربي، بيروت، ط1،1411هـ، 1991م
- 75- كمال (ربحي)، التضاد في ضوء اللغات السامية، دراسة مقارنة، دار النهضة العربية للطباعة والنشر، بيروت1975م
- 76- لا يكوف (جورج)، جوكسن (مارك) الاستعارات التي نحيا بها، ترجمة عبد الجيد جحفة، دار توبقال للنشر، الدار البيضاء، المغرب، ط1، 1996م
- 77- مختار عمر (أحمد) البحث اللغوي عند العرب مع دراسة لقضية التأثير والتأثر، ط4، 1402هـ، 1982م
  - 78- مختار عمر (أحمد)، علم الدلالة، عالم الكتب، القاهرة، ط2، 1992م
  - 79- امرؤ القيس، الديوان، صححه مصطفى عبد الوافي، دار الكتب العلمية، بيروت (د.ت)
- 80- المعتوق (أحمد محمد)، الحصيلة اللغوية، أهميتها، مصادرها، وسائل تنميتها، عالم المعرفة، الكويت، ربيع الأول1417هـ، أغسطس آب، 1996م
- 81- ابن منظور (أبو الفضل جمال الدين محمد الإفريقي المصري)، لسان العرب، دار صادر، بيروت، ط1، 1414هـ، 1994م
- 82- مونان (جورج)، مفاتيح الألسنية، عربه وذيله الطيب البكوش، سلسلة فكرنا المعاصر، منشورات سعيدان، الجمهورية التونسية1994م

#### الدوريات:

1- ستيتية (سمير)، السيميائية اللغوية وتطبيقاتها على نماذج من الأدب العربي، أبحاث اليرموك، منشورات جامعة اليرموك، سلسلة الآداب واللغات، مجلة محكمة نصف شهرية، المجلد7، العدد2، أربد الأردن، 1410هـ، 1989م

2- بوليسنس (إيريك)، الفعل السيميائي والتواصل، ترجمة جواد بنيس، دراسات مغاربية (مجلة نصف سنوية بالبحث والبيلوغرافيا المغاربية) العدد 11، (2000م)، مؤسسة الملك عبد العزيز آل سعود للدراسات الإسلامية والإنسانية، الدار البيضاء

3- فوغالي (باديس)، المكان ودلالته في الشعر العربي القديم، المعلقات نموذجا، مجلة الآداب والعلوم الإنسانية، كلية الآداب والعلوم الإنسانية، جامعة الأمير عبد القادر للعلوم الإسلامية، قسنطينة، العدد الأول، محرم 1423هـ، 2002م.

## فهرس الموضوعات

| الصفحة | الموضوعات:                         |
|--------|------------------------------------|
|        | المقدمة                            |
| 1      | * الفصل الأول (قضايا علم الدلالة)  |
| 2      | I- مفهوم علم الدلالة               |
| 3      | 1- علم الدلالة وقضايا الرموز       |
| 4      | 2- بين علم الدلالة وعلم اللغة      |
| 7      | 3- علم الدلالة والعلوم الأخرى      |
| 9      | 4-محاور الدرس الدلالي              |
| 10     | Ⅱ- أسباب التطور الدلالي            |
| 12     | 1- الاستعمال اللغوي                |
| 14     | 2- الحاجة إلى ألفاظ حديدة          |
| 18     |                                    |
| 18     | 1- توسيع المعنى                    |
| 18     | 2- تضييق المعنى                    |
| 19     | 3- نقل المعنى                      |
| 20     | IV- النظريات الدلالية              |
| 20     | 1- نظرية السياق                    |
| 23     | 2- نظرية الحقول الدلالية           |
| 25     | أ- أنواع الحقول الدلالية           |
| 25     | ب- العلاقات داخل الحقل المعجمي     |
| 27     | V- الدلالة في التراث العربي        |
| 27     | 1- الدلالة عند الجاحظ              |
| 27     | أ- أصناف الدلالات عند الجاحظ       |
| 28     | 2- الدلالة عند الأصوليين واللغويين |

| 28       | أ- الدلالة عند الأصوليين                                                   |
|----------|----------------------------------------------------------------------------|
|          | ب- أنواع الدلالات                                                          |
| 32       | 3- طبيعة العلامة اللغوية                                                   |
| 33       | 4- علاقة الدلالة العربية بالسياق                                           |
| 34       | 5- علاقة نظرية الحقول الدلالية بمعاجم المعاني العربية                      |
| 37       | * الفصل الثاني (الألفاظ الدالة على جسم الإنسان وانتمائه الاجتماعي)         |
| مية ) 38 | المجال الدلالي العام الأول ( الإنسان: حسمه، مراحل عمره ومصيره، وصفاته الجس |
| 38       | 1- الجحال الدلالي الفرعي الأول ( جسم الإنسان )                             |
| 38       | أ- المجموعة الدلالية الأولى ( رأس الإنسان )                                |
| 42       | ب- المحموعة الدلالية الثانية (رقبة الإنسان)                                |
| 43       | ج- المجموعة الدلالية الثالثة ( ذراع الإنسان )                              |
| 46       | د- المحموعة الدلالية الرابعة ( حذع الإنسان )                               |
| 50       | 2- الجحال الدلالي الفرعي الثاني ( الصفات الجسمية للإنسان )                 |
| 50       | أ- المجموعة الدلالية الأولى ( الصفات الجسمية للذكر )                       |
| 51       | ب- المحموعة الدلالية الثانية ( الصفات الجسمية للأنثى )                     |
| 55       | 3- الجحال الدلالي الفرعي الثالث ( مراحل عمر الإنسان )                      |
| 56       | أ- الجحموعة الدلالية الأولى ( الطفولة )                                    |
| 58       | ب- المحموعة الدلالية الثانية ( الشباب )                                    |
| 60       | ج- المحموعة الدلالية الثالثة ( الشيخوخة )                                  |
| 62       | د- المحموعة الدلالية الرابعة ( مصير الإنسان " الموت " )                    |
| 66       | Ⅱ- الجحال الدلالي العام الثاني (القرابة والنسب وانتماء الإنسان للجماعات )  |
| 66       | 1- الجحال الدلالي الفرعي الأول ( القرابة و النسب )                         |
|          | أ- المجموعة الدلالية الأولى ( القرابة المباشرة )                           |
| 71       | ب- المجموعة الدلالية الثانية ( النسب بالمصاهرة )                           |
| 76       | ج- المحموعة الدلالية الثالثة ( الجماعات القرابية )                         |
| 79       | 2- الجحال الدلالي الفرعي الثاني ( انتماء الإنسان للجماعات غير القرابية )   |
| 79       | أ- المجموعة الدلالية الأولى ( الجماعات من الناس )                          |
| 83       | ب- المحموعة الدلالية الثانية ( تأكيد تواجد الجماعات البشرية )              |

| 87             | * الفصل الثالث: الألفاظ الـــدالة على الحياة الاحتمــاعية                             |
|----------------|---------------------------------------------------------------------------------------|
| 88             | I- المجال الدلالي العام الأول ( الحياة الاجتماعية )                                   |
| 88             | 1- المحال الدلالي الفرعي الأول ( العلاقات الاجتماعية )                                |
| 88             | أ- المجموعة الدلالية الأولى ( الحب و الهوى )                                          |
| 91             | ب- المجموعة الدلالية الثانية ( البعد و الفراق )                                       |
| 93             | ج- المحموعة الدلالية الثالثة ( الصداقة و العداوة )                                    |
| 96             | د- المجموعة الدلالية الرابعة ( العقد و العهد و الحلف )                                |
| 99             | هـــ المجموعة الدلالية الخامسة ( الأمانة و الخيانة )                                  |
| 100            | و - المجموعة الدلالية السادسة ( حماية الشيء والدفاع عنه )                             |
| 104            | ن- المحموعة الدلالية السابعة ( الضيافة )                                              |
| 106            | 2- الجحال الدلالي الفرعي الثاني ( الأخلاق والصفات والطبقات الاجتماعية )               |
| 106            | أ- الجحموعة الدلالية الأولى ( الظلم )                                                 |
| 108            | ب- المحموعة الدلالية الثانية ( الذلّ و المهانة و الضعف )                              |
| 112            | ج- المجموعة الدلالية الثالثة ( الجود والكرم )                                         |
| 114            | د- المحموعة الدلالية الرابعة الرضي والرفض والطاعة والعصيان )                          |
|                | هــ المجموعة الدلالية الخامسة ( الرفعة والشرف )                                       |
| 120            | و- المجموعة الدلالية السادسة ( العقل والطيش )                                         |
| 123            | ن- المحموعة الدلالية السابعة ( القوة والبطش و الشجاعة )                               |
| 127            | ي- المجموعة الدلالية الثامنة ( الملك والسيادة )                                       |
| 131            | 3- الجحال الدلالي الفرعي الثالث ( الحرب )                                             |
|                | أ- المجموعة الدلالية الأولى ( أسماء الحرب وصفاتها )                                   |
| 134            | ب- المجموعة الدلالية الثانية ( أفعال القتال والطعان )                                 |
| 142            | ج- المجموعة الدلالية الثالثة (أدوات القتال)                                           |
| 146            | د- المحموعة الدلالية الرابعة ( الغنائم والأسرى )                                      |
| الهما )( الهما | الله الدلالي العام الثاني (حياة الإنسان: حِلّه و تِرحاله، شرابه وطعامه وأدو ${ m II}$ |
| 150            | 1- الجحال الدلالي الفرعي الأوّل ( الحلّ و الترحال و البيوت و الموادّ الإنشائية )      |
|                | أ- المجموعة الدلالية الأولى ( الحل و الترحال )                                        |
| 154            | ب- المجموعة الدلالية الثانية (اليبوت والبناءات والمواد الانشائية)                     |

| 158 | 2- المجال الدلالي الفرعي الثاني ( الطعام و الشراب و أدواتهما )           |
|-----|--------------------------------------------------------------------------|
|     | أ- المجموعة الدلالية الأولى ( أدوات الطعام والشراب )                     |
| 161 | ب- المجموعة الدلالية الثانية ( الطعام و الشراب )                         |
| 168 | * الفصل الرابع (الألفاظ الدالة على الطبيعة                               |
| 169 | I- الجحال الدلالي العام ( الطبيعة )                                      |
| 169 | 1- الجحال الدلالي الفرعي الأول ( السماء و الأرض وما فيهما " الجمادات "). |
| 169 | أ- المجموعة الدلالية الأولى ( السماء و النار )                           |
| 172 | ب- المجموعة الدلالية الثانية (البر و البحر ومواطن الماء)                 |
|     | ج- المجموعة الدلالية الثالثة ( الزمان )                                  |
|     | د- المجموعة الدلالية الرابعة ( الأماكن )                                 |
| 188 | هـــ المجموعة الدلالية الخامس (الألوان )                                 |
| 193 | 2- المحال الدلالي الفرعي الثاني ( الحياة الطبيعية الحية )                |
| 193 | أ- المجموعة الدلالية الأولى ( النباتات )                                 |
| 195 | ب- المحموعة الدلالية الثانية ( الحيوانات )                               |
| 204 | * الخاتمة                                                                |
| 208 | ملحق (المعلقة)                                                           |
| 215 | فهرس الآيات القرآنية                                                     |
| 217 | فهرس الشعر                                                               |
| 222 | فهرس الأعلام                                                             |
|     | المصادر والمراجعا                                                        |