وزارة التعليم العالي والبحث العلمي جامعة منتوري قسنطينة

كلية الآداب والعلوم الإنسانية قسم اللغة العربية و آدابها قسم اللغة العربية و آدابها معم النيل شهادة الماجستير في الأدب العربي مقدم النيل شهادة الماجستير في الأدب العربي

الخيال والتخييل عند حازم القرطاجني بين النظرية والتطبيق.

تحت أشراف الدكتور: العلمي لراوي إعداد الطالبة: رشيدة كلاع

### لجنة المناقشة:

| /رئيسا       | جامعة | لدكتور (ة) |
|--------------|-------|------------|
| /عضوا مناقشا | جامعة | لدكتور (ة) |
| /عضوا مناقشا |       | لدكتور (ة) |
| _            |       | • •        |
|              |       | ,, ,,      |

تاريخ المناقشة...../.....



## بسم الله الرحمان الرحيم

# \* وقل ربي ز دني علما \*

(صدق الله العظيم)

وجاعل العقل في سبيل الهدى علما محمد خير مبعوث إعتصما

الحمد لله معلي قدر من علم ثم الصلاة على الهادي لسنته

# شكر وتقدير

أتقدم بفائق الشكر والتقدير ألى الدكتور الفاضل العلمي لراوي الذي لم يدخر جهدا في إفادتي بتوجيهاته العلمية القيمة و خبرته النقدية و أدامك الله ذخرا لرسالة البحث والمعرفة.

و شكرا

الشكر الكبير للأستاذ " العلمي المكي " على ما أسداه لي من عون و نصيحة

كما أتقدم بالشكر الجزيل إلى الأخت والزميلة" رزيقة طاوطاو" على كل ما قدمته لي من عون و مساعدة جزاها الله عني خير الجزاء .

كما أشكر كل من ساعدني من قريب أو من بعيد .

# اهداء

إلى مصدر العطاء الذي لا ينضب فقط الى أبي وأمي

# المقدمة

شكلت القناعة بما ينطوي عليه الخيال من فعالية كبيرة مناط اهتمام الفلاسفة و البلاغيين و النقاد و إسهام في حل الكثير من المشكلات الأدبية القديمة و الحديثة. و لما كانت اللغة هي الأداة التعبيرية التي تتجسد من خلالها المعاني، و يتواصل بها الأفراد و الشعوب، كانت أيضا وسيلة يتغيا من وراءها دمج الواقع في اللاواقع، من خلال جمع و تركيب العناصر المتباينة في علاقات جديدة و مبتكرة، تعطي مجالا أوسع للشاعر ليتحرر - و لو بقدر محدود - من قيود عالم الحس و حتميته.

بيد أن العناية بالخيال بوصفه وسيلة تسهم في النهوض بعملية الإبداع و تطويرها، قد حصرت في أغلب الأحيان ضمن حدود التشبيه و الاستعارة، و هو ما يبخس هذه الآلية حقها و قيمتها، و يقلص من دورها في العملية الإبداعية. فالحديث عن الخيال و التخييل و دورهما في صناعة العمل الشعري بمختلف جوانبه يظل مجالا مفتوحا لتقديم الإضافة.

يتركز عمل الخيال في البحث عن التشكيل الجديد من خلال الجمع بين العناصر المختلفة - قد لا يظهر بينها جامع منطقي - في شكل من الانسجام و التناسب، باعتبار الصورة الشعرية ليست نسخا للواقع، أو استحضارا لأشياء سبق إدراكها عبر المعطى الحسي، و إنما تمثل هذه المعطيات أساسا ينطلق منه الشاعر في بعث الجمال في الصور المنشأة، و جعلها أكثر جدة، و قدرة على التأثير في المتلقي بغية دفعه إلى إتخاذ وقفة سلوكية، تعكس موقفه من العمل الإبداعي، سواء أكانت الاستجابة الناتجة بالبسط أو القبض.

ظهر الاهتمام بالخيال لدى الفلاسفة و النقاد منذ القديم، من خلال كتاب الجمهورية "لأفلاطون" الذي جعل قوام جل الفنون التقليد و المحاكاة، و العمل الإبداعي جزء من ذلك، إذ يرى أن الشاعر لا يتجاوز نقل معطيات الواقع، و التقيد بتفاصيله، يضاف إلى ذلك كتاب "فن الشعر" الذي خالف فيه أرسطو أستاذه أفلاطون - الذي جعل المحاكاة أساسا للعملية الشعرية -لكنه لا يقيدها تمام التقيد بالواقع، فالشاعر كما يقلد ما هو موجود و كائن، فإنه قد يحاكي أشياء غير كائنة أو ممكنة الحدوث.

إن تتبع الحديث عن الخيال و التخييل يثبت أن العناية بهما قد انتقلت من مجال الفلسفة لتمتد إلى الدراسات البلاغية و النقدية. حيث ظهر تأثر البلاغيين و النقاد - في أغلب الأحيان - جليا بما ذهب إليه الفلاسفة من أفكار، و ما توصلوا إليه من نتائج.

فاهتمام البلاغيين و النقاد بالعمل الإبداعي، و كل ما يتعلق به جعلهم يخصون الجانب النفسي للإبداع بجزء من تلك العناية، فقد ظهر تأثر الجاحظ بالمنطق، حيث اعتبر البيان أحد أشكال الدلالة، و ذلك من خلال كتابيه "البيان و التبين" و "كتاب الحيوان"، كما ظهر تأثر قدامة بن جعفر بشكل جلي و واضح، سعى من خلال "تقد الشعر" إلى تطعيم الأدب العربي بما أخذه عن نظيره اليوناني، سعيا للنهوض بالصناعة الشعرية، و خدمة مختلف جوانبها. كما اهتم عبد القاهر الجرجاني في كتابيه "دلائل الإعجاز" و "أسرار البلاغة" بالنظم، أين يتناول كيفية ارتباط أجزاء الجملة بعضها البعض و كيفية تركيبها بشكل يقترب من حديث أرسطو عن "الوحدة".

انعكس تأثير النظريات اليونانية جليا على الفلاسفة المسلمين، الذين اعتبروا الشعر قياسا منطقيا، فنظروا إلى الخيال على أنه وسيلة يصطنعها الشاعر لخداع المتلقي و تضليله، و إقناعه بأشياء غير حقيقته، معتبرين التخييل جوهر العملية الإبداعية و المميز للشعر عن غيره من أضرب القول الأخرى، و قد استثمرت هذه النظرة للخيال لتترك بصماتها جلية لدى البلاغيين و النقاد، بوصف الخيال ضربا من الفطنة و الذكاء يتغيا من ورائها الشاعر التأثير في المتلقى من خلال توظيف أفضل لهذه الملكة.

ظهر تأثر الحركة النقدية في العصر الحديث بنظريتي أفلاطون و أرسطو، من خلال عدة دراسات الم تخل من بصمات هذا التأثر - تعرضت لدور الخيال في العملية الإبداعية إذ كتب رومان ياكبسون كتابه "القضايا الشعرية"، حيث عكف على توضيح كل ما يتعلق بهذه الصناعة، في حين تعرض كتاب "المعنى الأدبي من الظاهرتية إلى التفكيكية" لصاحبه "وليام راي" لأحد جوانب العمل الشعري، و هو المعنى و طرق تشكيله عند مدرستين كبيرتين في النقد الحديث، و أيضا "جاستون باشلار" و كتابه "جماليات المكان" و كتاب "مبادئ النقد الأدبي" لصاحبه رتشاردز، و الذي يقدم دراسة نقدية، تطرق جوانب مختلفة من الصناعة الشعرية، و كتاب "النظرية الرومانسية في الشعر "لصاحبه كولردج، و كتاب "موريس بورا" الذي يتحدث عن دور الخيال الشعري ضمن المذهب الرومانسي من خلال كتاب "الخيال الرومانسي"... و غيرها من الدراسات التي تعكس الجهد المعتبر لنقاد العصر الحديث و التي تحدثت عن الخيال الشعري، كما ركزت على الجانب النفسي العمل

الإبداعي، و ما يثيره في المتلقي من انفعالات مختلفة، بيد أن ارتباطها بالمذاهب الفلسفية كان أكبر حتى غدت تابعة لها.

لم يكن النقد العربي الحديث بمنأى عن هذا التأثير، حيث طرقت معظم الدراسة النقدية طريقة تشكيل الصورة الشعرية، و كيفية النهوض بالعمل و بلوغه درجة الإبداع و التميز، فكان كتابي "الصورة الفنية في التراث النقدي و البلاغي عند العرب و مفهوم الشعر" لصاحبها جابر عصفور، و كتاب النقد الأدبي "تغنيمي هلال" و كتاب "الصورة الأدبية" لمصطفى ناصف، حيث درست جوانب مختلفة من العمل الإبداعي، كما قدم عاطف جودة نصر مقاربة حول طبيعة الخيال من خلال كتابه "الخيال مفهوماته و وظائفه" فلم يقف عند تحديد المفهوم، بل عمل على بيان دوره في تشكيل الصورة الشعرية، كما تناولت فاطمة عبد الله الوهيبي جانب المعنى من خلال كتابها "تظرية المعنى عند حازم القرطاجني" لتكون هذه الدراسة أكثر قربا من هذا الناقد موضوع البحث، دون إغفال تلك الدراسات التشريحية للعمل الإبداعي نحو كتاب "لسانيات الخطاب" لصاحبه محمد خطابي، و الدراسات على بيان على بيان على بالمتلقي و منها كتاب "المتخيل و التواصل" لصاحبه محمد نور الدين علاقة العمل الإبداعي بالمتلقي و منها كتاب "المتخيل و التواصل" لصاحبه محمد نور الدين

بيد أن الملاحظ أن معظم الدراسات قد ركزت بحثها بالعملية الإبداعية و دور الخيال و التخييل فيها على جوانب أو عنصر من عناصر العمل الإبداعي، أما الحديث عن الخيال و التخييل كأداة فاعلة في صناعة العمل الشعري يتجلى حضور هما بشكل واضرو أكيد عبر مختلف مراحل صناعة العمل الشعري، و علاقاتهما بعناصر العملية الإبداعية (المبدع، الرسالة، المتلقي)، أمر لا نراه متحققا في هذه الدراسات، و هو ما دفعنا إلى البحث عن الخيال و التخييل عند حازم القرطاجني.

إن إدراك أهمية دور "الخيال و التخييل" في تحقيق شعرية العمل الإبداعي، هو ما حذى بنا للتركيز على دراسة هذا الجانب عند الناقد المغربي "حازم القرطاجني" سعيا لفهم نظرته لما يقوم به الخيال والتخييل من دور في بلوغ الشعرية، و التواصل مع المتلقو و جعله يتأثر بما يقدمه العمل الشعري من أقوال مخيلة، و كيف عمل حازم على ربط الجانب النظري بنماذج من الشعر العربي؟ و من خلال هذا البحث سنعمد إلى بيان علاقة آليتي الخيال و التخييل بعناصر العمل الشعري، و ما تقوم به من دور إبداعي، و هو ما استوجب منهجا تاريخيا عند دراسة الجانب النظري، حيث تم رصد جملة من الآراء تتعلق بجوانب

مختلفة من العمل الشعري، و التدرج في عرضها وفق منهج تاريخي، أما الجانب التطبيقي فقد تطلب توظيف منهجا تحليليا يعتمد على فحص آراء حازم القرطاجني، و نظرته لدور الخيال و التخييل في العمل الشعري عبر عناصره المختلفة، و ربط هذه الآراء بنماذج من الشعر العربي انطلاقا من كتابه "منهاج البلغاء و سراج الأدباء" سعيا لمعرفة الإضافة التي قدمها حازم بالنسبة إلى أسلافه و معاصريه من بلاغيين و نقاد.

يتفرع هذا العمل إلى مدخل و أربعة فصول، تم عبرها طرق عناصر العمل الشعري، و ما يؤديه الخيال و التخييل من دور فيها وفق ما ذهب إليه القرطاجني من آراء.

عكف المدخل على تقديم مقاربة حول طبيعة الخيال و التخبيل قبل القرن 7ه.، و أهم الآراء التي قيلت في هذا المجال عند الفلاسفة يونان و مسلمين، بلاغيين و نقاد، ثم ربط هذه الآراء بما قيل في النقد الحديث في بعض مراحله، سعيا لربط الصلة بين القديم و الحديث، مع بيان التغييرات التي لحقت بالمصطلحين، و بدورهما في النهوض بالعمل الإبداعي، و الوصول به إلى تحقيق الغاية التخييلية من خلال التأثير في المتلقي، و قد تم الاعتماد في ذلك على جملة من المؤلفات النقدية القديمة و الحديث، و المعاجم اللغوية لتكون السند في فهم آراء حازم و الكشف عن مكانة الخيال و التخييل في صناعة العمل الشعري.

و قد خصص الفصل الأول من هذا البحث للبحث في صلة الخيال و التخييل بقضية اللفظ و المعنى، أين تظهر العلاقة الجوهرية للخيال باللغة، و الأشكال التي تتخذها المعاني، ثم الكيفية التي يتم بها بناء المعنى، و من ثم العمل الشعري، و الدور الفعال الذي يؤديه الخيال في تحقيق الانسجام بين المعنى و اللفظ، مع بيان العيوب التي قد تلحق بالمعنى و التي ينبغي على الشاعر تجنبها إذا ما أراد حسن التأثير في المتلقي، إضافة إلى دور النظم في تحقيق التخييل بوصفه إطارا يجمع بين اللفظ و المعنى.

في وقت كان الفصل الثاني مجالا لبيان أثر الخيال و التخييل في تشكيل النظام الصوتي للقصيدة عند حازم، حيث تم الكشف عن الدور الذي يقوم به الخيال في بناء الأوزان الشعرية، و أوجه التناسب بين هذه الأوزان، للانتقال إلي بيان دوره في الملاءمة بين الغرض الشعري و الوزن المستعمل، و أهمية ذلك في الزيادة من القدرة الشعرية للعمل الإبداعي و تخييليته، تم الكشف عن مبررات طغيان بعض الأوزان على حساب غير ها.و الحديث عن تخييلية الأوزان الشعرية يستوجب الوقوف عند أشكال التركيبات الوزنية و ما يطرأ عليها من تغييرات، ثم الحديث عن القافية باعتبارها آخر ما يعلق بالذهن من البيت الشعري، ليختم الحديث عن الأوزان الشعرية بتوضيح الأثر النفسي للقافي القافية المناس التركيبات من البيت الشعري، ليختم الحديث عن الأوزان الشعرية بتوضيح الأثر النفسي للقافي الذهن

و دورها في حدوث التخييل، و بيان الكيفية التي تبنى عليها القافية بالنسبة إلى غيرها و دور الخيال في ذلك.

ليخص الفصل الثالث للبحث في تجلي دور الخيال و التخييل في بناء القصيدة، حيث تم التوقف عند البواعث النفسية لبناء القصيدة، مع بيان علاقة الخيال بلأغراض الشعرية، ثم دوره في أحكام مباني القصائد و تحسين هيآتها و حسن الانتقال بين فصولها، و دوره في توثيق الصلة بين أجزائها المكونة، و هو ماستدعى تحديد الأمور التي ينبغي على الشاعر مراعاتها للوصول إلى تلك الغاية، و فيما يعتمد من طرق في الأغراض الشعرية، كل ذلك سعيا لإعطاء العمل الشعري قدرة أكبر على التأثير في المتلقي، و جعله يستجيب لما يخيله من أقوال.

أما الفصل الرابع فقد خصص للحديث عن علاقة الخيال و التخييل بالصدق و الكذب في الشعر و أثرهما في حدوث التلقي، حيث تم الوقوف عند مكانه الخديال و التخييل في الصناعة الشعرية، مع بيان دور المحاكاة في حدوث التخييل ثم الانتقال إلى الحديث عن الصدق و الكذب و علاقتهما بالتخييل، ليختم هذا الفصل بتوضيح مكانة المتلقي من الخيال و التخييل.

كان السعي للإلمام بجوانب الموضوع، و متابعة مختلف أجزاءه السبب في التفصيل في بعض الجوانب، و قط ظهر تأثر حازم بالموروث اليوناني بشكل جليي و واضح، من خلال ميله إلى التدقيق في كل صغيرة و كبيرة، حيث نلمس شغفه بكثرة التقسيم و التفريغ.

ليتوج هذا العمل بوضع جملة من النتائج و الملاحظات حول الخيال و التخييل عند حازم القرطاجني، و دور هما في صناعة العمل الشعري، و ما ميز آراءه عن سابقيه.

يهدف هذا العمل إلي بيان دور الخيال و التخييل في صناعة العمل الشعري، بمختلف جوانبه و توطيد الصلة بالمتلقي بوصفه طرفا مهما في العملية الإبداعية، و في حدوث التخييل الشعري، و ذلك من خلال تقصى رؤية حازم لهذه المسألة، بيد أن بلوغ هذا الهدف من خلال الفصول الأربعة المشكلة لهذا العمل قد لا يخلوا من نقائص قد تعود إلى طبيعة الموضوع في حد ذاته و الذي قد لا نوفق في إعطائه كامل حقه، أو قد تعود إلى الباحث نفسه.

٥

#### مدخل:

## مقاربة حول مفهوم الخيال والتخييل قبل القرن السابع الهجري وفي النقد الحديث

#### -الخيال لغة

-في المعاجم العربية

-في المعاجم الأجنبية

-مفهوم الخيال والتخبيل عند اليونان

-أفلاطو ن

-أرسطـــو

#### -العرب والخيال

### -مفهوم الخيال والتخييل عند الفلاسفة المسلمين

-الكندي -الفارابي

-ابن سینا -ابن رشد

### -مفهوم الخيال والتخييل عند المتصوفة

-الغزالى -السهروردي

-ابن عربي -اخوان الصفا

#### -مفهوم الخيال والتخبيل عند البلاغبين والنقاد

- ابن طباطبا - عبد القاهر الجرجاني

-الزمخشري -ابن الأثير

### <u>-مفهوم الخيال في النقد الحديث</u>

-هيوم -فشتة

-وردزورث

- *هو*بز

-كانت -كولريدج

كثيرا ما ارتبط مفهوم الشعر بما قدمه فلاسفة اليونان، و قد بلغ نقادنا العرب القدامى مبلغا هاما في استيعاب الفكر اليوناني، بل تعدوه إلى عطاءات هامة في مجال مفهوم الإبداع و طبيعته، ومن بين القضايا التي أثارت جدلا واسعا هو مفهوم الخيال و التخييل بوصفهما عماد العملية الشعرية. فقد تناوله الفلاسفة و العلماء و البلاغيون و النقاد كل نظر إليهما من زاوية معينة تعبر عن نظرته و توجهه. ولئن اختلفت الآراء حولهما فلا أحد ينكر دورهما الريادي في صنع العمل الإبداعي. و إبرازًا لذلك سنحاول في هذا المدخل الاقتراب من ماهية الخيال و التخييل، سعيا للوصول إلى مقاربة تعيننا على البحث عن هذه الآلية المتميزة عند الناقد المغربي حازم القرطاجني.

#### -الخيال لغة:

#### 1-في المعاجم العربية:

-ورد في لسان العرب:<sup>1</sup>

\_خال الشيء خيلا و خيلة وخيّلاً و خيلانًا و مخايلة و مخيّلة و خيلولة : ظنّه.

\_ و الخيال و الخيالة: هي ما تشبه لك في اليقظة و الحلم من صورة، و جمعه أخيلة.

\_ و الخيال أيضا: كساء أسود ينصب على خشبه أو عود، يخيل به للبهائم، و الطير فتظنه إنسانا.

\_ وهي أيضا كلمة تطلق على نوع من النبات، كما هي كذلك اسم أرض لبني تغلب.

\_ و خيّل عليه تخييلاً: وجه إليه التهمة.

-كما ورد عند ابن فارس أنه:<sup>2</sup>

\_الخيال: هو الشخص، و أصله ما يتخيله الإنسان في منامه لأنه يتشبه و يتلون.

\_خيّات للناقة: إذا وضعت لولدها خيالا يفزع منه الذئب.

وتخيلت السماء: إذا تهيأت للمطر، ولابد أن يكون عند ذلك تغير لون.

والمخيلة: السحابة.

وخيلت على الرجل تخيلا:إذا التهمت إليه.

وتخيلت عليه تخيّلاً: إذا تفرست فيه.

3

الخيال لكل شيء تراه كالظل، وكذلك خيال الإنسان في المرآة .

-و الخيال: ما نصب في الأرض ليعلم أنها حمى فلا تقرب.

وقوله تعالى: << يخيل إليه من سحرهم أنها تسعى>> 4 يخيل بمعنى "يشبه" أي يحمل على التوهم.

أبو الفضل جمال الدين محمد بن مكرم بن منظور الافريقي المصري: لسان العرب، ط3، دار صادر، بيروت، لبنان 1994م م11، مادة:خيل، ص226، 227.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> أبو الحسن أحمد بن فارس بن زكريا: معجم مقاييس اللغة، تحقيق و ضبط عبد السلام هارون ط1، دار الجيل، بيروت، لبنان 1991م، م2، مادة: خيل، ص235، 236.

<sup>3</sup> ابن منظور: لسان العرب المحيط، تقديم عبد الله العلايلي، أعاد بناءه على الحرف الأول من الكلمة يوسف خياط، دط ،دار الجيل بيروت، دار لسان العرب، بيروت، 1988م، م2، مادة: خيل، ص932.

<sup>4</sup> سورة طه، برواية حفص عن عاصم، ط4، دار الفجر الإسلامي، دمشق، 1983م، الآية: 66، ص316.

\_الخيال: الشخص والطيف وصورة تمثال الشيء في المرآة وما تشبه لك في اليقظة المنام من صور، وهو أيضا الظن والتوهم<sup>1</sup>.

ومن خلال ما سبق يتبين لنا أن معنى مفردة "خيال" هو الشخص، و الطيف و ما تشبه للمرء من صور في يقظته و منامه، كما تعني التوهم و الظن. و الملاحظ أن هذه الدلالات تشير إلى ما يطلق عليه في النقد المعاصر " الصورة الذهنية " التي تتطرق إلى المادة التي يعتمد عليها الخيال، لا على الخيال كقدرة ذهنية.

#### 2- في المعاجم الأجنبية:

ظهرت كلمة « imagination » خيال في اللغة الفرنسية في القرن الثاني عشر و هي تدل في هذه اللغة على عدة معان:

- 1)- هو ملكة يتوافر عليها الذهن لتمثل صور2.
- 2)- هو ملكة يتوافر عليها الذهن للتخيل، لاستعادة صورا أو إبداعها. و منه يمكن الحديث عن الخيال المعيد، و الخيال المبدع. 3
- 3)-و هو أيضا ملكة الذهن على تمثل أشياء أو وقائع غير واقعية أو غير قابلة الحدوث و الإدراك، أو
   هو أي الخيال استحضار الذاكرة لمدركات أو تجارب داخلية.
- كما أنه هو القدرة على الاختراع، أو على الإبداع أو الإدراك (الفنان الذي يظهر قدرته على التخيل في انتاجه الفني).

و في مجال الأدب قد يعد الخيال بناء و همي يقوم به الذهن اعتمادا على الاختراع و الإبداع. 4 يتضح من خلال هذا العرض لمفردة خيال « imagination » في بعض المعاجم الأجنبية أنها تعني تلك الملكة الذهنية التي تقوم باستعادة بعض الصور، أو إبداع صور جديدة.

مما سبق يبدو أن البحث في ماهية الخيال اصطلاحا قبل القرن 7هـ ضرورة لمعرفة جديد القرطاجني على غرار ما قدمه الفلاسفة و البلاغيين و النقاد و المتصوفة.

#### -مفهوم الخيال والتخييل:

#### -أفلاطون(427-347ق.م):\_

ينبع مفهوم الخيال والتخييل لدى أفلاطون من نظرته العامة للشعر. فكل الفنون عنده قائمة على المحاكاة، والشعر من بينها إلا أنه يرى أن المحاكاة الشعرية <قسد أفهام السامعين> لكونها تقدم معارف غير حقيقية، ومزيفة، لاعتمادها على المحسوسات هذه الأخيرة جزئية لا ترقى إلى الحقيقة التي لا

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> **جميل صليبا**: المعجم الفلسفي، دط، الشركة العالمية للكتاب، بيروت لبنان، مكتبة المدرسة دار الكتاب العالمي بيروت لبنان،1991م، ج1، ص546.

Paul Robert: dictionnaire alphabétique analogique de la langue française, du nouveau littré le robert, parie XI france, 1977,tome3, p598.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>larousse parie, Jean pierre mével, genevière hubelot...:larousse de la langue française, librairie,

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Patrik Bacry, Hilene Houssemaine...:larousse dictionnaire hubelot, imprimé en france, 1999,P782.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> أفلاطون: جمهورية أفلاطون، دط، نقله إلى العربية حنا خباز، بيروت، 1969، ص28.

يمكن إدراكها إلا عن طريق العقل لذلك <فأفلاطون باسم الحقيقة والفضيلة يحقر المحاكاة، وجميع الفنون التي تعتمدها وخصوصا الشعر موجبا طردها من دولته المثالية : دولته عقلية منظمة، والشعر عاطفى قلق فضلا عن أنه ضار حقير>1.

والشعراء -في نظره- تابعين لآلهة الشعر التي تقوم بإلهامهم، لذلك فالشعراء ليسوا أحرارا في قول الشعر، فهو لا يقوم إلا بترديد ما يلهم به فهو << منشد ملهم تبث الآلهة حديثها على لسانه>>2

من هذا المنطلق كان الخيال عند أفلاطون نابعا من هذا المفهوم فهو نوع من الجنون العلوي تولده ربة الشعر في نفس الشاعر، منكرا أي دور له لأنه يعتبر:

حكل الشعراء المجيدين شعراء الملاحم وشعراء الغناء على السواء يؤلفون شعرهم الجميل لا عن فن أو حذق، ولكن لأنه يوحى إليهم ولأن روحا تنقصهم>

فأفلاطون بهذا الرأي ينفي أي مقدرة للشعراء، وما جبلوا عليه من طبع، ومؤهلات ذاتية تجعل منه شاعرا وتميزه عن غيره، لهذا وجدناه يساوي بين الشعراء وأصحاب الحرف في المقدرة على قول الشعر. مع ذلك نجد أفلاطون يعترف بدور الخيال في استحضار الرؤية الصوفية، وإن ظلت سلطة العقل هي الطاغية حلكنه ما لبث في محاورة طيماوس أن اعترف للخيال بالقدرة على استحضار الرؤية الصوفية تلك التي تسمو على ما يتناوله العقل. وفي محاورة تثيت ذهب أفلاطون إلى أن التخيل والتذكر، وإدراك المحسوسات المشتركة وظائف للعقل لا الحس، و أن أعضاء الحس لا تدرك الخصائص المشتركة بين موضوعات الحس، وإنما يدرك ذلك العقل والتخيل عنده يرسم في موضوعاته التي تصبح مادة التفكير، وهكذا يؤدي التخيل وظيفتين: استعادة صور المحسوسات واستخدام الصور الحسية في التفكير > 4.

ولما كان العقل هو المسيطر على الفكر الأفلاطوني، فقد جعل الخيال مصدرا للوهم ودافعا للخطأ لاعتماده على ما تقدمه الحواس من مدركات، فهي تحاكي الواقع الذي هو أيضا غير حقيقي، لأنه محاكاة لعالم الحقيقة، عالم المثل، أو عالم الكليات، لذلك كان ما يقدمه الخيال اعتمادا على ما سبق ما هو إلا أوهام وتضليل للمتلقى.

من خلال ما سبق لا نجد عند أفلاطون مفهوما واضحا للخيال، فهو وسيلة للتضليل والإيهام، كما لا نجد لديه حديثا عن كلمة التخييل الشعري، وما تحدثه تلك النصوص الشعرية من تأثير في المتلقي، ولعل السبب في ذلك رؤيته للشعر بأنه ضعف، وما يتركه من أثر في المتلقي سيزيده ضعفا وتضليلا. ويبدو شيئا من التناقض عند أفلاطون حيث يقلل أحيانا من قيمة الخيال معتبرا إياه وظيفة للنفس غير السامية،

<sup>1</sup> مصطفى الجوزو: نظريات الشعر عند العرب-الجاهلية و العصور الاسلامية-ط1،دار الطليعة للطباعة و النشر بيروت لبنان،1991،ج1،ص.90

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> أفلاطون: جمهورية أفلاطون، ص.19

<sup>76.</sup> سهير القلماوي: فن الأدب المحاكاة، دط، مكتبة الحلبي، القاهرة، 1953، ص $^{3}$ 

<sup>4</sup> الحسين الحايل: الخيال أداة للابداع، ط1، مطبعة المعارف الجديدة، الرباط المملكة المغربية ،1988م، ص23.

لأنها مصدر للوهم وسبيلا للخطأ.

#### <u>-أرسطو 384-322ق.م:</u>

خالف أرسطو نظرة أستاذه أفلاطون للشعر، فما يولد الشعر لدى الشعراء هو غريزة المحاكاة وغريزة حب الوزن، وليس الوحي والإلهام كما ذهب أفلاطون، فالشعر ظاهرة إنسانية لا دخل للآلهة فيها. فنظر إلى الخيال على أنه نوع من الحركة الحاصلة في الذهن والناتجة عن المدركات الحسية <<التخيل الحركة المتولدة عن الإحساس بالفعل. ولما كان البصر هو الحاسة الرئيسية فقد اشتق التخيل "فنطاسيا" Phantasia إسمه من النور" فاوس " Phaos إذ بدون النور لا يمكن أن نرى؛ ولما كانت الصور تبقى فينا وتشبه الإحساسات فإن الحيوانات تفعل أفعالا كثيرة بتأثيرها، بعضها لأنها لا يوجد عندها عقل وهذه هي البهائم، وبعضها الآخر لأن عقلها يحجب بالانفعال، أو الأمراض، أو النوم، واعتماد التخيل عليها؛ بصورة كبيرة. لهذا كانت الحركة الذهنية المعتمدة على المحسوسات تشبه الحركة الموجودة في العالم الخارجي فالمخيلة <حبارة عن الآثار التي يدركها الحس أي أن الخيال هو الحركة الناشئة عن الإحساسات في الذهن>> 2. وقد جعل أرسطو التخيل وسيطا بين الإحساس والعقل وذلك من خلال ربطه للتخيل بالتفكير مؤكدا على ضرورة تقييده بالعقل، وهو ما يسميه النزوع\* هذا المصطلح نجده يتكرر عند الفارابي، وهو ما يعكس تأثره بأرسطو ورغم إقرار أرسطو بأهمية الخيال، إلا أنه أغفل الحديث عن دوره الجمالي في العملية الإبداعية وما يقوم به من تشكيل لصور جديدة اعتمادا على الجمع والتركيب بين الأشياء المتباعدة حوعلى الرغم من أن أرسطو ينص في حديثه على أنه لا يمكن للقوة العقلية أن تمارس وظيفتها بدون عون الخيال، فإنه مع ذلك يعيب الخيال من حيث هو بدون وصاية العقل عليه، ويخلط بينه وبين التوهم>>3.

و لا يختلف أرسطو عن أستاذه أفلاطون في إعطاء السلطة للعقل، وفرض وصايته على الخيال الذي يبقى قاصرا عن الوصول إلى المعرفة، رغم اعترافه بأهميته.

لكن بعض المترجمين لكتابه حاولوا وضعه على لسانه كما فعل ابن رشد بيد أنه يمكن اعتبار حديثه عن الأثر الذي تتركه كل من المأساة والملهاة في المتلقي بإثارتها لانفعالاته، سواء بالإنجذاب أو النفور، باللذة أو الألم وما ينتج عنه من " تطهير " أساسا اعتمد عليه من جاء بعده للحديث عن "التخييل".

وقد بدى تأثير هذه النظريات جليا في الثقافة العربية الإسلامية، وخاصة بعد ترجمة كتاب "فن الشعر" من قبل أبي بشرمتى بن يونس (328هـ-940م) فاستفاد منه الفلاسفة المسلمون: كالكندي، الفارابي، ابن سينا، وابن رشد.

أرسطو طاليس: كتاب النفس، نقله إلى العربية أحمد فؤاد الأهواني،ط2، دار إحياء الكتب العربية، دب، 1962م ص107.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> أرسطو طاليس: كتاب أرسطو طاليس في الشعر ،نقل بشر متى بن يونس القنائي من السرياني إلى العربي تحقيق عبد الرحمن بدوي،دط، دار النهضة المصرية، 1953م، ص244.

<sup>\*</sup>تحريك النفس لطلب المحسوس أو تجنبه إما بالإنجذاب أو النفور.

<sup>3</sup> محمد غنيمي هلال : النقد الأدبي الحديث، دط، دار نهضة مصر للطبع والنشر، القاهرة، دت، ص114،115.

و انطلقوا منها للنظر في الأدب العربي، فأضافوا إليها وأنقصوا بما يتلاءم وخصوصية الأدب العربي. وما فتئ هذا الاهتمام أن انتقل إلى المشتخلين بالبلاغة والنقد ابتداء من العصر العباسي.

#### <u>-نظرة العرب للخيال:</u>

أهمل العرب قديما الحديث عن طبيعة الخيال ومفهومه، فرغم إقرارهم بوجود هذه الملكة، لكنهم نسبوها إلى قوى خفية، أو ماورائية سموها بشيطان الشعر، فجعلوا الخيال شكلا من الإلهام والمتفحص لأخبار الجاهليين يجدهم ينسبون أفضل أشعارهم وأجودها إلى إلهامات تلك الشياطين حوادعى كثير من فحول الشعراء أن له رئيًا يقول الشعر يفيه وله اسم معروف من ذلك مسحل شيطان الأعشى...ومن أسماء هؤلاء الشياطين الذين احتفظت بهم ذاكرة الجاهليين: السعلاة صاحبة النابغة، وأختها المعلاة صاحبة عقمة بن عبدة، ولحسان بن ثابت -رضي الله عنه - حديث طويل مع السعلاة ذكرته بعض المصادر >> أكما ربطوا الشعر بمكان هو "واد عبقر".

يبدو في هذا الرأي انعكاسا لتصور القدماء للإبداع الشعري بوصفه إلهاما مستمدا من قوى خارجية . وظل هذا التصور مسيطرا على الفكر العربي حتى عصر بني أمية.

هذا الفهم للخيال يفسر اتهامهم للنبي -صلى الله عليه وسلم - بأنه شاعر، وان القرآن الكريم ضرب من الشعر وهو نابع من فهمهم لطبيعتي الوحي والشعر وقد تحدث القرآن الكريم عن ذلك: حجل قالوا أضغاث أحلام بل افترائه بل هو شاعر فليأتنا بآية كما أرسل الأولون>> 2.

وقد استمر النظر إلى الخيال مشوبا بالحذر والشك، وحتى الاتهام في بعض الأحيان فنجد الفلاسفة المسلمين قد أهملوا الحديث عن الخيال مركزين كلامهم على التخييل بوصفه جوهر العملية الإبداعية، متقبلين الاختلاف الموجود بين العقل والتخيل، فالعقل هو السبيل الوحيد الموصل للحقيقة بينما الحواس فإنها تقدم معارف خاطئة.

من هنا يبدو أنه التعرض إلى جهود الفلاسفة المسلمين سينير لنا الكثير من الجوانب حول ماهيتي الخيال والتخييل وهذا ما سنحاول البحث فيه في هذا المبحث.

#### <u>-مفهوم الخيال والتخييل عند الفلاسفة المسلمين:</u>

#### - الكندي (ت 252هـــ):

يظهر تأثر الكندي بالثقافة اليونانية جليا، حيث جعل "التخيل" مرادفا "للتوهم" وهو ما يقال كلمة "فنطاسيا" Phantasia في اللغة اليونانية والتي تعني النور، ويرجع البعض ذلك إلى الترجمة. 

«التوهم هو الفنطاسيا قوة نفسانية ومدركة للصور الحسية مع غيبة طينتها، ويقال الفنطاسيا هو التخيل، وهو حضور صورة الأشياء المحسوسة مع غيبة طينتها»>3.

اعيسى على العاكوب: التفكير النقدي عند العرب،ط1،دار الفكر المعاصر، بيروت لبنان، دار الفكر دمشق سورية 1997م، ص31.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> سورة الأنبياء: الآية:5 ص322.

أبو يوسف يعقوب بن إسحاق الكندي: رسائل الكندي الفلسفية، تحقيق محمد عبد الهادي أبي ريدة، دط، دار الفكر العربي، القاهرة 1950م، ج1، ص167.

فالكندي قد سار على نهج سابقيه، إذ جعل الخيال مرادفا للوهم، وقوة إنسانية مضللة، ولم ينظر إليه كقوة فعالة تتجاوز حفظ صور الأشياء الغائبة عن الحس إلى التصرف في هذه الصور، بالفك والتركيب لتكوين صور جديدة، ومن هنا أغفل الكندي الحديث عن الجانب الجمالي للخيال ودوره في العملية الشعرية، أو العملية الإبداعية بشكل عام، وكذلك ما يتركه هذا العمل من تأثير في المتلقي بتحريكه لانفعالاته وجعله يتجاوب مع هذا العمل أو ينفر منه وبهذا فقد أهمل الحديث عن العملية الإبداعية وعن دعامتيها وهما الخيال والتخييل.

#### - الفار ابي (ت 339هـ):

يعتبر الفارابي عملية الإبداع الشعري صناعة أساسها الروية، وليس الطبع أو الإلهام كما ورد عند أفلاطون وأرسطو.

ولم يتحدث الفارابي عن الخيال إلا مرة واحدة معتبرا إياه خزانة لما يدركه الحس، ويطلق عليه إسم "المصورة". وقد ربط الفارابي الأدب بالفلسفة، جاعلا الشعر أحد أجزاء التفكير الفلسفي وكانت نظرته إلى المحاكاة منطلقها نفسي، حيث رأى أن المحاكاة الشعرية عند أرسطو بها بعض الثغرات وهو ما دفعه للحديث عن طبيعة التخييل الشعري ومدى تأثيره في "القوة النزوعية" للمتلقي، جاعلا التخييل جوهر الشعر وعماده.

ويعتبر الفارابي أول من استعمل لفظ "تخييل" آخذا إياه ممن سبقه من الذين ترجموا كتاب "فن الشعر" لأرسطو فقد استعمله متى بن يونس(328هـ) في ترجمته لكتاب الشعر لكن مصحفًا (التجميل أو التبجيل). والفارابي لم يحدد معنى التخييل وطبيعته، ولكنه تحدث عن الأثر الذي يقع عنها في أنفسنا شبيه نفس المتلقي حريعرض لنا عند استماعنا للأقاويل الشعرية عند التخييل الذي يقع عنها في أنفسنا شبيه بما يعرض عند نظرنا إلى الشيء الذي يشبه ما نعاف: فإننا في ساعتنا يخيل لنا في ذلك الشيء أنه مما يعاف فتنفر أنفسنا منه فنتجنبه، وإن تيقنا أنه ليس في الحقيقة كما تخيل لنا، فنفعل فيما تخيله لنا الأقاويل الشعرية، وإن علمنا أن الأمر ليس كذلك كفعلنا فيما لو تيقنا أن المر كما خيله لنا ذلك القول فإن الإنسان كثيرا ما تتبع أفكاره تخيلاته...وإنما تستعمل الأقاويل الشعرية في مخاطبة إنسان يستنهض لفعل شيء..>2، وقد شبه أثر التخييل في المتلقي بالأثر الذي تتركه المحاكاة في النفوس عند أرسطو، إذ تعمل على إثارة إنفعالات المتلقي مما يؤدي إلى تطهير النفوس مما بداخلها.

ويرى الفارابي أن على الشاعر أن يهيأ الجو المناسب الذي يمكنه من إحداث التأثير في المتلقي عن طريق ما يسميه "الإيحاء".

فالتأثير في المتلقي هو الغاية التي يسعى الشاعر لتحقيقها من خلال عمله، وذلك عن طريق أقوال مخيلة، تثير ما بذاكرة المتلقي من أشياء تتناسب وموضوع القصيدة فينتج عنها موقفا سلوكيا ما فيقف مع أو ضد موضوع التخييل الشعري الذي تطرحه القصيدة << والأقاويل الشعرية هي التي تركب من أشياء

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> محمد عزام: المصطلح النقدي في التراث الأدبي العربي، دط، دار الشرق العربي، بيروت لبنان، حلب، سوريا د.ت ص177.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> مصطفى الجوزو: نظريات الشعر عند العرب الجاهلية والعصور الإسلامية ،ج1، ص115،116.

شأنها أن تخيل في الأمرالذي فيه المخاطبة حالا أو شيئا أفضل أو أخس، وذلك إما جمالا أو قبحا أو جلالا أو هوانا أو غير ذلك .>>1. وبذلك يكون التخييل عملية إيحائية يعتمدها الشاعر من خلال التصوير الشعري.

والفارابي كغيره من الفلاسفة يعطي سلطة كبيرة للعقل، فهو ما يعصم عن الوقوع في الخطأ ويعمتد هذا الدور ليشمل الانفعالات الناتجة عن العملية التخييلية حوذلك إما بأن يكون الإنسان المستدرج لا روية ترشده فينهض نحو الفعل الذي يلتمس منه بالتخييل، فيقوم له التخييل مقام الروية، وإما أن يكون إنسانا له روية في الذي يلتمس منه، ولا يؤمن إذا روى فيه يمتنع فيعالج بالأقاويل الشعرية، لتسبق بالتخييل رويته حتى يبادر إلى ذلك الفعل فيكون منه بالعجلة قبل أن يستدرك برويته ما في عقبي ذلك الفعل فيمتنع منه أصلا، أو يتعقبه فيرى أن لا يستعجل فيه ويؤخره إلى وقت آخر.>>2

وبذلك يكون التخييل الشعري -حسب الفارابي- عملية إيهام يعكف من خلالها الشاعر على خداع المتلقي، والتأثير فيه من خلال أقاويل مخيلة، وتوجيه سلوكه إلى الوجهة التي يريده أن يتجه إليها، لأنه يرى أن بين السلوك الذي يرمي الشاعر إلى تحقيقه من قبل المتلقي والانفعال الناتج عن تلك الأقاويل علاقة نفسية قوية.

والتخييل من خلال ما يحتويه من صور تأثر في المتلقي، وتثير انفعالات تؤدي إلى التطهير وهنا يظهر أثر آخر لأرسطو على الفارابي.

#### - ابن سينا (<u>428هـ):</u>

تجاوز ابن سينا رأى أرسطو حول التخيل بأنه "إحساس ضعيف" جاعلا منه ثاني قوى الحس الباطن ومكانها مقدم الدماغ ويسميه "المصورة" حيث أنها <<القوة التي تحفظ ما قبله الحس المشترك من الحواس الجزئية، وتبقى فيه بعد غيبة المحسوسات>>3

فقد قصر ابن سينا دور المصورة على حفظ الصور المقدمة من قبل الحواس، دون التصرف فيها كما نظر ابن سينا إلى التخيل الشعري على أنه نوع من "الفيض" أو "الوحي"أو "الإلهام الغامض" الذي يحدث في اليقظة. فالشاعر يدرك أشياء لا يدركها غيره، وهذا بحسب ما تؤهله له استعداداته الفطرية من قدرة على قول الشعر، ويكون بذلك الشاعر عند حدوث الإلهام أقرب من درجة النبوة، والشبه بينهما في تلقي الوحي أو الإلهام -مع وجود الفارق - حوليس أحد من الناس لا نصيب له من أمر الرؤيا ومن حال الإدراكات التي تكون في اليقظة، فإن الخواطر التي تقع دفعة في النفس إنما يكون سببها اتصالات ما، لا يشعر بها، ولا بما يتصل بها قبلها أو بعدها فتنتقل النفس منها إلى شيء آخر غير ما كان عليه

أبو نصر محمد بن طرخان الفارابي: إحصاء العلوم، تحقيق عثمان أمين، دط، دار الفكر العربي، القاهرة، 1948م، ص 81،85.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> الفارابي : إحصاء العلوم ،ص 68،69.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> أبو علي الحسين بن عبد الله بن سينا: النجاة في المحكمة المنطقية والطبيعية والإلهية، ط2، مطبعة السعادة، القاهرة، 1938 م، ص163.

مجراها. وقد يكون ذلك من كل جنس، فيكون من المعقولات، ويكون من الإنذارات، ويكون شعرا ويكون أدلك بحسب الاستعدادات والعادة، والخلق، وهذه الخواطر تكون لأسباب تعن للنفس مسارقة في أكثر الأمر، وتكون كالتلويحات المستلبة التي تقرر فتذكر إلا أن تبادر إليها النفس بالضبط الفاضل، ويكون أكثر ما تفعله أن تشغل التخيل بجنس غير مناسب لما كان فيه.>> أولما كانت تلك الإلهامات تحدث دفعة واحدة، وبشكل غير مقصود كان لابد من وصاية العقل عليها، وفرض رقابته المستمرة لأنها تفرض نفسها على الشاعر لذا فدور العقل هو تنظيم هذه الإلهامات بما يتناسب والمقام والمقال. وبذلك يكون ابن سينا مصرا على جعل الشعر قياسيا منطقيا.

والعمل الإبداعي -حسب رأيه- يكون على شكل ومضات خاطفة تحدث في الذهن لتكتمل في صورة نهائية على شكل عمل تام.

وقد وقع ابن سينا في شيء من الخلط حين << اعتبر الخيال حيلة صناعية وجعله ضربا من الفطنة ونوعا من الذكاء المحدود والمهارة اللغوية التي يصطنعها الشاعر اصطناعا يتوسل إليه بطرائق من الحيل تؤول إلى تناسب الأجزاء في سياق التشابه أو التخالف.>>

والسبب في ذلك نظرته إلى الشعر على انه قياس منطقي، فجعل من الخيال وسيلة يلجأ إليها الشاعر التحايل وخداع المتلقي من خلال توسله للغة، عن طريق نظمها بشكل يمكنه من التأثير في المتلقي، فهو حيلة يصطنعها في إبداعه مستعملا ما أمكنه من وسائل وطرق <<إن القول الشعري يتألف من مقدمات مخيلة، وتكون تلك المقدمات موجهة تارة بحيلة من الحيل الصناعية نحو التخييل وتارة لذواتها بلا حيلة من الحيل وهي أن تكون إما في لفظها مقولة باللفظ البليغ الفصيح بحسب اللغة، أو أن تكون في معناها ذات معنى بديع في نفسه بلا حيلة قارنته.>>قيالخيال الشعري إبداع وقدرة على إنشاء أشياء جديدة بطرق خاصة.

وفي حديث ابن سينا عن التخييل حاول توضيح بعض الأمور التي بدت غامضة عند الفارابي.

لقد جعل ابن سينا مصطلح التخييل مقتربا بالمحاكاة ومفسرا لها. فالتخييل هو ذلك الأثر النفسي الذي يتركه العمل الأدبي في المتلقي بالإعجاب أو النفور حجفهو انفعال من تعجب أو تعظيم أو تهوين أو تصغير أو نشاط، من غير أن يكون الغرض بالقول إيقاع اعتقاده البتة>> 4. لقد ربط ابن سينا التخييل بالانفعال، وهو تلك الحالة الشعورية التي تحدثها العملية التخييلية في المتلقي، والانفعال عند ابن سينا لا يعنى فقدان القدرة على التصرف بقدر ما يعنى "الإذعان والمطاوعة" للكلام الشعري أي التجاوب مع هذا

<sup>1</sup> أبو الحسن بن عبد الله بن سينا: شرح كتاب النفس، نقلا عن الفت كمال الروبي: نظرية الشعر عند الفلاسفة المسلمين من الكندي حتى ابن رشد، ط1، دار التنوير للطباعة والنشر، بيروت لبنان، 1983م، ص64.

 $<sup>^{2}</sup>$  عاطف جودة نصر :الخيال مفهوماته ووظائفه، دط، الهيئةالمصرية العامة للكتاب،  $^{1984}$ م، ص $^{149}$ 

<sup>.151</sup>نفسه،-151

<sup>4</sup> ابن سينا:كتاب المجموع أو الحكمة العروضية في كتاب معاني الشعر،تحقيق محمد سليم سالم،دط، مركز تحقيق التراث ونشره القاهرة،1969 م، ص15.

الكلام وموافقته وهذا الربط بين التخييل والانفعال، له علاقة بما قاله أرسطو عما تحدثه المأساة في المشاهد بتحريكها الانفعالي الرعب والشفقة فيؤدي ذلك إلى حدوث التطهير.

يرى ابن سينا أن الشعر كلام مخيل، والتخييل يكون بالتأثير في النفس وليس في العقل، فهو حمخاطبة القوة المتخيلة في النفس وهذه القوة تعمل في صور المدركات الحسية التي تصل إلى قوة الخيال من الفنطاسيا أو الحس المشترك و تقوم فيها بالجمع والتفريق كما نشاء، كما تقوم بهذه العملية أيضا مع المعانى المدركة من المحسوسات الجزئية التي تنالها قوة الوهم.>>1

فالشعر الجيد في نظر ابن سينا هو الذي يقوم فيه الشاعر بتركيب صور شبيهة بتلك المدركات الحسية التي تحتفظ بها الصور.

وقد أقام ابن سينا التخييل الشعري على دعائم عقلية، تدل على فطنة و مهارة الشاعر، كما اعتبره أحد أشكال المنطق لاعتماده - الشعر - على مقدمات مخيلة، لكنه لم يشترط فيها الصدق أو الكذب. هذا الأمر كان له الأثر في مجالي البلاغة و النقد فيما بعد، فشاع أن " أحسن الشعر أكذبه" مما جعل التخييل الشعري ينحرف عن معناه.

و التخييل الشعري- عند ابن سينا- يمكن أن يكون بالمحاكاة ( التشبيه) أو من غيرها، فهو يرفض الصدق المشهور في الأقاويل الشعرية، و يفضل الأشياء الجديدة، التي تخرج عن الأمور المألوفة، و بذلك يخالف أرسطو الذي يرى إمكانية اتخاذ الأحداث التاريخية كموضوع للشعر <الناس أطوع للتخييل منهم للتصديق، و كثير من الناس إذا سمع التصديقات إستكرهها و هرب منها. و نظرا لأن المحاكاة فيها من التعجيب و الإغراب ما ليس للصدق، لأن الصدق المشهور كالمفروغ منه و لا طراءة له، و الصدق المجهول غير ملتفت إليه.>>

و قد ربط ابن سينا بين الخيال و التخييل، حيث جعل هذا الأخير أساسا لفهم النشاط الخيالي للعمل الفني <إن الشعر يتركب من كلام مخيل تذعن له النفس، فتنبسط عن أمور و تنقبض عن أمور من غير روية، و فكر اختبار و بالجملة تنفعل له انفعالا نفسيا غير فكرى.>3.

و بذلك يكون الشعر كلاما أساسه التخييل، غرضه إثارة المتلقي و تحريك انفعالاته، و هنا تظهر عبقرية الشاعر في جعل المتلقى ينجذب إلى ما يريده و ينفر عما يكره.

من خلال ما سبق يبدو أن ابن سينا قد نظر إلى الشعر نظرة المنطقي إلى قضايا الفلسفة جاعلا منه قياسيا منطقيا يعتمد على مقدمات و نتائج يقوم فيها العقل بدور المنظم. و ابن سينا لم يوافق أرسطو في كل ما ذهب إليه، فقد خالفه في ترتيب قوى النفس، كما لم يخلط بين الخيال و الوهم.

1

<sup>1</sup> سعد مصلوح: حازم القرطاجني ونظرية المحاكاة والتخييل في الشعر، ط1، مطبعة دار التأليف، القاهرة، 1980م ص121،122

ابن سينا: فن الشعر من كتاب الشفاء ضمن فن الشعر، ترجمة عبد اللرحمن بدوي، دط، دار الثقافة، بيروت، 1973م  $^2$  من  $^2$  161،162.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> أرسطو طاليس: كتاب أرسطو طاليس في الشعر، نقل أبي بشر متى بن يونس القنائي من السريالي إلى العربي، تحقيق و ترجمة محمد شكري عياد، دط، دار الكتاب العربي للطباعة و النشر، القاهرة، 1967م، ص 197.

فالخيال أو التخيل الشعري عنده هو نوع من الغيض أو الإلهام الغامض الذي يحدث في اليقظة فيجعل الشاعر يدرك أشياء لا يدركها غيره من الناس العاديين، فيقترب بذلك من درجة النبوة، كما يعتبره حيلة يتوسلها الشاعر لخداع المتلقى و التأثير فيه مستعملا ملكته اللغوية، و فطنته و ذكاءه.

كما جعل التخييل أساس الشعر ، و المميز له عن غيره من فنون القول، كما قرن التخييل بالمحاكاة، هذه الأخيرة بوصفها وسيلة للتخييل تعتمد على التحسين أو التقبيح أو المطابقة لتحقيق غايتها. و الغرض من التخييل عن طريق المحاكاة تحريك النفس دون روية أو إعمال فكر بجعلها تنجذب إلى ما نقصد إليه أو تنفر مما نريد تنفيرها منه، و ذلك من خلال تحريك التخييل للقوة النزوعية للنفس فتحدث الاستجابة بطلب اللذة و النفور من الألم، لكن التخييل لا يتناقض مع الصدق عند ابن سينا لأن الشيء قد يخيل على ما هو عليه، و قد يخيل على غير ما هو عليه في الواقع، و قد أعطى ابن سينا المتخيلة القدرة على تركيب أو فصل بعض ما في الخيال عن بعض و هو ما نسبه الرومانسيون للخيال بأنه ينشر و يفكك ليعيد بناء الصورة من جديد.

#### - *ابن رشد (ت 595هــ)*:

واكبت نظرة ابن رشد للخيال نظرة من سبقه من فلاسفة المسلمين والتي يشوبها الشك والريبة في هذه الملكة، واهتم أكثر بالتخييل الشعري الذي يعتبره جوهر الشعر.

فلم نجده يتحدث عن الخيال ولا عن دوره في العملية الإبداعية حطم يجعل ابن رشد لهذه القوة النفسانية قوة مستقلة بذاتها، وإن كان قد أشار ضمنا إلى وجود خزانة للصور المحسوسة لكنه لم يسمها، فتبدو وكأنها والمتخيلة قوة واحدة، ذلك أنه ينسب عملها للمتخيلة حين يجعل استثبات الصور وحفظها من أعمالها.>> أ. لقد جعل المصورة (الخيال) خزانة لحفظ مدركات الحس، وقرن بينها وبين المتخيلة. لكنه أهمل الجانب الجمالي للخيال والحديث عن دوره في توظيف تلك المدركات المحفوظة في المخيلة في العملية الإبداعية.

وفي حديثه عن التخييل نجده قد التزم بما قاله سابقوه من الفلاسفة بجعل المحاكاة مرادفة للتخييل لكنه أضاف التشبيه للتخييل. فالشعر في نظره صناعة جوهرها التخييل «الأقاويل الشعرية هي الأقاويل المخيلة.» والتخييل عند ابن رشد يعني "المطابقة" والتي تعني التشبيه الخالص الذي ليس الغرض منه تحسين الشيء أو تقبيحه، فالتخييل عنده هو أحد أغراض المحاكاة. وقد أخذ ابن رشد مصطلح المطابقة عن ابن سينا الذي جعل للمحاكاة أغراضا ثلاث تسعى لتحقيقها وهي: التحسين، التقبيح، والمطابقة 3.

وبذلك أعطى ابن رشد معنى جديد للتخييل لم يسبقه إليه غيره. وأصبح التخييل إضافة إلى الوزن واللحن من العناصر الأساسية المشكلة للصناعة الشعرية. وفي التخييل وضع قاعدة ألزم فيها الشعراء بعدم

ا **إلفت كمال الروبي**: نظرية الشعر عند الفلاسفة المسلمين من الكندي حتى ابن رشد، ط1، دار التتوير للطباعة و النشر، بيروت، لبنان، 1983م، ص 29.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ابن رشد: تلخيص كتاب أرسطو طاليس فن الشعر، ترجمة عبد الرحمان بدوي، دط، دار الثقافة، بيروت، 1973م، ص201.

<sup>3</sup> ابن سينا: فن الشعر، ص170.

الخروج في المحاكاة عما جرت عليه العادة واستقرت حوكما أن الناس بالطبع قد يخيّلون ويحاكون بعضهم بالأفعال...إما بصناعة وملكة توجد للمحاكين، وإما من قبل عادة تقدمت لهم في ذلك، كذلك توجد لهم المحاكاة بالأقاويل بالطبع والتخييل... والصناعة المخيلة أو التي تفعل التخييل ثلاثة: صناعة اللحن، وصناعة الوزن، وصناعة عمل الأقاويل المحاكية >>1.

جعل ابن رشد المديح بديلا للمأساة عند أرسطو، وجعل أراءه تدور حوله، فالشاعر في عمله الإبداعي يقوم أو لا بالبحث عن المعاني الشريفة التي يستطيع من خلالها إحداث التخييل، ثم يضيف إليها ما يناسبها من وزن ولحن حتى يمكنها من تحقيق الغاية المنشودة، وهي إيقاع التخييل في المتلقى.

وهو بذلك يجعل من العملية الإبداعية عملية آلية تعتمد على الانتقاء والرصف متناسيا أن هذا العمل هو كل متكامل فيه من المشاعر والأحاسيس والخيال ما يعبر عن صاحبه.

وابن رشد لا يخالف من سبقه من الفلاسفة في أن الغرض من التخييل هو إثارة انفعالات المتلقي ليتحقق التطهير، لهذا كان أفضل التخييل هو حما لا يتجاوز خواص الشيء وحقيقته، ويكون صادقًا، خلوًا من المؤثرات الصوتية وتعبير الوجه.>>2. وقد جعل من اللحن أساسا يهيأ النفس لحدوث التخييل، متناسيا أن الشعر العربي لا يشترط فيه اللحن، وهو بذلك يحكم بخلوه من التخييل، ولعل السبب في هذا الأمر تأثره بأرسطو، وأخذه عنه، فتعامل مع الشعر العربي وهو يقصد الشعر المسرحي اليوناني.

يبدو جليا من خلال ما سبق إهمال ابن رشد للحديث عن الخيال الشعري ودوره في العملية الإبداعية. مركزا حديثه على التخييل الذي يعتبره جوهر العملية الإبداعية، والتخييل عنده مرادف للمحاكاة وهو بذلك يسير على نهج من سبقه.

التخييل عند ابن رشد أخذ معنى جديد وهو "المطابقة" أي التشبيه، وحدوث التخييل عنده مشروط بتوفر اللحن، لما له من أثر في إحداث التأثير في النفوس لكنه بذلك وقع في الخطأ لأن ذلك لا يتناسب مع الشعر العربي.

وقد كانت نظرة ابن رشد للتخييل الشعري نظرة المنطقي للقضايا الفلسفية يتبين لنا من خلال هذا العرض لبعض آراء الفلاسفة المسلمين، أن اهتمامهم كان أكثر بالتخييل الشعري باعتباره جوهر العملية الإبداعية -في نظرهم والفيصل بينه وبين غيره من الكلام - في حين أهملوا الحديث عن الخيال الشعري ودوره في العملية الإبداعية، جاعلين منه وسيلة يصطنعها الشاعر للتحايل على المتلقي وخداعه بأشياء غير صحيحة فقد فسروا التخييل بمقومات المنطق، إذ جعلوه شكلا قياسيا، لا أهمية فيه لصدق المقدمات أو كذبها، وكأن تلك الصور التي يبدعها خيال الشاعر تنتظم وفق مقدمات وحدود وسطى وناتج كالقياس المنطقي تماما. وهم بذلك قد أخلطوا بين المنطق الصوري والمنطق الخيالي. كما وظف الفلاسفة التخييل للدلالة على "التصوير" أو "التشبيه" ليصبح على إثرها شكلا إستعاريا تستعمل فيه اللغة بطريق خاصة، وبهذا يضم التصوير كل ما هو محاكي.

<sup>2</sup> مصطفى الجوزو: نظريات الشعر عند العرب الجاهلية والعصور الإسلامية، ج1، ص 135.

ا ابن رشد: تلخيص كتاب أرسطو طاليس ،ص 203.

وفي حديثهم عن التخييل الشعري تركيز على دراسة "سيكولوجية التلقي" وبيان ما يثيره النص من انفعالات تؤدي إلى التطهير، على حساب دراسة "سيكولوجية المبدع". وهو انعكاس لما كان شائعا في تلك الحقبة من الزمن.

وقياس الشعر بمعايير منطقية إنعكس سلبا على الدراسات البلاغية والنقدية، خاصة عند ربطهم المقدمات المخيلة بالصدق والكذب، فإنحرف مسار التخييل في الشعر بعد أن شاع اعتماد الرأي القائل: " إن أعذب الشعر أكذبه". كما كان لإخضاع التخييل للعقل انعكاسا في مجالي البلاغة والنقد فظهر ما يسمى بالصنعة. وهي عناية الشعراء بانتقاء العبارات والألفاظ التي يكون تأثيرها أكبر في المتلقي، وأحسن إيصالا وتعبيرا عن المعنى من غيرها.

#### <u>-الخيال والتخييل عند المتصوفة:</u>

إختافت نظرة المتصوفة الخيال عن نظرة الفلاسفة ففي حين جعله الفلاسفة وسيلة للمغالطة والإيهام في وقت مجدوا فيه العقل وقدسوه إعتبره المتصوفة سبيلا للكشف والمعرفة والتجلي، والوصول إلى إدراك الحقيقة الإلهية عن طريق الحدس.

لكن حديث هؤلاء تركز على الخيال الإنساني ودوره ولم يهتموا بدراسة الخيال الشعري ودوره في العملية الإبداعية، والسبب في ذلك هو توجههم الذي يبتعد عن مجال الأدب والخوض فيه ولتوضيح ذلك سنحاول معرفة تجلى الخيال والتخييل عند المتصوفة.

#### <u>-الغزالي:</u>

قسم الغزالي الأرواح إلى أربعة مرتب هي: الروح الحساس، الروح الخيالي والعقلي، الروح الفكري، والروح القدسي (النبوي).

وقد حصر دور الروح الخيالي في حفظ ما تقدمه الحواس من معارف ومدركات، كما إعتبر الخيال ضروريا في ضبط معارف العقل <<إن من بين خواص الخيال أنه ضروري لتضبط به المعارف العقلية فلا تضطرب ولا تتزلزل ولا تنتشر انتشارا يخرج عن الضبط، فنعم المعين المثالات الخيالية للمعارف العقلية >>1.

كما يعتبر الخيال وسيطا بين عالم الحس وعالم العقل، وهو أمر يشترك فيه مع غيره من الفلاسفة. والخيال عنده وسيلة مساعدة على المعرفة، وهو يشترك مع ابن سينا في إعتبار الخيال عاجزا عن التجريد المطلق للمحسوس عن مادتها.

وبذلك لا نجد عند الغزالي إشارة للخيال والتخييل الشعري ودورهما في العمل الإبداعي، حيث تركز حديثه -كما سلف الذكر - على الخيال الصوفى ودوره في المعرفة .

#### <u>-السهروردي:</u>

الغرالي: مشكاة الأنوار، تحقيق وتقديم أبو العلا عفيفي، دط، الدار القومية دب، 1964 م، ص 34.

ذهب السهروردي المذهب ذاته الذي اتجه إليه الغزالي وهو إعتبار الخيال وسيطا بين المعقول والمحسوس، إذ شبهه بالمرآة التي تنعكس عليها صور مختلفة الموجودات سواء العقلية منها أو الحسية، بل ذهب أيضا إلى إعتبار الخيال عالما للمثل المعلقة حوالصور المعلقة ليست مثل أفلاطون، فإن مثل أفلاطون نورية ثابتة، وهذه المثل معلقة، منها ظلمانية ومنها مستنيرة للسعداء .>>1. وبذلك يجعل للخيال وظيفتين: وظيفة الإدراك الحسي المشترك، ووظيفة فعل المعرفة.

والسهروردي كما هو بين أهمل دور الخيال في العمل الإبداعي، مركزا إهتمامه على الخيال الإنساني.

كما سلف فإن إعتبار الخيال برزخا ووسيطا بين المحسوس والمعقول أمرا يكاد يشترك فيه المتصوفة على إختلاف توجهاتهم، وهو أمر له ما يقابله في العصر الحديث حيث اعتبر "كانت"الخيال وسطا بين الحس والفهم، كما اعتبر "برجسون "الصورة وسيطا بين المادة والفكر، مع اختلاف في العبارة بين المتصوفة وهؤلاء النقاد<sup>2</sup>.

#### <u>-اين عربي:</u>

يعتبر ابن عربي أبرز من تحدث عن الخيال ومستوياته، وآفاقه المعرفية، معتبرا الخيال أعظم قوة خلقها الله تعالى، فلو لاه لما آمرنا النبي -صلى الله عليه وسلم- أن نعبد الله كأننا نراه، وهذه الرؤية يحققها الخيال مع إستحالة الرؤية البصرية حوإن هؤلاء الذين يصفون الخيال بأنه فاسد لا يدركون حقيقته ذلك أن الخيال إذا أدرك شيئا، فإنما يدركه بنوره، والنور لا يخطئ في كشفه عن الأشياء، وإن كان هناك خطأ فلابد أن يكون لسبب آخر إذ الخطأ وليد الحكم، والخيال لا يصدر حكما بل هو نور يكشف ستار الظلمة الذي يحجب الأشياء، إذن يجب أن ينسب الخطأ إلى القوة التي تصدر الحكم وهي العقل، وإذا كان الحكم لغير الخيال فلا داع لأن ننسب الخطأ أو الفساد إليه؟ إنه من الأولى أن يقال: أخطأ العقل في كان الحكم لغير الخيال عنه حتى لا ينسب الحكم بالخطأ والفساد إلى الخيال وهو بريء منه .> 3. وبذلك يرد ابن عربي على رأي الفلاسفة في إعتبارهم الخيال وسيلة للمخادعة والتضليل، فبرأه عن الكذب والمغالطة موقعا الذنب على العقل.

والخيال عند ابن عربي يمتلك حرية كبيرة على الخلق، لكن هذا الأخير يبقى مرتبطا بعالم الحس الذي يمده بأجزاء صوره. والخيال عند ابن عربي وسيلة للكشف عن القوانين "الكشف الصوري" وسبيلا لإدراك المعرفة.

الخيال أحق باسم النور من جميع المخلوقات النورية، فنوره لا يشبه الأنوار، وبه تدرك التجليات، وهو نور عين الخيال، لا نور عين الحس.>>4. ويحتل الخيال مرتبة وسطى بين المحسوس والمعقول، والممكن والمستحيل، وبدونه تكون المعرفة غير منسقة.

3 محمود قاسم: الخيال في مذهب محي الدين بن عربي، دط، معهد البحوث والدراسات العربية، دب، 1969 م ص8،8.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> عاطف جودة نصر: الخيال مفهوماته ووظائفه، ص 83.

 $<sup>^{2}</sup>$ نفسه، ص  $^{2}$ 

 $<sup>^{4}</sup>$  محمود قاسم: الخيال في مذهب محي الدين بن عربي ، ص $^{9}$ 

ويميز ابن عربي بين خيال متصل وآخر منفصل، فالأول يكون صورا غير دائمة تزول بزوال الشيء المتخيل، أما الثاني فهو ذاتي قابل للمعاني. <<الخيال المتصل على أحد نوعين: فإما وليد عملية التخيل فيتصرف كما نعلم في الصور الحسية التي سبق أن أدركها المرء، واحتفظ بها في خياله حتى يتمكن من التأليف بينها عند الحاجة، وفي هذه الحال بتاح له أن ينشأ صورة خيالية جديدة لم يسبق له أن أدركها إدراكا حسيا، وإنما يراها لأول مرة بعين خياله، وإن كانت العناصر التي دخلت في تركيبها قد أدركت من قبل. أما النوع الثاني فهو الذي لا يوجد إن عملية تخيل متصورة أو شبه شعورية، وإنما ينبعث في النفس من تلقاء نفسه كما هي الحال في تلك الصور الخيالية التي يراها النائم في حلمه دون أن يؤلف بينها. وأيا كان الأمر فإن هذين النوعين من الخيال المتصل يعدان أحد أركان المعرفة وهما مرتبطان بوجود صاحبهما، وخاصان به دون غيره.> أ.

فتمجيد ابن عربي للخيال وغيره من المتصوفة، وإعتبارهم له وسيلة للمعرفة لا يمكن التخلي عنها، أو إسقاط أهميتها، جعلهم أشبه بالرومانسيين في العصر الحديث إذ مجدوا الخيال على حساب العقل ويعلق "كوربان" على نظرية الخيال عند ابن عربي قائلا: << إن الخيال بإعتباره وسيطا بين الفكر والوجود وتجسيد الفكر في الصورة، وحضور الصورة في الوجود لتصور هام اضطلع بدور رائد في فلسفة عصر النهضة و هو التصور الذي نظفر به مرة أخرى في فلسفة الإتجاه الرومانسي...والخيال بوصفه قدرة سحرية مبدعة تخلع الحياة على المحسوس، تنبثق منه الروح التي ينفخها في الأشكال والألوان...>>.

والملاحظ على نظرية الخيال عند ابن عربي إهمالها التعرف على الإبداع التخيلي في مجال الأدب، أو في العملية الإبداعية، رغم حديثه عن الوظيفة الإبداعية للخيال لكن بما يتعلق بمستوى التجربة الصوفية، من خلال إرتباطها بالتجلى أو ما يطلق عليه بالخلق الجديد.

كما يرى أن الخيال لا يستطيع الاستغناء عما تقدمه الحواس من مدركات فهي ما يكوِّن أجزاء الصورة لديه.

وبذلك يكون الخيال عند ابن عربي علما وركنا من أركان المعرفة، لأنه علم البرزخ والمراتب الوسطى، تتجسد من خلال الأشكال، فينقلنا من نظرة عين الحس الثابتة إلى نظرة عين الخيال المتجددة.

#### <u>-إخوان الصفا:</u>

أسقط إخوان الصفا من تصنيفهم لقوى الإدراك الإنساني الخيال (أو المصورة) مركزين حديثهم على المتخيلة، المفكرة، والحافظة، يضاف إليها الناطقة، والصانعة. <<إذا أوصلت القوة المتخيلة رسوم المحسوسات إلى القوة المفكرة، بعد تناولها من القوى الحساسة، وغابت المحسوسات عن مشاهدة الحواس لها، بقيت تلك الرسوم في فكر النفس مصورة صورة روحانية، فيكون جوهر النفس لتلك الرسوم كالهيولى، و هي فيها كالصورة >> قد تحدثوا عن بقاء تلك المدركات التي نقلها الحس بعد

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> نفسه، ص 82.

 $<sup>^{2}</sup>$  عاطف جودة نصر: الخيال مفهوماته ووظائفه، ص $^{2}$ 

<sup>3</sup> اخوان الصفا: رسائل اخوان الصفا و خلان الوفا، دط، دار بيروت الطباعة و النشر، لبنان، 1983م، ج3، ص243.

غياب مصدرها، دون الإشارة إلى ما يحدث لهذه الصور المخزونة، و كيف يتم استثمارها إلى صور جديدة.

و يعتبر إخوان الصفا أن البداية الفعلية لتحقيق المعرفة العقلية تتم عن طريق الحواس << كل ما تدركه الحواس لا تتخيله الأوهام، و ما لا تتخيله الأوهام لا تتصوره العقول.>> أ يتضبح بذلك أن الخيال وسيط بين الحس و العقل، وهو عندهم مرادف للوهم و إن لم يقولوا ذلك صراحة.

و إخوان الصفا كغيرهم من المتصوفة أهملوا الحديث عن العملية الإبداعية، و ما يمثله كل من الخيال و التخييل في هذه العملية.

و في تصور عام لما سبق وجد الخيال المكانة اللائقة به عند المتصوفة و التي إفتقدها عند الفلاسفة المسلمين.

فالخيال عند المتصوفة وسيلة للمعرفة لا غنى عنها، و هو الوسيط بين عالم الحس و عالم العقل، تتجسد من خلاله الصور، و رغم حديثهم عن الدور الإبداعي للخيال، لكن ذلك كان على مستوى التجربة الصوفية، و لم يتجاوزها للحديث عن دوره في فنون القول، أو ما يؤديه في العملية الإبداعية. فالمتصوفة و على رأسهم ابن عربي ربطوا الخيال بمشكلات ثيولوجية، و لو ربط حديثهم هذا بالنشاط التخيلي للشعر لقدموا أشياء مهمة أفادت مجالى البلاغة و النقد.

و قد دفع إهتمامهم بالخيال و الحديث عن مستوياته و وظائفه إلى جعل بعض النقاد المعاصرين يشبّهون ما قدمه المتصوفة بما نادى به الرومانسيون في العصر الحديث.

#### -مفهوم الخيال و التخييل عند البلاغيين و النقاد:

كان انعكاس آراء الفلاسفة المسلمين في مجالي البلاغة و النقد واضحا، فقد اعتبروا الشعر كلامًا مخيلا يستند إلى مقدمات مخيلة لا اعتبار للصدق و الكذب فيها، و بذلك أدخل التخييل في قوالب المنطق.

و في ربطهم للتخييل الشعري بمسألتي الصدق و الكذب تأثر برأي ابن سينا << القول الصادق إذا حرف عن العادة و ألحق به شيء تستأنس به النفس فربما أفاد التصديق و التخييل معا، و أن الرأي مادة من مواد التخييل، كالعادات و الأفعال>>

و من هذا المنطلق قاسوا الخيال الشعري تارة بمعايير صورية، و أخرى بمعايير أخلاقية. و قد نتج عن تأثر النقاد و البلاغيين بالمنطق الأرسطي إثارة العديد من القضايا الهامة لعل أهمها مشكلة اللفظ و المعنى و ما نتج عنها من جدل كبير إنتهى بحله، من خلال وضع عبد القاهر الجرجاني لنظرية النظم. و سيحاول البحث التطرق لبعض الآراء حول الخيال و التخييل عند البلاغيين و النقاد.

#### -ابن طباطبا<u>:</u>

لقد تحدث ابن طباطبا عن كيفية نظم الشاعر لقصيدته، بأنه يفكر أو لا معملا ذهنه لتصوير أشياء مختلفة، ثم يعمل على نقل هذا التصور إلى صور مجسدة للمعنى الذي يريده، و بهذا يكون النظم قد مر

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> نفسه ، ص493.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ابن سينا: فن الشعر، ص162\_

بالتفكير قبل البدء في الصياغة حفإذا أراد الشاعر بناء قصيدة مخض المعنى الذي يريد بناء الشعر عليه في فكره نثرا و أعد له ما يلبسه إياه من الألفاظ التي تطابقه، و القوافي التي توافقه و الوزن الذي يسلس له القول عليه فإذا إتفق له بيت يشاكل المعنى الذي يرومه أثبته و أعمل فكره في شغل القوافي بما تقتضيه من المعاني... ثم يتأمل ما قد أداه إليه طبعه و نتجته فكرته فيستعصي إنتقاده، يرمم ما وهي منه، و يبدل بكل لفظة مستكرهة لفظة سهلة نقية >> أو في هذا الكلام حديث عن الصورة التي يتخذها المعنى بعد صياغته، و التعبير عنه من خلال الألفاظ إشارة خفية إلى أن الصورة المنتجة مصدرها الخيال.

و لكننا لا نجد حديثا صريحا لابن طباطبا عن الخيال و لا عن التخييل كجوهر للعملية الإبداعية؛ فهو << يرفض الخيال أو يكاد يرفضه و يستعيض عنه بنظم لغوي يميز الشكل على أساس من صحة ذوق الشاعر و سلامة طبعه، و بامتلاكه أدوات تتوفر بالضرورة قبل تكلفه النظم.>>2.

#### <u>-عبد القاهر الجرجاني (ت 471هــ):</u>

استمد عبد القاهر الجرجاني مفهومه للخيال من فهمه للمعنى اللغوي للآلية القرآنية الكريمة: حقال بل القوا فإذا حبالهم وعصيهم يخيّل إليه من سحرهم أنها تسعى>>3. والتخييل في هذه الآية يعني إيهام النفس وخداعها بفعل السحر. لذلك نجده يعرف التخييل بأنه: حجمه هو ما يثبت فيه الشاعر أمرا هو غير ثابت أصلا، ويدعي دعوة لا طريق إلى تحصيلها، ويقول قولا يخدع فيه نفسه ويريها ما لا ترى >>4. فالشاعر من خلال التخييل يقوم بخداع نفسه هو، وإيهامها بما هو ليس حاصلا، فهو الذي لا يمكن الحكم فيه على الشاعر بقول الصدق أو الكذب، لهذا فالتخييل ححفداع للعقل وضرب من التزويق. >>5 ومذهب عبد القاهر في التخييل مرادفا للإيهام، وحسن المتأخرين في اعتبارهم التخييل مرادفا للإيهام، وحسن التعليل والتأكيد.

بيد أن عبد القاهر يقع في شيء من الاضطراب في فهم وظيفة الخيال، وذلك بخلطه بين الاستعارة والتخييل حواعلم أن الإستعارة لا تدخل من قبيل التخييل، لأن المستعير لا يقصد إثبات معنى اللفظة المستعارة، وإنما يعمد إلى إثبات شبه هناك، فلا يكون مخبره على خلاف خبره >> فالجرجاني في أجزاء من كتابه "أسرار البلاغة" يدخل الإستعارة ضمن التخييل لكنه يعود لينتبه إلى كون الإستعارة تقوم على التشبيه، لكن التخييل يثبت أمرا غير موجود، ومن ثم فلا وجود للشبه.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> محمد بن أحمد ابن طباطبا: عيار الشعر، تحقيق طه الحاجري و محمد زغلول سلام، دط، المكتبة التجارية، القاهرة، 1956م ص5.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> أحمد كمال زكي: النقد الأدبي الحديث أصوله و إتجاهاته، دط، دار النهضة العربية للطباعة و النشر، بيروت 1981م، ص120.

<sup>3</sup> **سورة طه** :الآية:66 ص316.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> عبد القاهر الجرجاني: سرار البلاغة، تحقيق محمد الفاضلي، ط2، المكتبة العصرية، بيروت، 1999م، ص204،205.
<sup>5</sup>عبد القاهر الجرجاني: أسرار البلاغة، ص205.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> نفسه، ص 204.

ويظهر تأثر عبد القاهر بما ذهب إليه الفلاسفة في حديثهم عن الصدق والكذب إذ جعل التخييل أمرا لا يمكن الحكم عليه بالصدق أو الكذب. والتخييل عنده ينتج حالة نفسية لدى المتلقي -ربط النخييل بالجانب النفسي عند المتلقي- سماها "التحريك" وهو ما يقابل الإنفعال عند ابن سينا، فتحريك إنفعالات المتلقي يقوده إلى إتخاذ وقفة سلوكية، تعكس مدى تفاعله مع النص التخييلي

الإحتفال بالصنعة فيالتصويرات التي تروق السامعين وتروعهم، والتخيلات التي تهز الممدوحين وتحركهم وتفعل فعلا شبيها بما يقع في نفس الناظر إلى التصاوير التي يشكلها الحذّاق بالتخطيط والنقش أو النحت والنقر الذي يعبر عن أحاسيس الشاعر ومشاعره ،إن إعتماد الخيال على المدركات الحسية المستمدة من الواقع في تشكيل الصورة الشعرية، من شأنه أن يقربها إلى العقول، كما يترك تأثيرا إيجابيا في نفس المتلقي ويؤكد على سر جمال التمثيل بقوله: << وهل تثلك في أنه يعمل عمل السحر في تأليف المتباين حتى يختصر لك ما بين المشرق والمغرب ويجمع ما بين المشئم والمعرق، وهو يريك للمعاني الممثلة بالأوهام شبها في الأشخاص الماثلة، ويريك الحياة في الجماد ويريك إلتئام بين الأضداد، فيأتيك بالحياة والموت مجتمعين.>> وبهذا يكون للخيال فعالية كبيرة في تكوين الصورة الشعرية، وهو لا يخلو من الصدق، كما في التخييل بعض المبالغة فإجتماع الخيال والتخييل من شأنه أن يزيد العمل الشعري رونقا.<</p>
وبالقاهر الناقد العربي الفذ الذي عرف الخيال وأدرك أهميته بشكل لم يسبقه أحد فيما نعلم.>> 8.

وبذلك يشي كلام عبد القاهر الجرجاني بنظرة تعتبر الخيال الشعري ضربا من الفطنة والذكاء، وخداعا نفسيا يستعمل فيه الشاعر حيلا مصنوعة لخداع المتلقي وهو بذلك لا يخالف ما ذهب إليه من سبقه في فهمهم للخيال الشعري، رغم إقراره بأهميته في العملية الإبداعية، كما إعتبر التخييل تحايلا على المتلقي عن طريق أشكال لغوية مختلفة.

#### - *الزمخشري (467-538هــ):*

يذهب الزمخشري مذهب من سبقه من البلاغيين والنقاد من الذين إعتبروا التخييل مرادفا للإيهام.

فالتخييل عنده مرتبة وسطى بين الحقيقة والمجاز. وهو رأي يماثل ما ذهب إليه الفلاسفة حين إعتبروا الخيال مرتبة وسطى بين عالم الحس وعالم العقل، لكنه يخالفهم في قوله بأن في كلام الله عز وجل أقوالا مخيلة حولا ترى بابا في علم البيان أدق ولا أرق، ولا ألطف من هذا الباب، ولا أنفع وأعون على تعاطي تأويل المشتبهات من كلام الله في القرآن الكريم وسائر الكتب السماوية، وكلام الأنبياء، فإن أكثره و عليته تخييلات قد زلت فيها الأقدام قديما، وما أتى الزالون إلا من قلة عنايتهم بالبحث والتنقير >> 4. فهو يجعل التخييل وسيلة مساعدة لفهم المشتبهات في القرآن الكريم وإدراك أبعادها.

<sup>1</sup> نفسه ، ص253، 254.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ن**فسه**،ص116

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> أحمد علي دهمان: الصورة البلاغية عند عبد القاهر الجرجاني منهجا وتطبيقا، ط1، دار طلاس، دمشق، 1986م، ج2، ص620.

<sup>4</sup> شكري عياد: كتاب أرسطو طاليس في الشعر، ص262، 263.

فبعض الآيات القرآنية فيها "تمثيل" و "تخييل" رغم أن التصوير فيها لا يمكن وصفه لا من جهة الحقيقة، ولا المجاز <<لأن الألفاظ فيها يجب ألا تحمل على جهة حقيقية ولا على جهة المجاز، وإنما هي تمثيل وتصوير حسى.>> أو من هذا المنطلق يكون التمثيل والتصوير أشمل من التشبيه والإستعارة.

فقد نظر إلى التخييل بوصفه طريقة للتجسيم المعنوي، وإعطائه صورة حسية، فكان مفهومه للتخييل من وجهة فنية بحتة، فتحدث عن "التشبيه التخييلي" والإستعارة التخييلية".

وبذلك يكون الزمخشري قد خالف عبد القاهر الجرجاني الذي إعتبر التخييل تشبيها لخداع النفس، أو شكلا مجازيا، بأن جعل التخييل مرتبة بين الحقيقة والمجاز < المصطلح، ولم ينظر إليه من زاوية منطقية أو كلامية توازن بين الصدق و الكذب كما فعل عبد القاهر، و إنما نظر إلى التخييل على أساس أنه تمثيل للمعاني المجردة وطريقة من طرائق التجسيم المعنوي وتصويره للحس فحسب.>  $^2$ .

غير أن إعتبار الزمخشري التخييل طريقة لفهم المشتبهات من القرآن جعله محل إنتقاد، خاصة من طرف رجال الدين، على إعتبار أن هذه اللفظة تستعمل للدلالة على الأكاذيب لا الحقيقة، لذا وجب تفاديها في التعامل مع كلام الله.

#### - ابن الأثير (637هـ):

يركز ابن الأثير حديثه على الجانب البلاغي للتخييل، إذ يعتبره وسيلة لإقناع المتلقي بما يتضمنه النص الشعري، حتى يصبح بمثابة المرئي بالنسبة إليه فالخيال والتخييل وسيلتان لتجسيم الأشياء وتجسيدها، لتقريبها من الأذهان << لأنه قد يثبت وتحقق أن فائدة الكلام الخطابي، هو إثبات الغرض المقصود في نفس السامع بالتخييل والتصوير حتى ينظر إليه عيانا، ألا ترى أن حقيقة قولنا: "زيد أسد" هي قولنا: "زيد شجاع" لكن الفرق بين القولين في التصوير والتخييل، وإثبات الغرض المقصود في نفس السماع، لأن قولنا: "زيد شجاع" لا يتخيل منه السماع سوى أنه رجل جريء مقدام، فإذا قلنا "زيد أسد" يخيل عند ذلك صورة الأسد وهيئته، وما عنده من البطش والقوة، ودق الفرائس، وهذا لا نزاع فيه .>>3

فالقول المخيل أكثر وقعا في النفس، وأقدر على إستثارة المتلقي والتأثير فيه من خلال النص الشعري المقدم، وهو رأي لا يخالف ما ذهب إليه الزمخشري كما تحدث ابن الأثير عن الصدق الفني الذي يعكس

<sup>2</sup> جابر عصفور: الصورة الفنية في التراث النقدي والبلاغي عند العرب، دط، لمركز الثقافي العربي، د ب 1992م، ص 78.

<sup>1</sup> نفسه ، ص262.

أبو الفتح ضياء الدين عبد الحميد، دط، المثل السائر، تحقيق محمد محي الدين عبد الحميد، دط، المكتبة العصرية بيروت، 1990م، ج1،  $\sim 18.79$ .

البراعة التصويرية للشاعر وحسن توظيفه لخياله الشعري. فالشعر الصادق المؤثر، هو ما إستطاع أن يحول الكذب إلى حقيقة دون أن يقود ذلك إلى الغلو والمبالغة. وهو بذلك لم يخرج عن فهم من سبقه للخيال الشعري بأنه وسيلة يصطنعها الشاعر لخداع المتلقي، من خلال إيهامه بحصول الشيء عن طريق أقاويل مخيلة.

وخلاصة ما ذهب إليه البلاغيون والنقاد، هو أن بعضهم قلل من شأن الخيال وأهميته، مركزين حديثهم على كيفية النظم، أو المراحل التي تمر بها الصناعة الشعرية كما فعل ابن طباطبا في حين إعتبره البعض الآخر ضربا من الفطنة والذكاء، الغرض منه إيهام المتلقي وخداعه من خلال تلك الأقوال التخييلية.

وبذلك أصبح الخيال الشعري في القرنين الثالث والرابع الهجريين ينم عن تصورات شائعة تعتبره طرائق من الحيل يتوسلها الشاعر الإقناع المتلقي بأشياء لا حقيقة لها، وهو رأي يعبر عن تأثرهم بما ذهب البه الفلاسفة.

#### <u>-مفهوم الخيال والتخييل في النقد الحديث:</u>

تباينت النظرة إلى الخيال الإبداعي في العصر الحديث، كل ينظر إليه من منظاره الفلسفي والمذهبي.

ففي حين نادى الكلاسيكيون إلى ضرورة تقييد جموح الخيال بضابط العقل، رأى فيه الرومانسيون عالم الحقيقة، لذا رفعوا من شأنه وقيمته.

وقد كان لتعدد المذاهب الأوروبية أثر في ظهور عدة تيارات "كالمذهب المادي، والمذهب الوجودي..." حيث ظهر تأثرها بالمذاهب اليونانية القديمة وسيحاول هذا البحث أن يقدم بعض الآراء التي تعرضت لمفهوم الخيال في العصر الحديث.

#### :D.Hume ميوم

ذهب هيوم إلى إعتبار الصور والأفكار مجرد نسخ للإنطباعات الأصلية على أعضاء الحس، وهي نسخ منفصلة ومفككة << إعتبر الخيال قاصرا إذا ما قورن بالحس الخالص، وهو قصور جعله يتجه إتجاها توكيديا ينفى قدرتنا على تخيل محسوسات جديدة.>>1

لقد إعتبر هيوم الخيال عاجزا على تركيب المدركات الحسية، وبذلك جعله غير قادر على آداء مهمته، مادام أضعف من الحس.و هو في ذلك متأثر بما ذهب إليه أرسطو حين إعتبر الخيال "إحساسا ضعيفا" ومن ثم قلل من دوره وأهميته.

#### -هويز *Hobbes:*

نبع مفهوم هوبز للخيال من نزعته التجريبية فوحد بين الخيال والذاكرة، فالخيال عنده هو الملكة التي تقوم بتركيب المدركات الحسية في شكل صور مختلفة، لكنه تركيب معقد غير مفهوم << يفسر الخيال بأنه

-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> عاطف جودة نصر: الخيال مفهوماته ووظائفه ،ص 15.

إحساس متحلل مما يعني أن الإدراك يقدم لنا المحسوسات واضحة وثابتة بينما يركب الخيال صورا يسمها بالغموض  $^{-1}$ 

وبذلك قلل هوبز من دور الخيال في العملية الإبداعية، إذ رأى أنه شيء غير نافع لا يزيد الأشياء إلا تعقيدا، معتبرا إياه شكلا من اللعب، وفسادا في الإحساس، وبذلك تضاءلت قيمة الخيال، لصالح العقل الذي إعتبره جوهر الشعر.

فأصحاب المذهب الكلاسيكي قد أحطّوا من قيمة الخيال، واصفين إياه بالفوضى لذا لم يتقوا به حركان نقاد المدرسة الكلاسيكية يهاجمون الخيال بعنف ويصفونه بأنه ملكة فوضوية لا تراعي أي قانون، وتؤدي إلى الجنون والهذيان وذلك لأن الخيال لا يخضع لسلطان العقل، فهو قوة لا ضابط لها، وواجب الإنسان الخلقي يقضى عليه بأن يكبتها في نفسه. >> 2.

#### <u>-کانت:</u>

تغير مفهوم الخيال عند كانت، فلم يعد شكلا من اللعب كما ذهب "هويز" لكنه أصبح عنصرا فعالا في العملية الإبداعية، فهو الذي ينقل ما في الذهن إلى الواقع، ويجعله ممكنا << إن الإدراكات المختلفة توجد في العقل على نحو منفصل، ويبدو ربطها على نحو وجودها في الحس مطلبا ضروريا، ومن ثم ينبغى أن توجد فينا قدرة فعالة تركب الكثرة التي يبديها المظهر، وليست هذه القدرة سوى الخيال.>>3

ويعتبر "كاتت" الخيال أمرا ضروريا لأنه قدرة إنسانية لا يمكن تجاهل دورها، فهي التي تقوم بوظيفة تركيب ما بالذهن من صور منفصلة وتقديمها في صورة متكاملة الأجزاء، لم يكن من الممكن تحصيلها في غياب الخيال يقول "كانت": <<الخيال أجلُ قوى الإنسان، وأنه لا غنى لأية قوة أخرى من قوى الإنسان عن الخيال، وقلما وعى الناس قدر الخيال وخطره.>> 4 وقد كان تأثير كانت كبيرا في الكثير من الفلاسفة والنقاد، حيث ظهر إهتمامهم بهذه الملكة، وبدورها الفعال.

#### ـ John Gottlob Fichte - فشتـــــه

ظهر تأثره "بكانت" جليا من خلال فكرته عن الخيال، إذ أعطى للخيال القدرة على الإنتاج والإبداع لأشياء تختلف عما هي في الواقع <إذ ملكة الخيال المنتجة هي القوة النظرية الأساسية وبدون هذه القوة العجيبة لا يمكن تفسير أي شيء في العقل الإنساني، وجماع جهاز التفكير يقوم على هذه الملكة...والخيال قدرة أساسية للأنا على أن يتصور خلاف نفسه. وبملكة الخيال هذه يظل إنتاج الموضوع من شأن الذات، ويبقى في داخل الذاتية المطلقة.>5.

<sup>1</sup> نفسه، ص15،16.

 $<sup>^{2}</sup>$ محمد مصطفى بدوي: كولردج، دط، دار المعارف بمصر، القاهرة، 1958م، ص $^{2}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  عاطف جودة نصر: الخيال مفهوماته ووظائفه  $^{3}$ 

<sup>4</sup> محمد غنيمي هلال: النقد الأدبي الحديث، ص 411.

 $<sup>^{5}</sup>$  عاطف جودة نصر: الخيال مفهوماته ووظائفه، ص $^{5}$ 

فدور الخيال عند "فشته" لا يقتصر على الربط بين المدركات الذهنية وتركيبها، بل هو ملكة منتجة لها القدرة على الإبداع والخلق، وبذلك تجاوز هذا الرأي، المذهب الذي ينظر إلى الخيال بوصفه ضربا من اللعب الغير مدروس.

#### *-وردزورث:*

انطلق "وردزورث" في تحديد مفهوم الخيال، من الدور الذي يؤديه في العملية الإبداعية، بخلقه الإنسجام بين الأشياء المتنافرة <<الخيال هو القدرة على إختراع ما يلبس اللوحات المسرحية لباسا فيه

تكتسي أشخاص المسرحية بنسيج جديد ويسلكون مسالكهم الطريفة أو هو تلك القدرة الكيمياوية التي بها تمتزج -معا- العناصر المتباعدة في أصلها والمختلفة كل الإختلاف، كي تصير مجموعا متآلفا من منسجما. >> أ. فالخيال لديه ملكة منتجة، لها القدرة على الإبداع والخلق، والجمع والتركيب، انطلاقا من ما يختزنه الذهن من صور منفصلة، ومن هذا المنطلق ميز "وردزورث" بين الخيال و الوهم، جاعلا من الخيال قوة إيجابية، أسمى من الوهم « الوهم سلبي يغتر بمظاهر الصور، يسخرها لمشاهد فردية عرضية، أما الخيال فهو العدسة الذهنية التي من خلالها يرى الشاعر موضوعات ما يلحظه، أصيلة في عرضية، أما الخيال فهو العدسة الذهنية التي من خلالها برى الشاعر موضوعات ما يلحظه، أصيلة في فعالة، تمكن الشاعر من جعل معطيات الحس يشكلها بما شاء من صور. ولما كان "وردزورث" من المعاصرين للرومانسية، فقد دعى إلى تدعيم الخيال بالعاطفة، ويواصل "وردزورث" تفريقه بين الخيال المعاصرين للرومانسية، فقد دعى إلى تدعيم الخيال بالعاطفة، وقد تترابط الأمور إتفاقا. أما المختلفة فهي ملكة أعراض الأشياء ذاتها، كما أن آثاره مفاجئة عابثة، وقد تترابط الأمور إتفاقا. أما المختلفة فهي ملكة محولة، مجردة مانحة، وهي توحد وتجمع، ومن ثم تشكل وتخلق، وهي لا تعتمد على التعبير والتأثير، ولا تعتمد على الخصائص الداخلية الكامنة. > قالشاعر لايكتفي بالتأليف بين الصور وإنما يتجاوز ذلك إلى إيداع صور جديدة، تخضع لعوامل داخلية خاصة بالمبدع.

#### - كولسردج Samuel T.Coleridge

حاول "كولردج" أن يقدم تصورا نظريا للخيال الإبداعي ضمن النزعة الرومانسية، أين يظهر تأثره الكبير بنظريات الخيال التي عاصرها. وقد تمكن بفضل ملكته النقدية أن يقدم تصورا للخيال الشعري مفاده أن: << الخيال هو القوة التي بواسطتها تستطيع صور معينة أو إحساس واحد أن يهيمن على عدة صور أوأحاسيس (في القصيدة) فيحقق الوحدة فيما بينها بطريقة أشبه بالصهر...وهذه القوة التي هي أسمى الملكات الإنسانية تتخذ أشكالا مختلفة منها العاطفي العنيف ومنها الهاديء الساكن، ففي صور نشاطها الهادئة التي تبعت على المتعة فحسب، نجدها تخلق وحدة الأشياء الكثيرة، بينما تفتقد هذه الوحدة في وصف الرجل العادي الذي لا يتوافر لديه ملكة الخيال لهذه الأشياء، إذ نجده يصفها وصفا

<sup>1</sup> محمد غنيمي هلال: النقد الأدبي الحديث، ص 413.

<sup>. 412</sup> من نفسه، ص $^2$ 

محمد حسن عبد الله: الصورة والبناء الشعري، دط، دار المعارف بمصر، دت، ص 59 .

بطيئا، الشيء تلو الشيء، بأسلوب يخلو من العاطفة. >> أولهذا كان للخيال قدرة هامة على الصهر من خلال المجانسة، فتصبح هذه العملية درجة متطورة من إدراك العالم الخارجي وفهمه. ويميز كولردج بين نوعين من الخيال <<إنني أعتبر الخيال إذن إما أوليا أو ثانويا. فالخيال الأولى هو في رأي القوة الحيوية أو الأولية التي تجعل الإدراك الإنساني ممكنا، وهو تكرار في العقل المتناهي لعملية الخلق الخالدة في الأنا المطلق. أما الخيال الثانوي فهو في عرفي صدى للخيال الأولى غير أنه يوجد مع الإرادة الواعية و هو يشبه الخيال الأولى في نوع الوظيفة التي يؤديها ولكنه يختلف عنه في الدرجة وفي طريقة نشاطه، إنه يذيب ويلاشي ويحطم لكي يخلق من جديد، وحينما لا تتسنى له هذه العملية فإنه على أي حال يسعى إلى إيجاد الوحدة، وإلى تحويل الواقع إلى مثالي، إنه في جوهره حيوي بينما الموضوعات التي يعمل بها ( بإعتبارها موضوعات ) في جوهرها ثابتة لاحياة فيها.>>2 فالشاعر لا يكتفي بالخيال الأولى بل يتجاوزه إلى الخيال الشعري الذي يساعده في عملية الإبداع. << فالخيال الأولى يسعى إلى الوقوف على ماهية الأشياء وإدراكها، ويحتاج إلى سبر أغوار الشيء و النفاذ إلى أعماقه...ولكن الخيال الثانوي ليس إدراكا يقوم على إستقصاء الصفات و الجزئيات التي يتركب من مجموعها الشيء المدرك، وإنما هو إدراك يقتصر فيه الشاعر على الصفات التي تهمه فقط في الشيء المدرك.>>3 وبذلك يقوم الخيال بالربط بين الطبيعة والعمل الفني، بإعتماده المدركات الحسية مادة له تساعده على بناء عمله الشعري وفي هذا الصدد يفرق كولردج بين الخيال والوهم <حأما التوهم فهو على نقيض ذلك لأن ميدانه المحدود والثابت، وهو ليس إلا ضربا من الذاكرة تحرر من قيود الزمان والمكان، وإمتزج وتشكل بالظاهرة التجريبية للإرادة التي نعبر عنها بلفظة "الإختيار" ويشبه التوهم الذاكرة في أنه يتعين عليه أن يحصل على مادته كلها جاهزة وفق قانون تداعى المعانى.>> 4 من خلال هذا النمييز أراد كولردج أن يبعد أي لبس أو خلط بين الأمرين فالخيال قدرة تقوم بالمزج والتركيب فيما لديها من صور مختزنة لتشكيل صور جديدة، أما الوهم فهو أدنى درجة من الخيال إذ يتقبل الأشياء الجاهزة ويخلط بينها << فبينما يجمع التوهم بين جزئيات باردة جامدة منفصلة الواحدة منها عن الأخرى جمعا تعسفيا، ويصبح عمل التوهم عنذئذ ضربا من النشاط الذي يعتمد على العقل مجردا عن حالة الفنان العاطفية، نجد الخيال يعمل على تحقيق علاقة جوهرية بين الإنسان والطبيعة . بأن يقوم بعملية إتحاد تام بين الشاعر والطبيعة أو بين الشاعر والحياة من حوله، ولن يتم هذا الإتحاد إلا بتوافر العاطفة التي تهز الشاعر هزا.>> ٥٠.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> **مصطفی بدوی**: کولردج، ص 158.

<sup>.87</sup> من  $^2$ 

 $<sup>^{3}</sup>$  محمد زكي العشماوي: در اسات في النقد الأدبي المعاصر، ط1، دار الشروق، د ب،  $^{1994}$ م، ص

أمحمد زكى العشماوي: دراسات في النقد الأدبي المعاصر، ص 271.

أحمد علي دهمان: الصورة البلاغية عند عبد القاهر الجرجاني منهجا وتطبيقا، ج1 دار طلاس دمشق، ص 315.  $^{\circ}$ محمد زكى العشماوى: دراسات في النقد الأدبى المعاصر، ص 271.

لكن حديث كولردج عن كون الوهم غير مطابق للواقع أثناء تمييزه بين الخيال و الوهم يجعلنا نقول ان الخيال أيضا لا يطابق الواقع وإن إنطلق منه، فإعتماد هذه النقطة وحدها فيصلا بين الإثنين أمر بحاجة إلى تدقيق.

اما فيما يتعلق بمفهوم التخييل في النقد الحديث، فلا نكاد نعثر على إستعمال لهذا المصطلح، فقد ظهر إستعمال مصطلحات جديدة ونظريات مختلفة، وهو ما عبر عنه بنظرية التلقي، وهو ما سيتطرق إليه البحث في أحد فصوله.

وخلاصة الأمر << مفهوم الخيال كما عرفه كولردج أو إتفق أكثر المحدثين على أنه عملية توليد الصورة التي وظيفتها تصوير الحقائق النفسية والأدب.>> أ. فمفهوم الخيال في النقد الحديث تأثر بالمذاهب و النظريات الفلسفية، إذ نعته الكلاسكيون بالقصور والفوضى، متأثرين بالثقافة اليونانية، إذ فسروا الخيال وفق فكرة التداعي من خلال ربطهم التخيل بالإدراك. فالتخيل قاصر مقارنة بالإحساس، وهم في هذه المسألة متأثرون بمذهب أرسطو في وصفه للخيال بأنه "إحساس ضعيف" لذلك نادوا بضرورة وصاية العقل على الخيال. إلا أن هذه النظرة للخيال والتي عبر عنها "هيوم" و "هويز" وغيرهم من الفلاسفة سرعان ما تغيرت مع ظهور المذهب الرومانسي الذي مجد أتباعه الخيال ورفعوا من شأنه، وأشادوا بفعاليته في العملية الإبداعية إذ أصبح قدرة إيجابية تقوم بالجمع والتركيب في ما يختزنه من صور لإبداع صور جديدة مبتكرة. فلم يعد الخيال مصدرا للوهم والعبث، بل مقدرة تعبر عن صاحبها، ومدى قدرته على الإبتكار و التجديد.

من خلال هذا العرض الموجز لأهم مفاهيم الخيال والتخييل، نجد أن الآراء قد تفاوتت في تحديد ماهيتهما، كل يعرفه حسب مذهبه.

فاعتبره أفلاطون نوعا من الجنون العلوي، ووظيفة للنفس غير السامية، فحط من قيمته وإعتبره وسيلة للتضليل لإعتمادها على ما تقدمه الحواس. هذه الأخيرة لا تقدم معارف حقيقية، بل يقدمها العقل، الوسيلة الوحيدة القادرة على ذلك، لكن خالف التلميذ-أرسطو- أستاذه، محاولا إعطاء شيء من الإعتبار للخيال، فنظر إليه على أنه حركة ذهنية ناشئة عن الحس، وجعله وسيطا بين الإحساس والعقل.

لكن البحث لا يعثر عند الفلاسفة والنقاد اليونان على استخدام مصطلح التخييل، وأول من استخدم هو الفار ابي.

بيد أن أرسطو قد تحدث عن الأثر الإنفعالي الذي تتركه المأساة في المتلقين، وما يترتب عنه من تطهير نفسي. وقد إنتقل تأثير هذه النظريات اليونانية لينعكس على الثقافة العربية الإسلامية، فقد ذهب الفلاسفة المسلمين إلى إعتبار الشعر قياسا منطقيا، وجعلوا ما يبدعه الخيال من صور ضمن تصورات منطقية.

فقد جعلوا الخيال وسيلة مصطنعة من طرف الشاعر لخداع المتلقي وتضليله، واقناعه بأشياء غير حقيقية، معتبرين التخييل جوهر العملية الإبداعية، والمميز للشعر عن غيره من ضروب القول مركزين

على سيكولوجية التلقي على حساب سيكولوجية المبدع، أي على ما تثيره النصوص الشعرية من انفعالات تؤدي إلى التطهير. فمدار الشعر لا إعتبار فيه للصدق والكذب، ولكن مابه من أقاويل تخييلية.

و سبب وقوعهم في هذا الخطأ هو دراستهم للشعر وفق معايير منطقية وعدم ربطهم بين المبحث النظري للخيال، والتخيل الشعري.

لكن المتصوفة خالفوا ما ذهب إليه الفلاسفة، إذ اعتبروا الخيال وسيلة للمعرفة ووسيطا بين عالمي الحس والعقل، لكن نظرتهم للخيال كانت وجهة نظر صوفية دون أن يصلوا حديثهم عن الخيال بالنشاط التخيلي للشعر.

أما مجالي البلاغة والنقد فقد كان تأثير آراء الفلاسفة المسلمين فيهما كبيرا، فقد استمرت النظرة إلى الخيال بوصفه ضربا من الفطنة والذكاء هدفه اصطناع الحيل لخداع المتلقي، والتأثير فيه، من خلال إثارة إنفعالاته.

وقد استمرت نظرة التشكيك في قيمة هذه الملكة عند بعض المحدثين، وإتهامهم له بالعجز والقصور، متأثرين بما ذهب إليه بعض الفلاسفة اليونان، فكان تفسيرهم له من منطلق فكرة التداعي فربطوا التخييل بالذاكرة، لكن البعض الآخر، وخاصة المتأثرين بالمذهب الرومانسي فقد أعطوا للخيال ما يليق به من مكانة، وركزوا على دوره في العملية الإبداعية على إعتبار أنه ملكة تتم عن عبقرية صاحبها من خلال ما يبتكره من صور جديدة مستندة إلى معطيات حسية، فأصبح للخيال فعل إيجابي يساعد على الخلق والإبتكار من خلال الجمع بين المتنافرات في شكل جديد.

لهذا إرتأى البحث ضرورة الوقوف عند أحد نقاد القرن السابع الهجري من الذين تأثروا بالفكر اليوناني، وهو الناقد المغربي " حازم القرطاجني " لبيان فهمة للخيال والتخييل ودور هما في العملية الإبداعية ومدى اسهامه في الحركة النقدية في ذلك الوقت ومحاولة البحث عن الجديد الذي قدمه القرطاجني في فهمه لبيداغوجية آليتي الخيال والتخييل.

# الفصل الأول: علاقة الخيال و التخييل بقضية اللفظ والمعنى ودورهما في بناء العمل الشعرى .

قضية اللفظ و المعنى عند البلاغيين و النقاد قبل القرن 7هـ

1-جوهرية العلاقة بين اللغة و الخيال

-علاقة اللغة بالمعانى الذهنية

- المعانى الأوّل والمعانى الثواني

- المعانى الشعرية وغير الشعرية

-مصدر المعانى الشعرية والمعانى العلمي

2-دور الخيال في تناسب المعاني

- دورالتقابلات الضدية في تخييلية المعنى

- التقسيم و تخييلية المعنى

-معيار الكمال أو النقص في المعاني

-أنواع التفسير ودورها التخييلي

-دور الخيال في تحسين التفريع

3-دور اللفظ في العمل الإبداعي

-دور الألفاظ في تحسين المعاني

4-أشكال الغموض في المعنى و أثرها على التخييل

-أساليب إزالة الغموض

5-الجدة والقدم في المعاني

6-دور النظم في إحداث الإستجابة التخييلية

- اختيار العبارة وجودة نظمها

#### الفصل الأول: علاقة الخيال والتخييل بقضية اللفظ والمعنى و دور هما في بناء العمل الشعري

الشعر تعبير جمالي، تشكل فيه اللغة عاملا أساسيا، إذ يتم نظمها بطرائق مختلفة ومتمايزة تخضع في ذلك لعنصر الخيال الشعري الذي يعمل على التأليف بين أجزاء الصورة، والربط بين عناصرها. ولما كان إهتمام البلاغيين والنقاد منصبا على العمل الأدبي وكل متعلقاته، نجد انشغال نقاد القرنين الثالث والرابع بقضية "اللفظ والمعنى" ودور كل منهما في العمل الأدبي، لكن بحثهم في هذا المجال جعلهم يختلفون في إعطاء الأولية والتقدم لأحدهما، ومدى أسبقية اللفظ عن المعنى أو العكس الأمر الذي جعلهم ينقسمون إلى أنصار اللفظ، وأنصار المعنى، فبرزت عدة آراء مختلفة عكست جهود البلاغيين والنقاد في هذه القضية، منذ "بشربن المعتمر" و"الجاحظ" وصولا إلى "عبد القاهر الجرجاني" في القرن الخامس، لتأخذ المسألة منحى جديدا في القرون التالية لهذا القرن.

لقد ارتبطت قضية اللفظ والمعنى بشكل وثيق بالخصومة بين أنصار أبي تمام، وأنصار البحتري، أي بين الإبتكار في الأخيّلة، وبين الألفاظ المألوفة. وكأن مدار الأمر قدرة الشاعر على الإبداع والإبتكار، ومدى الحرية المتاحة له في هذا المجال، أي قدرته على التجديد في صياغة المعنى، ووضعه في قوالب مختلفة تتباين عن تلك المعهودة عند العرب، وأيضا قدرة الشاعر على توليد المعاني وربطها بتجربته الذاتية، ودور الخيال في إدراك تلك المعاني والربط بينها.

فهل اختلفت نظرة البلاغيين والنقاد في القرن السابع عن نظرة سابقيهم لهذه القضية؟ وهل تحيز أنصار اللفظ وأنصار المعنى لأحد الطرفين يعني إغفالهم لدور أحدهما في العملية الإبداعية؟ وما هو رأي حازم القرطاجني في هذه القضية؟ وكيف نظر إلى دور الخيال في تنظيم التجربة الإبداعية؟ حول هذه الأمور يتركز الفصل الأول من هذا البحث، والذي سيعكف على توضيح جوانب الإلتقاء والإختلاف بين رؤية حازم النقدية حول هذه النقاط وغيرها مع أسلافه ومعاصريه من الفلاسفة والبلاغيين والنقاد.

يعتبر الجاحظ (ت 255) من الذين أثاروا قضية اللفظ والمعنى، ودفعوها لتصبح نظرية نقدية وظاهرة أدبية، وذلك بحديثه عن سر جمال العمل الأدبي وجودته، وما يحقق لصاحبه السبق والتميز عن أترابه من الشعراء، إذ كان ردّه على "أبي عمر الشّيباني" حين بلغه إستحسانه لبيتين من الشعر لجمال معناهما رغم سوء العبارة التي نقلتهما بقوله: <وذهب الشيخ إلى إستحسان المعنى والمعاني مطروحة في الطريق يعرفها العجمي والعربي، والبدوي والقروي (المدني)، وإنما الشأن في إقامة الوزن، وتخير اللفظ وسهولة المخرج (وكثرة الماء)، وفي صحة الطبع وجودة السبك، فإنما الشعر صناعة وضرب من النسج، وجنس من التصوير.>> أ.

فالجاحظ يرى أن المعاني واسعة الإنتشار، وهي أمر يشترك فيه جميع الناس في حين إن اللفظ محدود حطذا فإنه كان يحس أن المعنى موجود في كل مكان، وما على الأديب إلا أن يتناوله ويصوغه صياغة منفردة، ولم يكن الجاحظ يتصور أن نظريته التي لم تكن تمثل خطرا عليه ستصبح في أيدي

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> أ**بو عثمان عمرو بن الجاحظ**: كتاب الحيوان، تحقيق عبد السلام هارون، دط، دار الجيل، بيروت، 1992م، ج3 ص 131،132 .

رجال البيان خطرا على المقاييس البلاغية والنقدية لأنها ستجعل العناية بالشكل شغلهم الشاغل.>>1. والجاحظ يفصل بين اللفظ والمعنى، فالمعنى قد يكون واحدا، لكنه يصاغ بأشكال مختلفة، لأن الشعر ضرب من التصوير، فتمكن الشاعر أو الأديب وقدرته، هي ما يجعل المعنى شريفا أو وضيعا.

وإن كان الجاحظ قد تحدث عن اللفظ ومزاياه، فهذا لا يعني كما قد يتبادر إلى الذهن أنه انحاز إلى اللفظ ونسب إليه الفضيلة على حساب المعنى << ويبدو لكثير من القدماء والمعاصرين أن الجاحظ يريد تغليب اللفظ على المعنى، إلا أن المغزى في النص لا يحتاج إلى التأويلات فالرجل يقابل بين المضمون ومجموعة من العناصر المكونة للإبداع الشعري لا تقف عند اللفظ أي الكلمات، فلدينا ههنا إضافة إلى اللفظ السبك والصياغة، والوزن والتصوير فيدخل التركيب اللغوي بكل علاقاته النحوية المتفرعة إلى خصائص مؤثرة في الدلالة، وكذلك الإيقاع والموسيقى في تخير الأوزان وإستقامتها... وهذا يؤدي إلى أن لا يقبل فهم تفضيل الشكل للألفاظ على المضمون بل يمكن إيجاز المؤدى بأنه فهم الغرض والمضمون من خلال أدوات الشعر الفنية وهي التي ذكرها الجاحظ في كلمته.>>2

فالجاحظ قد لاحظ في عصره أن الكثير من الناس يرجعون فضل الكلام شعره ونثره إلى تلك الأفكار التي يحملها أو يعبر عنها فوجدناه يركز على طريقة التعبير عن <<المعاتي القائمة في الصدور والمنتصورة في الأذهان والمختلجة في النفوس.>>3.

أما ابن قتيبة (ت 276هـ) فقد أرجع جودة العمل الشعري إلى مدى الإنسجام الموجود بين اللفظ والمعنى، وحسن التعبير عن المعنى ونقله بطريقة مميزة، تكون أكثر علوقا بالنفس، وتأثيرا في المتلقي. لهذا جعل الشعر أربعة أضرب:

حضرب حسن لفظه وجاد معناه، وضرب حسن لفظه وجاد فإذا أنت فتشته لم تجد فائدة في المعنى. وضرب جاد معناه وقصرت ألفاظه عنه وضرب تأخر معناه وتأخر لفظه. $^4$ .

فقد أرجع ابن قتيبة جودة الشعر أو رداءته إلى طبيعة اللفظ المعبر به والمعنى الذي يتضمنه دون أن يغلب جانبا عن الآخر، فالرداءة قد ترجع إلى اللفظ كما ترجع للمعنى، وكذلك الحسن مركزا على عملية التحضير للعمل الدبي حيث يختار الشاعر الألفاظ المناسبة للمعنى المراد التعبير عنه فقوام جودة الشعر عائد إلى علاقة اللفظ بالمعنى، وهو مناط عمل الشاعر، والهدف الذي يسعى إلى تحقيقه من خلال إحداثه الملاءمة بينهما حتى يمكنه أن يفضل غيره.

فهذه الضروب التي قسم إليها الشعر، تعكس أمرا هاما هو أن المعنى شيء يتفاوت فيه الشعراء، فنحكم بأن هذا معنى جيد، وذاك معنى رديء، فقد يعبر عنه بما يلائمه من اللفظ فيكون غاية في التعبير

أحسان عباس: تاريخ النقد الأدبي عند العرب نقد الشعر من القرن الثاني حتى القرن الثامن عشر، ط2، دار الشروق للنشروالتوزيع عمان، الأردن، 1993م، ص87.

<sup>2</sup> فايز الداية: علم الدلالة النظرية والتطبيق، دط، ديوان المطبوعات الجامعية، الجزائر، 1988م، ص34.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> الجاحظ: البيان والتبيين، تحقيق عبد السلام محمد هارون، ط2، مكتبة الخانجي والمثني، مصر ،بغداد، 1960م ج1، ص75.

<sup>4</sup> أبو محمد عبد الله بن مسلم بن قتيبة: الشعر والشعراء، مراجعة عبد المنعم العريان، ط2، دار إحياء العلوم،بيروت لبنان، 1987م ص 24،25،26:27.

والإيحاء، وقد يخطيء الشاعر الإختيار وتوظيف اللفظ المناسب فيأتي المعنى سمجا لهذا حاول ابن قتيبة الإيغال في تلك العلاقة الرابطة بين اللفظ والمعنى، ودورهما في جودة للعمل الشعري.

وغير بعيد عن رؤية ابن قتيبة للعمل الشعري يبين ابن طباطبا (ت 322هـ) الطريقة التي ينبغي على الشاعر توخيها في نظمه لقصائده حفإذا أراد الشاعر بناء قصيدة مخص المعنى الذي يريد بناء الشعر عليه في فكره نثرا، وأعد له ما يلبسه إياه من الألفاظ التي تطابقه، والقوافي التي توافقه، والوزن الذي يسلس له القول عليه. فإذا اتفق له بيت يشاكل المعنى الذي يرومه أثبته، وأعمل فكره في شغل القوافي بما تقتضيه من المعاني.> أ. وكيفية إنتقال المعنى إلى شيء محسوس، بعد أن كان أمرا ذهنيا مجردا، وذلك بإلباس الشاعر له الملائم من اللفظ، وهنا تكمن وظيفة الخيال في نسج الصور والتنسيق بينها، وخلق الإنسجام بين العناصر المتباينة لأن حلمعاني ألفاظ تشاكلها فتحسن فيها وتقبح في غيرها، فهي لها كالمعرض للجارية الحسناء التي تزداد حسنا في بعض المعارض دون بعض، وكم من معنى حسن قد شين بمعرضه الذي أبرز فيه، وكم معرض حسن قد ابتذل على معنى قبيح ألبسه،...

فاللفظ بالنسبة للمعنى كالجسد للروح، لا انفصال بينهما، فالرداءة قد يتسبب فيها اللفظ، كما يتسبب فيها المعنى، و كذلك الجودة، لذا لا يمكن حصر الجودة أو الرداءة في جانب دون آخر. فملاءمة الألفاظ للمعاني المراد نقلها والتعبير عنها وحده الكفيل بإحداث التأثير في المتلقي ودفعه للتفاعل مع ما يقدم له حوالكلام الذي لامعنى له كالجسد الذي لا روح فيه. كما قال بعض الحكماء للكلام جسد وروح فجسده النطق وروحه معناه.>> قد أبرز العلاقة بين اللفظ والمعنى بصورة أوضح مما بدت عليه عند ابن قتيبة حيث لا يمكن إغفال دور أي من هذين الطرفين في توضيح المعنى وحسن التعبير عنه. فالشعر صناعة يؤدي فيها الخيال الشعري الدور المحوري في تحقيق الترابط بين أجزاء الصورة، والجمع بين أطرافها لتحقيق الوظيفة المنوطة بالشعر وهي إحداث التأثير في المتلقى، وتتشيط القوة التخييلية لديه.

غير أن قضية اللفظ والمعنى لم تشغل جانبا كبيرا من إهتمام قدامة بن جعفر (ت 377هـ) فقد جعل الوزن والقافية إضافة إلى اللفظ والمعنى من الأسس التي تقوم عليها الصناعة الشعرية حجابه لما كانت الأسباب المفردات التي يحيط بها حد الشعر على ما قدمنا القول فيه أربعة وهي: اللفظ والمعنى والوزن والتقفية وجب بحسب هذا العدد أن يكون لها ستة أضرب من التأليف. إلا أتي وجدت اللفظ والمعنى والوزن تأتلف، فيحدث من إئتلاف بعضها إلى بعض معان يتكلم فيها ... ولما كان لكل واحد من هذه الثمانية صفات يمدح بها وأحوال يعاب من أجلها. وجب أن يكون جيد ذلك ورديئه لاحقين للشعر إذا كان ليس يخرج شيء منه عنها ... ليكون مجموع ذلك إذا اجتمع في شعر كان في نهاية

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> محمد بن أحمد بن طباطبا العلوي: عيار الشعر، ص5.

 $<sup>^2</sup>$ نفسه ص $^2$ 

<sup>3</sup> نفسه، ص11.

الجودة، وتعقب ذلك بذكر العيوب ليكون أيضا مجموع ذلك إذا اجتمع في شعر كان في نهاية الرداءة.>1.

فقد أكد قدامة على المعاني باعتبارها مادة الشعر وأهميتها في جودة العمل الشعري كما لم يهمل اللفظ باعتباره الصورة، واللباس الذي ينتقل من خلاله المعنى، بعد أن كان صورة ذهنية مجردة، إلى المتلقي ليصبح له وجودا فعليا، فحتى تكون الصورة أبلغ يتوخى الشاعر التناسب بين اللفظ والمعنى حوإن المعاني كلها معرضة للشاعر، ولمه أن يتكلم منها فيما أحب وآثر من غير أن يحظر عليه معنى يروم الكلام فيه، إذا كانت المعاني للشعر بمنزلة المادة الموضوعة، والشعر فيها كالصورة... وعلى الشاعر إذا شرع في أي معنى كان من الرفعة والضعة، والرفث والنزاهة والبذخ والقناعة والمدح والعضيهة وغير ذلك من المعاني الحميدة والذميمة: أن يتوخى البلوغ من التجويد في ذلك إلى الغاية المطلوبة.>>2. فإذا أراد الشاعر النظم في معنى معين عليه أن يتخير اللفظ الذي يكون أكثر تعبيرا من غيره عن المعنى المقصود، وصياغته بشكل مميز فيه إيحاء يأسر العقل قبل القلب، فيكون تأثيره جليا على المتلقى.

فقدامة يقر بدور كل من اللفظ والمعنى في العملية الشعرية، دون أن يقدم جانبا على آخر، أو ينحاز لهذا على حساب ذاك، مشيدا بأهمية كل منهما في عملية الإبداع الشعري، داعيا إلى ضرورة الموازنة بينهما لكن النظرة إلى هذه القضية عند أبي هلال العسكري (ت 395هـ) مختلفة فرغم تأكيده على جمال العمل الشعري وجودته، إلا أنه خص اللفظ دون المعنى بهذه المزيّة، مبديا تعصبه للفظ جاعلا له الأفضلية في بيان براءة الشاعر، والكشف عن جودة عمله إذ حليس لأحد من القائلين غنى عن تناول المعاني ممن تقدمهم والصب على قوالب من سبقهم ولكن عليهم -إذا أخذوا- أن يكسوها ألفاظا من عندهم، ويبرزوها في معارض تأليفهم ويوردوها في غير حليتها الأولى، ويزيدوها من حسن تأليفها وجودة تركيبها وكمال حليتها ومعرضها، فإذا فعلوا ذلك فهم أحق بها ممن سبق إليها.>>8.

فالمعاني أمر مشترك بين الشعراء لكن تميز أحدهم عن الآخر يكمن في البراعة في إنتقاء اللفظ المناسب، وحسن توظيفه وصياغته فتبدوا المعانى كل مرة في شكل جديد، وفي حلة أبهي.

ويقر أبو هلال بما سبق أن أقره الجاحظ، بأن المعاني قديمة معروفة عند الجميع - رغم أن الجاحظ لم يكن من المتحيزين للفظ كما سبق وأن وضحنا ذلك - والتميز، والبراعة ليست كامنة في المعاني - رغم أهميتها - حوليس الشأن في إيراد المعاني، لأن المعاني يعرفها العربي والعجمي والقروي والبدوي، وإنّما هو في جودة اللفظ وصفائه، وحسنه وبهائه ونزاهته ونقائه وكثرة طلاوة مائه

<sup>1</sup> أبو الفرج قدامة بن جعفر: نقد الشعر، تحقيق كمال مصطفى، ط3، مكتبة الخانجي، القاهرة، 1979م، ص25،26.

<sup>\*</sup> العضيهة: هي البهتان والكلام القبيح، ج عضائه.

 $<sup>^{2}</sup>$  قدامة بن جعفر: نقد الشعر، ص $^{2}$ 

أبو هلال الحسن بن عبد الله بن سهل العسكري: كتاب الصناعتين الكتابة والشعر، تحقيق علي محمد البجاوي ومحمد أبو الفضل إبراهيم، دط، المكتبة العصرية، بيروت، لبنان، 1986م، ص196.

مع صحة السبك والتركيب والخلو من أود النظم والتأليف وليس يطلب من المعنى إلا أن يكون صوابا.>> أ. فحسن توظيف اللفظ، و تخيّر المناسب منه للمقام والمقال، هو سبب إختلاف شاعر عن آخر، إضافة إلى حسن تأليف الألفاظ ونظم بعضها إلى بعض. أما المعاني فهي قديمة سبق إليها القدماء ولا تميز لشاعر فيها، لأنه لا يبدع فيها ولا يبتكر عما سبقه إليه القدماء، فمناط النفرد عند أبي هلال هو في اللفظ غير أن تبجيله للفظ، لم ينسه حاجة هذا الأخير للمعنى لأن «الكلام ألفاظ تشتمل على معاني تدل عليها ويعبر عنها فيحتاج صاحب البلاغة إلى إصابة المعنى لأن المعاني تحل في الكلام محل الأبدان، والألفاظ تجري معها مجرى الكسوة.>> أ. فالفضل - رغم أهمية المعنى - عائد إلى اللفظ في نقل المعنى والتعبير عنه، ولو لاها لبقيت المعاني حبيسة الأذهان لم يدرك منها شيء، إذا كان هذا رأي العسكري، وإن كان لا يمكن لأحد أن يخالفه في أهمية اللفظ في التعبير عن المعنى، لكن ما ذهب إليه، فيه شيء من المبالغة والمغالاة، فكم من لفظ شريف أساء إليه المعنى الوضيع الذي يعبر عنه، فالجودة في العمل الشعري كما تعود إلى جودة اللفظ، فذا فقصر الجودة في جانب دون تعود إلى جودة اللفظ، في حق الجانب الثاني.

وخلافا لرأي هذا الناقد يذهب ابن رشيق (ت 456هـ) إلى أن تعبيرية الصورة الشعرية وجمالها عائدان إلى علاقة اللفظ بالمعنى، ولا يعزى الفضل لأحدهما دون الآخر لأن <<اللفظ جسم وروحه المعنى وإرتباطه به كإرتباط الروح بالجسم يضعف بضعفه ويقوى بقوته. فإذا سلم المعنى واختل بعض اللفظ كان نقصا للشعر وهجنة عليه... وكذلك إن ضعف المعنى واختل بعضه كان للفظ من ذلك أوفر حظ.>> قالعلاقة وطيدة بين اللفظ والمعنى، وإعادة الفضل في جودة عمل شعري ما إلى أحدهما دون الآخر أمر غير سليم، فضعف أحدهما مدعاة إلى ضعف العمل الشعري. وبذلك يرد على أنصار اللفظ والمعنى بأن اللفظ والمعنى كالجسد والروح لا أهمية، ولا دور لأحدهما دون الآخر فالمعنى الجيد يعبر عنه بلفظ شريف ملائم، حتى يتمكن الشاعرمن إيصال المعنى إلى المتلقي، والتأثير فيه أيضا، وحتى تتحقق هذه الغاية فقوة اللفظ والمعنى هي السبيل الموصلة إلى ذلك.

فكانت هذه الآراء المختلفة حول قضية اللفظ والمعنى أساسا انطلق منه عبد القاهر الجرجاني ( عبد 471هـ ) مستفيدا من كل تلك الرؤى في وضع رأي له تجاه هذه القضية، دون أن يبدي تحيزه إلى فئة من الفئتين موضحا حرانك ترى الناس كأنه قضي عليهم أن يكونوا في هذا الذي نحن بصدده على التقليد البحث وعلى التوهم والتخيل ... فنسبوا ما كان من الحسن والمزية في صورة المعنى إلى اللفظ ووصفوه في ذلك بأوصاف هي تخبر عن أنفسها أنها ليست له كقولهم: إنه حلّى المعنى، وإنه كالوشي عليه، وإنه قد أكسب المعنى دلا وشكلا، وأنه رشيق أنيق وإنه متمكن وإنه على قدر المعنى لا فاضل

أبو هلال العسكري: كتاب الصناعتين، ص57،58.

<sup>2</sup> نفسه، ص49.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> حسن بن رشيق القيرواني: العمدة في صناعة الشعر ونقده، تحقيق محي الدين عبد الحميد، ط3، مطبعة السعادة حيدر أباد، 1963م ص 124.

ولا مقصر.>>1. فما قد نسب إلى اللفظ من صفات ليست في الحقيقة من حقه فهي مستمدة من المعاني وتتميز به من أوصاف، فليست الألفاظ شيئا بلا معان تعبر عنها فأهمية اللفظ أمر لا يمكن إغفاله في العملية الإبداعية، لكن قيمته لا تكمن في وجوده منفصلا، وإنما بإنضمامه إلى غيره ضمن التركيب لأن الألفاظ لا تتفاضل من حيث هي ألفاظ مجردة، ولا من حيث هي كلم مفردة، وأن الفضيلة وخلافها في ملاءمة معنى اللفظة لمعنى التي تليها، وما أشبه ذلك مما لا تعلق له بصريح اللفظ.>>2. فدخول اللفظة في الجملة وتأزرها مع غيرها هو ما يعطى لها القيمة والفضل، لذا كان انتقاء المناسب منها للمعنى هو ما يزيد من قيمتها <<هل تجد أحدا يقول هذه اللفظة فصيحة إلا وهو يعتبر مكانها من النظم وحسن ملاءمة معناها لمعانى جاراتها وفضل مؤانستها لأخواتها.>>3. فعملية ترتيب المعانى ونظم اللفظ المعبر عنها ضمن سياق عمل يؤديه الشاعر مستعينا بما وهب من مقدرة الخيال لذا فعليك أيها الشاعر <<إذا فرغت من ترتيب المعانى في نفسك لم تحتج إلى أن تستأنف فكرا في ترتيب الألفاظ بل تجدها تترتب لك بحكم أنها خدم للمعاني وتابعة لها و لاحقة بها، وأن العلم بمواقع المعاني في النفس علم بمواقع الألفاظ الدالة عليها في النطق.>>4. فقد أكد على قيمة اللفظ المفرد، لكن تركيزه كان أكثر عنه في النظم والتأليف والدور الذي يؤديه في نقل المعاني وتوضيحها، مع مناسبة الألفاظ المستعملة للمعنى المراد التعبير عنه <br/>
حوهل يقع في وهم - وإن جهد - أن تتفاضل الكلمتان المفردتان، من غير أن ينظر إلى مكان تقعان فيه من التأليف والنظم بأكثر من أن تكون هذه مألوفة مستعملة وتلك غريبة وحشية، وأن تكون حروف هذه أخف، وإمتزاجها أحسن.>>5. وهوبذلك ينفى أن يكون جمال النص الأدبي حكرا على الألفاظ المفردة دون أن يكون لوقوعها في التركيب، ومحلها من التأليف الدور الأكبر في نجاحه في إيصال المعنى حيث <<أشار إلى أهم خصائص تلك القيمة الفنية الشائعة في عصره، مازجا إياها بالقيمة الصوتية حينما ذكر أن منها ما يكون غريبا وحشيا، ومنها ما يكون إخراج أصوات حروفها خفيفا.>>6. وبذلك يكون اللفظ عاجزًا بمفرده عن إيصال المعنى والنهوض به لذلك كان وقوعه في النظم، وتألفه مع غيره من الألفاظ هو القادر على آداء ذلك، لأن <<أمر النظم في أنه ليس شيئا غير توخى معانى النحو فيما بين الكلم، وإنَّك

<sup>1</sup> عبد القاهر بن عبد الرحمان الجرجاني: دلائل الإعجاز، تحقيق عبد الحميد هنداوي، ط1، دار الكتب العلمية بيروت، لبنان،2001م ص 236، 237.

<sup>2</sup> نفسه، ص40.

<sup>3</sup> **نفسه،** ص39.

<sup>4</sup> نفسه، ص45.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> نفسه، ص39.

مجيد عبد الحميد ناجي: الأسس النفسية لأساليب البلاغة العربية، ط1،المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر والتوزيع، بيروت، لبنان، 1984م، ص72.

ترتب المعاني أولا في نفسك ثم تحدو على ترتيبها الألفاظ في نطقك.> فلابد أن تترتب الألفاظ المستعملة بحسب ترتيب المعاني في ذهن الشاعر، وهذا من خلال حسن إختيار الملائم منها.

فكانت نظرية النظم نقطة تحول في النظر إلى اللفظ والمعنى، فإليه يرجع الفضل في تحديد قيمة العمل الأدبي، وجمال الصورة فيه، مستفيدا في ذلك من آراء غيره من البلاغيين والنقاد، في الوصول إلى نقطة إلتقاء بين أنصار اللفظ وأنصار المعنى، متجاوزا بذلك هذه الثنائية نحو ما يطلق عليه البنية التأليفية.

لكن ما يمكن الإشارة إليه، أن إنحياز البلاغيين والنقاد إلى طرف من هذه القضية، لا يعني أبدا جحدهم لأهمية الطرف الآخر، وضرورته التي لا غنى عنها، أو التقليل من فاعليته في التعبير فقد ححكان النقاد القدماء يفضلون اللفظ عن المعنى أو المعنى عن اللفظ في دراساتهم، فإن ذلك لا يعني أنهما منفصلان في وجودهما الخارجي، بمعنى أن لكل واحد منهما وجودا مستقلا عن الآخر ولكنهم اضطروا إلى ذلك الفصل لغايات تعليمية حتى يفرد اللفظ بنعوته الذاتية التي يفضل بها غيره من الألفاظ التي قد تستعمل في معناه ويفرد لذلك المعنى الذي يصوره الأديب بصفاته التي يمتاز بها عن غيره من معاني الآخرين.>>2. وإذا كان عبد القاهر قد ألف بين الرأيين القائلين بأن البلاغة في اللفظ، وبين القائلين بأنها في المعنى واضعا بذلك حدا لذلك الصراع، فإن هذه القضية التي شغلت حيزا كبيرا من عناية واهتمام البلاغيين والنقاد في النقد العربي القديم قد بسطت سيطرتها على النقد الحديث، فظهر الحديث عن قضية "الشكل والمضمون" بوصفها قضية نقدية شغلت الدرس النقدى الحديث.

فإذا كان هذا هو حال البلاغيين والنقاد في فهمهم لهذه القضية، فهل إختلف الأمر عند حازم القرطاجني من حيث النظرة إلى هذه المسألة؟ وهل هناك تمايز بين المعاني؟ وما هي ضروب الألفاظ الشعرية وخصائصها؟

### 1-جوهرية العلاقة بين اللغة و الخيال:

إن للإبداع الأدبي ارتباط وثيق العُرى بالإنفعالية والتوتر النفسي، حيث يساعد الشاعر أو المبدع على صياغة صوره الشعرية المختلفة، من خلال تحريكه لقوة التخيل لديه وجعله يبدع الجديد، لأن غياب هذا الإنفعال الوجداني، هذه القدرة الذاتية تجعل المخيلة تفقد القدرة على الإبداع.

<sup>2</sup> بدوي طبانة: قضايا النقد الأدبي، ط1، دار المريخ للنشر، الرياض، 1984م، ص 146.

<sup>1</sup> عبد القاهر الجرجاني: دلائل الإعجاز، ص288.

وهو الأمر الذي يؤكد أن حمن أراد أن يقول الشعر فليعشق فإنه يرق، وليرو فإنه يدل وليطمع فإنه يصنع >> أ وقد أكد القرطاجني\* في حديثه عن المعاني على حضور الشاعر في العملية الإبداعية، ودوره الفعال فيها، حيث تقترن المعاني لديه بجملة من الإنفعالات تكون الدافع المحرك لقول الشعر ونظمه لهذا حوجب على من أراد جودة التصرف في المعاني، وحسن التهذيب في اجتلابها والحذق بتأليف بعضها إلى بعض، أن يعرف أن للشعراء أغراضا أول هي الباعثة على قول الشعر، وهي أمور تحدث عنها تأثيرات وانفعالات النفوس.>> فتلك هي بواعث لقول الشعر ونظمه، فإن هذه المدركات تنتقل إلى الذهن، أين تتشكل لها صورا مقابلة محاكية لصورتها في الواقع.

غير أن القرطاجني يميز بين نوعين من المعاني؛ منها ما يتم إدراكه بالحس، وأخرى لا يتم إدراكها بالحس، وهي المعاني الذهنية؟ ومن أين تستمد معارفها؟ وما هي علاقتها باللغة؟

#### - علاقة اللغة بالمعانى الذهنية:

<sup>1</sup> ابن رشيق: العمدة ، ج1، ص 212 .

<sup>\*</sup> هو أبو الحسن حازم بن محمد بن الحسين الأوسي، ولد سنة 607هـ في مرسى قرطاجنة الواقع بالجنوب الشرقي من بلاد الندلس قرب "مرسية"، وقد اشتهر بنسبته إلى مسقط رأسه فعرف بالقرطاجني. نشأ حازم في هذا المرفأ وبه حفظ القرآن الكريم وجوده، وفقه قراءاته، ولما أيفع أقبل كمعاصريه على دراسة العلوم الشرعية واللغوية. أخذ العلم عن شيوخ مدينة "مرسية" القريبة منه اطلع على كثير من أمهات الكتب، انتقل إلى غرناطة واشبيلية للعلم والدرس وقد لاحظ الشيخ

مدينة مرسية الفريبة منه اطلع على حبير من امهات الحدب، النقل إلى عرباطة واسبيبية للعلم والدرس وقد لاحظ الشيخ أبوعلي الشلوبين إستعداد حازم للأخد بالعلوم العقلية، فنصحه بالعكوف عليها، ووجهه إلى دراسة المنطق والخطابة والشعر.(يتبع)

اضطر حازم ككثير من أبناء وطنه إلى مغادرة بلاده بعد سقوط "قرطبة" على يد "فرديناند الثالث" سنة 634هـ وبعدها مدنا أخرى متجها أولا إلى المغرب، لكن المقام لم يطل به ليغادرها - رغم ما وجده من حسن الإستقبال - متوجها إلى تونس ليلتحق ببلاط أميرها الحفصي أبي زكريا الأول أين لقي التقدير، وحسن الوفادة، فاحتل مع الأيام مكانة مرموقة عند أبي زكريا وابنه المستنصر. ما جعله يسمح له بالدخول إلى ديوان الإنشاء والإطلاع على ما لديه من كتب.

كانت حياة القرطاجني حافلة بالنشاط الفكري في كثير من فروع المعرفة، وبخاصة علوم البلاغة والنقد الأدبي والعربية والعروض والقافية. فسار ذكره في الآفاق ووصلته من المشرق إجازات عدة كإجازة ا**بن العمادية**.

تخرج على يده الكثير من الأسماء المعروفة نحو أبي حيان التوحيدي، وابن سعيد... توفي سنة 884هـ له عدة مؤلفات منها ديوان شعري ضم قصائد في أغراض مختلفة أهمها قصيدته المقصورة والتي نالت شهرة كبيرة حيث مدح فيها المستنصر بالله الفاطمي، إضافة إلى كتب أخرى منها كتاب منهاج البلغاء و سراج الأدباء الذي ضاع الباب الأول منه، و كتب أخرى ضائعة منها كتاب التجنيس والقصيدة النحوية(219 بيت) وكتاب العروض والقافية. راجع مقدمة محقق المنهاج،وبغية الوعاة 214، أزهار الرياض: 3 ص 172، نفح الطيب: 1 ص 866.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> أبو الحسن حازم القرطاجني: منهاج البلغاء وسراج الأدباء، تقديم وتحقيق محمد الحبيب بن الخوجة، ط2، دار الغرب الإسلامي، بيروت لبنان، 1981م، ص11.

ربط حازم بين المعنى والمدرك الحسي، لكنه في الوقت ذاته تحدث عن بعض المعاني التي ليس لها وجود خارج الذهن وهي المعاني الذهنية حواذا قد عرفنا كيفية التصرف في المعاني التي لها وجود خارج الذهن والتي جعلت بالفرض بمنزلة ماله وجود خارج الذهن، فيجب أيضا أن يشار إلى المعاني التي ليس لها وجود خارج الذهن أصلا، وإنما هي أمور ذهنية محصولها صور تقع في الكلام بتنوع طرق التأليف في المعاني والألفاظ الدالة عليها، والتقاذف بها إلى جهات من الترتيب والإسناد... لأن الذي خارج الذهن هو ثبوت نسبة شيء إلى شيء أو كون الشيء لا نسبة له إلى الشيء. فأما أن يقدم عليه، أو يؤخر عنه، أو يتصرف في العبارة عنه نحوا من هذه التصاريف، فأمور ليس وجودها إلا في الذهن خاصة...> أ فالمعاني الذهنية أشبه ما تكون بالتشكيلات الإبداعية المخزنة في الذهن فهي مرتبطة بمعطيات خارجية، بل هي على صلة بمعطيات لغوية، بالتركيب بين عناصر الجملة، والإسنادات النحوية المختلفة، فرؤيتنا للواقع لا تتطابق بالضرورة مع الأشياء الموجودة فيه، بل تستند إلى الذهن وما يمدنا به من معارف

- حو كون هذا التركيب والنسبة من عمل العقل، ومقطوع الصلة بالوجود الخارجي، فذلك ما يجعل المقولات النحوية شبيهة بالمقولات الفلسفية، أو بالكليات... إن هذا القطع مع الوجود الخارجي مع إعطاء أهمية الترتيب والتركيب لعمل العقل، وإنتاجه وهو نوع من تأسيس المعرفة والعلاقة مع الخارج ولكن إنطلاقا من الداخل. $>>^2$  إن الترتيب والتركيب الذهني الذي يتحدث عنه القرطاجني يتم بواسطة الألفاظ والعبارات المناسبة لغرض القول، بحيث يقوم بانتقاء المناسب منها للمعنى المعبر عنه، فترتبط المعانى الذهنية بالمعانى الحسية، وتعمل على توضيحها حيث تتحول تلك المعانى إلى أشكال لغوية، قد تتقاطع مع المعانى المأخوذة من الواقع لكنها لا تتطابق معها بشكل تام لذا كانت <<المعاني هي الصور الحاصلة في الأذهان عن الأشياء الموجودة في الأعيان، فكل شيء له وجود خارج الذهن فإنه إذا أدرك حصلت له صورة في الذهن تطابق لما أدرك منه، فإذا عبر عن تلك الصورة الذهنية الحاصلة عن الإدراك أقام اللفظ المعبر به هيئة تلك الصورة الذهنية في إفهام السامعين وأذهانهم، فصار للمعنى وجود آخر من جهة دلالة الألفاظ، فإذا أحتيج إلى وضع رسوم الخط تدل على الألفاظ من لم يتهيأ له سمعها من المتلفظ بها صارت رسوم الخط تقيم في الأفهام هيآت الألفاظ، فتقوم بها في الأذهان صور المعاني، فيكون لها أيضا وجود من جهة دلالة الخط على الألفاظ الدالة عليه. >> $^3$  فقد ربط بين المعانى باعتبارها صورا ذهنية، وبين الأشياء المدركة من الخارج بواسطة الحس، لأن وجود الأولى مرتبط بالثانية أو بالصورة الأكوستيكية - كما تسمى في النقد الحديث - من خلال ما تحتويه من دوال، فبعد حدوث عملية الإدراك لمعطيات الواقع، تتتقل هذه المدركات إلى الذهن أين تتشكل لها صورة مقابلة أو ما

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> حازم القرطاجني: منهاج البلغاء و سراج الأدباء، ص15،16.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> فاطمة عبد الله الوهيبي: نظرية المعنى عند حازم القرطاجني، ط1،المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء المغرب 2001م، ص 59.

<sup>3</sup> حازم القرطاجني: منهاج البلغاء وسراج الأدباء، ص18،19.

يعرف حديثا بالمدلول. إن حفي تعريف حازم للمعاني وتحديده لأنحاء وجودها، تبدو مقولة العلاقة واضحة حتى في تحديده للمعاني على مستوى الكلمات المفردة، حيث يعمل الذهن على الربط والإدراك للمواضعة (التواطؤ) بين اللفظ الدال والمدلول، بين الصور اللفظية وهيولاها، وبينها وبين المرجع الخارجي والذهنية لمدركات العالم الخارجي، ووجود آخر تمثله دلالة الكتابة على الألفاظ الدالة على الصور الذهنية.

وبذلك تكون اللغة هي الكاشف عن جوهر الخيال، والعاكس له على مرآة الوجود بعد أن كان حبيس العدم، ولو لاها لبقيت المعانى في الذهن، ولم نتمكن من التعبير عنها <<إن الصور الذهنية التي تنطلق من الخيال أو من الذاكرة، أو الصورة الفجائية التي تدخل الوعي هي أشباح صور... فهي لا تعبر عن شيء قبل أن يدخل فيها عنصر هام وهو عنصر إشارى ورمزى... فالإشارة شيء ضرورى لخروج الخيال من ذاته من العدم إلى الوجود.> لكن إعتبار الصورة الذهنية صورة لا تعبر عن شيء أمر فيه نوع من المبالغة والغلو فهذه الصور هي المادة الخام، والأساس الذي ينطلق منه المبدع للإبتكار والتفرد، ولو لاها لغدت اللغة قوالب فارغة لا تعبر عن شيء، فاللغة أمر أساسي لنقل المعاني الذهنية والتعبير عنها، لكنها منفردة لا تكعس أي شيء، ولهذا فقد <<أومأ -القرطاجني- إلى أن المعانى في الألفاظ ليست كالمعانى في الأذهان، كأنه قارب الكلام على التوهم الذي هو حصول الصور في الذهن، وعلى الخيال الذي هو إعادة تركيب الواقع ومنحه علاقات جديدة. $>>^{8}$  لكن الخيال لا يخرج في تركيبه للصور عن الأشياء المحسوسة التي انتقات إلى الذهن بعد الإدراك لتتشكل لها صورة مقابلة، فالخيال وإن تصرف بالتركيب والزيادة أو النقصان لتلك المعانى الذهنية فإنه لا ينطلق من العدم، فالمعنى أمر ضروري لوجود الصورة، والخيال هو من يبث الروح في تلك الصور الذهنية. فقد جاء تعريف القرطاجني للمعنى ليوضح علاقة هذا الأخير بالمرجع والمكانة التي تحتلها اللغة والكلام في عملية الإدراك، فاللفظ هيئة تتكون من الدال والمدلول لمعنى معين وبتشكله ينقل المعنى من الذهن إلى الآخر، أو المتلقى حوكأنما وجود الصور في الأذهان حالة تجريدية عائمة لم تتشكل بهيئة الدال والعبارة، وحينما يرتبط اللفظ بصورة المعنى، ويلتحمان تصير الحالة الناتجة إلى الفهم والأفهام، ويتحولان إلى مرحلة عقلية تعقل من الدال والمدلول هيئة حاصلة متشكلة بالفعل فكأنما الأولى وهي الحالة الذهني حالة نفسية، والثانية (حالة الفهم) حالة عقلية ولحظة معرفية وهو خيط رهيف شفاف يفصل بين المرحلتين لمسه حازم لمسة بارعة وتمثل إشارته هذه وقفة مهمة في تأمل الظاهرة اللغوية وعمل النفس والعقل

أ فاطمة عبد الله الوهبي: نظرية المعنى عند حازم القرطاجني، ص27.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> سامي أدهم: الإبداعي الخيالي، مجلة الفكر العربي المعاصر، مركز الإنماء القومي، بيروت، لبنان، 1989م، العدد 66،64، ص50.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> جودت فخر الدين: شكل القصيدة العربية في النقد العربي، ط2،دار الحرف العربي للطباعة والنشر والتوزيع، ودار المناهل للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت لبنان، 1995م، ص63.

معا فيها لتشكيل العملية الإدراكية والمعرفية. >> أورغم تركيز حازم على المرجع والمدرك الخارجي في العملية الإبداعية بشكل عام، واللغوية بشكل أخص والمتركزة في جانبي اللفظ والمعنى فإنها لا تعدو أن تكون عملية نفسية، فكل المعاني تمر بالنفس، وتفرز من مكامنها، حيث تثير تلك المدركات الحسية مع غيرها الصورة الذهنية وتتشطها ليقوم العقل بربط الدال بالمدلول أو الشيء ومعناه.

كما أن تركيزه على المعاني الذهنية والوجود الذهني كمرحلة تسبق وجود القول الشعري عبر قناة اللغة، هو حديث عن طريقة واعية تؤدي فيها ملكة الخيال الدور الفعال في ترتيب المعاني وتركيبها، واحداث التناسب بينها، وبذلك لا تكون المعاني في الذهن مجرد إنعكاس للمدركات الحسية.

ولما كان الغرض من القول الشعري هو التأثير في المتلقي ودفعه إلى التفاعل مع الشاعر من خلال ما تحمله اللغة من معان شعرية مختلفة، مع وجود تباين بين الأغراض فما علاقة تلك المقاصد التي يرمي الشاعر إلى تحقيقها بالمعنى؟ وما مفهوم المعاني الأول والثواني عند حازم؟ وما مدى علاقتها بكيفية تشكيل الشاعر لقصيدته؟ .

### <u>-المعاني الأول والمعاني الثواني:</u>

في سياق حديث القرطاجني عن المعنى، وبعد تحديده لماهيته، ربط المعاني بأغراض الشعر ومقاصده وموضوعاته محددا بأن حالمعاني الشعرية منها ما يكون مقصودا في نفسه بحسب غرض الشعر ومعتمدا إيراده... ولنسم المعاني التي ليست من متن الكلام ونفس الغرض ولكنها أمثلة لتلك واستدلالات عليها أو غير ذلك، لا موجب لإيرادها في الكلام غير محاكاة المعاني الأول بها، أو ملاحظة وجه يجمع بينهما على بعض الهيئات التي تتلاقى عليها المعاني ويصار من بعضها إلى بعض المعاني الأول نها الثواني، فتكون معاني الشعر منقسمة إلى أوائل و ثوان. وحق الثواني أن تكون أشهر في معناها من الأول لتستوضح معاني الأول بمعانيها الممثلة بها.>> فارتباط المعنى بالغرض يجعل المعاني الأول قوام العمل الشعري في حين تكون الثواني -التي ليست من متن الكلام، وارتباطها بالغرض الشعري ليس قويًا - موضحة للأول و تأكيد لها، لكن وقوع بعض المعاني في الدرجة ، لا يقلل من أهميتها، ودورها في العمل، فهي حمع كونها معاني ثواني وجهات ثواني ولا يتأتى حصرها.> ق فدورها لا يقتصر على توضيح المعاني الأول فقط حرغم أساسية ذلك - فهي تضيف أشياء جديدة إلى النص، وتزيد من شعريته، من خلال كشفها عما كان مضمرا، وتفسيرها لما كان مضمرا، وتفسيرها لما كان مضمرا، وتفسيرها لما كان مضما، وإلا غذ وجودها في الكلام من قبيل الزيادة التي لاطائل منها في عجزها عن تحقيق ما هو منوط مبهما، وإلا غذ وجودها في الكلام من قبيل الزيادة التي لاطائل منها في عجزها عن تحقيق ما هو منوط

أ فاطمة عبد الله الوهيبي: نظرية المعنى عند حازم القرطاجني، ص53 .

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> حازم القرطاجني: منهاج البلغاء وسراج الأدباء، ص23،24.

ق فاطمة عبد الله الوهيبي: نظرية المعنى عند حازم القرطاجني، ص 157.

بها لذا كان حطمناقضة المقصد الشعري في المحاكاة والتخييل يكون إتباع المشتهر بالخفي، حيث يقصد زيادة المشتهر شهرة أو تأكيد ما فيه من الإشتهار مناقضا للمقصد من حيث كان الواجب في المحاكاة أن يتبع الشيء بما يفضله في المعنى الذي قصد تمثيله به أو يساويه، أو لا يبعد عن مساواته، وهي أدنى مراتب المحاكاة.>> أ فالمعانى الثواني تأتى تابعة للأوّل ومساعدة لها في تأدية وظيفتها لذي وجب أن تكون أكثر وضوحا، حتى تستطيع تقديم إضافة معتبرة فهذا لايعنى مستوبين متفاوتين من التعبير وإنما هي معان متآلفة يوضح التالي منها السابق. أما المعاني الأوّل الملائمة لغرض القصيدة الشعرية فهي أساسية في العمل الشعري، لذا كانت معان أصيلة، وهي المعاني المتداولة، والأكثر شهرة، وهي التي أطلق عليها القرطاجني اسم المعاني الجمهورية وهي التي يبني عليها العمل الشعري، وهي عماده لكونها على درجة كبيرة من الفصاحة، أما المعاني الأخرى التي لا تأتي إلا تابعة لغيرها أي من اللواحق فلا يمكن أن يبنى منها أو عليها قولا شعريا فصيحا فقد اعتبرها دخيلة، وكأنما زجّ بها في غير مكانها. وبذلك <-فالأصيل في الأغراض المألوفة في الشعر من هذين الصنفين ما صلح أن يقع فيها أولا وثانيا، متبوعا وتابعا، لأنّ هذا يدل على شدة إنتسابه إلى طرق الشعر وحسن موقعه منها على كل حال، وهي المعانى الجمهورية، ولا يمكن أن يتكون كلام بديع عال في الفصاحة إلا منها والصنف الآخر وهو الذي سميناه بالدخيل لا يأتلف منه كلام عال في البلاغة أصلا، إذ من شروط البلاغة والفصاحة حسن الموقع من نفوس الجمهور، وذلك غير موجود في هذا الصنف من المعاني.>><sup>2</sup> تكون المعاني الجمهورية، معان يحسن إيرادها في الشعر لقربها من قلوب الناس لملامستها لحياتهم وارتباطها بأغراضهم المختلفة. وبعبارة أخرى فما يصلح أن يورد من المعاني أوائل وثوان، هي ما يعرفه الجمهور، أما ما خرج عن ذلك منها و التي لا يمكن وصفها بالأوائل أو بالثواني، فإنها غير مناسبة للشعر، لعدم تداولها بين الناس، ولعدم معرفة الجمهور بها، فورودها في الشعر أمر مستقبح.

فالحديث عن المعاني وتمييز الملائم منها للقول الشعري، الدافع من وراءه عند القرطاجني هو التوضيح بأن ليس بالطبع وحده يستقيم نظم الشعر، والإمساك بناصيته. وحتى لا يظن بأن الشعرية هي نظم أي لفظ كان في أي غرض كيفما اتفق حوإنما احتجت إلى هذا لأن الطباع منذ اختلت والأفكار منذ قصرت، والعناية بهذه الصناعة منذ قلت، وتحسين كل من المدّعين صناعة الشعر ظنّه بطبعه، وظنّه أنّه لا يحتاج في الشعر أكثر من الطبع وبنيته على أن كل كلام مقفى موزون شعر، جهالة منه: أن الطباع قد تداخلها من الإختلال والفساد أضعاف ما تداخل الألسنة من اللحن فهي تستجيد الغث وتستغيث الجيد من الكلام، ما لم تقمع بردّها إلى اعتبار الكلام بالقوانين البلاغية، فيعلم بذلك ما يحسن وما لا يحسن. > 3 لذا فالإعتماد على الطبع وحده والتعويل عليه لصنع شاعر جيد ضرب من الخطأ والفساد في

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> حازم القرطاجني: منهاج البلغاء وسراج الأدباء، ص24.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> نفسه، ص 24،25.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> حازم القرطاجي: منهاج البلغاء وسراج الانباء، ص 26.

الرأي، فالشاعر يحتاج إلى أكثر من ذلك حتى يستحق هذا اللقب - شاعر - لهذا فإن حالشاعرية عند حازم مزاج من الطبع الجيد والثقافة والدربة والممارسة.>> أ فالطبع إن لم تسقله التجربة، والدربة والممارسة، لن يكون ذا كبير فائدة، كالنبتة التي تموت إذا لم تسق ويعتنى بها.

أما المعاني الدخيلة على الشعر، فهي ما لا يعرفه الجمهور، والتي لاتجد لها عُلقة بالنفس لتنافي طبيعتها مع الخصوصية الشعرية كما سبق وأن اتضح من حديث حازم حيث أن حطيس الأمر فيما ذكرته كالأمر في المسائل العلمية فإن أكثر الجمهور لا يمكن تعريفهم إياها مع أن أحدهم إذا أمكن تعريفه إياها لم يجد لها في نفسه ما يجد لها في نفسه ما يجد للمعاني التي ذكرنا أنها العريقة في طريقة الشعر.>>² فالمتأصل في نفوس الناس من المعاني تزيد من جمال القول الشعري وتأثيره على المتلقي. فهل إرتباط المعنى بالقول الشعري وأخرى ليست كذلك؟ وما طبيعة كلّ منهما؟.

#### - المعاني الشعرية وغير الشعرية:

إذا كان حازم قد أقر أنّ المعاني المعروفة عند النّاس، أو ما يسميها بالجمهورية هي المستحسنة للاستعمال الشعري، لكنه يستثني منها بعض المعاني التي ورغم جمهوريتها فهي لا ترقى لأن تكون موضوعا للشعر حواعلم أنّ من المعاني المعروفة عند الجمهور ما لا يحسن إيراده في الشعر، وذلك نحو المعاني المتعلقة بصنائع أهل المهن لضعتها... ومن المعاني التي ليست بمعروفة عند الجمهور ما يستحسن إيراده في الشعر، وذلك إذا كان مما فطرت النفوس على الحنين إليه والتألم منه.>> قمعاني أهل المهن رغم تداولها، وإنتشارها، فإن إدراجها في الشعر غير ملائم لأنها تأتي في درجة أدنى من المعاني الشعرية، والألفاظ التي تعبر عنها هي كذلك غير ملائمة وإستعمالها مزيل لسحر القول الشعري وتأثيره في النفوس.

كما قد يستثنى من المعاني غير الجمهورية تلك المعاني التي يكون لها تأثير على النفوس سواء بالراحة أو التألم، أي تلك التي تلامس حياة النّاس، ومشاعرهم. << إن إهتمامه بالمعاني "الجمهورية" هو تاكيد للعلاقة القائمة بين الشاعر وعالم الحس، ولهذا وجدنا لأول مرة ناقدا يتحدث عما نسميه اليوم "التجربة الشعرية" المستمدة من الواقع والتي يمكن أن يرفدها الخيال والزاد الثقافي. وفي هذا يختلف حازم إختلافا شديدًا عن ناقد كبير آخر هو عبد القاهر الجرجاني.>> 4 فالمعاني المقبولة للاستعمال الشعري يشترط فيها الشيوع والجمهورية لكن هذا لا يعني البذاءة، وعدم الملاءمة حوالقول الفضل عنده

أسعد مصلوح: حازم القرطاجني ونظرية المحاكاة والتخييل في الشعر، ص154،153.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> حازم القرطاجني: منهاج البلغاء وسراج الأدباء، ص29.

 $<sup>^{2}</sup>$ نفسه، ص $^{2}$ 

<sup>4</sup> إحسان عباس: تاريخ النقد الأدبي عند العرب، ص 576،577.

ان كل ما انتسب إلى صناعة من الصنائع من حيث هو راجع إليها أو عبارة مستعملة فيها فليس يحسن إستعماله في الشعر، إذ الواجب أن يقتصر بالأشياء على ماهي خاصة به، وألا يخلط فنًا بفن بل يستعمل في كل صناعة ما يخصها ويليق بها ولا يشاب بها ما ليس منها.>> أ فالقرطاجني وإن كان يجعل من المعاني المألوفة أمرا أصيلا في الشعر، فإنه لا يتقبل منها ما كان حوشيا، أو قارب كلام العامة، حتى وإن كان مشهورا ومتداو لا لطبيعته المنافية للشعر ولمكانته، حيث يسمو القول فيه عن الكلام العادي. وفي الوقت ذاته يجعل إمكانية دخول بعض المعاني إلى الشعر، حتى وإن كانت مجهولة من طرف الجمهور، وهذا إذا لامست ما يطمح إليه الناس ولاءمت أحوال النفس المختلفة.

وحديث القرطاجني عن المعنى الشعري والغير شعري، لا يختلف كبير اختلاف عن نظرته للألفاظ المناسبة للشعر وطبيعته الخاصة، فهناك من الألفاظ ما يصلح للاستعمال الشعري، وهناك ما هو غير صالح. هذا مايمكن استجلاءه من الأقسام الثلاثة من كتاب المنهاج، والإشارات المبثوثة فيها، بعد ضياع القسم الأول من المنهاج والذي خصصه للحديث عن الألفاظ وعلاقتها بالمعاني $^2$ .

فاللغة كنظام إشاري ينبغي أن تكون شاعرية، حتى تستطيع أن توصل المعاني المقصودة، والتي يرغب الشاعر التعبير عنها لذا ينبغي أن تكون جمهورية بعيدة عن الغموض والإشكال وفي ذات الوقت مترفعة عن البداءة وكلام العامة حيث حرأن اللفظ المستعذب وإن كان لا يعرفه جميع الجمهور مستحسن إيراده في الشعر، لأنه مع إستعذابه قد يفسر معناه لمن لا يفهمه ما يتصل به من سائر العبارة، وإن لم يكن في الكلام ما يفسره لم يعوز أيضًا وجدان مفسره لكونه مما يعرفه خاصة الجمهور أو كثير منهم. والإتيان بما يعرف أحسن. >> 3

إن هناك من الألفاظ ما هو غير متداول وشائع بين الجمهور لكن ملامستها لقلوب الناس وإنتظامها مع غيرها كفيل بجعلها مفهومة لدى المتلقي، فوجود إستثناءات يمتد ليشمل الألفاظ كما شمل المعاني.

ومن ثمة فاستنباط المعاني الشعرية واستخلاصها يتم إما عن طريق الخيال من خلال تركيب الصور والتي تحاكي ما هو موجود في الواقع، او تحاكي معاني الآخرين في النظم. فإذا كان للمعنى الشعري خصوصية على الشاعر مراعاتها عند نظمه لقصائده، فالسؤال المطروح هو: ما هو المصدر الذي تستقى منه المعانى الشعرية؟ وما الذي يميزها عن المعانى العلمية ومصدرها؟.

### -مصدر المعاني الشعرية والمعاني العلمية:

ترتكز المعاني الشعرية على ما يقدمه لها الحس من مدركات يحاكي من خلالها الواقع الخارجي، لتتنقل إلى الذهن بعد ذلك. فالصورة التي يقدمها الشاعر للمتلقي يستمدها من الذهن، وما خزن فيه من معان مختلفة، لذا يبقى الذهن أو المعانى الذهنية تابعة لما يقدمه الحس من مدركات، لذا استحقت هذه

<sup>1</sup> عبد العزيز قلقيلية: النقد الأدبي في المغرب العربي، دط، مكتبة الأنجلو مصرية، القاهرة، 1973م، ج،1 ص 277

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> فاطمة عبد الله الوهيبي: نظرية المعنى عند حازم القرطاجني، بتصرف، ص 43.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> حازم القرطاجني: منهاج البلغاء وسراج الأدباء، ص 29.

المعاني أن تورد أوائل، لواقعيتها واقترانها بما هو موجود في عالم الحس، أما ما خرج عما يقدمه الحس فإن وقوعها لا يأتي إلا ثانيا، لهذا حفإن المعاني التي تتعلق بإدراك الحس هي التي تدور عليها مقاصد الشعر وتكون مذكورة فيه لأنفسها. والمعاني المتعلقة بإدراك الذهن ليس لمقاصد الشعر حولها مدار وإنّما تذكر بحسب التبعية المتعلقة بإدراك الحس لتجعل أمثلة لها، أو ينظر حكم في تلك بحكم في هذه.>>1

فالمعاني الذهنية مرتبطة بما يقدمه لها الحس من مدركات، فتثرى تلك المعاني بعد إنتقالها إلى الذهن ليرتبط الدال بالمدلول. في حين أن المعاني الذهنية والتي لا علاقة لها بما يدركه الحس، فهي غير معتمدة في العمل الشعري إلا بقدر ما يخدم المعاني المستمدة من الواقع.

فمصدر المعاني الشعرية إذن هو الواقع وما يقدمه الحس للشاعر من مدركات يعتمدها مادة لإبداعه، لعلاقتها بحياة النّاس من جهة ولتأثيرها النفسي من جهة أخرى.

وقد أخرج القرطاجني المعاني العلمية من دائرة الإستحسان الشعري لعدم تلاءمها مع الطبيعة الشعرية حوإنما يورد المعاني العلمية في كلامه من يريد التمويه بأنه شاعر عالم.>> فالمعاني العلمية تتعلق بالإدراك الذهني لا الحسي، لذا كان من الخطأ إستعمالها في الشعر، لأنها ستزيل عذوبة الشعر، ولن يكون توظيفها إلا نوعا من إضاعة الجهد لتصبح القصيدة بإستعمال هذا النوع من المعاني أشبه بشعر العلماء حفائلغة العلمية تلتزم باستخدام الألفاظ بمعانيها الحقيقية التي تدل عليها دون تجوز، أما لغة الشعر فإنها تخرج عن الإستخدام الحقيقي للألفاظ ومن هنا تفترق لغة العلم (أو البرهان) جوهريا عن لغة الشعر.>> فهذا الفرق الجوهري بين لغة الشعر واللغة العلمية هو ما جعل استعمال هذه الأخيرة الإختيار مستهلك لصنعته مصرف فكره فيما غيره أولى به وأجدى عليه.>> فضرورة إبعاد هذه المعاني عليها ستبقى الناهري المعانية عليها بعض الدلالات العاطفية فإنها ستبقى أدنى من غيرها حويذهب حازم، حتى وإن كان الشاعر سيضفي عليها بعض الدلالات العاطفية وإنها ستبقى أدنى من غيرها حويذهب حازم، حتى وأن من يولع باستخدام المسائل العلمية متوهما أنه يستطيع بقدرته أن يناسب بين الأمور المتباعدة، وأن يغطى بحسن تأليفه على ما بينها من التباين وهو التأثير في النفوس و تحريكها. إن حازم يتوجس خيفة أن يقترب الشعر بحقيقته الشعورية، من وهو التأثير في النفوس و تحريكها. إن حازم يتوجس خيفة أن يقترب الشعر بحقيقته الشعورية، من مجال المسائل العلمية مع أنه في مقدور الشاعر أن يسقط على هذه المسائل دلالات عاطفية ويقربها من

المائم القرطاجني: منهاج البلغاء وسراج الادباء، ص 29،30.

 $<sup>^2</sup>$ نفسه، ص $^3$ 1،

ألفت كمال الروبي: نظرية الشعر عند الفلاسفة المسلمين، ص $^3$ 

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> حازم القرطاجني: منهاج البلغاء وسراج الأدباء، ص31.

مجال الوجدان ويبتعد بها عن مجال الذهنية الخالصة. >> أفينبغي حدوث تناسب بين المعنى والشعر حتى يتمكن هذا الأخير من تحقيق غايته وهي التأثير في نفوس المتلقين، وإحداث الإستجابة التخييلية المرادة. فكيف نظر حازم إلى مسألة التناسب؟ هل المقصود بها تناسب اللفظ مع المعنى؟ أم هو قانون خاص بجميع عناصر القصيدة؟ .

### 2-دور الخيال في تناسب المعاني :

ظهراهتمام القرطاجني بقضية التناسب في عدة مواضع من المنهاج، وذلك عند حديثه عن مسألة التطالب بين المعاني واقتران بعضها ببعض، ويشرح حازم معنى التطالب بقوله: <هأما التطالب فيه فحسب إنتساب بعض المعاني إلى بعض، فلا تخلو النسبة فيها من أن تقع بين المعنيين بواسطة، أو بغير واسطة. فأما ما وقعت فيه بغير واسطة فيمكن حصر أنواعه وصوره وأما ما تقع فيه النسب بواسطة فعزيز حصرها فيه، لكون كل معنى يمكن أن يكون جهة للتطالب بين معنيين بتوسطه، وجهة التطالب هي النسبة ... كالتشبيهات والمبالغات ... إذا وقعت بين هذه المعاني المتطالبة بأنفسها على الصور المختارة ... كان ذلك من أحسن ما يقع في الشعر .>> فالتطالب هو نسبة المعاني إلى بعضها البعض، وتحقيق هذا التناسب، راجع للشاعر وقدرته على الملاءمة بين المعاني وترتيبها مع الأخرى، وهو أمر يتفاوت فيه الشعراء بحسب مقدرتهم الأدبية، ومدى تحكمهم في الوسائل الفنية لأن <هالنسب الإسنادية تلاحظ الأفكار فيها أربعة أشياء وهي: البيان، والمبالغة والمناسبة والمشاكلة التي يكون البيها من الخفاء بحيث قد يتعذر عرفان كنهه .>> قوضوح المعنى مرتبط بالنظم، وكيفية ترتيب عناصر الجملة، وتركيبها بشكل منسجم، فحدوث التلاحم بين هذه العناصر يجعل إسناد بعضها للآخر أمرًا الجملة، وتركيبها بشكل منسجم، فحدوث التلاحم بين هذه العناصر يجعل إسناد بعضها للآخر أمرًا الجملة، وتركيبها بشكل منسجم، فحدوث التلاحم بين هذه العناصر يجعل إسناد بعضها للآخر أمرًا طروريًا فوجود هذا المعنى ينطلب وجود الآخر للصلة الوثيقة بينهما.

يشكل التناسب بين المعاني حجر الأساس في القول الشعري -عند حازم - حيث يفرض المعنى معنى آخر في الموضع الذي هو فيه سواء أكان مقاربا له أو مخالفا حتى تغدو نسبة معنى إلى آخر على شكل حتمية، فقد يتوسط المعنى معاني أخرى فيكون الحلقة الرابطة بينها وقد يطلب هو معاني أخرى تسنده وتقويه، وتوضحه، ودور الشاعر يكمن في حسن التأليف بينها، وربطها بشكل يخدم الغرض القولي الذي يرمي إليه الشاعر.

وقد تعددت أشكال التناسب وتباينت ضمن إئتلافات وعلاقات متباينة حفالتناسب بين المعاني له أشكال كثيرة، إن المعاني تقترن معًا في علاقات. والإقتران متنوع ومتعدد، تعدد المناسبة (العلاقة)

<sup>1</sup> فتحي أحمد عامر: من قضايا التراث العربي-دراسة نصية نقدية تحليلية مقارنة- النقد والناقد، دط، منشأة المعارف جلال حزي وشركاه،الأسكندرية، 1985م، ص343.

<sup>2</sup> حازم القرطاجني: منهاج البلغاء وسراج الأدباء، ص44.

وتنوعها. هناك مايسمى "اقتران التماثل" و "اقتران المناسبة" و "اقتران المعنى بمضاده" حيث ترد المطابقة والمقابلة. وهناك اقتران الشيء بما يناسب مضاده وهو "المخالفة" ... ومعنى هذا كله أن تناسب المعاني لا يمكن أن يقوم على علاقة المشابهة وحدها، فهناك علاقات كثيرة.>> أ فاحداث التناسب بين المعاني، وخلق علاقات جديدة لها، يعكس براعة الشاعر وقدرته الفائقة على احداث إنسجام بين المعاني، والجمع بينها، كما يتضح من خلالها القدرة التخييلية لدى الشاعر، والتي تساعده على إحداث أشكال مختلفة من العلاقات بين المعاني، وفي تأليف عناصر الكلم بعضه إلى بعض، حتى يتمكن من تحقيق التأثير في المتلقي، ودفعه للتجاوب والتفاعل مع ما يقدم له حرفإن النفوس في تقارن المتماثلات وتشافعها، والمتشابهات والمتضادات وما جرى مجراها تحريكا وإيلاعا بالإنفعال إلى مقتضى الكلم... فندلك كان موقع المعاني المتاني سواء أكان من المتماثلات أو المتشابهات أو المتخالفات، إذا تمّ بشكل جديد، وطريقة متميزة، كان أكثر قدرة على تحريك نفس المتلقي والتأثير فيه، كما تكون هذه المعاني أعلق بالنفس من غيرها من المعاني العادية.

إن نظم الكلام، وتناسب المعاني فيه أمر حتمي حتى يكون الكلام أكثر بلاغة وفصاحة، غير أن هذا التناسب يستغني فيه عن المتماثلات أو المتشابهات إذا كان لها نفس المعنى، ومن المستحسن تقديم موضع التماثل. وفي هذا الصدد يدرج القرطاجني بعض النماذج الشعرية منها قول التهامي يمدح أبا غانم البابلي: 3

### أبان لك من دُرّه يوم ودّعا \* \* عقودًا وألفاظًا وتُغْرًا وأَدْمُعَا

في وصف الشاعر للحظة الوداع هذه، كشف عن صعوبة هذا الموقف والذي عكسته الدموع تعبيرا عن رفض هذا البعد، واحتجاجا عليه. مفضلا في ذلك، الإكتفاء بذكر (الدر) مرة واحدة تجنبا للتكرار، مع التعرض لأمور تتسب إلى الدمع، فجاء بها مقسمة (عقودا، وألفاظا، وثغرا، وأدمعا) لتوضيح المعنى المبتغى أكثر، ملحًا على تبيان هذه الصورة بمختلف تفاصيلها.

ويقول الشاعر محمد بن وهيب في قصيدة يمدح بها الخليفة المعتصم: 4

### تُللثة تشرق الدنيا ببهجهم \* \* شمس الضحى، وأبو إسحق، والقمر

فاشراق الدنيا وبهجتها لا يتم - حسب قوله - إلا بأمور ثلاث جاءت مجملة في الشطر الأول من البيت لتحدد هذه الأمور في الشطر الثاني فالإشراق والضياء، يكون شمس الضحى، وأبي إسحق، والقمر.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> **جابر عصفور**: مفهوم الشعر، دراسة في التراث النقدي، ط4، مؤسسة فرح للصحافة والثقافة، القاهرة، 1990م ص218.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> حازم القرطاجني: منهاج البلغاء وسراج الأدباء، ص 44،45.

<sup>3</sup> نفسه، ص46 .

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> عمر فروخ: تاريخ الأدب العربي الأعصر العباسية، ط4، دار العلم للملايين، بيروت لبنان، 1981م، ص274.

جاعلا من المعتصم أحد أسباب النور، والخير، وهو بذلك جاء بالمعنى مقسما ومفسرا لما جاء مجملا في أول البيت، مقدما بذلك موضع التماثل حتى لا يعيد ذكر هذه المتماثلات.

ويشبه هذا القول ما قاله البحتري في مدح الخليفة المتوكل:  $^{7}$ 

# في حُلَــتَيْ حبر وروض فالتقى \* \* وشْيّان وشْي ربيّ ووشي برود

يصف الشاعر حلة الممدوح التي بدى بها بأن هذا الثوب مزيّن زاد في جمال أبي غانم، فقد اجتمع في هذا الثوب رسوم وخطوط أضافت إلى حسنه حسنا، فجاء موضع التماثل مقدما في بيت البحتري، ليفسر ما جاء مجملا في أول الأمر.

يتساوى حدوث التناسب بين العناصر المتماثلة والمتضادة في النظم، وحدوث التقسيم والتفسير فيه، بشرط حدوث التلاؤم، والتناسب بين المعاني، فتأتي منسجمة بشكل يخدم المعنى، ويزيد من جماله و وضوحه.

### <u>-دور التقابلات الضدية في تخبيلية المعنى:</u>

يقود الحديث عن التناسب في المعاني المتخالفة والمتضادة، وما تؤديه من دور مهم في خدمة المعنى إلى الوقوف أول الأمر عند معنى المطابقة حولفظ المطابقة مشتق إمّا من قولك: هذا لهذا طبق، أي مقدار لا يزيد عليه ولا ينقص، وإذا كان على قدره، ومن وفقه سمي المتضادان إذا تقابلا ولاءم أحدهما في الوضع الآخر متطابقين.>> 2 وهو بذلك يختلف مع قدامة بن جعفر الذي يجعل المطابقة تماثل المادة في لفظين مع تغايرهما في المعنى، غير أن ما يجعله قدامة مطابقة هو في الحقيقة الجناس كما هو متداول.

والمطابقة أو مايطلق عليه في الإصطلاح النقدي المعاصر "التقابلات الضدية" تنقسم عند حازم الله قسمين:

 $\frac{-\text{ adly BF accins}}{-\text{ adly BF accins}}$  وتعنى << مفاجأة اللفظ بما يضاده من جهة المعنى. >> أي يقابل اللفظ بلفظ آخر مضاد له في المعنى، وإن كان اللفظان على هذه الصورة فإن ذلك يزيد في توضيح المعنى وإظهاره، ربما لم يكن للمعنى أن يتضح بالصورة ذاتها لو أتي بمعنيين متماثلين ومن أمثلة ذلك قول دعبل الخزاعي:  $^4$ 

# لا تعجبي يا سَلْمُ من رجل \* \* ضحك المشيب برأسه فبكى

البحتري: الديوان، شرح يوسف الشيخ محمد، دط، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، 200م، ج1، ص10.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> حازم القرطاجني: منهاج البلغاء وسراج الأدباء، ص48.

دمازم القرطاجني: منهاج البلغاء وسراج الأدباء، ص49

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> عمر فروخ: تاريخ الأدب العربي الأعصر العباسية، ص288

فالضحك كان مرحلة في حياة الشاعر، مرحلة الشباب، أين كان يافعا قويا وقادرا مقداما، لكن هذه المرحلة قد ولّت تاركة المكان للبكاء، بحلول المشيب مؤذنا بحلول مرحلة جديدة تتبدل معها حياة الشاعر عدة أمور فيصيبه الضعف، والعجز، الإنهاك وما يعكسه مسار الزمن الدوري المتحكم في حياة الإنسان، كما يتحكم في المخلوقات الأخرى.

فالدافع وراء بكاء الشاعر هو تلك القوة التي تحولت إلى ضعف، متحسرا على حاله كيف كان، وكيف سيصبح، فالشيب قد غزى رأسه معلنا تبدل الأحوال والظروف، مثبتا حضوره وتوجده.

أما المطابقة غير المحضة: فهي ضربان:1

#### 1- مقابلة الشيء بما يتنزل منه منزلة الضد:

أي أن الشاعر لا يقابل المعنى بمعنى آخره يضاده، ولكنه يقابله بإحدى لوازمه، أو بمعنى يخالفه. ومن النوع الأول قول الشريف الرضي: 2

# أبكي ويبسم الدِّجي ما بيننا \* \* حتّى أضاء بتغره ودموعي

ففي لحظة بكاء الشاعر يحدث فعل مضاد، وهو إبتسام الدّجى معلنا عن فجر يوم جديد، منبئا عن تغير الحال وهو ما يعكسه التبسم. فالشاعر في هذا البيت لم يقابل البكاء بالضحك بوصفه ضدا له، ولكنه قابله بأحد لوازمه وهو (التبسم) لذلك عدت هذه المطابقة غير محضة.

2- مقابلة الشيء بما يخالفه: أي مقابلة المعنى بمعنى آخر لا يضاده تماما، وإنما يقترب من ضده، ومن هذا النوع قول عمرو بن كلثوم:

# بأنَّا نورد الرَّايات بيضًا \* \* ونُصدُرهُن حمرًا قَدْرَويْنَا

فابن كالثوم وفي صدد الإفتخار بنفسه وقبياته، وبشجاعتهم وقوة بأسهم، قابل كلمة (نورد) بكلمة (نصدر) وهي ليست مضادا دقيقا لها، وإن تخالفنا في المعنى، وهو ما جعلها مطابقة غير حقيقية.

.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> حازم القرطاجني: منهاج البلغاء وسراج الأدباء، ص49.

 $<sup>^{2}</sup>$  الشريف الرضي: الديوان، دط، دار بيروت للطباعة والنشر، بيروت، 1981م، م1،  $^{2}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> **عمرو بن كلثوم**: الديوان، جمع وتحقيق أميل بديع يعقوب،ط2، دار الكتاب العربي، بيروت ،لبنان 1996م، ص71.

ويذهب القرطاجني إلى أن من أحسن النماذج التي جاءت فيها المطابقة في أجمل صورها قول أبي الطيب المتنبى: <sup>1</sup>

# أزُورهُم وسنَوَادُ اللَّيْل يَشْفَعُ لي \* \* وأنسْتَسنِي وبَيَاضُ الصُبْح يُغْري بي

حيث وردت في البيت أكثر من مطابقة، فزيادة الشاعر لمحبوبته يستره ظلام الليل، فهو يغادر مع بزوغ الصبح، الذي يغريه بالبقاء، فقد قابل كلمة (أزورهم) ب (أنثني) وهي ليست المضاد الحقيقي لها فهي مطابقة غير محضة، وفي البيت ذاته مطابقة أخرى بين (سواد) و (بياض) (الليل) و (الصبح) المعنى وضده فاجتمع في هذا البيت المطابقة المحضة، والغير محضة.

وبذلك يتم للشاعر الوصول إلى أعماق نفس المتلقي وإستثارتها وهو ما يظهر فائدة المطابقة أو الطباق، إذا أتى به في غير تكلف، وكان ملائما للمعنى الذي قصد تأديته.

كما تتقسم المطابقة إلى مطابقة إيجاب، ومطابقة سلب $^2$ ، وذلك بمجيء أحد اللفظتين المتضادتين مثبتا في حين يأتي الثاني منفيا نحو قول السمؤل:  $^3$ 

# نُنْكِرُ إِذَا شَئنا على النّاس قولهم \* \* ولا ينكرون القولَ حين نقول

فالشاعر وفي أثناء فخره بنفسه وبقومه، يؤكد بأن لديهم من القوة ما يجعلهم لا يخشون أحدا، فهم لا يخشون أن ينكروا على غيرهم قولهم إذا لم يصدقوه، أو يقتنعوا به، في حين لا يستطيع أحد خصومهم أن ينكر قولا قالوه، لشدة بأسهم، وقوة شكيمتهم ولتوضيح هذا المعنى، وتقديمه بصورة تكون أكثر تعبيرا و إيحاء استعمل (ننكر) و (لا ينكرون) مثبتا الأول ونافيا الثاني لقناعته بأن المعنى بالضد يتضح. وكذلك يقول البحتري: 4

# تقيَّض لي من حيث لا أَعْلَمُ النَّوى \* \* ويَسْرِي إليَّ الشَّوقُ من حيث أعلم

فالشاعر يتعجب مما آل إليه حاله، فقد حلّ الفراق مكان الوصال تاركا جرحا كبيرا، دون أن يتبين سبب هذا التبدل، ولكن الذي زاد الشوق في قلبه، وأجج نار الحب لديه أمر معروف المصدر وهو حبه لهذه المرأة، والذي لم ينقص يوما رغم حلول الثنائي بدل الوصال.

فقد نفى معرفته لسبب النوي ( لا أعلم ) لكن في الوقت ذاته هو متأكد من المكان الذي يتسلل منه الشوق ( أعلم ) فهذا الطباق السلبي هدف من خلاله الشاعر إلى توكيد المعنى وتوضيحه.

أبو الطيب المتنبي: الديوان، شرح أبي البقاء العكْبَري، دط، دار الفكر، دب، دت، ج1، ص $^{16}$ 1.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> حازم القرطاجني: منهاج البلغاء وسراج الأدباء، ص50.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> أبو علي أحمد بن محمد بن الحسن المرزوقي: شرح ديوان الحماسة، نشر أحمد أمين وعبد السلام هارون، ط1 دار الجيل، بيروت 1991م، القسم1، ص120.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> البحتري: ديوان البحتري، ص95.

والملاحظ أن هذه الأمثلة قد جاء فيها الطباق سواء بالسلب أو الإيجاب باللفظ الصريح، غير أن التعبير عن المعنى وتوضيحه قد يستعمل الطباق فيه بغير صريح اللفظ<sup>1</sup>.

ومن أمثلة هذا الضرب قول الشاعر:  $^{2}$ 

# فإن تقتلوني في الحديد فإنّني \* \* قتلت أخاكم مطلقًا لم يكبل

إن حديث هذبة بن خشرم إلى معتقليه فيه تحد وأنفة كبيرين، فيزيد في تحديه لهم بأنه أفضل منهم، وأكثر قوة، ومروءة فقد أبى أن يقتل خصمه إلا وهو محرر من أي قيد في حين يبقى خصمه أدنى منه مرتبة وهو يحاول قتله في أغلاله، وكأنما ذلك إيماء إلى خشية هؤلاء القوم له حتى وهو أسير لديهم، فهم لا يقدرون على قتله إلا وهو مكبل.

لكن المطابقة لم تأت بصريح اللفظ فقد قابل قتلهم له في الحديد (أي مقيدا أو مكبلا) بقتله أخاهم (مطلقا) فلم يأت اللفظ الأول صريحا كما هو الحال في اللفظ الثاني. فالقرطاجني رغم تفضيله للمطابقة الصريحة اللفظ غير أن ما جاء منها بغير صريح اللفظ لا يعد عيبا أو نقصا في المعنى.

ويفصل القرطاجني الحديث عن المطابقة، وصورها، مبينا أنه قد يبدو من خلال صورة الكلام الظاهر أن هناك طباقا، بيد أن المعنى لا يدل على وجود طباق حقيقي ومن هذا الضرب قول قيس بن الخطبم: 3

# وإنِّي لأغنى الناس عن مُتَكلِّف \* \* يرى النَّاس ضُلَّالًا وليس بمهتدي

فالشاعر لا يجد نفعا من معرفة امريء وقاع فيما لا يعنيه يتهم الناس بالضلال، والابتعاد عن الطريق الصحيح في وقت هو ذاته يعاني من التيه والضلال.

فالمتأمل لهذا البيت يحكم في باديء الأمر بوجود طباق بين (ضلالا وليس مهتدي) لكن التبصر في معنى الكلمتين يوضح غير ذلك لأن معنى الكلمتين واحد فالضلال هو ذاته عدم الإهتداء. لذا كان حمل الكلام على المطابقة أمر خاطيء قد يؤثر على فهمنا للمعنى المقصود من قبل الشاعر، فقد استطاع أن يوهم المتلقي في بادئ الأمر بوجود طباق لكن حقيقة المعنى سرعان ما تكشف عن نفسها مزيلة أي لبس قد يقود اليه ظاهر اللفظ.

إن إيراد المطابقة وتوظيفها في الكلام يقتضي تبيعية اللّفظ للمعنى -يقول حازم- فلا يكون التخالف في أحدهما دون الآخر حويجري مجرى المطابقة تخالف وضع الألفاظ لتخالف في وضع المعاني، ولنسبة بعضها من بعض، فيقع بذلك جزء من أجزاء الكلام نسبتان مختلفتان فيجرى ذلك مجرى

<sup>3</sup> قيس بن الخطيم: الديوان، تحقيق ناصر الدين السد، ط1، مكتبة دار العروبة، القاهرة، 1962م ص73.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> حازم القرطاجني: منهاج البلغاء وسراج الأدباء، ص 50.

<sup>.50</sup>نفسه، ص $^2$ 

المطابقة في الألفاظ المفردة.>> أفيطابق اللفظ الآخر شكلا ومعنى حتى تكون المطابقة صحيحة ومؤثرة في الكلام فالمطابقة كما تقع بين الألفاظ المفردة، قد تقع أيضا بين أجزاء الكلام ومن ذلك قول الشاعر: 2

### أنتَ للمال إذا أصلُحتُهُ \* \* فإذا أنفقته فالمال لك

فجاءت نسبة من الشطر الأول مطابقة لنسبة في الشطر الثاني، وهذا النوع يسميه حازم "بالتبديل"، فعملية التبادل خلقت شكلا متوازيا بين الشطرين، فلم يظهر ثقل الدلالة فيه، فالمال لدى صاحبه على وجهين، يحمد به أو يذم عليه، فالذي يكنز المال ولا ينفقه فهو عبد له، سجين بين قبضانه، فإذا تحرر الإنسان من المال وجعله وسيلة لا غاية، فينفقه، ويسير في تحقيق غاياته في هذا الحال يكون المال له تابعا.

حوفاغة المفارقة -في كل ذلك - تكاد تتحوّل إلى لغة تماثلية بفعل النسق الذي احتواها، أو بمعنى أدق نقول إنها أصبحت لغة مفارقة ومماثلة على صعيد واحد، حيث تلاشت حدود الواقع فلم تعد هناك منطقة دلالية نتوقف عندها لنقول هنا تنتهي حدود، وهنا تبدأ حدود، حيث تصير المفارقة تماثلا مع إتحاد الجهة التي تصدر منها، لأن اختلاف الجهة يضع المفارقة في إطارها التعبيري المألوف، فتضيع منها كثير من الجوانب الشعرية.>> قفي النبديل إثارة لذهن السامع -إذا كان غير متكلف - لإدراك بعد المعنى وحقيقته.

أسهب حازم في الحديث عن الطباق وبيان أضربه وأحواله، مركزا على الدور الهام في العملية الإبداعية، والأثر الذي تؤديه التقابلات الضدية في توضيح المعنى وجماله، ومدى قدرتها الإبلاغية أين يكاد يتحول التضاد إلى تماثل حتى يجمع بين الضدين في صورة منسجمة تظهر من خلالها شعرية الشاعر وقدرته الإبداعية، في الوصول إلى أعماق نفس المتلقي ، والتأثير فيها، وإثارتها بالانفعال لذة وإعجابا بما يقدم له، وهنا تظهر البراعة والتميزلدي شاعر دون آخر.

والحديث عن التقابلات الضدية ودورها في آداء المعنى وتوضيحه دفع حازم للوقوف عند نوع آخر من المطابقة، وهي مطابقة متعددة ومتحدة، وهي ما يطلق عليه المقابلة.

فما هو مفهوم القرطاجني للمقابلة؟ وهل اختلف عن المعاني التي جاء بها من سبقه من نقاد؟ وكيف يرى القرطاجني دور المقابلة في آداء المعنى؟.

يبدأ القرطاجني حديثه عن المقابلة بتحديد طبيعتها بقوله: حوانما تكون المقابلة في الكلام بالتوفيق بين المعانى التي يطابق بعضها بعضا، والجمع بين المعنيين اللّذين تكون بينهما نسبة تقتضى لأحدهما

أبو علي الحسن بن رشيق القيرواني: العمدة في محاسن الشعر وآدابه ونقده، تحقيق محمد محي الدين عبد الحميد، ط5، دار الجيل بيروت لبنان، 1981م، ج2، ص8.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> حازم القرطاجني: منهاج البلغاء وسراج الأدباء ص51.

 $<sup>^{6}</sup>$  محمد عبد المطلب: قضايا الحداثة عند عبد القاهر الجرجاني ، ط1، الشركة المصرية العالمية للنشر لونجمان القاهرة، 1995م ص $^{105}$ .

ان يذكر مع الآخر من جهة ما بينهما من تباين أو تقارب، على صفة من الوضع تلائم بها عبارة أحد المعنيين عبارة الآخر كما لاءم كلا المعنيين في ذلك صاحبه. >> أو فما يقصده الشاعر من توظيفه للطباق، هو ذات ما يقصده من توظيفه للمقابلة، وهو إبراز المعنى جليا واضحا فالمطابقة تكون بالمقابلة بين لفظين، أما المقابلة فهي أوسع، وتكون بالجمع والتوفيق بين معنيين تكون بينهما نسبة، أي يطلب أحدهما الآخر ويستدعى ذكره معه، بحيث تظهر المناسبة بينهما جلية رغم إختلافهما في المعنى، فيتضح المعنى أكثر باقترانه بضده.

وقد علل حازم سبب هذه الوقفة هو النباس الأمر وإشكاله على الناس في المقابلة، فذهب إلى تحديد أنواعها وأضربها حتى لا يضاف إليها ما ليس منها حو**أنواع المقابلات تتشعب وقلّ من تجده يفطن لمواقع كثير منها في الكلام.**>> فإذا تداخلت أنواع المقابلات، فإن أكثر الأنواع إستدعاءً للوقوف عندها هي:

-مقابلة التضاد والتخالف: هذا الضرب قد يبدو للبعض فيه بعض اللبس رأى القرطاجني ضرورة توضيحه، ويرد في هذا النوع قول الجعدي: 3

### فتى تم فيه ما يَسُرُّ صديقَه \* \* على أن فيه ما يَسُوءُ الأعاديا

فقد تمت نسبة الشطر الثاني من هذا البيت الشعري إلى أوله، فجاء ما يسوء الأعاديا مقابلا لما يسر صديقه، فما يتميز به هذا الفتى من خصال إذا كان يسر الصديق، و يثلج قلبه، فهذه الخصال لا تقع من قلوب الأعداء نفس الموقع، لأن تلك الصفات تعلي من شأن صاحبها، و ترفع من قدره، و هذا أمر لن يفرح الأعداء أو يسرهم، فقد جاء المعنيين المتقابلين في هذا البيت متحاديين متجاورين في النظم، و هذا الضرب هو المستحسن عند حازم، بيد أنه ليس شرطا أساسيا في المقابلة.

ومن ذلك قول هند بنت النعمان:

«شكرتُك يدٌ نالتها خصاصة بعد نعمة، ولا ملكتُك يدٌ نالت ثورة بعد فاقة )، فتقابل المعنيان المتضادين حال شخصين ( يد نالتها خصاصة بعد نعمة ) وبين ( يد نالت ثورة بعد فاقة )، فتقابل المعنيان المتضادين فيها، موضحا الخلاف بين الوضعين فالخصاصة بعد النعمة تعني: الرضا، الرفعة الأنفة، الكبرياء، العطاء... في حين تعني (الثورة بعد الفاقة) = السخط، الحقد، والبغض... فالوضعان النتقابلان متضادان، وما تتم عنه من معان هي كذلك متضادة فالفقير بعد الغني إذا أعطيته شكرك، لكن الفقير إذا إغتني وصار إليه زمام الأمر فإن مثله من يخشى منه.

<sup>3</sup> ا**لمرزوقي**: شرح ديوان الحماسة، ج2، ص969، غير ان المرزوقي قد أورد كلمة "كان" بدل "تم" عند حازم.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> حازم القرطاجني: منهاج البلغاء وسراج الأدباء، ص52.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> نفسه.

<sup>4</sup> حازم القرطاجني: منهاج البلغاء وسراج الأدباء، ص54.

وقول بعضهم: حولو أن الأقدار إذ رمت بك من المراتب في أعلاها بلغت في أفعال السؤدد إلى ما وازاها، فوازيت بمساعيك مراقيك وعادلت النعمة عليك بالنعمة فيك، ولكنك قابلت سمو الدرجة بدنق الهمة ورفيع الرتبة، بوضيع الشيمة، فعاد علوك بالإتفاق إلى حال دنوك بالإستحقاق وصار جناحك في الإنهياض إلى ما عليه قدرك في الإنخفاض، فلا لوم على القدر إذ أذنب فيك فأناب وغلط بك فعاد إلى الصواب.>>1.

فقد ورد في هذا القول أكثر من مقابلة بين "سمو الدرجة ودنو الهمة"، "رفيع الرتبة بوضيع الشيمة"، "علوك بالإتفاق ودنوك بالإستحقاق"، "صار جناحك في الإنهياض إلى ما عليه قدرك في الإنخفاض"، "أذنب فيك فأناب وغلط فيك فعاد إلى الصواب" فقد جاءت المقابلة في هذين المثالين النثريين متجاورة، صحيحة أراد أصحابها توضيح المعنى أكثر، وتقريبه من ذهن المثلقي وقلبه مستثمرا ملكة الخيال لذيه للوصول إلى تلك الغاية.

وإذا كانت التقابلات الضدية من طباق ومقابلة من البديع الذي يسعى الأديب أو الشاعر من خلالهما إلى تجميل المعنى وتحسينه، فإن ذلك في الأساس موجه إلى التأثير في المتلقي ودفعه للتجاوب، والتلذد والاعجاب بما يقدم له، فإن هناك نوعا آخر من ضروب القول يعتمد عليه الأديب في تحقيق نفس الغاية، وإن اختلفت الطريقة والمقصود بهذا النوع هو التقسيم.

فكيف نظر القرطاجني إلى التقسيم ودوره في تأدية المعنى؟ وما هي أنواعه وأشكاله؟و كيف يتجلى دور الخيال من خلال التقسيم؟.

### - التقسيم و تخييلية المعنى:

يذهب الشاعر عند نظمه لعباراته إلى ذكر المعنى مقسما إلى أجزاء من خلال نسبة بعضها إلى بعض وتناسبها مع الوضع الذي تدرج فيه ويأتي التقسيم على أشكال مختلفة ومتعددة حرتكون الأجزاء المعدودة إما جملة أجزاء الشيء أو أشهر أجزائه وأليّقها بغرض الكلام، ويكون كل جزء منها لا يصلح أن ينسب إلى غير ما نسب إليه بالنظر إلى صحة المعنى. ومنها تعديد أشياء محمودة أو مذمومة من شيء متفقة في الشهرة والتناسب.>2.

فالغاية من تقييم المعنى هي السعي لتقريب المعنى إلى ذهن السامع حيث يقوم الخيال بالإنتقاء و التركيز على بعض عناصر المعنى و الربط بينها بشكل مميز يجعلها تخدم المعنى العام للعمل الشعري، و تكون أقدر على إحداث التخييل المرجو منها.

<sup>2</sup> حازم القرطاجني، منهاج البلغاء وسراج الأدباء ، ص55،56.

 $<sup>^1</sup>$ نفسه ، ص54،55

فالتعبير عن المعنى المراد مجملا، أو التفصل فيه وذكر الأقسام المكونة له، فمتى يكون المعنى تاما أو ناقصا؟ وماهو المعيار الذي نستند إليه للحكم على ذلك؟ .

### <u>-معيار الكمال أو النقص في المعاني:</u>

إن تحقيق الغاية الإيصالية للقول الشعري، واحداث التخبيل لدى المتلقي أمر يستدعي أن يستوفي المعنى كل أجزائه المكونة له، وحتى ينقل المعنى بمختلف تفاصيله إلى ذهن المتلقي، فيستجيب لما يعرض عليه «الكمال في المعاني فباستيفاء أقسامها، وإستقصاء متمماتها، وإنتظام العبارات في جميع أركاتها حتى لا يخل من أركانها بركن، ولا يغفل من أقسامها قسم، ولا يتداخل بعض الأقسام على بعض.>> أفالسعي إلى التفصيل في ذكر عناصر المعنى ومكوناته، والإلحاح على إستيفائها، هو تتمة للمعنى وتوضيحا له. واسقاط أحدها أو بعضها يخل بهذا الكمال، فيأتي المعنى ناقصا كما أن إغفال العبارة الناقلة لهذا المعنى من شأنه ان يخل بتمامه. فتكون القدرة التخييلية للمعنى أقل مما هو متوخى منها.

ومن الأقوال الشعرية التي جاءت فيها القسمة صحيحة والمعنى تاما قول *الشماخ*:<sup>2</sup>

# متى ما تقع أرساغة مطمئنة \* \* على حجر يرفض أو يتدحرج

لقد قسم الشاعر المعنى إلى أقسام متساوية، فإذا حاول الإنسان تحريك حجر ما بأطراف الأصابع فإنه سيحدث أحد أمرين: فإذا كان الحجر رخوا فإنه سيثبت رافضا الحركة، أما إذا كان الحجر صلبا فإنه سيتدحرج، فحال هذا الحجر كحال الدنيا مع الشاعر فإذا كان لينا وعرف كيف يتعامل مع تقلبات الدهر، تمكن من العيش والوصول إلى أهدافه، أما إذا لم يحسن التعامل فإنه سيكسر، ويهزم، فالشاعر هنا يرفض الإستسلام والخنوع. وقد قام الخيال برسم هذه الصورة البسيطة، بشكل مؤثر رغم كون المعنى فيها عاديا، وهنا تكمن براعة الشاعر، وحسن توظيفه لملكة الخيال في تقسيم المعنى إلى أجزاء منسجمة ومتكاملة، أدت لا محالة إلى تمام المعنى.

وقد يأتي التقسيم في المعنى مرتبا ومتدرجا، فيكون المعنى غاية في الدقة حتى يكاد ينطق مفصحا على ما يدل عليه. ومن ذلك قول زهير: 3

# يطْعنهم ما إرتموا حتى إذا طَّعنوا \* \* ضارب حتى إذا ما ضاربوا إعتنقا

فوصف الشاعر لأحداث هذه المعركة، أمر تحرّى فيه التدرج في ترتيب ما حدث، فهاهو يصف هذا الممدوح بأنه شخص شجاع وباسل في الحرب إذ يبادر بطعن الخصم كلما أقبل عليه ليرديه قتيلا، ثم ما يفتأ أن يشتبك مع آخر في مبارزة قوية تؤدي إلى الإلتحام، حتى يكاد الناظر يجزم بتعانقهما.

<sup>2</sup> ابن رشيق: العمدة، ج2، ص21.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> نفسه ، ص154.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> حازم القرطاجني: منهاج البلغاء وسراج الأدباء، ص155.

فبراعة زهير في إستخدام ألفاظه وربطه بين عناصر المعنى أمر يكشف عن سعة خياله. فوصفه لهذه الواقعة وتدرجه في عرض أجزاء الصورة ينم عن براعة وحذق كبيرين في إستعمال العبارات الملائمة للمعنى مما يجعل المتلقي يتأثر لهذه الصورة وإثارة قدرته التخييلية، التي تدفعه إلى تصور هذه الأحداث وكأنه يراها.

فقد عرف الشاعر كيف يستخدم ملكة الخيال في الربط بين عناصر هذه الصورة حتى يحقق الغاية الإيصالية للمعنى، ومن تم ضمان تأثر المتلقي وإثارة إنفعاله.

إن إيصال المعنى، وحسن تخييله يتطلب من الشاعر أن يحسن إنتقاء العبارة التي يحمّلها، بيد أن الشاعر قد يحمّل العبارة معان متعددة هادفا إلى حسن التعبير عن مراده.

ومن الأقوال التي جمعت فيها العبارة أركان المعنى جميعا قول الشاعر  $oldsymbol{i}$  فيها الغنوي:  $^{1}$ 

## أناس إذا لم يقبل الحق منهم \* \* ويُعطوهُ، عاذوا بالسيوف القواضب

في مدح الشاعر لهؤلاء القوم حديث عن إحدى خصالهم وهي حرصهم على تحقيق العدل وإيصاله، فهم قوم مسالمون يسعون إلى إرساء الحق وتبليغه، حتى وإن إضطروا إلى إستعمال السيف في وجه أي رافض او معيق لتحقيق ما يصبون إليه.

فقد حملت العبارة هذا المعنى وعبَّرت عنه بشيء من التفصيل فعدم قبول الحق منهم أو إعطائهم له أمر يلجئهم إلى مقابض السيوف.

ومن التقسيم الذي إستوفى أركان المعنى قول  $\frac{2}{100}$ 

## عَفَّى كلوم زماني ثم قلَّمَهُ \* \* عَنِّي فأحْفاه ثم إقتص ما إجترحا

يظهر من خلال هذا البيت سعة خيال الشاعر، وحسن توظيفه لوسائله الفنية في التعبير عن المعنى، فمعاناة الشاعر كبيرة، ويد الزمان قد ضيقت عليه الخناق، فهاهو الزمان، وبعد ان شفيت جروحه، يصيبه في عينيه ليقتص منه، ويعيد جرحه من جديد وكأنما بينه وبين الشاعر حقد دفين لا يفتأ أن يظهر بعد إخماده الملحظ حسن إختيار ابن الرومي للعبارة (عفّى، قلمه، أحفاه، إقتص) وملاءمتها للمعنى المعبر عنه، فجاء المعنى تاما لاستيفائه لعناصره المكونة، وتمام التقسيم وتدرج الشاعر في عرضه.

فالتقسيم مُحسن بديعي يوظفه الشاعر لتوضيح المعنى والتفصيل في عناصره، كما أنه توكيد للمعنى من خلال التدرج في عرض أجزائه. وهو وسيلة يعمل من خلالها على توضيح المعنى وترسيخه في ذهن

<sup>2</sup> ا**بن الرومي**: الديوان، شرح أحمد حسن بسج، ط1، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، 1994م، ج1، ص320.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ابن رشيق: العمدة، ج2، ص51، ورد فيها لفظ "رجال" بدل "أناس".

المتلقي، وتعميق مكانته في قلبه، لذا كان إستيفاء المعنى لعناصره المكونة عاملاً مساعدا على حدوث ردة الفعل التخييلية التي ينشدها الشاعر من المتلقى.

إن الإبانة عن المعنى، وتوضيحه غاية يتوسل لتحقيقها الشاعر وسائل مختلفة إضافة إلى التقسيم، يستخدم التكرار وسيلة لتوكيد المعنى وتوضيحه، وتفسير ما قد يكتنفه من إبهام.

فما هي أشكال التفسير وأنواعه عند القرطاجني؟ وما هو دورها في البنية الشعرية؟ وهل هناك أشكال من التفسير غير ملائمة للمعنى؟

يتضح هذا الأمر من خلال أقسام التفسير التي تحدث عنها القرطاجني .

### <u>-أنواع التفسير ودورها التخييلي:</u>

أشار القرطاجني إلى التفسير في ثنايا حديثه عن التكرار في المعاني. والتفسير بوصفه طريقة لتوضيح المعنى وشرحه ينقسم إلى:

-تفسير الإيضاح: ومعناه <<إرداف معنى فيه إبهام بمعنى مماثل له إلا أنّه أوضح منه.>> أفالغرض من إضافة المعنى الثاني للأول هو شرح ما جاء مبهما، وإزالة ما يكتنفه من غموض وليست تلك الإضافة من قبيل التكرار الغير مفيد، بل هي زيادة في جمال المعنى ووضوحه، وإثارة للقدرة التخييلية للمتلقي.

ومن ذلك قول المتنبي:<sup>2</sup>

## ذكيٌّ تظنّيه طليعة عينه \* \* يرى قلبه في يومه ما ترى غدا

هذا الشخص - كما يقول المتنبي- يتصف بذكاء فائق حتى يحسبه الناظر طليعة عينه، ثم يضيف إلى ذلك مفسرا أن شدة ذكائه، وقوة فراسته تجعلانه يبصر بقلبه ما سيحدث مستقبلا.

فإرداف المعنى الأول بالثاني هو زيادة في توضيح المعنى، وتحريك لخيال المتلقي وترسيخ للمعنى في نفسه.

-تفسير التعليل: إن إتباع المعنى الأول بآخر يفسر ما جاء فيه مُشكلا، يكون أيضا بتعليل المعنى الأول، والتبرير له.

ومن ذلك قول أبي الحسن مهيار بن مرزوبه: 3

# بكيت على الوادي فحرّمت ماءه \* \* وكيف يحل الماء أكثره دَمُ

فالشاعر إذا كان يخبرنا بأنّه قد حزن على هذا الوادي إلى درجة البكاء مما دفعه إلى تحريم شرب ماءه ليتبع ذلك معللا المعنى الأول الذي هو سبب التحريم بأن ماءه قد امتزج بدماء القتلى، فحزنه عليهم

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> حازم القرطاجني: منهاج البلغاء وسراج الأدباء، ص57.

<sup>. 282</sup> أبو الطيب المتنبي: الديوان، شرح أبي البقاء العبكري، دط، دار الفكر، دب، دت، ج $^{1}$ ، ص $^{2}$ 

دمازم القرطاجني: منهاج البلغاء وسراج الأدباء، ص57.

سبب وعلة تحريم ماءه، نوعا من الإحتجاج والرفض لما حدث مؤثرا بذلك في المتلقي وجعله يتعاطف مع موقفه.

#### <u>-تفسير السبب:</u>

ومنه قول الشاعر: 1

# ... يُرْج ــ ــ ــ ــ ويُتَ ــ ــ ــ قَى \* \* يَرَجَّى الْحَيَا منه وتُخْشَى الصواعِقُ الصواعِقُ

فقد جاء المعنى الثاني لتوضيح السبب الذي من اجله يرجى هذا الشخص وينقي، فيرجى منه الحيا لكن يخشى منه في ذات الوقت شدة الغضب.

### <u>-تفسير الغاية وتفسير التضمين:</u>

منه قول *ابن الرومي*: <sup>2</sup>

# خبِّرْهُبالدَّاء، واسأله بحيْلَتِه \* \* تُخْبرْ وتَسْأَل أَخَا فَهُم وإفهام

فقد اجتمع في قول ابن الرومي نوعين من التفسير، تفسير الغاية وهو السبب من إخبار هذا الشخص بالعلة هو السؤال عن الدواء، وتفسير التضمين فسؤالك لهذا الشخص عن دواء هذا الداء هو ثقة في قدرته، وحسن تصرفه، واقرار له بالفهم.

-تفسير الإجمال:ومن أمثلته قول الشاعر:<sup>3</sup>

## أَذْكَى وأَخْمَد للعداوة والقِرى \* \* نارين: نارَ وغى ونار زناد

فقد جاء القول مجملا في صدر البيت، إذ قام هذا الشخص بفعلين متناقضين في ذات الوقت "الإذكاء والإخماد" ليفصل عجزه ما جاء مجملا فيه، فقد أخمد نار الحرب فأخمدت معه العداوة ليشعل نار الخير والجود والكرم، دلالة على انتصار إرادة الحياة على إرادة الموت، وتحريك أصالة الخير في قلوب الناس، فأراد بذلك الشاعر أن يجعل المعنى الثاني تفصيلا وتفسيرا للمعنى الأول الذي جاء مجملا وغير واضح.

فأنواع التفسير المختلفة هي طرق يستعملها الشاعر لخدمة المعنى وتوضيحه، حتى يتمكن من تحقيق غاية الشعر التي هي التأثير في المتلقى وتحريك القوة التخييلية لديه.

بعد تحديد حازم لأنواع التفسير، أكد على ضرورة ملاءمة المفسير للأمر المُفَسَر، وأن لا يخرج عما هو بحاجة إلى تفسير حويعد التفسير عند البلاغيين من مراتب الكلام إذا أحسن إستعماله ولذلك جوزوا فيه تكرار بشروط يجب مراعاتها.>> 4 بمعنى أن المفسر أو المعنى الثاني ينبغي تناسبه مع المعنى الأول،

<sup>2</sup> ابن الرومى: الديوان،ج3، ص251، وردت كلمة "تسل" بدل "نسأل".

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> نفسه.

دمازم القرطاجني: منهاج البلغاء وسراج الأدباء، ص58.

محمد الحجوي: البديع عند حازم القرطاجني، مجلة آفاق الثقافة والنراث إدارة البحث العلمي والنشاط الثقافي بمركز
 جمعية الماجد للثقافة والنراث، السنة الرابعة، العدد 13، دبي، 1996م، ص28.

حتى يضيف جديدا يوضح الأول، ولو لا ذلك لما كان هناك مبررا لتوظيفه كما قدم عدة نماذج عن التفسير الذي لا يوافق فيه معنى المفسر للمفسر نحو قول الشاعر: 1

# فيا أيّها الحيْرانُ في ظُلم الدّجى \*\* ومن خاف أن يلقاه بَغـــيٌّ من العِدَا تعالَ إليه تَلْقَ من نور وجهــه \*\* ضياءً، ومن كَفَيْهُ بحــرًا من النّدى

الملاحظ أن عجز البيت الأول لم يأت مفسرا لصدره، وغير ملائم له، مما يضر بالكلام ويدل على قلة فهم الشاعر لما يريد إيصاله للمتلقي فلم يكن هناك إنسجام بين المعنيين، كما أن المعنى الثاني لم يقم بآداء وظيفته التي أنيطت به، وهي توضيح المعنى الأول وتفسيره. يضاف إلى التفسير شكلا جديدا من محسنات للمعنى والتي وإن اختلفت عن التفسير فهي تشترك معه في الغاية وهي كمال المعنى و وضوحه، هذا الشكل هو التفريع. فما معنى التفريع عند حازم؟ وما هي أضربه؟ وكيف يتضح دوره في بناء المعنى؟

التفريع <<هو أن يصف الشاعر شيئا بوصف ما. ثم يلتفت إلى شيء آخر يوصف بصفة مماثلة، أو مشابهة أو مخالفة، لما وُصف به الأول، فيستدرج من أحدهما إلى الآخر ويستطرد به إليه على جهة تشبيه أو مفاضلة أو إلتفات أو غير ذلك مما يناسب به بين بعض المعاني وبعض فيكون ذكر الثاني كالفرع عن ذكر الأول.>> فالتفريع من المحسنات البديعية التي يوظفهاالشاعر لتجميل المعنى، وتحسينه لذا ينبغي أن يتحرى حدوث التناسب بين المعنيين، عند الإنتقال من أحدهما إلى الآخر. وقد أدرج حازم في كتابه المنهاج جملة من الأمثلة الشعرية التي ورد فيها تفريع. ومن ذلك قول الكميت: 3

### أحلامُكم لسقام الجهل شافيةً \* \* كما دماؤكم يشفى بها الكلب

ذهب الكميت في مدحه لهؤلاء القوم بأنهم أناس معروفون برجاحة العقل و إترانه، حتى صار ذلك صفة مرتبطة بهم، لا مجال للغباء والبلادة فيه إلى إضافة معنى جديد متفرع عن الأول ومؤكدا له، وهو أن دماءهم نقية وطاهرة حتى صارت دواء يشفي من داء الكلب\* فجاء المعنى الثاني متفرعا عن الأول وزيادة في توضيحه، لكن بعض البلاغيين والنقاد يرون أن هذا البيت الشعري هو <<أسأل ما رأى النقاد دارسي البلاغة الغربية في جعل شاهد هذا التفريع - وهو مدح غليظ فج - محسنا بديعيا معنويا، وصورة بلاغية جديرة بأن تفرد بالدراسة.>> 4 فالحكم على هذا البيت بالغلظة فيه وجهة نظر، إلا أن الشاعر تمكن من أن يفرع المعنى الثاني من الأول مستدرجا الثاني إلى الأول ورابطا له به، بوصفه أصلا

احازم القرطاجني: منهاج البلغاء وسراج الأدباء، ص58،59.

 $<sup>^2</sup>$ نفسه، ص $^2$ 

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>ابن رشيق: العمدة، ج2، ص56.

<sup>\*</sup> كان هناك اعتقاد سائد عند العرب هو أن دم رئيس القبيلة يشفي من الإصابة بالكلب.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>عبد العزيز قليقلة: البلاغة الإصطلاحية، دط، دار الفكر العربي، القاهرة،1987م، ص355.

خرج عنه فقد إستطاع الشاعر بفضل سعة خياله أن يربط بين دائي الكلب والجهل اللذان لا شفاء لهما لكن عقول ودماء هؤلاء القوم تستطيع فعل ذلك. و الخيال هو الذي مكنه أن يفرع المعنى الثاني عن الأول وكأنه جزء منه، وهي براعة من الشاعر، وحذق في إستعمال أدواته الفنية. وفي مثل ذلك قول ابن المعتز: 1

وكانَّ حُمرةَ لونها من خدّه \* \* وكأنَّ طيبَ نسيمهَا من نشرِهِ حتى إذا صبَّ المزاج تبسَّمت \* عن ثغرها فحسبته من ثغررِه مازال ينجزُ لي مواعدَ عينه \* \* فَمُهُ وأحْسنبُ ريقَهُ من خمرهِ

فقد ورد في هذا القول عدة تفريعات، فحمرة الورد كأنها مستمدة من خدّ هذه المرأة، وطيب النسيم من نشرها، وتفتحها من بسمة فمها فجاءت هذه المعاني متفرعة عن الأصل، نابعة منه و قد إستطاع الخيال أن يحقق المناسبة بين الأصل و التفريع و يحسن الجمع بنهما.

ويقول الصنوبري:<sup>2</sup>

مَا أَخْطَأَتْ نُونَاتُهُ مِنْ صُدُعُهُ \* شَبَهًا وَلا أَلْفَاتُهُ مِنْ قَلَهُ مِنْ قَلَهُ مِنْ قِلْهُ فَكَأَنَّمَا قَرَطَاسُهُ مِنْ جَلَاهُ فَكَأَنَّمَا قَرَطَاسُهُ مِنْ جَلَاهُ

فقد كان ارتباط هذا الرجل بشعره، ونظمه للكلمات نابعة من إنسجام معه، حتى غدت كل كلمة نابعة من ذاته فرسمه لحرف النون كأنه مستمد في الشبه من صدغ الأذن، وحرف الألف من طول قامته وانتصابها، حتى الورق الذي يكتب عليه كأنه مقتطع من جلده، فالشعر بالنسبة إليه كالأنفاس التي يتنفسها، والهواء الذي يستنشقه فرغم بساطة هذا التشبيه والمماثلة إلا أن الشاعر إستطاع توثيق الصلة بين الشعر وصاحبه، حتى غدى متفرعا عنه، فخيال الشاعر مكنه من تجاوز الجمع بين المعاني المألوفة، عامدا إلى تأليفات جديدة ومختلفة، ليس بينها في الحقيقة صلة واضحة فحسن التفريع الفضل فيه للخيال، وخصوبته فكلما استخدمها الشاعر بشكل جيد تمكن من تفريع معاني متميزة عن المعنى الأصلي . بيد ان التفريع كما يقع في حيز مكاني واحد كما سبقت رؤيته في الأمثلة الشعرية الفارطة، قد يحدث أن يقع بينهما تباعد

ابن المعتز: الديوان، دط، دار بيروت للطباعة و النشر، بيروت، لبنان، 1980م، ص227، وهناك إختلاف بين الديوان وما
 رواهاه حازم في البيئين الأولين:

وكأن حمرة خدّه من لونها \* \* وكأن طيب رياحها من نشره

حتى إذا هبّ المزاج تبسمت \* \* عن ثغرها فحسبتها عن ثغره

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> أحمد بن محمد بن الحسن الصنوبري: الديوان، تحقيق إحسان عباس، دط، نشر وتوزيع دار الثقافة، بيروت، البنان،

<sup>1970</sup>م ص474. وقد اختلف البيتان في الديوان عن رواية حازم: ما أخطأت نوناته من صدغه \* \* شيئا و لا ألفاته من قــــــده

وكأن أنفاســـــه من شعره \*\* وكأنما قرطاسه من خده

«وكل معنى فرّع عن معنى فقد يكون واقعا معه في حيّز واحد، وقد يكون بينهما تباين في ذلك، وقد يكون المأخذ فيهما واحدا، وقد يكون متخالفا وقد يكون أحدهما موجها من بعض جهات التوجيه نحو النسب الإسنادية إلى ما وجّه إليه الآخر، وقد يكون أحدهما موجهًا إلى غير ما وجّه إليه الآخر.»

أخزاء الجملة، وتناسب معانيها مرتبط بحسن التصرف في صياغة المعنى وتفريعه.

غير أن تفريع المعاني قد يرد فيه تباعد بين المتفرع والمتفرع عنه، ومن أمثلة ذلك قول محمد بن وهيب: 2

# طللان طال عليهما الأمَدُ \* \* دَرَسَا فلا عَلَمٌ ولا نَضَدُ لبسَا البلى، فكأنما وَجَدَا \* \* بعد الأحبَّة مثل ما أجـــدُ

فقد أتت يد الزمان على هذين الطللين، فحولت حالهم إلى أسوء حال، فقد أصابها القدم، وطال عليهما العهد فغديا كمن يلبس ثياب رثة، قديمة لم تعد صالحة لستر، فما أصابهما سببه رحيل الأهل عنها، وتركهم لديارهم، حتى خيمت عليهما الوحشة، وجعلت الموت والدمار السمة الطاغية عليهما فهذا الإستلاب بمختلف أشكاله هو ما سبب البلى لهذين الطللين، وجعلهما يشكوان من قلة الونيس وفقدان الحياة بعد أن ظعن عنها ساكنوها فوافق حالهما حال الشاعر وشعورهما بشعوره.

لكن الملاحظ أن تفريع المعنى في هذين البيتين قد جاء فيه المتفرع بعيدا عن المتفرع عنه في الحيز المكاني، بيد أن هذا التباعد لم يؤثر على جمال المعنى وتأثيريته على المتلقي، فجاء المعنى الثاني منسجما مع المعنى الأصلي، رغم البعد النسبي بين الإثنين.

ولما كان التفريع من ألوان البديع، ومحسنا معنويا، كان التناسب بين المتفرع، والمتفرع عنه أمرا حتميا في جعل المعنى أكثر قربا من نفس المتلقي، وأكثر قدرة على تحريك القدرة التخييلية لديه، وإحضاره إلى عالم الأديب، وجعله يتعايش معه، وهنا يكون معول الشاعر على قدرة الخيال كبيرة في خلق هذا الإنسجام والتلاؤم بين أجزاء المعنى، لأن العجز عن الوصول إلى ذلك يحول التفريع إلى حشو لا فائدة منه، وتحميل المعنى أشياء ليست منه.

كما يستحسن أن يحصر التفريع في بيت واحد من القصيدة الشعرية، ولا يستغرقها كلها حراد المبدأ المستحسن في الكلام أن يفتن في ضروب الإبداعات الموقعة فيه، وأن يتوخى في جميع ذلك تناسب الإنتقالات وحسن الإقترانات.>>3 فحسن توظيف التفريع يزيد من جمال القول الشعري، ومكانته في النفس وتتعكس من خلاله براعة الشاعر، وسعة خياله.

فكيف تتجلى براعة الشاعر النظمية؟ وما المكانة التي يحتلها اللفظ في صياغة المعنى؟ وما هو تأثير بنية اللفظ على المتلقى؟

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> حازم القرطاجني: منهاج البلغاء وسراج الأدباء، ص61.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ابن رشيق: العمدة، ج2، ص44.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> حازم القرطاجني: منهاج البلغاء وسراج الأدباء، ص119.

### 3-دور اللفظ في العمل الإبداعي:

يسعى الشاعر من خلال عمله الشعري إلى إيصال المعنى المعبر عنه إلى المتلقي، وإحداث التأثير فيه، وهو أمر لن يتأتى إلا بحسن إنتقاء اللفظ المناسب للمعنى المعبر عنه بدقة، مع حسن تأليفه ونظمه، ونتاسبه مع غيره من الألفاظ في الجملة الواحدة حتى يتغلغل المعنى في قلب المتلقي ويثير ما بنفسه من إنفعالات سواء بالقبول أو النفور حوالأديب المبدع عندما يحملنا إلى عالمه الممتع يستخدم في ذلك وسائل فنية يهدف بها إلى التأثير النفسي. وهذه الوسائل منها ما يعود إلى اللفظ ووضعه بجانب أخيه وفنيته في إنتقاء الجملة وقرنها بما يلائمها يخلق لنا في النهاية العمل الأدبي المؤثر، وهو في كل ذلك يمزج ما يقدمه من صورة تعبيرية بمشاعره وعواطفه بحيث ينتقل عالمه الداخلي لنا في شكل مادي ملموس.>>1.

إن انتقاء اللفظ، وتوظيف المناسب منه لغرض القول أمر يتطلب حسن تحكم الشاعر في أدواته الفنية، والبراعة في توظيفها وهو ما يقوم به الخيال، حيث يربط بين الصور في تأليف جديد، كما يخرج اللغة من الرتابة والعادية إلى الشعرية والإيحاء حرفإن الأقاويل الشعرية يحسن موقعها من النفوس من حيث تختار مواد اللفظ وتنتقي أفضلها، وتركب التركيب المتلائم، المتشاكل، وتستقصي بأجزاء العبارات التي هي الألفاظ الدّالة على أجزاء المعاني المحتاج إليها حتى تكون حسنة اعراب الجملة، والتفاصيل عن جملة المعنى وتفاصيله.>>2.

فتعبيرية المعنى وتأثيريته مرتبطان بالصورة التي ينقل بها فجودة السبك، وحسن تأليف الكلم وظم بعضه إلى بعض، يعطي العبارة قدرة أكبر على الإيحاء، فتقع موقعا حسنا من نفس المتلقي لأن الهدف الرئيسي للقول الشعري هو الجانب الإيصالي الذي غايته تحريك القدرة التخييلية للمتلقي <<الحروف ظروف للمعاني التي هي أرواحها، أو هي النفس فيها، ومعاني الحروف المظروفة فيها متواطؤ عليها تظهر عند تشكيلها في كلمات منفردة، معناها يختلف عن معناها مشكلة، أي أن للكلمة من حيث جمعها معنى ليس لآحاد الحروف، بهذا تؤثر في نفس السامع.>> قمعنى اللفظ منفردا يختلف عنه منظوما، فكلما كان النظم جيدا حسن موقعه من النفس، ويسوء برداءته، حين ينبو اللفظ عن مكانه، فتعجز عن نقل المعنى، والتعبير عنه، فهذه الرداءة تنتقل إلى المتلقي، إذا ساء نقلها للمعنى، لأن <<الألفاظ الرديئة، والتأليف المتنافر، وإن وقعت بها المحاكاة الصحيحة، فإنا نجد السمع يتأذى بمرور تلك الألفاظ الرديئة، القبيحة التأليف عليها، يشغل النفس تأذّى السمع عن التأثر لمقتضى المحاكاة والتخييل، فلذلك كانت

<sup>1</sup> محمد عبد المطلب مصطفى: إتجاهات النقد خلال القرنين السادس والسابع الهجريين، ط1، دار الأندلس للطباعة والنشر والتوزيع بيروت، لبنان، 1984م، ص182.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> حازم القرطاجني: منهاج البلغاء وسراج الأدباء، ص119.

<sup>3</sup> سليمان العطار: الخيال عند ابن عربي-النظريات و المجالات-، دط، دار الثقافة للنشر و التوزيع، القاهرة،1991م، ص225،226.

الحاجة في هذه الصناعة إلى إختيار اللفظ، وإحكام التأليف أكيدة جدا.>> أ فرداءة النركيب نتقص من شعرية اللغة، وقدرتها على الإفصاح من خلال المحاكاة والتخييل وتقلل من إستجابة المتلقي.

فكيف يمكن تحسين المعنى والزيادة في تأثيريته؟ وما هو دور اللفظ في تحقيق المطابقة بين القول والغرض؟

### -دور الألفاظ في تحسين المعاني:

تقوم البنية النظمية على العلاقة بين الشكل والمضمون، والتلاحم بينهما مما يتيح للشاعر أو الأديب إمكانات كبيرة لتوظيف أشكال إبداعية متعددة، من خلال تحديد العلاقات النحوية الرابطة بين الدوال ومدلو لاتها، لذا كان من الضروري توخي ملاءمة الألفاظ والعبارات لغرض القول، والمعنى المعبر عنه حقد تكون للعبارة دلالة على أمر مكروه خارج عما جيء بها للدلالة عليه، إما باشتراك وقع في اللفظ، أو بعرف وإستعمال حدث فيه ولو للعامة.>> فإذا لم يكن هناك تناسب بين اللفظ والمعنى سيؤثر ذلك على المعنى وكيفية إيصاله، مما يجعل المتلقى بوصفه شريكا أساسيا في العملية الإبداعية، ينفر منه.

فاختيار العبارة من طرف الشاعر، والحاحه في استعمالها ونظمها يجعل الصلة وثيقة بين كوامن نفسه التي تكشف الألفاظ عن كل مكنوناتها، فتلونها بمشاعره وأحاسيسه يجعلها أكثر صدقا، وأكثر تأثيرا في نفوس الناس.

ومن بين ما ورد فيه اللفظ في غير مكانه قول الصاحب في عضد الدولة:  $^{8}$ 

# ضممت على أبناء تغلب تاءها \* \* فتغلب ما كرَّ الجديدان تُغْلب

فوقوع لفظة "تغلب" قافية لهذا البيت، بعد أن سبق ورودها في المتن أمرا جعلها غير ملائمة للمعنى، فأساءت للجملة، وكان موقعها على هذه الصورة مؤذيا للسمع منفرا للنفس، وهو الأمر الذي تتبه له عضد الدولة (الممدوح)، فأنكره على الشاعر.

فإن اعتناء الشاعر في عمله الإبداعي بجانب نظم الألفاظ، وحسن توظيف المناسب منها وملاءمة بعضها لبعض في التركيب أمر يلح فيه حازم على الشاعر، حتى يكون وقع النص على المتلقي أحسن، ومكانته من قلبه أعرق، وكي يقبل على السماع ولا ينفر، باعتبار المتلقي شريكا في العملية الإبداعية، والتأثير فيه غاية الشاعر المنشودة.

لكن القرطاجني في ذات الوقت ينبه إلى ضرورة هجر الألفاظ الحوشية، والإبتعاد عن الفحش، حتى وإن كان من قبيل التسلية، لأن ذلك مفسدة للمعنى، وضررا بالنظم، وتتفيرا للنفس، وإيذاءً للسمع. وفي صدد الحديث عن الإستعمال المستقبح لللفظ يدرج قول المتنبى في أم سيف الدولة: 4

 $^{3}$  حازم القرطاجني: منهاج البلغاء وسراج الأدباء، ص $^{3}$ 

1

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> حازم القرطاجني: منهاج البلغاء وسراج الأدباء، ص129.

 $<sup>^2</sup>$ نفسه، ص $^2$ 

<sup>4</sup> أبو الطيب المتنبي: الديوان، ج3، ص13، مع إختلاف بينه وبين رواية حازم.

### رواق العزِّ فوقكِ مُسْبَطِرُ \* \* ومُلكُ عليّ إبنكِ في كمال

فقد جاءت لفظة "مسبطر" نابية عن مكانها، وخاصة أنها تستعمل في مخاطبة إمرأة. وقد زاد من بذاءتها أن سبقت بكلمة 'فوقك"، مما أضر بالمعنى وأحط من قيمة المدح وأثره.

يضاف إلى ذلك قول مروان بن أبي حفصة في مدح زبيدة بنت جعفر: 1

# يَهُزُّها كلُّ عرق من أرومتها \* \* يزداد طيبًا إذا الأعراق لم تطب

فمدح الزبيدة، والإشادة بعراقة أصلها، وطيب عرقها قد أساء إليه استعمال كلمة "عرق" كردف لــــ "يهز" مما جعل المعنى مستهجنا، لرداءة اختيار اللفظ المناسب.

فسوء توظيف اللفظة، ورداءة تركيبه يحط من قيمة المعنى، وينفر منه المتلقي حوقد كان بعض الشيوخ الذين أخذت عنهم هذه الصناعة يوصي باجتناب الألفاظ التي يفهم منها على حدتها أو مع ما يكتنفها معنى قبيح ولو بالعرف العامي.> فاستعمال اللفظة في غير مكانها المناسب، أمر اتفق على التنبيه إليه البلاغيون والنقاد، موضحين أثر ذلك على المعنى، وجودة التعبير عنه، كما يعتبر تلاؤم اللفظ مع الغرض الشعري المنظوم فيه، أمرا حتميا، لأن لكل غرض ألفاظ تلائمه، وتناسب معناه، وقد لا تناسب غيره، لذلك وجب على الشاعر التحرز في إستعمال العبارة، ووضعها الموضع اللائق بها ويظهر عدم مناسبة اللفظ للغرض الشعري من خلال قول حبيب في مدحه لأبي جعفر: 3

### يا أبا جعفر جُعلتُ فداك \* \* بزَّ حسنَ الوجوه حسنُ قفاك

هذا البيت ينتمي إلى غرض المدح، لكن إستعمال لفظة "قفاك" بهذا الشكل أمر مستقبح أساء إلى المعنى العام للبيت، لتنافيها مع غرض القول، فهي أكثر مناسبة للذم لا المدح، لذا كان توظيف هذه العبارة غير مناسب للغرض الذي أدرجت من أجله، بينها وبين أترابها من الألفاظ جفوة أضرت بالمعنى المقصود.

والأمر مماثل في قول كثير:4

وددتُ وبيتُ اللّهِ أنَّكِ بكـــرةُ \* \* هجانٌ، وأنّي مصعبٌ تـــم نهرب كلانا به عُرٌ فمن يرنــا يقل \* \* على حُسنها جرباء تُعدي وأجربُ إذا ما وردنا منهلاً صاح أهلهُ \* \* علينا فمــا ننفك نُرمى ونضرب

رواق العز حولك مسبطر \* \* وملك علي إبنك في كمال

 $<sup>^{1}</sup>$  البيت من فرائد المنهاج، ص $^{15}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> حازم القرطاجني: منهاج البلغاء وسراج الأدباء، ص152.

<sup>3</sup> الخطيب التبريزي: شرح ديوان أبي تمام،ج2، ص288. مع إختلاف عما رواه حازم

ياأبا جعفر خلقت بديعا \*\* فاق حسن الوجوه حسن قفاك

<sup>4</sup> كثير عزة: الديوان، تقديم وشرح مجيد طراد، ط3، دار الكتاب العربي، بيروت، لبنان، 1999م ص42. لكن ورد البيت الأول متأخرا عن البيتين الآخرين مقارنة برواية حازم.

فالشاعر وهو بصدد التغزل بحبيبته لم يستعمل ألفاظا مناسبة لذلك، فقد كان من الأجدر به وهو يتغزل أن يتمنى لحبيبته النعيم والسؤدد، بدلا من تمنيه البؤس والشقاء له ولها. فوضع بذلك اللفظ موضعا مضادا ومخالفا لما كان ينبغي عليه، وهو ضرب مستقبح في الشعر.

فحدوث الملاءمة بين اللفظ والغرض الشعري أمر ضروري لأن حالوضع المؤثر وضع الشيء اللائق به وذلك يكون بالتوافق بين الألفاظ والمعاني والأغراض من جهة ما يكون بعضها في موضعه من الكلام متعلقا ومقترنا بما يجانسه ويناسبه ويلائمه من ذلك.» أولما كانت الملاءمة بين اللفظ والمعنى، أو الغرض الشعري حتمية لا يمكن تخطيها لتحقيق الشعرية، واحداث اللذة الجمالية لدى المتلقي، فإنها أيضا أمر أساسي في تحقيق الإبانة المطلوبة، وإيصال المعنى المراد.

فهل تحقيق الإبانة عن المعنى مردّها إلى اللفظ أم إلى المعنى، أم إلى كليهما؟ وهل غموض المعنى يعنى الفشل في تحقيق كمال المعنى وصحته؟

ولتوضيح هذا الأمر كان من المهم التوقف عند الغموض ضمن حديث القرطاجني عن المعنى والنتظير له، و أثر ذلك على دور الخيال.

### 4-أشكال الغموض في المعني و أثرها على التخييل:

شغلت قضية الغموض النقاد منذ القديم، واحتلت جانبا كبيرا من إهتمامهم. فتفاوتت طرق معالجتهم لهذه القضية وتباينت <<الغموض والوضوح في صور التركيب الذهني عائد إلى الصحة من جهة الكمال... فالمعنى في الأساس ليس سوى قضية علاقات فإذا لم يحكم الربط اختل الفهم. ولا شك من جهة ثانية أن وظيفة التخييل، وهي لب العمل في القول الشعري، تتقهقر ولا تصل إلى غايتها من التأثير والإلتذاذ، حيث التخييل هو نقطة انطلاق عند القائل ونقطة قبول أو إرتداد عند المقول له. >> فوقوع الخلل في التركيب ينعكس لا محالة على الجانب الإيصالي للقول الشعري، ويؤدي إلى صعوبة التعبير عن المعنى ونقله عن طريق العبارة، من أجل ذلك كان الإهتمام بالتركيب أمرا ملحا حتى تستطيع العبارة الإفصاح عن المعنى حزان المعاني وإن كانت أكثر مقاصد الكلام ومواطن القول تقتضي الإعراب عنها، الإفصاح عن مفهوماتها فقد يقصد في كثير من المواضع إغماضها، وإغلاق أبواب الكلام دونها، فجاء حديث القرطاجني عن الغموض، مرتبطا أساسا بقضية المعنى وقدرة الألفاظ على نقله، وخلق التجاوب من قبل المتلقي، ففشل العبارة في تحقيق ذلك يعطي إمكانية للتأويل فيه، وهو ما يسبب الغموض، الأن مقصد الشاعر أمر حدث فيه اختلاف ولبس.

وقد حاول حازم الفصل في قضية غموض المعاني من خلال تقسيمها تبعا لمصدرها في الكلام جاعلا منها ثلاثة أقسام، فهي لا تخرج على أن تعود إلى اللفظ والمعنى معا، أو إلى أحدهما حو وجوه

2 فاطمة عبد الله الوهيبي: نظرية المعنى عند حازم القرطاجني، ص250.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> حازم القرطاجني: منهاج البلغاء وسراج الأدباء، ص153.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> حازم القرطاجني: منهاج البلغاء وسراج الأدباء، ص172.

الإغماض في المعاني منها ما يرجع إلى المعاني أنفسها ومنها ما يرجع إلى الألفاظ والمعاني معا.>> أفغموض المعنى لا يخرج عن هذه الأسباب حسب نظرة حازم لهذه المسألة، وقد عمل على توضيح الأمر بالوقوف عند هذه الأشكال مفصلا القول فيها.

- وقد عدد حازم وجوه الغموض التي تلحق بالمعنى والعائدة إلى المعنى ذاته وهي كالتالي: 2
  - أن يكون المعنى في نفسه دقيقا.
- أن يكون المعنى مبنيا على مقدمة في الكلام قد صرف الفهم عن التفاتها بعد حيزها من حيز ما بنى عليها، أو تشاغله بمستأنف الكلام عن فارطة.
  - أن يكون مضمنا معنى علميا أو خبرا تاريخيا أو محالاً به على ذلك ومشاراً به إليه.
- أن يكون المعنى مضمنا إشارة إلى مثل أو بيت أو كلام سالف بالجملة يجعل بعض ذلك المثل أو البيت جزءا من أجزاء المعنى أو غير ذلك من أنحاء التضمين.
- أن يكون المعنى قد قصد به الدلالة على بعض ما يلزم من المعاني ويكون منه بسبب على جهة الإرداف أو الكناية به عنه، أو التلويح به إليه أو غير ذلك.
- أن يكون المعنى قد وضعت صور التركيب الذهني في أجزائه على غير ما يجب فتنكره الأفهام لذلك.
- أن يكون بعض ما يشتمل عليه المعنى مظنة لإنصراف الخواطر في فهمه إلى أنحاء من الإحتمالات وذلك يؤدي إلى تعدد الفهوم.
- أو يكون المعنى قد اقتصر في تعريف بعض أجزائه أو تخييلها على الإشارة إليه بأوصاف تشترك فيها معه أشياء غير أنها لا توجد مجتمعة إلا فيه.

إن تأمل هذا النقسيم المتعلق بالغموض العائد للمعاني ذاتها يجعلنا نربط الأمر بما سبق رؤيته في حديثه عن كمال المعاني وشروط تحقيقه حيث حرأدركنا أن الغموض مسألة ناتجة عن الفشل في تحقيق شروط الصحة والكمال، ولعل مناقشته قضية الغموض بعدهما تؤكد هذا.>> قتجافي المعنى مع الغرض الشعري يجعل المعنى غير صحيح كما يعتبر نقص أجزاء من المعنى، أو إنتظام العبارة في غير محلها من مسببات نقص المعنى وقبحه، وهي أمور تنفر المتلقي وتقلل من إستجابته لهذا القول، لفشلها في إيصال الصورة التي رسمها خيال الشاعر فتعجز عن تأدية الهدف الذي نسجت من أجله.

 $^{4}$ في حين يرى غموض المعنى الذي سببه الألفاظ والعبارات على الشكل الآتي

- أن يكون اللفظ حوشيا أو غربيا أو مشتركا فيعرض من ذلك ألا يعلم ما يدلُّ عليه اللفظ.
  - أن يعرض في تركيب اللفظ إشتباه يصير به بمنزله اللفظ المشترك.

2 نفسه، ص173،173.

<sup>&</sup>lt;sup>ا</sup>نفسه.

<sup>3</sup> فاطمة عبد الله الوهيبي: نظرية المعنى عند حازم القرطاجني، ص249.

<sup>4</sup> حازم القرطاجني: منهاج البلغاء وسراج الأدباء، ص173،174.

- ومن هذا الضرب قول *امرئ القيس*: <sup>1</sup>

## نطعنهم سلكي ومخلوجة \* \* لَفْتكَ لأمين على نابل

إن قدرة الشاعر على استثمار قدرته الخيالية جعلته يحسن الربط بين الطعن والرمي بالنبل، فالطعن بالسيف يلبه مباشرة سرعة سله لتتواصل العملية دواليك، فهذه العملية أشبه بترديد القائد لرماة النبل من جنده ( إرم، إرم ) دون ترك فاصل زمني بين الأمرين. وقد ربط خياله بين الطعن وسل السيف بادخال الخيط في حبات الخزر لتشكيل عقد جميل.

فوجه الشبه كان غاية في الدقة رغم عدم وجود رابط أو صلة بيّنة بين الأمرين.

فالكاف في كلمة "لفتك " تحتمل أن تكون حرف جر لما بعدها، كما يحتمل أن تكون أحد حروف الكلمة المكونة لها، كما يحتمل التأويل، ومن ثم يسبب غموض المعنى.

- وقد يكون السبب في وقوع الإشتباه التقديم والتأخير في الكلم، لأن تحديد المعنى مرتبط بالعلاقة بين المسند والمسند إليه حومن ذلك أن يقع في الكلام تقديم وتأخير أو يتخالف وضع الإسناد فيصير الكلام مقلوبا، أو يقع بين بعض العبارة وما يرجع إلى فصل بقافية أو سجع فتخفى جهة التطالب بين الكلامين أو بأن تفرط العبارة في الطول فيتراخى بعض أجزائها عما يستند إليه...ومما يبعد به الشيءعما يستند إليه الصلات والإعتراضات... ومن ذلك فرط الإيجاز الذي يكون بقصر أو حذف.>>² فمن مسببات الغموض إحداث تغيير في نظم وترتيب عناصر الجملة أو إيقاع الوصل والفصل في غير موضعهما المناسب، لذا كان الحرص على حسن إنتقاء اللفظ ونظمه، وتأليفه مع غيره، أمرا يشكل حجر الزاوية في الإبانة عن المعنى المقصود.

ومن الملاحظ أن القرطاجني لم يعمد إلى التمثيل لهذه الوجوه، مكتفيا ببيانها، وتحديد عناصرها وهو أمر لا يخرج عن الإطار العام والمنهج المعتمد في منهاجه، والذي شكل فيه الجانب النظري السمة الغالبة على هذه الدراسة، مع تقتير في تقديم النماذج التطبيقية.

وبعد وقوف حازم عند وجوه الغموض التي يتسبب فيها المعنى ثم عند نلك العائدة إلى اللفظ يذهب الى تحديد الغموض الذي يتسبب فيه اللفظ والمعنى معا لأن ححك معنى غامض وعبارة مستغلقة، فغموضه وإستغلاق عباراته راجعان إلى بعض هذه الوجوه المعنوية أو العبارية، أو إليهما معا، أو إلى ما ناسبهما وجرى مجراهما مما لعلنا لم نذكره من وجوه الإغماض الراجعة إلى معنى أو عبارة.>> ققد يكون المعنى ذاته غامضا فبدلا من أن يعرب اللفظ عنه، مبينا عن مقصد صاحبه فإن عدم تناسب اللفظ مع المعنى قد يزيد من إشكاله فكيف إذا إجتمع الأمرين في حيز واحد؟ حجإن الصورة الأدبية هي ثمرة

<sup>1</sup> **امرؤ القيس**: الديوان، تحقيق حنا فاخوري، ط1، دار الجيل، بيروت، لبنان، 1989م، ص252.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> حازم القرطاجني: منهاج البلغاء وسراج الأدباء، ص174.

<sup>3</sup> **نفسه**.

تفاعل الشكل والمضمون والشعور، بحيث ينقل الأديب كل ذلك في شكل غير مباشر مستغلا عنصر الخيال، لأن الدلالة الفعلية للكلمات دلالة واضحة لا لبس فيها، ولا غموض، أما الدلالة العاطفية ففيها من الغموض الفني والرموز الموحية ما ينقلها إلى عالم الأديب نفسه. والغموض العاطفي ناشيء عن صعوبة التعبير عنه بترجمته إلى كلمات وصور بطريق غير مباشر وهذا ما دعا النقاد إلى العناية بنظم الكلام وتأليفه.1.

فدلالة الألفاظ تختلف باختلاف الإستعمال، وطريقة التوظيف، إذ يتسبب الفشل في التعبير عن المعنى، والقدرة على إيصاله للمتلقي وجعله يشعر بلذة ما هو مقدم إليه وإحداث الإستجابة المرجوة بالبسط أو القبض، في إشكال الفهم، وتعقيد المعنى.

ولما كانت هذه الأمور تؤدي إلى غموض المعنى في المواضع التي يراد فيها التصريح سواء أرجع مصدر الغموض إلى اللفظ أم إلى المعنى وجب عليه تجنبها، وتحرى الإبتعاد عنها حفليجهد في ما يرفع الإبهام أو اللبس الواقع بذلك من القرائن المخلصة للكلام إلى ما نحي به نحوه فإن ورود المعنى غامضا في كلام قد قصد به الإبانة مما يُوعَر سبيله ويزيله عن الإعتدال والإستواء مع مناقضته للمقصد.>>2.

إن غموض المعنى سواء أكان عائدا للفظ أم إلى المعنى، أم إلى كليهما فإن ذلك يتسبب في إخراج الموضوع عن مقصده، وعن تحقيق غايته التأثيرية لأنه لا محالة سيؤدي إلى عدم وضوح المعنى الذي يرمي إليه الشاعر، ومن ثمة يفتح الباب للتأويل من قبل القاريء، فينصرف إلى أشياء قد لا تَمُتُ للمعنى المقصود بصلة. لذا كان تحري الموضوع أمرا ملحا إذا أراد الشاعر النجاح في هدفه.

لم يكتف حازم بتعداد أوجه الغموض و ذكر مسبباتها بل ذهب إلى تقديم بعض الوسائل التي تعين الشاعر في إخراج المعنى مما لحق به من غموض.

### <u>-أساليب إزالة الغموض:</u>

إن تأدية العمل الشعري لوظيفته التخييلية، وتحقيق المتعة واللذة لدى المتلقي، أمر يبقى رهين الإبانة والوضوح في المعنى المعبر عنه، باعتبار الغموض في المعنى عائقا أمام تأدية النص الشعري لوظيفته التخييلية. وقد ذكر حازم بعض الأساليب والحيل التي يمكن للشاعر اللجوء إليها في حالة الغموض الإخراج المعنى من تلك الوضعية، ومن هذه الأساليب:

- أن يعوض اللفظ الذي وقع فيه الغموض بآخر يكون أكثر وضوحا وإبانة، أو أن يتبع بآخر يكون بمثابة المفسر له حيث أن <<الإعتياض في المعاني يكون بأخذ مماثلاتها مما يكون في معناه أوضح منها، والإعتياض في الألفاظ يكون بما يماثلها من جهة الدلالة. وقد يكون العوض والمعوض منه مع ذلك مخالفة في الوضع مثل وصل المنفصل، وفصل المتصل، وإطالة القصير وتقصير الطويل وقد لا

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> عبد المطلب مصطفى: إتجاهات النقد خلال القرنين السادس والسابع، ص182.

 $<sup>^{2}</sup>$  حازم القرطاجني: منهاج البلغاء وسراج الأدباء،  $^{2}$ 

يكون ذلك. >> أينبغي ملاءمة اللفظ المعوّض به للمعوّض، ومشاركته له في بعض الميزات والخصائص حتى يمكنه الإبانة عن الأشياء المبهمة. كما أن إتباع المعنى الأول بمعنى ثاني أكثر منه وضوحا، من شأنه إزالة ما لحق به من لبس، وذلك من خلال ما تتمتع به من قدرة إيحائية و تخبيلية حفالمعاني تخلق في فضاء شعري له خصوصيته التي تفارق مواصفات الواقع المادي والمعنوي، الخارجي والداخلي ووسيلتها في ذلك الطاقة التخييلية التي تجمع بين الشيئين ... أي أن المعنى الشعري -في جملته-يتحرك خارج دائرة العقل بمنطقيته الصارمة وحدوده القاطعة >> فخصوصية المعنى الشعري، يجعل الدقة في إختيار اللفظ المناسب أمرا حتميا فإن حدوث أي غموض في اللفظ يدفع الشاعر إلى إلحاق هذا اللفظ بآخر حتى يوضحه، وقد يكون هذا اللفظ من المتماثلات أو المتضادات شريطة حدوث الملاءمة والتناسب بينهما حتى يتمكن اللفظ من الإفصاح عن المعنى المغبر عنه و تحقيق ذلك يعتمد فيه الشاعر على تخييليه اللفظ، وشاعريته.

- أما إذا كان السبب في الغموض راجع إلى دقة المعنى ذاته، وكان فهمه يحتاج إلى كثير من الدقة والتمعن، فإن ذلك يتطلب من الشاعر إنتقاء الألفاظ البسيطة المعبرة التي يمكنها التغطية على غموض المعنى، فتفصح عما كان مبهما لأن حما كان بهذه الصفة أن يجهد في تسهيل العبارة المؤدية عن المعنى، وبسطها حتى يقابل خفاؤه بوضوحها، وغموضه ببياتها... أزال عن نفسه اللوم في ذلك ونفى عنها التقصير، ووجب عذره في خفاء المعنى إذ لا يمكن أن يصيره في نفسه جليا.>>8.

فدقة المعنى تستوجب من الشاعر السعي الحثيث إلى توظيف العبارة الواضحة، حتى يمكنها إزالة ما يكتنف المعنى من إشكال، أما إذا لم تستطع العبارة توضيح المعنى بصورة جلية، فإنه يعمد إلى أن يقرن المعنى الغامض بآخر جلي، فإن هذه المجاورة بامكانها أن تدل عليه، وتزيل أي لبس عنه.

-وقد يكون السبب في غموض المعنى، الإخلال بركن أو بعض أركان المعنى فيجيء المعنى القصاء إما لأن الشاعر يجهل هذا الركن، أو غفل عنه أو أن تضطره القافية والوزن إلى إسقاط هذا الركن، فينتج عن ذلك غموض في المعنى السبب فيه راجع للعبارة في هذه الحالة يمكن للشاعر حسب رأي القرطاجني - مواصلة توضيح المعنى في الأبيات التالية للبيت الذي يحيطه الغموض حولا يزال ذو المعرفة بتصاريف الكلام والدربة بتأليف النظام يضع اللفظة موضع اللفظة ويبدل صيغة مكان صيغة حتى يتأتى له مراده وينال من كمال المعنى بغيته. >> 4 إن ترابط أبيات القصيدة وإنسجامها يكشف عن مقصد الشاعر، فإذا رأى الشاعر أن المعنى لم يتضح بالصورة المتوخات في هذا البيت فإن ربطه بغيره من شأنه الكشف عن ما كان مضمرا وتوضيح الغامض فيه.

<sup>1</sup> نفسه.

<sup>.</sup> 110 محمد عبد المطلب: قضايا الحداثة عند عبد القاهر الجرجاني، ص $^2$ 

<sup>3</sup> حازم القرطاجني: منهاج البلغاء وسراج الأدباء، ص177،178.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> نفسه، ص178.

أو أن يبني المعنى على معنى آخر يصعب فهمه إلا به، وقد يكون المعنى المبني عليه داخل الكلام أو خارجه. فإذا كان المعنى المبني عليه من خارج الكلام كان لابد من شهرته بحيث يدل على المعنى ويوضح ما غمض فيه دون وجود فاصل بينهما << وألا يحال بين المعنى وما يبنى عليه مما هو موجود في الكلام بما هو أجنبي عنهما، وأن يحسن سياق الكلام في ذلك حتى يعلم أن أحدهما بسبب من الآخر.>>1

فاقتران المعنى الثاني بالأول والذي غايته الإيضاح ينبغي فيه أن يكون جمهوريا حتى يستطيع أن يكشف عن ذلك الغموض، مع وضعه الموضع المناسب في النظم، حتى يكون دوره فعالا فيها، وليس من قبيل الحشو، ورصف الألفاظ في الجملة كذلك بأن يحرّف المعنى عن الغرض المقصود الواضح إلى ما هو أحق منزلة منه بالمحل، فيبدو وكأن اللفظ يدل على عكس ما هو مراد منه <<إذ العبارة إنما تدل على المعنى بوضع مخصوص وترتيب مخصوص، فإن بدّل ذلك الموضع والترتيب زالت تلك الدلالة. وهذا موضع يجب أن يوقف به عند السماع وألا يقاس عليه لأنه إن كان الكلام مقلوبا، وكانت العبارة مقصودا بها غير ما تدل عليه بوضعها، وسوع هذا عند حامل على هذا المذهب أن المقصد من الكلام  $^{2}$ واضح، وإن كانت العبارة غير دالة عليه، فقد ذهب بالكلام مذهب فاسد. وكان ذلك خطأ في العبارة إن تغيير ترتيب الكلمات والألفاظ في الجملة أمر ينتج عنه تغير المعنى وتبدله لذا فإن وضع اللفظ الوضع الغير ملائم للمعنى المعبر عنه أو بشكل مضاد له سيعيق الفهم ويؤدي إلى الخطأ في إستيعاب المقصود منه لذلك ينبغي على الشاعر حسن إنتقاء اللفظ وتوظيفه بما يتلاءم مع المعنى لإيصال الصورة المقصودة من طرف الشاعر حرإن المعنى الذي يوهم الذهن بأنحاء من الإحتمالات، ويدفع المقول له إلى التأويل في طرفين قد يبدوان متناقضين معنى غامض. وهو معنى ليس له موقع ملائم من النفس ومكانة مكنية من الفهم... ومن الواضح أن موقف حازم إزاء هذا النوع من الغموض موقف سلبي يستهجنه ويستهجن أثره، وما يترتب عليه من تخريج وعدول وتصنع $>>^3$  ويدخل في هذا الضرب أيضا قوله: <<كان الكلام غير مقلوب، ولكنه قصد به معنى آخر غير المعنى الذي يريد به من يجعل الكلام مقلوبا، فذلك أيضا قبيح لأنه وضع المعنى البعيد الذي لم يؤلف موضع المعنى القريب المألوف $^{+}$  فتأليف الكلام ونظمه بطريقة غير معهودة، تخالف ما تعود عليه العرب من شأنه إفساد المعنى وإخراجه عن مقصده، لذا كان الإبتعاد عن التراكيب التي تخرج المعنى عن المألوف أمرا ينبغي مراعاته، والعمل على تجنبه.

<sup>&</sup>lt;sup>ا</sup>نفسه، ص179.

<sup>2</sup> مازم القرطاجني، منهاج البلغاء وسراج الأدباء ص179...

<sup>3</sup> فاطمة عبد الله الوهيبي: نظرية المعنى عند حازم القرطاجني، ص252.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> حازم القرطاجني: منهاج البلغاء وسراج الأدباء، ص179.

وضمن الحديث عن الكلام المقاوب أدرج حازم جملة من الأمثلة الشعرية منها قول الحطيئة: <sup>1</sup> فلمّا خشيتُ الهُونَ والعيرُ ممسك \* \* على رغمه ما أمسك الحبل حافرُه

فالشاعر قد خشي السقوط عن ظهر العير رغم أن الحافر يمسك بالحبل فالكلام في هذا البيت محمول على القلب إذ كان من الأصوب أن يقول "على الرغم إمساك الحافر بالحبل" لكن نظم الكلام بهذا الشكل جعل القاريء يشعر بنوع من الغموض وكأن العير هي الممسكة بالشاعر بصعوبة كبيرة تدوم دوام إمساك الحافر بالحبل.

غير أن بعض النقاد لا يجد هذا البيت مقلوبا - يقول حازم - فالحبل ممسوك والحبل ماسك به كي لا يفلت، وبذلك فالمعنى صحيح، والكلام غير مقلوب.

كذلك قول قطري بن الفجاءة:<sup>2</sup>

# ثم انصرَفتُ وقد أصبتُ ولم أُصب \* \* جذَع البصيرة قارحَ الإقدام

يقول قطري قد خرجت من المعركة وقد أبليت بلاءً حسنا فأصبت الخصم دون أن يصيبني وذلك بفضل إقدامه الذي يشبه إقبال الشباب، الذي لا يخاف الصعاب، والذي أسنده رأي بصير مجرب.

لكن ابن الفجاءة قد استعمل الكلام بشكل مقلوب فكان الأجدر به أن يقول: "قارح البصيرة جذع الإقدام "\* حتى يكون المعنى واضحا.

ويقبل هذا البيت احتمالا آخر، وهو أن يحمل على غير القلب - وهو الأفضل عند البعض - فالشاعر في هذه المعركة كان الموت يحيط به من كل جانب لكنه أصيب بعد قتال شديد ولم يقتل، حينها أدرك أن الخوف لا يعني أبدا السلامة من الأذى والحفظ من المهالك لذا كانت البصيرة جدعة أنها ناتجة عن هذه التجربة الجديدة التي عايشها، أما الإقدام القارح، فذلك شيء أصيل فيه، متجذر قبل الرأي والبصيرة. هذا المذهب الأول.أما الثاني، فهو ما نقله ابن سنان الخفاجي عن أبي العلاء: <<ما الماتع أن يكون مقصوده، لم أصب أي لم ألف على هذه الحال بل وجدت على خلافها جذع الإقدام قارح البصيرة، ويكون الكلام على وجه غير مقلوب، فتمكن الدلالة على أن قوله في البيت لم أصب بمعنى لم ألف دون ما يقولون من أن مراده لم لم أجرح من قوله قبل:

لا يـــركنَن أحـــد لله الإحجام \* \* يوم الوغَى، متخوّف الحمَامِ فلقد أراني للرّماح دريئ الله \* \* مِنْ عن يميني مَرَّةَ، وأمامــي فلقد أراني للرّماح دريئ \* \* أكناف سـرجي أو عِـنان لجامي

الحطيئة: الديوان، شرح يوسف عيد، ط1، دار الجيل، بيروت، لبنان، 1992م، ص77، لكن وردت كلمة "ما أثبت" بدل "
 ما أمسك " في رواية حازم.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المرزوقي: شرح ديوان الحماسة، م1، ص138.

<sup>\* &</sup>quot;إقدام غرِّ ورأي مجرب".

ثم انصرفت، وقد أصبت، ولم أصب \* \* جذع البصيرة، قارح الإقسدام فكيف يكون لم يصب وقد خضب بدمه أكناف سرجه ولجامه. فأما قولهم: إنّه أراد من دمي أي من دماء قومي وبني عمي فمبالغة منهم في التعسف والعدول عن وجه الكلام ليستمر لهم أن يكون الكلام فاسدًا غير صحيح.>> ثم يقول الخفاجي: <وهذ الذي ذكره أبو العلاء وسبق له وجه يجب تقبله وإتباعه فيه. وفحوى كلام قطري تدل على أنه أراد "جرح ولم يمت" إعلاما أن الإقدام غير علّة في الحمام وحضا على الشجاعة وبغض الفرار >> أ.

من خلال هذا العرض المطول عن هذا البيت وللآراء التي قيلت حوله، خرج حازم بنتيجة مفادها أن الكلام الذي لا يمكن تأويله بطريقة لا تغير من معناه، فإنه لا يمكن أن يحمل فيه الكلام على القلب فالكلام الذي لا يقبل التأويل، ينبغي تركه على حاله حرفكل كلام يمكن حمله على غير القلب بتأويل لا يبعد معناه فليس يجب حمله على القلب. وأما ما لا يمكن فيه التأويل فواجب ألا يعمل عليه وأن يوقف عنده .>> ومن ذلك قول عروة بن الورد:  $^{8}$ 

# 

فكلام عروة في بيته الثاني لا يقبل التأويل "فديت بنفسه نفسي ومالي" فيمكن أن نغير اللفظ عن موضعه فنقول: "جعلت فداءه نفسي ومالي" دون أن يحدث تغير كبير في المعنى، فكان حمله على غير القلب أمرًا لا يبعده عن معناه المنشود.

أما إذا كان غموض المعنى راجع إلى اللفظ فينبغي لإزالته أن يقوم الشاعر بـ:

- تفادي إستعمال الألفاظ والعبارات الحوشية ما أمكنه ذلك حومتى لزّه إلى شيء من ذلك إضطرارا، وأمكنه أن يقرن باللفظة ما يهتدى به إلى معناها من غير أن يكون ذلك حشوًا>> كما أن الحوشية تؤدي السمع، وتنفر النفس، وتحول دون الشعور بلذة ما يعرض لفشلها في تحقيق المناسبة مع المعنى، والتعبير عنه.

وفي حالة كون اللفظة مشتركة تدل على أكثر من معنى ينبغي على الشاعر حينئذ إنتقاء ألفاظ تكون أكثر تعبيرا، ولها طاقة إيحائية وتخييلية تكشف عن لب المعنى وتحقق الشعرية المطلوبة.

المازم القرطاجني: منهاج البلغاء وسراج الأدباء، ص182،183.

<sup>2</sup> مازم القرطاجني: منهاج البلغاء وسراج الأدباء. ص184.

<sup>3</sup> عروة بن الورد: الديوان، شرح ابن السكيت، ط2، دار الكتاب العربي، بيروت، لبنا، 1997م، ص73. لم يرد فيه إلا البيت الثاني

آلوك: ما غستطعت، أطيق: أقدر و أستطيع.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> حازم القرطاجني: منهاج البلغاء وسراج الأدباء، ص185.

وفي هذا الصدد يدرج حازم بعض النماذج الشعرية منها قول الحارث بن حلزة: 1

# زعموا أن كلّ من ضرب العيــ \* \* ر موال لنا وأنَّا الولاءُ

فلفظ "العير" في هذا البيت يحمل عدة مفاهيم، فكان المعنى أنهم زعموا أن كل من أقام الخيام بأوتادها من مواليهم، أي أنهم حملوا جناية غيرهم بقتل كليب وائل، لأن العرب كانوا أصحاب عُمد، ففسرت العير بالوتد.

كما فسرت "العير" بأنها عير العين، أي ما نتأ منها وبرز بمعنى أنهم زعموا أن كل من برزت عير عينه فضربت جفنه من مواليهم. كما تعنى ما يطفو على الحوض من الأقذاء.

فاشتراك اللفظ "العير" في عدة معاني سبب إشكالا لدى المتلقي، حول معناها الحقيقي في هذا البيت مما فتح الباب للتأويل، وتقديم احتمالات قد لا تناسب مقصد الشاعر، لذا كان تجنب استعمال مثل هذه الألفاظ دافعا لتأويل المعنى، وغموضه.

وفي الكلام الذي قصد به التصريح، وجب الإنتباه فيه من وصل كلمة بحرف، أو يحذف منها حرف، فيوصل بذلك ما حقه الفصل، ويفصل ما حقه الوصل، فتجنب مثل هذا الأمر ضروري كي لا يقع في المعنى لبس، وفي مثل هذا يعيد حازم الإستشهاد بقول امرئ القيس: 2

# نطعنهم سلكي ومخلوجة \* \* لَفَتْ كَ لأمين على نابل

فحرف الكاف "لفتك" يحتمل أن يكون حرف جر لما جاء بعدها، كما يحتمل أن يكون مضافا إليه. كذلك قول الأصمعي: 3

# لم ينالوا مثل الذي نلت منهم \* \* وسواءٌ مَا نلتُ منهم ونالوا

إن اللبس الذي قد يلحق بالمعنى في هذا البيت، راجع إلى أن الشاعر قد أثبت في عجز البيت ما نفاه في صدره، لكن الأمر ليس على هذا النحو فأداة الجزم "لم" في هذا البيت قصد بها الترخيم، ولم يقصد بها النفي كما يظهر للمتلقي لأول وهلة << فيجب أن يتحفظ في الكلام المقصود به البيان نحو وقوع تلك الحروف التي يسبق الوهم إلى أنها مستندة إلى غير الحيز الذي استندت إليه، فإن ذلك مستهلك للمعاني وحاجب للأفكار عن حقائق المقصود بالكلام.>>4.

أيضا الحرص على ترتيب الكلام، وعدم الإخلال بوضعه، أو إزالة ألفاظه عن مراتبها فيحدث التقديم والتأخير وتتداخل الألفاظ فتغمض العبارة، ولا يتحقق من خلالها المعنى المراد إيصاله.

<sup>1</sup> أبو عبد الله الحسين بن أحمد بن الحسين الزوزني: شرح المعلقات العشر، دط، دار مكتبة الحياة، بيروت، لبنان، 1983م، ص267.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> امرؤ القيس: الديوان، ص252.

البيت من فرائد المنهاج، ص186.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> حازم القرطاجني: منهاج البلغاء وسراج الأدباء، ص187.

ويتحقق هذا النحو من الكلام في قول الفرزدق: <sup>1</sup>

# وما مثله في الناس إلا مملَّكا \* \* أبو أمَّه حيُّ أبوه يقاربه

هذا البيت هو مدح خال الملك هشام بن عبد الملك، فيخاطبه قائلا: بأنه لا يوجد ما بين الأحياء رجل يضاهيه إلا الملك هشام، فأبوه (يقصد الخال) أبو أمه (جد هشام لأمه) لكن العبارة قد حاذت عن المعنى المراد قوله، فاحتجب المعنى الحقيقي فيها.

فإنه لا يرى ندا من الأحياء يرقى إلى درجة هذا الممدوح إلا هشام فأب الممدوح (الخال) هو أيضا أبو أمه، فالتركيب بهذا الشكل جعل الفهم أمرا صعبا فلو قال: وما مثله في الناس حي إلا مملكا أبو أمه يقاربه.

فتركيز القرطاجني على ضرورة تماسك النص، حتى يكفل حسن تأدية المعنى والتعبير عنه، والإفصاح عن مفهوم الكلام، هو حرص منه على توطيد الصلة بين الشاعر والمتلقي من خلال النص وبما يقدمه من أقوال تخييلية تؤثر في القاريء دافعة إياه إلى الإستجابة، وهذا أمر لن يتأتى إلا بوضوح تلك العلاقة الرابطة بين الإثنين.

فحدوث التناسب بين المعنى وعناصر الجملة هو تحقيق للغاية الإيصالية التي يهدف إليها الشاعر، لكن هل توضيح ما يكتنف المعنى من غموض مرتبط بعناصر النص الداخلية؟ أم هناك عناصر أخرى خارجية بامكانها المساعدة في الإبانة عن غرضه، وعن معناه؟.

### <u>5-الجدّة والقدم في المعاني:</u>

يتناول القرطاجني جانبا آخر يتعلق بالمعاني، من حيث الجدة والقدم، أو مدى أخذ المحدثين من معاني سابقيهم -أو بمعنى آخر ما أضافه المتأخرون من معاني واستحضارهم للمعاني القديمة في الخطاب الشعري - « وقد انعكس هذا الإحساس على الدارسين القدامي حيث دارت ملاحظاتهم حول تداخل المعنى أحيانا وتداخل اللفظ أحيانا أخرى، ومن ثم كانت هذه الملاحظات مفتاحا لمقولة (القدماء والمحدثين) ثم مقولة (السرقات).>> وقد تطرق إلى قضية قدم المعاني أوجدتها بأن جعل المعاني أنواع: منها المتداول الذي يشترك فيه الخاص والعام، ومنها ما هو حكر على فئة دون أخرى ونوع ثالث صعب المنال، لا يتوصل إليه إلا من أوتي فطنة وذكاء حرفائقسم الأول هي المعاني التي يقال فيها إنها كثرت وشاعت، والقسم الثاني ما يقال فيه إنّه قل أو هو إلى حيّز القليل أقرب منه إلى حيّز الكثير، والقسم الثالث هو المعنى الذي يقال فيه إنّه ندر وعدم نظيره.>> ق إن الحديث عن جدة و قدم المعنى -و إن كان قد جاء ضمن الحديث عن المعاني ككل - و أثر ذلك على تخييل القول الشعري جاء ليؤكد نظرة حازم بأن

محمد عبد المطلب: قضايا الحداثة عند عبد القاهر الجرجاني، ص138.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> نفسه.

 $<sup>^{3}</sup>$  حازم القرطاجني: منهاج البلغاء وسراج الأدباء، ص $^{3}$ 

البراعة و التمكن و سعة الخيال لا ترتبط بزمن أو بسبق، لكنها تتركز على حدق الشاعر و نفاد بصيرته و حسن إستغلال ملكة الخيال لديه لطرح المعنى بشكل جديد و إن تم السبق إليه من قبل غيره.

ويقدم حازم أمثلة على تحسين تركيب العبارة، بقول الشماخ والذي حسن فيه العبارة عن معنى قول بشر بن أبي خازم: 1

إذا ما المُكرماتُ رفعن يومًا \* \* وقصَّرَ مبتوغها عن مدارها وضاعت أذرعُ المثرين عنها \* \* سلما أوس إليها فاحتواها

فأعاد الشماخ تركيب المعنى بعبارة أبلغ وأوجز قائلا: 2

إذا ما راية رُفعت لمجد \* \* تلقاها عُرابة باليمين

ويمكن تصور التعبير الدلالي بين البيتين على النحو التالي:

بشر: رفع المكرمات = قصر مبتوغها

ضياع المثرين = احتواء أوس لها

الشماخ: رفع راية المجد = تلقى عرابة لها

فقد استطاع الشماخ أن ينقل هذا المعنى، بأقصر عبارة، ومما يمكن ملاحظته استعمال البيتين (بشر، والشماخ) تحت سيطرة البناء الشرطي (إذا) بهوامشها الدلالية اليقينية، لكن عناصر تفسير المعطى مختلفة.

فلكل بيت تشكيلا تركيبيا يحقق به قدرا من الخصوصية، فقد قابل بشر -مستندا إلى البناء الشرطي - رفع المكرمات بتقصير مبتغيها عنها، وضياع أذرع المثرين، بارتفاع أوس واحتوائه لها، هذا المعنى عبر عنه الشماخ بشكل أبلغ، حيث قابل -تحت راية البناء الشرطي دائما - رفع لواء المجد، بتلقي عرابة لها باليمين.

لذا كان ابن الشماخ أحق بهذا المعنى الذي سبقه إليه غيره، لتجديده المعنى بصياغته له بصورة أفضل، وبعبارة أقل. فلم يغن تأخر الشماخ عن الإشادة بفضله في تحسين تركيب العبارة والتعبير عن المعنى حفالإنتاجية الشعرية على هذا النحو تمثل عملية إستعادة لمجموعات من النصوص القديمة، في شكل خفي أحيانا، وجلي أحيانا أخرى، بل قطاعا كبيرا من هذا الإنتاج الشعري يعد تحويرا لما سبقه؛ ذلك أن المبدع أساسا لا يتم له النضج الحقيقي إلا باستيعاب الجهد السابق عليه في مجالات الإبداع

<sup>2</sup> الشماخ بن ضرار الذبياني: الديوان، تحقيق صلاح الدين عبد الهادي، دط،دار المعارف بمصر، القاهرة، 1968م، ص160.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> نفسه، ص193.

المختلفة >> أن تأثر الشاعر بمن سبقه أمر طبيعي، واستيعابه لتجارب غيره دافع له على الإبداع والتميز، حيث ذهب الكثير منهم إلى تغيير صور سابقة وعرضها في معرض جديد مبتكر << ويتفاوت الشعراء في قدراتهم على الابتكار وتوليد المعاني الذاتية، وربطها بالعناصر الخارجية في الطبيعة عن طريق المحاكاة والتصوير، لاختلافهم في قابليتهم وقدراتهم على فهم حقائق تلك العناصر الخارجية والعلاقات الخفية التي يمكن أن تربطها بالمعاني الذاتية للتجربة الشعورية. فما كل إنسان يستطيع أن يعيد تنسيق العناصر الخارجية وفق حركة النفس وذبذبتها الشعورية، وبشكل يختلف عمًا لها في الواقع العياني المرصود ويخرج بها عن حدودها الزمانية والمكانية، وإنما يستطيع ذلك من أوتي حسا مرهفا ويقظة عقلية بحيث يمكنه أن يجد في الأشياء ملا يجده الإنسان العادي، ويلحظ فيها وجوها تتلاءم والتجربة الذاتية التي يريد عرضها>> فالاستفادة من المعاني السابقة يختلف باختلاف قدرات الشعراء، والموقف المعبر

أما ما يتعلق بالقسم الثالث وهي المعاني النادرة التي لا نظير لها، وتعد هذه أعلى درجة شعرية قد يصلها الشاعر في استنبط المعاني، وهنا تظهر عبقريته وتفرده ححيث استنبط معنى غريبا، واستخرج من مكامن الشعر سرا لطيفا.>> قصعوبة إدراك هذا النوع من المعاني، والوصول إلى كنهها جعل الشعراء يخشون الخوض فيها، لصعوبة الإتيان بالجديد، فهي حكر على ثلة قليلة من الشعراء المتميزين الفحول.

وفي هذا الضرب من المعاني يدخل قول ابن الرومي الذي تعرض فيه لقول عنترة في وصف الذباب: 4

وخلا الذبَابُ بها يُغنّي وحـــده \* \* هزجًا كفعــل الشارب المترنــم غردًا يسنُ ذراعه بذراعـــه \* \* قدحَ المكبّ على الزنـــداد الأجذم ويقول ابن الرومي يصف روضة: 5

وغرد ربعي الذباب خلاله الله الله الله الله النشوان صنجًا مشرع

<sup>1</sup> محمد عبد المطلب: قضايا الحداثة عند عبد القاهر الجرجاني، ص 141،142.

<sup>2</sup> محمد عبد الحميد ناجي: الأسس النفسية لأساليب البلاغة العربية، ص170،179.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> حازم القرطاجني: منهاج البلغاء وسراج الأدباء، ص194.

<sup>4</sup> **عنترة**: الديوان عنتر ،دط، دار بيروت للطباعة والنشر ،بيروت، لبنان، 1978م، ص19. لكن البيتين وردا فيهما اختلاف عن رواية حازم:

وخلا الذباب بها فليس ببارح \* \* غردًا كفعل الشارب المترنم

هزجا يحك ذراعه بذراعه \*\* قدح المكب على الزناد الأجذم

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ابن الرومي: الديوان، ج2، ص338. مع خلاف بسيط مع رواية حازم وردت كلمة "أرنين" بدل "لها زنج".

### فكانت لها زنجُ الذباب هناكــــم \* \* على شدوات الطير ضربًا موقعـــا

فالتقابل الدلالي بين القولين:

عنترة: -غناء الذباب وحده = هزج الشارب المترلم

-التغريد وسن ذراع بذراع = قدح المكب على الزناد

ابن الرومي: -تغريد الذباب ربعه = حثحثة النشوان صنجا

-كون زنج الذباب هناك = ضربا موقعا على شدوات الطير

ندرك من هذا أن عناصر تفجر المعنى في القولين تكاد تكون واحدة حتى أصبح التوازي بينهما نوعا من التناص، حتى أشبه بالحوار التبادلي، فلكل قول منهما تشكيلا تركيبيا يعطي له نوعا من الخصوصية حيث بدأ عنترة منطقة حركته، رابطا طنين الذباب بصورة إنسان وقد فعل الشراب برأسه فعله، فانطلق يغني فرحا مسرورا، ويزداد جمال الصورة حين يتعدى هذا الحيز فصورته عند السقوط وهو يحك ذراعا بذراع تماثل صورة إنسان وقد قطعت يداه محاولا القدح بعودين في حين جعل ابن الرومي صوت الذباب تغريدا يفوق شدو الطيور المزهوة.

فقد ركز ابن الرومي على صوت الذباب المماثل للغناء، بل ويرقى على شدو الطيور، في وقت تركز حديث عنترة على حركة الذراعين الشبيهة بقدح عودين، وصوتها الشبيه بغناء إنسان شارب مترنم.

والتعرض لقول كل منهما يجعل الدارس يوقن أن ابن الرومي لم يسيء إلى المعنى، بل أبدع في تصويره، فقد تمكن بفضل القدرة الخيالية لديه أن ينهض بالمعنى و يقدمه بصورة جديدة تختلف عن تلك التي قدمها عنترة.

وقد علق الجاحظ على هذا الأمر بقوله: حولا يعلم في الأرض شاعر تقدم في تشبيه مصيب تام، وفي معنى غريب عجيب، أو في معنى شريف كريم، أو في بديع مخترع، وإلا وكل من جاء من الشعراء من بعده أو معه، إن هو لم يعد على لفظه فيسرق بعضه أو يدعيه بأسره، فإنه لا يدع أن يستعين بالمعنى، ويجعل نفسه شريكا فيه... إلا ما كان من عنترة في صفة الذباب؛ فإنه وصفه فأجاد صفته فتحامى معناه جميع الشعراء، فلم يعرض له أحد منهم، وقد عرض له بعض المحدثين ممن كان يحسن القول، فبلغ من إستكراهه لذلك المعنى ومن اضطرابه فيه، أنه صار دليلا على سوء طبعه في الشعر... فوصف الذباب إذا كان واقعا ثم حك إحدى يديه بالأخرى، فشبهه عند ذلك برجل مقطوع اليدين، يقدح بعودين، ومتى سقط الذباب فهو يفعل ذلك، ولم أسمع في هذا المعنى بشعر أرضاه غير شعر عنترة .>> فالجاحظ يرى أن هذا المعنى برع فيه عنترة، لم يتمكن الشعراء من الوصول إليه، لذا استحق أن يكون حكرا عليه.

ويرى حازم في قول ابن الرومي تشكيلا للمعنى بطريقة جديدة، ولم يستحق ما وجه لها من لوم «على أن ابن الرومي قد نحا بالمعنى نحوا آخر، حين جعل تغريد الذباب ضربا موقعا على شدوات

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> الجاحظ: كتاب الحيوان،ج3، ص312،312 .

الطير. وهذا تخييل محرّك إلى ما قصد ابن الرومي تحريك النفوس إليه وإيلاعها به. فمثل هذه المعاني النادرة إذا وقع فيها مثل قول ابن الرومي ووقع فيها زيادة ما من جهة، وإن كان فيها تقصير من جهة أخرى، يجب أن يصفح عن قائليها في ما وقع لهم من التقصير إذا وقع لهم بإزاء ذلك زيادة وإن كان ما قصروا عنه أجل مما زادوا. هذا إذا لم يكن بين المقصر عنه والمزيد تفاوت كبير.>> أفقد تعاطف القرطاجني مع ابن الرومي، محاولا تبرئته مما نسب إليه من إساءة لمعنى عنترة. فقد إستطاع بفضل براعته وتميزه أن يحرك القوة التخييلية للمتلقي، وأن يشعر بلذة ما يسمع وأن يستحضر الصورة بكل بنفاصيلها وكأنه يراها من خلال هذا التشكيل الجديد للمعنى، لهذا لا يعتبر قول ابن الرومي سرقة، لوجود إضافة، ولو اعتبرت بسيطة وإستحق مشاطرته المعنى. لأنه أضاف إليه ولم ينقص منه.

لهذا << لابد لنا أن نفهم تطور المعنى على أنه عملية استعارة مستمرة... والموقف الجديد لا يمحق الموقف السابق. يعني أن ما نسميه خلقا قد يمكن النظر إليه من زاوية أخرى على أنه كشف.> فالمعنى كالمعارف تراكمي يأخذ فيه اللاحق من السابق فيضيف إليه ويطور طرق تناوله ومن الأقوال الشعرية التي يتجلى فيها تحسين اللفظ قول الطرماح الذي زاد فيه عن معنى النابغة، فاستحق فضل التحسين.

يقول النابغة: <sup>3</sup>\_

من وَحْش وَجْرَةً مَوْشَيَّ أكراعُه \*\* طاوي المصير كسيف الصقيل الفرد يقول الطرماح: 4

# يبدو وتُضميره البلادُ كأنــــــهُ \*\* سيف علــى شرف يُسلَـلُ ويُغمـــد

فالنابغة يصف هذا الثور الذي هو من وحوش منطقة وجرة القليلة الماء، بأنه أبيض تنتشر على قوائمه نقط سود، مضمر البطن، حيث يلوح من بعيد كالسيف الأبيض اللامع الوحيد. وقد زاد الطرماح عن قول النابغة بأن جعل هذا المشبه الذي شبهه بالسيف كما فعل النابغة، لكن الجديد عند بأن جعله كالسيف المغمد في حال الغياب، والمسلول في حالة الحضور والتواجد.

النابغة: موشى الأكراع، طاوي المصير = الصيقل الفرد

الطرماح: يبدو وتضميره البلاد = سيف يسل ويغمد

فالصورة التركيبة للمعنى تبدو أكثر حركة عند الطرماح فلم يكتف به مغمدا، بل جعله مسلولا أيضا رابطا ذلك بحالتي الظهور والخفاء.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> حازم القرطاجني: منهاج البلغاء وسراج الأدباء، ص195.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> مصطفى ناصف: نظرية المعنى في النقد العربي،ط2، دار الأندلس للطباعة والنشر والتوزيع،بيروت، لبنان، 1981م، ص107.

<sup>3</sup> النابغة الذبياني: الديوان، شرح حنا نصر الحيَّ، ط3، دار الكتاب العربي، بيروت، لبنان، 1999م، ص49.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ابن رشيق: العمدة، ج2، ص19.

ولما كان حال الشعراء ومواقفهم من المعاني قديمها وجديدها متباين، تباين قدراتهم، وإمكاناتهم، وكيفية استفادتهم من معاني غيرهم < فمراتب الشعراء فيما يلمون به من المعاني إذن أربعة: اختراع، واستحقاق، وشركة وسرقة. فالاختراع هو الغاية في الاستحسان، والاستحقاق تال له، والشركة منها ما يساوي الآخر فيه الأول فهذا لا عيب فيه، ومنها ما ينحط فيه الآخر عن الأول فهذا معيب، والسرقة كلها معيبة وإن كان بعضها أشد قبحا من بعض.>> أ.

فكان عماد تقسيم المعاني هو مدى شهرة التشبيهات وتداولها أو ندرتها، وبراعة الشاعر في عرض المعنى القديم في حلة جديدة، فتظهر بصمته الواضحة، وإضافته الجلية، حتى يجعل المتلقي يشعر وكأنه يرى هذه الصورة لأول مرة، وهنا مكمن الإبداع الخلاق. وإلا كان مجترا لمعاني غيره لقصر أدواته الفنية وعجزها على الإضافة فاستحق أن ينعت بالسرقة. وهو الأساس المعتمد في ترتيب الشعراء وتصنيفهم، ولا علاقة لتقدم هذا وتأخر ذاك، فالمعيار الحقيقي هو القدرة على تفجير القدرة التخييلية لدى المتلقى وجعله ينبسط أو ينقبض بفعل الإثارة.

لكن تحقيق ذلك ليس بالفعل الهين، ولا بالجهد اليسير إذ لا بد من توفر أسس تقوم عليها هذه العملية. فكيف تجلت نظرة القرطاجني لعملية البناء الشعري؟ وهل هي مرتبطة بقواعد معينة ينبغي مراعاتها والوقوف عندها؟.

في إطار مواصلة حازم التنظير للعملية الشعرية عكف على وضع مجموعة من الأسس التي يجدها ضرورية في عملية النظم، كما أنه يرى أن عمل الشاعر يحتاج إلى شروط تتعلق بالناظم ذاته، ينبغي توفرها فيه حتى يمكنه الخلق والإبداع.

### 6-دور النظم في إحداث الاستجابة التخييلية:

تردد الحديث عن النظم عند الكثير من البلاغيين والنقاد، إذ ارتبط في الغالب بكيفية ترتيب الألفاظ، وتركيبها في الجملة ليتحدد معنى النظم بشكل أوضح عند عبد القاهر الجرجاني والذي جعله توخي معاني النحو في الكلم.

غير أن النظم عند حازم القرطاجني لا يقف عند حدود بناء الجملة، بل يتعداها ليشمل العمل الشعري كله. وترتبط عملية النظم الشعري لديه أساسا بالطبع والذي يعتبره عماد عملية النظم، وعمودها الفقري <<النظم صناعة آلتها الطبع. والطبع هو استكمال للنفس في فهم أسرار الكلام، والبصيرة بالمذاهب والأغراض التي من شأن الكلام الشعري أن ينحى به نحوها؛ فإذا أحاطت بذلك علما قويت على صوغ الكلام بحسبه عملا.>>2.

فعملية النظم تستند إلى تحديد العوامل المتحكمة في عملية الصياغة الشعرية والتي تعتبر أمورا نفسية تخالج الشاعر وتجعله ينظم عمله بطريقة خاصة. وذلك من خلال ربطه الطبع بالأسرار والبصيرة

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> حازم القرطاجني: منهاج البلغاء وسراج الأدباء، ص196.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> حازم القرطاجني: منهاج البلغاء وسراج الأدباء ، ص199.

مما يقربه من باطن النفس ونزوعها تجاه القدرة الجمالية والبراعة في النظم والتأليف، جاعلا منه (الطبع) شرطا لقوى الشاعر، إضافة إلى تلك القوى النابعة من ذات الشاعر، و المساعدة له على الإبداع و التميز، وعلى رأسها الخيال الذي يحول المدرك العياني إلى صورة جديدة تختلف تفاصيلها عن الواقع و ذلك من خلال الربط و التركيب بين هذه الصور بطريقة مختلفة و جديدة، تستطيع أن تؤثر في المتلقي و تثير ما لديه من إنفعالات.

### <u>-إختيار العبارة وجودة نظمها:</u>

تتباين قدرة الشعراء النظيمة، وطرق اختيار المناسب من الألفاظ والعبارات للمقام والغرض المنظوم فيه. فتتركز جهودهم في انتقاء اللفظة الجزلة، والعبارة الشاعرية التي تحقق له الغاية الإيصالية. ويعد حسن التأليف وإجادة الاقتران بين الألفاظ والعبارات دليلا على تحكم الشاعر في أدواته وحسن التصرف فيها إذ أن حمعظم الإمكانات النحوية ذات طبيعة إختيارية تهيئ للمبدع بشكل أو بآخر أن يقدم المعنى بطرق مختلفة في الوضوح والخفاء، والزيادة والنقصان، وهي أمور تتجسد على مستوى الصياغة الخارجية بمجموعة من الحركات الأفقية، كالتقديم والتأخير، والرأسية كالحذف والذكر.>-1.

فحتى يحصل الانسجام بين عناصر الجملة، وتحقق وظيفتها الشعرية بالتأثير في المتلقي ينبغي البعد عن التكلف في استعمال العبارة، توظيف الفصيح منها المناسب لغرض القول: حبأن تكون الكلم غير متوعّرة الملافظ والنقل من بعضها إلى بعض، وأن يكون اللفظ طبقا للمعنى تابعا له، جارية العبارة من جميع أنحائها على أوضح مناهج البيان والفصاحة، هذا إذا لم يكن المقصد إغماض المعاني.> ² إذ يستدعي الإفصاح عن المعنى ووضوحه، وضوح اللفظ، وحسن تعليق بعضها ببعض، للتعبير عن المعنى وتحريك ملكة الخيال لدى المتلقي. يضاف إلى ذلك عدم التكلف في الاستعمال اللفظي فيأتي اللفظ سلسا، طبّعا يمكن تشكيله بصور مختلفة.

ومن أشكال الكلام التي حدث فيها إبدال كلمة بكلمة قول الشاعر : $^{3}$ 

# فتاتان بالنَّجم السعيد وُلدْتُمَا \* \* ولم تلقيا يومًا هوَانًا ولا نحا

فقد استعمل الشاعر الضمير غير المناسب، فبدل أن يقول: "وُلِدَتَا" بما أنه يتحدث بضمير الغائب الكنه استعمل ضمير المثنى المخاطب "ولدتما" فجاء وضع الضمير غير ملائم للجملة الوارد فيها.

كما يقول *المتنبي:*<sup>4</sup>

# قوم تفرَّست المنايا فيكم \* \* فَرأَتْ لكم في الحرب صر كرام

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> محمد عبد المطلب: قضايا الحداثة عند عبد القاهر الجرجاني، ص73.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> حازم القرطاجني: منهاج البلغاء وسراج الأدباء، ص223.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> نفسه.

<sup>4</sup> أبو الطيب المتنبي: الديوان، ج4، ص14.

فقد عبر المتتبى عن المعنى مستعملا ضمير المخاطب "فيكم، لكم" رغم أنه بدأ الحديث بضمير الغائب.

وفي حديثه عن حسن تأليف الكلام، ووضعه الموضع المناسب للمعنى المعبر عنه لتحقيق الإبانة والتصريح عن المعنى الذي يتوخاه منه الشاعر ينبغي حوضع اللفظ إزاء اللفظ الذي بين معنييهما تقارب وتناظر من جهة ما لأحدهما إلى الآخر انتساب وله به علقة، وحمله عليه في الترتيب، فإن هذا الوضع في تأليف الألفاظ يزيد الكلام بيانا وحسن ديباجه واستدلالا بأوله على آخره.> فحدوث الانسجام والملائمة بين المعنى الذي يراد نقله وبين الشكل المناسب لنقله، أي التناسب بين الدال والمدلول يتم عن طريق جملة من العلاقات النحوية داخل نظام الجملة حولا يمكن تصور البنية كذلك بعيدا عن التلاحم بين الشكل والمضمون، أو بين المستوى السطحي والمدرك العقلي، إذ إن النظم يكون في حركة دائبة بين المستويين. والإمكانات المتاحة من وراء هذه الحركة، هي التي تفرز المواد الإبداعية التي لا تنتهي، وهي مواد يتميز بها مبدع عن آخر فينقلها من التجريد إلى التطبيق.>> فتجويد المعنى غاية ينشدها الشاعر لذلك يسخر لها ما تيسر له من إمكانيات ووسائل يتباين التحكم بها من شاعر إلى آخر، ففقدان الإنسجام بين الألفاظ يسيئإلى المعنى.

ومن النماذج الشعرية المعبرة عن هذا الأمر قول الشاعر: $^{3}$ 

### لم يضيرها والحمد لله شيء \* \* فانثنت نحو عزْف نفس ذهول

لا يوجد رابط منطقي بين المعنى في الشطر الثاني و الشطر الأول فلماذا تصاب بالذهول مع عدم وجود سبب لذلك. وينبغي أيضا أن يكون توظيف العبارة في النظم بقدر ما يعبر عن حاجة الشاعر دون إفراط أو تقصير.

فكان على الشاعر وهو بصدد نظم قصائده أن ينتبه إلى تخير الملائم من الألفاظ والعبارات، ووضعها بشكل يوحي بالانسجام والنرابط حوبقوة التهدي إلى العبارات الحسنة يجتمع في العبارات أن تكون مستعذبة جزلة ذات طلاوة، فالإستعذاب فيها بحسن المواد والصيغ والائتلاف والإستعمال المتوسط. والطلاوة تكون بائتلاف الكلم من حروف صفيلة وتشاكل يقع في التأليف ربما خفي سببه وقصرت العبارة عنه. والجزالة تكون بشدة التطالب بين كلمة وما يجاورها. وبتقارب أنماط الكلم في الإستعمال.>4.

فتوفر هذه الأمور هو ما يحقق النظم الجيد الذي تترابط أجزاءه وتتلاحم، لتعكس قدرة الشاعر، وتميزه في التعبير الشعري على مستوى العبارات

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> حازم القرطاجني: منهاج البلغاء وسراج الأدباء، ص224.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> محمد عبد المطلب: قضايا الحداثة عند عبد القاهر الجرجاني، ص 84،85.

دارم القرطاجني: منهاج البلغاء وسراج الأدباء، ص224.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> نفسه، ص225.

والبنية التشكيلية دون فصل الأمر مع التأليفات المعنوية، لأن النظم مختص بالتأليفات اللفظية والبراعة في توظيف تلك الوسائل دليل على براعة الشاعر وتمكنه من إختيار المناسب منها للمعنى المنظوم فيه.

ومن ثم فحازم قد عمد إلى توضيح طرق النظم الشعري والشروط التي ينبغي على الشاعر مراعاتها في عمله حتى يخرج إلى القاريء في أبهى صورة، ويحقق المبتغي منه وهو ما يترجم نجاح الشاعر في مهمته.

إذا كانت قضية اللفظ والمعنى قد شغلت اهتمام البلاغيين والنقاد لفترة طويلة، و دفعتهم إلى الانقسام على أنفسهم بين مناصر للفظ، و مناصر للمعنى، هذا الصراع -إذا صح تسميته بذلك - الذي توج بوضع عبد القاهر الجرجاني لنظرية النظم الشهيرة، بيد أننا لا نجد لهذه القضية كبير اهتمام من قبل حازم القرطاجنى.

فحازم لم يعط الأفضلية لا للفظ و لا للمعنى، بل يرى أن بينهما تكامل لا يقبل القسمة و لا حتى حصر الفضل في واحد دون الآخر، إن النظم هو الانعكاس الحقيقي لبراعة الشاعر، و سعة خياله، حيث يستطيع أن يعطي اللفظ و المعنى بعدًا جديدًا، و متميزًا يختلف فيه عن غيره، رغم أن الوسائل هي ذاتها، لكن الخيال هو الذي يعطيها تلك الجدة، و ذلك التميز حتى يستطيع من خلالها تحريك القوة التخييلية للمتلقى.

إن النظم عند حازم يتجاوز ترتيب الكلام في الجملة، ليشمل مختلف مراحل العمل الشعري. فالأسلوب يختص بالتأليفات المعنوية، في وقت يختص النظم بالتأليفات اللفظية.

إن الباعث على قول الشعر هي حركات النفس و غايته إثارة انفعالات القارئ سواء بالبسط أو القبض.

يقوم الخيال بالربط بين الواقع من خلال ما يقدمه من مدركات و بين الصورة الذهنية التي تقابلها، بصورة جديدة تجانس بين المتنافرات في تشكيل جديد يفاجئ القارئ و يجذبه.

تعد المعاني الجمهورية الأكثر انتشارا و ملامسة لحياة الناس أصلح المعاني مناسبة للشعر لقدرتها على تشكيل كلام فصيح و بليغ، فإذا قصدت في ذاتها كانت معاني أوّل، أما إذا وظفت لتوضيح الأول فإنها تعد معان ثوان.

يتجلى دور الخيال بصورة واضحة من خلال إحداث التناسب بين المعاني، و جعلها أكثر تطالبًا و توظيف مختلف أشكال البديع ( المطابقة، التماثل، المقابلة، التقسيم، التفسير، التفريع) لخدمة الغرض الشعري و القصيدة ككل.

لما كانت غاية الشاعر إحداث التخييل في المتلقي، و إثارة انفعالاته استجابة لما يخيله العمل المقدم من أقوال، فإن النتبه إلى إشكال المعنى أو غموضه أمر ملح ينبه إليه حازم و لتأثيره السلبي على الجانب الإيصالي و التخييلي للعمل الإبداعي، لفسحها المجال للتأويل و تعدد الفهوم، مما قد يخرج المعنى عن الخط المرسوم له.

تحدث حازم عن قضية قدم المعاني و جدتها ضمن حديثه عن دور الخيال في طبع المعنى بالتجدد، من خلال الصورة الجديدة التي يتم تشكيله بها، و في هذا المجال يمكن استبعاد لفظ "السرقة" عن الشاعر.

يؤكد حازم على دور الطبع في الصناعة الشعرية، لكنه يؤكد على صقله بالدربة و الممارسة و التي يكشف من خلالها الشاعر عن أدواته الفنية، و على رأسها دور الخيال في إعطاء الصور المقدمة حلة جديدة و مختلفة.و بذلك فإن دور الخيال كبير الأهمية، في تشكيل اللفظ و المعنى و تقديمهما في صورة جديدة، و مميزة.

تصور النقد العربي قبل القرن 7 هـ للظاهرة الايقاعية.

### - الوزن

- 1-الخيال و تناسب الأوزان الشعرية.
- دور الخيال في الملاءمة بين الوزن و الغرض الشعري.
  - أوجه التناسب في الاغراض الشعرية.
    - 2- الأوزان البسيطة و الأوزان المركبة.
  - 3- أضرب التركيبات الوزنية و آثر الخيال فيها.
  - الأوزان المركبة من خماسية و سباعية
  - الأوزان المركبة من السباعيات المتغايرة.
- 4- دور الخيال في تحديد البنية التركيبة لأجزاء الأوزان الشعرية.
  - كيفية تركيب الأسباب و الأوتاد.
- مبررات شبوع استعمال بعض الأوزان أكثر من غيرها.
  - 5- التغيرات اللاحقة بالأوزان الشعرية.
    - التغيير اللاحق بالقافية.
  - التغيير اللاحق بالأعاريض.
  - 6- تخييل الأوزان الشعرية و علاقته بأضرب الزحافات المختلفة
    - -أضرب الزحافات المتحسنة و المستقبحة.

### - القافية

- 1- دور الخيال في كيفية البناء الشعرى و وضع القافية.
  - المستحسن في القافية المقيدة.
    - الأثر النفسى للقافية.
  - 2- دور الخيال في بناء القافية بالنسبة إلى غيرها.

عني العرب بالعروض عناية كبيرة، حتى عدوا الوزن و القافية و قوائم الشعر، و ركيزتاه اللتان يقوم عليهما – لكن درجة هذا الاهتمام، و نوعية هذه العناية قد تباينت بين الفلاسفة و النقاد.

إذ اعتبر الفلاسفة المسلمون الوزن أحد وسائل المحاكاة (أو التخييل)، مؤكدين على ضرورة اجتماع المحاكاة مع الوزن في الكلام حتى يكون شعرا، و إن كان ترتيبهم للوزن يأتي ثانيا بعد التخييل حطيس للوزن في الشعر - إذن - نفس القيمة التي تتمتع بها المحاكاة بحيث يمكن أن يكون وحده سمة مميزة لما هو شعري على عكس التخييل أو المحاكاة التي إذا توفرت في القول دون الوزن سمي القول قولا شعريا، لكن هذا لا ينفي بأية حال أهمية الوزن في الشعر، إنه يؤكد -فقط - ضرورة اجتماعه مع المحاكاة في القول حتى يصبح شعرا.>> 1

فأهمية الوزن- عند الفلاسفة المسلمين- في القول الشعري أمر لا اختلاف فيه، حيث يؤكد الفيارابي (ت 339 هـ) على أن الأقاويل الشعرية لا بد حان تكون بايقاع، و أن تكون مقسومة الأجزاء، و أن تكون أجزاؤها في كل ايقاع سلابات، و أسباب و أوتاد محدودة العدد. و أن يكون ترتيبها في كل وزن ترتيبها في الآخر، فإن بهذا تصير أجزاؤها متساوية في زمان النطق بها، و أن تكون ألفاظها في كل وزن مرتبة ترتيبا محدودا>>²، فقد جعل الأجزاء ذات أعداد محدودة، و ترتيب لا يتغير في كل وزن، حتى تتساوى في النطق بها، فإن كانت الأسباب و الأوتاد معروفة، فإن كلمة السلبات لا ندري ماذا يقصد بها، فالوزن عند الفارابي أمر مؤازر للمحاكاة في العملية الشعرية، و بغيابه تفقد العملية الشعرية أحد أعمدتها.

أما القافية و إن اختلف في تحديد معناها بين من يعتبر أنها آخر حرف في البيت إلى أول ساكن يسبقه مع الحرف السابق للساكن، أو أن تسميتها نابعة من تتاليها حسميت قوافي لأن بعضها يتلو بعضا>>3، فإنها عند الفارابي مرتبطة بتكرار حروف بعينها لذلك حجالقوافي ربما كاتت حروفا، و ربما كانت أسبابا، و ربما كانت أوتادا، و أشعار العرب في القديم و الحديث فكلها ذوات قواف، و خاصة القديمة منها، و أما المحدثة منها فهم يرومون بها أن يحتذوا في نهاياتها حذو العرب>> منهي خصوصية عربية حسب رأيه — تعنى تكرر حروف معينة في آخر البيت.

فالعرب قد اهتموا بالقوافي دون غيرهم حو أشعار العرب في القديم و الحديث فكلها ذوات قواف، الا الشاذ منها و أما أشعار سائر الأمم الذين سمعنا أشعارهم فجلّها غير ذوات قواف و خاصة القديمة منها>> 5 لكنه لم يبين لماذا عنيت العرب بالقافية دون غيرها من الأمم.

<sup>1</sup> ألفت كمال الروبي: نظرية الشعر عند الفلاسفة المسلمين، ص .232

 $<sup>^{2}</sup>$ نفسه، ص $^{2}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>عبد الرؤوف محمد عوني: القافية و الأصوات اللغوية -دراسة مقارنة-دط، مكتبة الخانجي، القاهرة، 1977 ، ص15. 4نفسه، ص8.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>.نفسه

و يعرف ابن سينا (ت 428 هـ) الشعر بأنه << كلام مخيل مؤلف من أقوال موزونة متساوية هو أن عند العرب مقفاة، و معنى كونها موزونة أن يكون لها عدد ايقاعي، و معنى كونها متساوية هو أن يكون كل قول منها مؤلفا من أقوال ايقاعية، فإن عدد زمانه، مساو لعدد زمان الآخر>>، فالوزن عنده يقصد به عدد الايقاعات، ليكون التساوي فيها هو تحري العدد ذاته من الايقاعات في بيت من الأبيات المكونة للقصيدة، فالوزن أمر يشترك فيه العرب مع غيرهم من الأمم، أما القافية فهي حكر على العرب (عند العرب مقفاة) دون توضيح هذا الأمر، أو التفصيل فيه، و في شرحه لكلمة مقفاة يقول : <و معنى كونها مقفاة هو أن تكون الحروف التي يختم بها كل قول منها واحدة>> و هو بذلك لا يختلف عما ذهب اليه الفارابي من قبل.

بيد أن ابن رشد (ت 595 هـ) يجعل الوزن أمرا حجيتم بالنبرات و الوقفات التي تكون بين المقاطع و الأرجل\*. و بالعدد، أي أن تكون حروف المصراع الأول في البيت مساوية لحروف المصراع الثاني>> و هو بهذا القول يختلف عما ذهب إليه من سبقه من الفلاسفة بعض الشيء فجعل القافية محصورة في تساوي عدد الحروف بين المصراعين ذلك هو حجالوزن العددي أو الوزن الشعري عند الفلاسفة، إنه يقوم على تساوي عدد حروف المقاطع في مصراعي البيت الواحد، و تساوي زمن النطق بها، و ذلك يتطلب ترتيبا على نحو منتظم، و على هذا يركز الفلاسفة على عنصر الزمن في الوزن الشعري الذي يتجلى في التناسب الذي يبعد المسافة بين الوزن في الشعر و الوزن في الخطابة>>. 4

فإحداث التناسب و المساواة بين عدد الحروف بين مصراعي البيت الواحد، هي ما يحقق الوزن في القول الشعري و يجعله يختلف و يتمايز عن القول الخطابي، و الذي تختلف طبيعة كل منهما عن الآخر.

لذلك يذهب ابن رشد إلى ضرورة التناسب بين ثلاثية التخييل و المعنى و الوزن لأن هناك من 

«التخييلات و المعاني ما يناسب الأوزان الطويلة، و منها ما يناسب الأوزان القصيرة، و ربما كان 
الوزن مناسبا للمعنى غير مناسب للتخييل، و ربما كان الأمر بالعكس، و ربما كان غير مناسب 
لكليهما>>5، هذا الكلام يبدو غير واضح، و لا نجد له ما يقابله في أشعار العرب، و ربما كان هذا الأمر 
عائد إلى تأثر ابن رشد بالنقد اليوناني، و محاولته تطبيق بعض ما أخذه منه على الشعر العربي، لكن 
خصوصية كل منهما تأبى أن يقع التعميم على الشعر العربي.

ابن سينا: فن الشعر من كتاب الشفاء، ص 161.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> نفسه.

<sup>\*</sup> الأرجل : عنصر ليس له ما يقابله عند العرب، فالشعر عند الامم الأخرى مرتبط و ملازم للرقص و الغناء.

<sup>(</sup>البن رشد: تلخيص الخطابة متحقيق محمد سليم، دط، المجلس الأعلى للشؤون الاسلامية، لجنة احياء التراث الاسلامي، القاهرة 1967، ص 590،591.

<sup>4</sup> ألفت كمال الروبي: نظرية الشعر عند الفلاسفة المسلمين، ص 249.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>ابن رشد: تلخيص كتاب أرسطو طاليس في الشعر، ضمن فن الشعر، ترجمة عبد الرحمن بدوي، ص222.

في حين يجعل القافية هي حموافقة في المقدار، و في بعض اللفظ، و ذلك إما في حرف واحد و هو الأخر، و إما في حرفين، و هو الذي يعرفه المحدثون باللزوم.> 1، و هو بذلك لا يختلف كثيرا عما قال به الفارابي، إلا أن هذا الاخير لم يتحدث عن اللزوم -لزوم ما لا يلزم -فابن رشد حصر القافية في حرف أو حرفين، أي في الروى.

و قد ألف الناقد القديم، الحديث عن الوزن و القافية متلازمين فهذا الجاحظ (ت 255 هـ) يشير إلى أن العرب حد كانت تحتال في تخليدها بأن تعتمد في ذلك على الشعر الموزون و الكلام المقفى، و كان ذلك هو ديوانها> 2، مما يوضح أن الشعر كان موزونا، و الكلام المنثور مسجوعا عند العرب في الجاهلية، فقد جاء ذكر الوزن و القافية مجتمعين في قول الجاحظ، كما يظهر تلازم هذين العنصرين بشكل واضح عند بناء القصيدة كما يوضح ذلك ابن طباطبا العلوي (ث 322 هـ) ، فإذا أراد الشاعر بناء قصيدة حمخض المعنى الذي يريد بناء الشعر عليه في فكره نثرا، و أعد له ما يلبسه من الألفاظ التي تطابقه، و القوافي التي توافقه، و الوزن الذي يسلس له القول عليه، فإذا اتفق له بيت يشاكل المعنى الذي يرومه أثبته، و أعمل فكره في شغل القوافي بما تقتضيه من المعاني>> 3 ، فالوزن و القافية إضافة الذي يرومه أثبته، و أعمل فكره في شغل القوافي بما تقتضيه من المعاني>> 3 ، فالوزن و القافية إضافة الذي يرومه أثبته، و أعمل فكره في شغل القوافي بما تقتضيه من المعاني>> 3 ، فالوزن و القافية إضافة الفظ جميعها لباس للمعنى الذي يريد الشاعر التعبير عنه.

أما قدامة بن جعفر (ت 337هـ) فقد عرف الشعر << بأنه قول موزون مقفى يدل على معنى>> فالشعر عنده قائم على أشياء أساسية هي : الوزن، و القافية، و المعنى، لكنه لا يرى حتمية في تعلم الوزن و القافية، و إن كانا خاصيتين مميزتين للشعر << السهولة وجودهما في طباع أكثر الناس من غير تعلم>> 5 فوجود الشعر أسبق من حيث الزمن من الوزن و القافية، و لأن القافية – في نظره - مجرد حليّة تجمل الشكل الخارجي للشعر، فالوزن لديه مرتبط بالإيقاع الداخلي للبيت.

أما أبو هلال العسكري (ت 395 هـ) فيرجع إلى الفكرة التي تحدث عنها ابن طباطبا و هي استحضار المعنى أو لا نثرا، ثم انتقاء الوزن و القافية المناسبين، لكنه يرفض القافية التي ححتكون مستدعاة لا تفيد معنى، و إنما أوردت ليستوى الروي فقط> $^6$  ، في حين يتقبل منها حما يكون متمكنا غير قلق و ثابتا غير مرج، و متوافقا مطيعا للشاعر في استيفاء الكلام المطلوب> $^7$  لكنه لا يعطى معنى و اضحا للوزن و القافية.

ابن رشد: تلخيص كتاب أرسطو طاليس في الشعر، ضمن فن الشعر، ترجمة عبد الرحمن بدوي، ص 241.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> الجاحظ: كتاب الحيوان.ج1،ص72.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ابن طباطبا العلوي: عيار الشعر،ص.5

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>قدامة بن جعفر: نقد الشعر، ص. 17

<sup>.15</sup>نفسه، ص

<sup>6</sup>أبو هلال العسكري: الصناعتين، ص. 471

مصطفى الجوزو: نظرية الشعر عند العرب، ج1، ص 41.

بيد أن ابن رشيق (ت 456 هـ) يجعل حجالوزن أعظم أركان حد الشعر و أولاها به خصوصية الكنه يوافق قدامة في عدم اعتبار معرفة الوزن من الأمور الضرورية، لدخوله في الطبع الذي يعد أمرا جوهريا في العملية الإبداعية لكون حجالمطبوع مستغن بطبعه عن معرفة الأوزان و أسمائه و عللها...لبنو ذوقه عن المزاحف منها و المستكرة، و الضعيف الطبع محتاج إلى معرفة شيء من ذلك يعينه على ما يحاوله في هذا الشأن >> و كأن تعلم الوزن دلالة على عجز الشاعر و عدم تمكنه، حيث يحاول من خلال ذلك التغطية و تعويض ذلك النقص، لكنه في الوقت ذاته يرفض حصر القافية في أحرف بعينها، ليجعلها مرتبطة بالبيت الشعرى بأكمله.

و بشكل عام فإن العرب قد أعطوا للقافية قدرا كبيرا، إلى درجة جعلتهم يطلقون اسمها على القصيدة تجوزًا، و إن تباينت النظرة إليها من شخص إلى آخر، و كذلك الحال في نظرته إلى السوزن و قيمته فقد حدده البعض كالفرابي بزمن النطق و جعله الأساس الأصغر للشعر و بالعدد الايقاعي كما فعل ابن سينا في حين جعله ابن رشيق أعظم أركان الشعر.

لكن هل اختلفت نظرة حازم القرطاجني للوزن و القافية عن آراء سابقيه؟ و ما هو الشيء الجديد أو الإضافة التي جاء بها حازم؟ و ما مدى تأثره بمن سبقه من فلاسفة و نقاد؟ و ما مدى حضور النقد اليونانى عنده فى الجانب الموسيقى؟

هذه الأسئلة و غيرها هي ما سيحاول هذا الفصل الوقوف عند أسراره و الكشف عن رأي حازم في الجانب الموسيقي للشعر.

ابن رشيق : العمدة ،ج1،ص 134

<sup>2</sup>نفسه، ص135،134

### 1- الخيال و تناسب الأوزان الشعرية:

احتل الشعر مكانة كبيرة في حياة العرب، فبفضله استطعنا فهم ما التبس من ألفاظ القرآن الكريم، كما أنه كان السجل المخلد لأيام العرب و وقائعها و أنسابها، فهو مصدرا آدابها و الحافظ لحكمتها. فكان بحق المرآة العاكسة لحياة العرب بمختلف جوانبها، كما أنه محرك الهمم، و لسان حال القبيلة ضد أعدائها... لذا و نتيجة للقدرة التأثيرية لهذا الفن و سلطانه على النفوس فقد عني به العرب عناية كبيرة، وعملوا على تحسينه و النهوض به حو لشدة حاجة إلى تحسين كلامها اختص كلامها بأشياء لا توجد في غيره من ألسن الأمم. فمن ذلك تماثل المقاطع و الأسجاع و القوافي لأن في ذلك مناسبة زائدة... فكان تأثير المجاري المتنوعة و ما يتبعها من الحروف المصوتة من أعظم الأعوان على تحسين مواقع المسموعات من النفوس و خصوصا في القوافي التي استقصت فيها العرب كل هيئة تستحسن >>1

يقر القرطاجني بأن الوزن و القافية خاصية مميزة لأشعار العرب، كما أن في اختلاف الحروف المصوتة و تتوع المجاري زيادة في تحسين موقع القول الشعري من النفوس، فإن في تتوع مجاري الأواخر تجديد لنشاط النفس و نأي بها عن الرتابة و الملل، فمن ثم حرص الشعراء على اختيار الوزن و القافية الملائمين للغرض المعبر عنه حتى ترسخ في الأذهان و تتعلق بها النفوس، و تستجيب بالانفعال و التأثر لما تخيّله من أقوال، و الملاحظ أن حما يقوله حازم القرطاجني هنا يتفق مع ما يقوله يوري لوتمان عن الوزن و القافية و مستويات التحليل البنيوي النص الشعري، و ما يقوله جان كوهن "إذن ما يفعل الشاعر! إنه من خلال القافية و الترصيع اللذين يشكلان وسيلتين رئيستين في الشعر التقليدي ينزع إلى أن يحد الفروق، فالصوت يستخدم باعتباره وحدة مميزة، و لكن على العكس باعتباره والله يريد أن يخلط ما ينبغي أن يكون مميزا" أقول : إن ما يقوله لوتمان و جان كوهن و غيرهما يدعونا إلى مقارنة ما يقولون بما قاله من قبل حازم القرطاجني مع اختلاف المنطلقات بطبيعة الحال، و لكن اتفاق الغاية قد يؤدي إلى تحليل متقارب على كل حال>>2

إن التزام الشاعر بوزن و قافية معينين ضمن قصيدة كاملة هي وسيلة يسعى من خلالها لإحداث وحدة صوتية و موسيقية تشمل أواخر الوحدات الصوتية في كل بيت، فرغم ما بين الكلم من اختلاف و تمايز إلا أن توحد أواخرها من شأنه أن يخلق شكلا من الانسجام و التوحد، فما يفعله الشاعر هو خلق وحدة بين ما هو متمايز، و هو ما يزيد من تأثيرية القول الشعري، و تعلق النفوس به، و من ثم كان القرطاجني قد قال هذا الكلام و الذي جاء كل من جان كوهن و لوتمان ليعيدا كلاما مقاربا له، فالغاية ذاتها، و إن تباينت السبل المتبعة.

<sup>1</sup> حازم القرطاجني: منهج البلغاء و سراج الأدباء، ص123،122.

<sup>2</sup>محمد عبد اللطيف حماسة: اللغة و بناء الشعر، دط، دار غريب للطباعة، القاهرة، 2001، 253.

فأهمية عنصري الوزن و القافية، و دورهما في الزيادة من تأثيرية العمل المقدم، أمر يتفق حوله النقاد القدماء و المحدثون، حيث تزيد النغمات من حسن اللغة و جمالها، لتجذب إليها الاسماع و النفوس. كما أن مراعاة التناسب بين القول الشعري و الوزن المستعمل فيه يزيد من جمالية القـــول الشعـــري و تأثيريته في تحريك انفعال المتلقى بقبول أو رفض ما تخيّله الأقوال الشعرية، بيد أن التناسب -و ضرورته - لا تقتصر على المعاني فحسب، بل هي كذلك أمر ملح في الأوزان الشعرية و ملاءمتها لغرض القول لأنه حقد صح بالاعتبارات البلاغية في تناسب المسموعات و تناسب انتظامها و ترتيباتها، و كون المناسبات الوزنية جزءا يدخل تلك الجملة، أن الاوزان المستعملة الآن عند أهل النظم - مما ثبت استعمال العرب له و ما شك في ثباته، و ما لم يثبت أصلا بل وضعه المحدثون قياسا على ما وضعته العرب- متركبة من ثلاثة أصناف من الأجزاء، خماسيات و سباعيات و تساعيات، و إن لم uيسلم في هذا العروضيون $>>^1$  إن سعى الشاعر من أجل تحقيق الجمال، و التأليف بين الأشياء المنسجمة للوصول بها إلى أقصى درجات الكمال، هو الدافع وراء إلحاحه على ضرورة تتاسب الأوزان الشعرية، حتى يحسن موقعها من النـفوس، و تشنف الآذان من اطراد الوزن و انسجامه، و هنا يبرز دور الخيال في ادراك مواطن الالتقاء و الجمع بينها في شكل مرتب، حتى تتوطد صلة السامع بما يقدمه القول الشعري من معان.و هم في ذلك قد اتبعوا أسلافهم فاستعملوا الأوزان العربية المعروفة، و التي شاع استعمالها و تداولها بينهم، غير أن ذلك لم يقف حائلًا أمام ابتكارهم أوزان جديدة رأوا مناسبتها أكثر لطبيعة حياتهم و الأعراض التي يعبرون عنها.

غير أن ما وجدناه عند الخليل أن الأجزاء المشكلة للوزن هي خماسية و سباعية، و لم نجد لديه ذكرا للأجزاء التساعية و من هذا المنطلق يمكننا القول حران سبيل تحقيق الجمال في منظور حازم مبعثه قدرة التحكم في المتعة التي تخلقها الأشياء المتجانسة، و في التناسب و التلاؤم تظهر قيمة الجوهر الفني في تنظيم شكل، و تناسق محتواه. و هذا في حد ذاته ينطوي على سلوكات النشاط البشري. و من هنا يتحدد مكمن النشاط الجمالي للمخيئة الإبداعية التي تبرهن عن نفسها من خلال ايقاع الكون. فالتناسب و من هذا المنظور - هو القوة الخالقة للتصور في جميع النشاطات الاجتماعية و الفنية، أو قبل ذلك إنه المنظور الذي يرى أن الكون انسجام في جميع مجالاته بدءا من مقول الكلام إلى ما يخلقه دوران الأرض في تنظيم حرثها. > فالتناسب مسعى شامل لمختلف جوانب العمل الشعري، و تحقيقه من الجانب الموسيقي -باعتباره مناط حديثنا -يتطلب التناسق بين الجانب اللغوي بوصفه الوعاء الناقل للمعنى و بين الإيقاع النغمي الذي تدرج ضمنه. أين يتجلى دور الخيال في بعث عناصر الجمال بشكل من الإبهار، ما يحقق دفعا كبيرا للنص الشعري الذي يتلاءم فيه الشكل و المضمون مع الجانب الموسيقي للنص فيزداد جمالا و قدرة على تحريك ما بداخل المتلقى من انفعالات.

احازم القرطاجني: منهاج البلغاء و سراج الأدباء، ص .226

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>عبد الله فيدوح: الجمالية في الفكر العربي، دط، منشورات اتحاد الكتاب العرب، دمشق، 1999، ص 55،54.

و هو أمر يختلف من شخص إلى آخر بحسب استعداد كل شاعر و فطنته، التي تسهل من استخدام أدواته الفنية بحيث تغدو أداة طيّعة في متناول الخيال.

فإذا كانت غاية الشاعر هي بعث عناصر الجمال في العمل الشعري، و جعله أكثر قدرة على الإبلاغ و التأثير في المتلقي، فكيف تتجلى نظرة حازم إلى العلاقة الرابطة بين الوزن و الغرض الشعري؟ و هل هناك أوزان شعرية معينة تتلاءم و أغراض شعرية معينة أكثر من غيرها؟ و ما أثر ذلك في تحقيق الغاية التخييلية المنشودة؟

### - دور الخيال في الملاءمة بين الوزن و الغرض الشعري:

الشعر بوصفه أحد الأشكال التعبيرية التي يحملها الشاعر كوامن نفسه، و ما يختلج فيها من عواطف قصد التأثير في نفوس المتلقين و من خلال من يقوم عليه من حسن تأليف الكلم و الألفاظ ذات الجرس النغم النغم و المنسجم فإن ذلك مبعث الجمال فيه، و سحر يأسر السامع و يجعله يسبح بخياله في عالم الشاعر، ليشعر بكل كلمة و حرف تضمّنه العمل الشعري، فيستجيب بالانفعال التأثري لتلك الأقوال المخيّلة، التي زاد من جمالها حسن انتقاء ما ينسجم معها من نعمة موسيقية أين تغدو حجالعلاقة بين الموسيقي و الشعر علاقة عضوية، فالشعر في صياغته الفنية يتكون من عدة تفعيلات تمثل وحدات موسيقية تكسب القصيدة نغما آسرا مؤثرا، و حين تفقد القصيدة سحر هذا النغم يتقطع ذلك الخيط الفني الدقيق الذي يشد المتلقى إلى سماع الشعر نغما و إنشادا.>> 1

إن ارتباط الشعر بالإنشاد، يجعل الجانب الموسيقي يحتل مكانة كبيرة في العمل الشعري، قد يرقى به إلى أعلى المراتب أو ينزل به إلى أدنى الدرجات، فالصلة بينهما حساسة، فالوزن و القافية سمتان مميزتان للشعر عن غيره من ضروب القول – رغم أن القرطاجني لا يجعلهما الفيصل في تمييز القول الشعري عن غيره من الأقوال – فالعناية بانتقاء الوزن المناسب للغرض الشعري تعد مطلبا هاما و أساسيا لدى الشاعر، خاصة و أن في ذلك إدراكا للغاية التخييلية للقول من قبل المتلقى.

إن تباين الخصائص الصوتية للأوزان الشعرية يجعل الشاعر يفضل أوزان بعينها للتعبير عن الموضوع أو الغرض الشعري الذي ينظم فيه قصيدته باعتبار أنه حطما كانت أغراض الشعر شتى و كان منها ما يقصد به البهاء و منها ما يقصد به البهاء و الرشاقة، و منها ما يقصد به البهاء و التفخيم، و ما يقصد به الصغار و التحقير. وجب أن تحاكى تلك المقاصد بما يناسبها من الأوزان و يخيّلها للنفوس... و كانت شعراء اليونانيين تلتزم لكل غرض وزنا يليق به و لا تتعداه فيه إلى غيره.>> 2 ، تتعدد الموضوعات الشعرية و تتباين تبعا لتعدد مناحي الحياة، و اختلاف جوانبها، و التعبير عن تلك الموضوعات يستوجب براعة الشاعر في نقل ما يختلج في نفسه من مشاعر، و حضور قوي لملكة الخيال في التنسيق بين ذلك الموضوع و ما يتناسب معه من وزن.

266 سراج الأدباء، منهاج البلغاء و سراج الأدباء، ص

الصابر عبد الدائم: موسيقي الشعر العربي بين الثبات و النطور، ط3، مكتبة الخانجي، القاهرة،1993، ص16.

فالمعاني الشعرية تشكل مع الجانب الموسيقي وجهان للقول الشعري، يتكاملان في تأدية العمل الإبداعي لوظيفته التأثيرية، و تحريك خيال المتلقى ليعيش عالم الشاعر بمختلف جوانبه.

لا يفتأ القرطاجني أن يعمد إلى البحث في الأدب اليوناني-الذي يتجلى تباعا تأثره و شغفه به -عن هذه المسألة ، حيث أقر بأن الشعراء اليونانيين كانوا يلتزمون بأوزان معينة لكل غرض شعري.و التأكيد على هذه الملاءمة من قبل حازم هي من قبيل تخييل الأغراض بالأوزان، أين تتجلى قدرتها على التأثير في المتلقي و دفعه للاستجابة بالإقبال أو النفور لهذا حضستطيع و نحن مطمئنون أن نقرر أن الشاعر في حالة اليأس و الجزع يتخير عادة وزنا طويلا كثير المقاطع، يصيب فيه من أشجانه ما ينفس عنه حزنه و جزعه، فإذا قيل الشعر وقت المصيبة و الهلع تأثر بالانفعال النفسي، و تطلب بحرا قصيرا يتلاءم و سرعة التنفس، و ازدياد النبضات القلبية و مثل هذا الرثاء الذي ينظم ساعة الهلع و الفزع لا يكون عادة إلا في صورة مقطوعة قصيرة لا تكاد تزيد أبياتها عن عشرة، أما تلك المراثي الطويلة فأغلب الظن أنها نظمت بعد أن هدأت ثورة الفزع و استكانت النفوس باليأس و الهم المستمر.>> 1

فالتعبير عن الحالة الشعورية التي يمر بها الشاعر و نقل ما يختلج بداخله بشكل دقيق، يستدعي منه أن يكون الوزن المستعمل متلائما مع المقصد الشعري، فتعدد الأغراض يقابله تعدد في الأوزان الشعرية. فهناك منها الأوزان القوية التي تلائم طول النفس و الأغراض الحماسية في حين هناك ما هو أقل قوة قد يلائم أغراضا أخرى فيها من اللين و الضعف ما يناسب مشاعر الخوف و الجزع، و بذلك تكون بعض الأوزان أنسب من غيره في مقام ما، و أكثر تعبيرا و انسجاما مع ما يرمي إليه الشاعر، و أكثر قدرة على إقناع المتلقى و دفعه إلى اتخاذ وقفة سلوكية استجابة لما يخيِّله القول الشعري من معان، مما يظهر حرأن الاوزان المختلفة التي تتألف منها بحور الشعر لا تتبع أغراض الشعر من مديح و هجاء، أو تهنئة أو رثاء، بحيث يناسب كل منها غرضا معينا دون الآخر، بقدر ما تكون تابعة للحالة الانفعالية للشاعر و درجة توتره النفسى حيث العملية الإبداعية. فإن كان توتر الشاعر النفسى معتدلا، و حالته الشعورية الانفعالية متزنة فإن شعره في الغالب يأتي على البحور الطويلة التي تكون أكثر انسجاما مع تلك الحالة الشعورية حيث تنساب العاطفة مع إيقاعاتها انسيابا، سواء كان الغرض من الشعر مدحا أم هجاء، تهنئة أم رثاء أم غير ذلك >>2 ،إن ارتباط بعض الأوزان بأغراض محددة |V|يتنافى و تعبيرها عن ما يعتري الشاعر من انفعالات، أو حالات شعورية، فالشعر بمختلف موضوعاته لا يخرج عن كونه تعبيرا عن مشاعر ما، و من ثم فإن الشاعر و هو بصدد النظم في أي غرض كان فهو يختار ما يناسبه من وزن، و في ذات الآن ما يكون أكثر قدرة على حمل تلك الشحنات الشعورية، و ما يتلاءم و شدتها، و جعل السامع يشعر و يتخيّل ما يمر به الشاعر، و ما يحاكيه من معان.

<sup>1</sup> ابر اهيم أنيس: موسيقي الشعر ،ط3، مكتبة الأنجلو مصرية، القاهرة، 1965، ص. 176،175

مجيد عبد الحميد ناجي: الأسس النفسية لأساليب البلاغة العربية، ص59.

لقد أثبتت الممارسة الشعرية قدرة أوزان ما و مناسبتها لمواضيع أكثر من غيرها، لكن الأمر لا يدفعنا إلى جعلها حكرا على ذلك الغرض دون غيره، و إلا كان ذلك تناقضا مع طبيعة العمل الشعري الذي لا انفصال فيه بين الحالة الشعورية المعبر عنها من خلال الموضوع أو الغرض مناط النظم، و بين الوزن المستعمل.

حيث أن العلاقة بينهما متداخلة، فالشعر لا يعبر عن مشاعره ضمن غرض من الأغراض ثم يبحث له عن وزن مناسب و إلا أصبحت العملية الشعرية عملية آلية خالية من روح التخييل الذي يحققه الغرض و الوزن معا.

عمل القرطاجني على التفصيل في الامر و بيان أن<<الأجزاء التي تأتلف منها مقادير الأوزان: منها ما يتناسب نحو :فاعلن و فاعلان و فعولن و مفاعيلن و منها ما تناسبه على الضد من هذا نحو : مستفعلن فاعلن. ألا ترى أن هذين الجزءين يتساوقان من أول الخماسي و ثاني من السباعي و كذلك الأجزاء الأوّل تتساوق الخماسيات و السباعيات منها ما عدا السبب الآخر من السباعيات فإنه يفضل عن ذلك. و منها ما عدا ما يتدافع و يتخالف نحو: مفاعيلن مستفعلن.>> 1

يتباين تشكل الأسباب و الأوتاد لتعطي لنا أجزاء مختلفة يتحدد على إثرها البحر الذي تدرج فيه. فوضع الأجزاء و التفعيلات المشكلة لوزن الشعري متعدد فمنها ما تجيء تفعيلاته متناسبة (فعولن - مفاعيلن) أو قد يكون وضعها تناسبا ضديا (مستفعلن - فاعلن) فقد توالت التفعيلات الأول بحيث تقدمت الخماسية لتتلوها التفعيلة السباعية، في وقت أتت أجزاء الوزن الثاني ضد ذلك أين تقدمت التفعيلة السباعية على نظيرتها الخماسية (مستفعلن - فاعلن) أو قد يقوم نظم التفعيلات المشكلة للبحر على التخالف نحو (مفاعيلن - مستفعلن) أين تتالت تفعيلتان سباعيتان.

إن هذا النظم المختلف و المتباين للتفعيلات المشكلة للأوزان الشعرية يظهر مدى تمايز الأوزان و من ثم تعددها، فلكل خواصه التي تخلق استقلاليته، و بذلك فإن هذا التعدد يخلق أفقا أكبر و أوسع للشاعر ليجد مجالا للتعبير عن مشاعره، و طرق موضوعات مختلفة و هو مرتاح لوجود اتساع نغمي يناسب دفقاته الشعورية، و يمكنه من جعلها أصدق تعبيرا، و أكثرا تأثيرا في متلقي ذلك العمل، مع العلم أن <<التأليف من المتناسبات له حلاوة في المسموع، و ما أئتلف من غير المتناسبات و المتماثلات فغير مستحلى، و لا مستطاب...و هم يقصدون أبدا أن تكون السواكن حائمة حول ثلث مجموع المتحركات و السواكن إما بزيادة قليلة أو نقص، و لأن تكون أقل من الثلث أشد ملاءمة من أن تكون فيه فوقه.>> 2

91

احازم القرطاجني: منهاج البلغاء و سراج الأدباء، ص267. أفسه.

إن التأكيد على الانسجام و التناسب أمر لا يفتأ حازم أن يؤكد عليه في كل مرة، حيث أن الأوزان الشعرية التي تكون أكثر استعمالا و توظيفا من قبل الشعراء هي تلك التي تتلاءم أجزاء عناصرها المكونة، أين يكون وضع الاسباب و الأوتاد وفق الاعداد المناسبة دون زيادة أو تقصير بشكل يجعل الوزن الشعري أكثر سلاسة و أحسن وقع على الاسماع، فكلما كان الانسجام قائما بين عناصر الوزن حسن موقع القول الشعري من الاسماع، و احتل مكانة في نفوس المتلقين، و تكون قدرته على التأثير أكبر، لأن الشعر كلام مخيّل هدفه إثارة انفعال المتلقى وجعله يستجيب لما يقدمه العمل من أقوال مخيّلة.

تتناسب أجزاء الوزن و تتلاءم كلما قل عدد السواكن مقارنة بالمتحركات بحيث تشكل الثلث، فإن ذلك أدعى إلى جعلها أفضل من حيث النغم و أقدر على إثارة الإعجاب لدى المتلقي بفضل ما فيها من تجانس، لأن حقدرة الموسيقي على المحاكاة قرينة القدرة على التأثير، و ما دام لكل انفعال أنغام تدل عليه و تحاكيه فإن التوسل بهذه الأنغام يخيّل للسامع الإنفعال المرتبط بها و يثيره في نفسه >> 1 بحيث تغدو النغمات الموسيقية المتناسبة و المنسجمة ناقلا أمينا لنبضات الشاعر، و أحسن ناطق على لسانه بما يرغب التعبير عنه، و إشراك السامع فيه، و تكون تلك الانغام أكثر ايحاء كلما ابتعد فيها عن التكلف في اسناد السواكن و المتحركات إلى بعض، و انسجمت التفعيلات، كما تصبح أقدر على تحريك ما هو خامد من أحاسيس و انفعالات لدى المتلقي و جعله يستجيب بالبسط أو القبض، أين يتحقق دور الخيال و وظيفته الفعالة في العملية الابداعية في خلق التناسب بين العناصر المتمايزة، لخلق نغم منسجم ينساب في شكل طبيعي ينأى عن أي اضطراب أو خلل.

يتباين وضع التفعيلات المشكلة للبحر الشعري تبعا لطريقة إسناد بعضها إلى بعض، أين يكتسب كل وزن خصوصيته و تفرده مقارنة بغيره من الأوزان فإن حما كان متشافع أجزاء الشطر من غير أن يكون متماثل جميعها فهو أكمل الأوزان مناسبة، و ما كان متشافع بعض أجزاء الشطر تال له في المناسبة، و ما لم يقع في شطره تشافع أدناها درجة في التناسب، و ما وقع التشافع و التماثل في جميعه استثقل و لم يستحل أيضا للتكرار.>> 2

إن الحكم على الوزن الشعري بالقوة أو الضعف ، بالمثانة أو الطيش... أمر يتحدد تبعا لكيفية تشكل التفعيلات و كيفية انتظامها و تشافعها أو تفردها.

فأحسن الأوزان الشعرية و أكثرها انسجاما و تناسبا لدى حازم هي تلك الأوزان المتشافعة التفعيلات و مجيؤها أو المتزاوجة نحو: (فعولن – مفاعيلن) ، (مستفعلن – فاعلن) فإن تتالي ترتيب التفعيلات و مجيؤها بشكل زوجي و متشافع يعطيها نغمة سلسة ذات وقع حسن على الآذان، ليأتي في المرتبة الثانية تلك البحور التي تتشافع بعض أجزائها دون بعض حيث تجيء بقية الأجزاء أو التفعيلات وترية نحو (مستفعلن – مستفعلن – فاعلن) فيما يتأخر عنها من حيث الرتبة ما لا تشافع بين تفعيلاته.

 $<sup>^{1}</sup>$  **عصفور** : مفهوم الشعر، منهوم الم

<sup>2</sup>مازم القرطاجني: منهاج البلغاء و سراج الأدباء، ص 268،267.

و بذلك تكون درجة التناسب الداخلي بين تفعيلات البحر، سر جمال الوزن الناتج عنها، فإن هذا الجمال يزداد أكثر إذا تناصر التناسب بين الغرض و الوزن الشعري.

### <u>-أوجه التناسب في الأوزان الشعرية:</u>

تجاوز القرطاجني النظرة التي كانت تعتبر الوزن حلية لتزبين الشعر، معتبرا إياه عنصرا أساسا في عملية التخبيل الشعري، حيث يعتمد عليه الشاعر -إلى جانب بقية عناصر العمل الشعري- للتأثير في المتلقي من خلال ما يشيعه من عناصر الجمال في عمله الشعري. ﴿ غير أن الوزن عند حازم يستكمل خصائصه الجمالية، بما يكون فيه من تركيب و تنوع فضلا عن قوة التناسب الحاصلة بين وزن عناصره... فالأوزان تتفاوت في قيمتها الجمالية بمقدار توفر التركيب. > أ فالتباين الحاصل بين وزن بسيط و آخر مركب عائد لما يتضمنه كل واحد من خصائص صوتية، تعطيه خصوصية و تميزا، تلك العناصر التي يتم من خلالها تحقيق التناسب بين أجزاء الأوزان الشعرية لأن ﴿ وأوزان الشعر منها متناسب تام التناسب متركب التناسب متوابله و متضاعفه و ذلك كالطويل و البسيط. فإن تمام التناسب في المقابلة الجزء بمماثله، و تضاعف التناسب هو كون الأجزاء التي لها مقابلات أربعة، و تركب التناسب هو كون كل ذلك في جزءين متنوعين كفعولن و مفاعيلن في الطويل، و تقابل التناسب هو كون كل جزء موضوعا من مقابله في المرتبة التي توازيه... و كلما نقص عروضا شرط من هذه الشروط أو أكثر كان في الرتبة من مقاربة الكلام أو مباعدته بقدر ما نقص منه >> أيذهب القرطاجني المشروط أو أكثر كان في الرتبة من مقاربة الكلام أو مباعدته بقدر ما نقص منه >> أيذهب القرطاجني تشكل كل تفعيلتين وحدة متكاملة، إذ يرى أن تضاعف التناسب هو تشكل الشطر من أربع تفعيلات (فاعلن فاعلن - فاعلن - فاعلن) في المتدارك و مثلها في الشطر الثاني.

أما تركب التناسب هو أن يشكل جزءين متباينين شطر البيت (فعولن -مفاعيلن- فعولن- مفاعيلن) في حين يكون تقابل التناسب بمراعاة الترتيب ذاته للتفعيلات في الشطر الأول و الثاني، و كلما نقص واحد من هذه الأمور في ترتيب التفعيلات أخل بوقوع التناسب بين أجزاء الوزن و أحدث الخلل الذي ينعكس بالتأكيد على موقع هذا الوزن من نفس المتلقي، و من ثم أثر على جمالية المعنى و قدرته على إحداث التخييل المنشود. << و لمّا كان الإيقاع الشعري معبرا عن حركة النفس الشعورية و شحنتها الوجدانية، و انفعالاتها النفسية، وجب أن يكون لكل تجربة شعرية ايقاع خاص يتماشى معها، و يكون أكثر انسجاما معها من غيرها...و لما كانت الشحنات الشعرية تختلف باختلاف الانفعالات و الأشخاص و المقاصد و الأغراض، لزم من ذلك أن تختلف الأوزان بحسب اختلافها، و أن يكون كلا منها يلائم بعض تلك الشحنات دون الأخرى >> 3

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>عبد القادر هني: نظرية الابداع في النقد العربي القديم، دط، ديو ان المطبوعات الجامعية، الجزائر، 1999، ص 37، .38 منهاج البلغاء و سراج الأدباء، ص. 260، 259

مجيد عبد الحميد ناجى: الأسس النفسية لأساليب البلاغة العربية، ص58.

فالسعي لتجويد العمل الشعري بغية إثارة الانفعال المرجو من قبل المتلقي غاية يساعد في تحقيقها انتقاء الوزن المناسب لغرض القول، و القادر على الزيادة في جمال الفكرة و حسن موقعها من نفس المتلقي و جعله ينجذب إلى ذلك العمل و يتأمل ما يتضمنه من معان و ما يخيّله من أقاويل وهو ما يحرص على بلوغه الخيال من خلال تحرى أحسن للمناسبة بين أجزاء الوزن الشعري.

و الجعودة، و بين الشدة و اللين و هي أحسنها و السيطات هي التي تتوالى فيها ثلاثة متحركات، و و الجعودة، و بين الشدة و اللين و هي أحسنها و السيطات هي التي تتوالى فيها ثلاثة متحركات، و الجعدة هي التي تتوالى فيها أربعة سواكن من جزءين أو ثلاثة من جزء، و أعني بتواليها ألا يكون بين ساكن منها و آخر إلا حركة و المعتدلة هي التي تتلاقى فيها ثلاثة سواكن من جزءين، أو ساكنان في جزء. و القوية هي التي يكون الوقوف في نهاية أجزائها على وتد أو سببين. و الضعيفة هي التي يكون الوقوف في نهاية أجزائها على سبب واحد و يكون طرفاه قابلين للتغيير.>> أكد القرطاجني أن الأوزان الشعرية متباينة من حيث السهولة و القوة، و الضعف و الصعوبة، و هو ما أدى إلى تقدم بعضها على البعض الآخر من حيث الرتبة. مبينا أن الأوزان السبطة هي التي تتعاقب فيها ثلاث حركات نحو الكامل (متفاعلن)، أما الأوزان الجعدة فتتعاقب فيها أربعة سواكن من جزءين في تفعيلاته المشكلة أو ثلاثة من نحو المنسرح التام التي تتعاقب هيه أربعة سواكن في الجزء (أي تفعيلتيه السواكن الأوربين) نحو (مستفعلن مؤوات المقولات)، حيث يعتبر القرطاجني التفعيلتين على أنهما وحدة واحدة، فإن تحاقب السواكن الأوران المعتدلة أو المتوسطة ففيها تتتالى ثلاثة سواكن من جزءين مثل المديد (فاعلات) أما الأوزان المعتدلة أو المتوسطة ففيها تتتالى ثلاثة سواكن من جزءين مثل المديد (فاعلات فياعلن) أي الألف و النون و الألف، أو تلك التي يتعاقب فيها ساكنان كما هو الشأن في الطويل (فعولن مفاعيلن) أو القوية هي التي تنتهي تفعيلاتها بوتد أو سببين (مستفعلن) أو (متفاعلن) في الكامل أما

لقد كانت ضرورة التمثيل لهذا الكلام الذي ذكره حازم أمرا له فاعليته في توضيحه فكرته، لكن قلة الاستشهاد لديه توقف الدارس في كثير من المواضع من المنهاج حائرا مع ما تميز به أسلوبه من خصوصية. << إن حازما يضع أمامه كما يلوح لنا الأوزان التي يقدمها على غيرها، و لا سيما الطويل و البسيط و تلك التي يؤخرها، و يستخرج صفات كل منهما، فما استخرج من الأوزان المقدمة منح صفة حسنة : كالسبط و المعتدل و القوي، و ما استخرج من الأوزان المؤخرة منح صفات سيئة مثل: الجعد و الضعيف، فصفات المعتدل هو المفضل عنده تنطبق أكثر ما تنطبق على الوزنين المذكورين : الطويل و البسيط.>> 2

الوقوف في آخر التفعلة على سببين نحو الطويل (مفاعيلن) و الضعيف هي ما تم الوقوف في آخره على

سبب و احد.

ما القرطاجني: منهاج البلغاء و سراج الأدباء، ص260.

<sup>\*</sup> بسط الشعر: سهل و استرسل و ضده جعد.

مصطفى الجوزو: نظريات الشعر عند العرب، ج1، ص30.

فصفات الوزن الشعري ترتبط بترتيب الحركات و السكنات ، و أماكن الوقف التي تفصل تفعيلة ما عن الأخرى، فهذه الصفات المميزة بحر على الآخر هي ذاتها التي جعلتها متباينة الترتيب يتقدم بعضها البعض الآخر، فكانت أقوى و أقدر تعبيرية من غيرها.

إن تقديمه لهذين الوزنين مرده إلى حسن تناسب تفعيلات هذين البحرين، و تلاؤم أجزائهما المكون قديمة و التي تشكل طاقة و نفسا كبيرين يسنحان للشاعر بتوظيف أفضل لملكة الخيال و الربط بين الصور المشكلة للعمل و الايقاع الصوتي السلس في إحداث ما ينشد تحقيقه من تخييل.

<< فالأوزان التي تثبت وضعها عن العرب أربعة عشر وزنا، و هي : الطويل، و البسيط، و المديد و الوافر، و الكامل، و الرجز، و الرمل، و الهزج و المنسرح، و الخفيف، و السريع، و المتقارب و المقتضب، و المجتث، و إن كان المقتضب و المجتث ليس لهما تلك الشهرة في كلامهم. و الذي يشك في وضع العرب له الخبب و الذي لم يثبت للعرب أصلا بل هو من وضع المحدثين الوزن الذي يسمى  $^{1}$ 

يشير حازم إلى أن الأوزان الشعرية الثابتة الوضع عند العرب هي أربعة عشرة وزنا، بلغت من الشهرة نصيبا واسعا، و إن تخلف عنها في الدرجة المقتضب و المجتث.

أما في ما يتعلق ببعض الأوزان الأخرى و التي منها الخبب الذي يشك في نسبة وضعه من قبل العرب، وأيضا الوزن المحدث المسمى بالدبيتي المتناسب التفعيلات، فإن كلاهما أقل شهرة، و أدنى استعمالا من غيرها، مبديا رأيه في كل هذه الأوزان، و المكانة التي تحتلها، غير أن القرطاجني قد أسقط من حسبانه بحري المضارع و المتدارك فقد ثبت عن الخليل أن << بحور الشعر العربي ستة عشر بحرا هيي : الطويل، و المديد و البسيط، و الوافر، و الكامل، و الهزج، و الرجز، و الرمل، و السريع، و المنسرح و الخفيف، و المضارع و المقتضب، و المجتث، و المتقارب و المتدارك. و كل هذه البحور هي من استنباط الخليل بن أحمد الفراهيدي واضع علم العروض إلا المتدارك الذي استنبطه الأخفش الأوسط و أكمل به دائرة المتفق و سماه بهذا الاسم.>> 2.

المازم القرطاجني: منهاج البلغاء و سراج الأدباء، ص. 243

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>عبد اللطيف شريفي و زبير دراقي: محاضرات في موسيقى الشعر العربي، د ط، ديوان المطبوعات الجامعية، الجزائر،1998، ص.34

در القرطاجني: منهاج البلغاء و سراج البلغاء، م 243.

يشكك القرطاجني في كون المضارع من الأوزان الشعرية الموضوعة، من قل العرب، لكون العربي يمتاز بذوق راق و سليم يستعبد معه وضع مثل هذا الوزن، و الذي يجد فيه من الوضاعة ما يسيء إلى غيره من الأوزان، إذ لا يتصور أن يضعه إلا أناس بعيدين كل البعد عن مجال العروض وموسيقي الشعر، لذا يعتبره أسخف الأوزان المعروفة.

إن مراعاة التناسب في وضع الوزن أمر ضروري و ملح، و أن تكون القسمة بين الأجزاء المكونة للبحر متلاءمة، حتى يكون الوزن المتحصل عليه وزنا مقبولا من قبل السامع، و يرضاه الذوق العام لتماشيه مع ما هو معهود و مقبول لديهم .<و أساس الرفض و القبول - عند حازم - مرتبط بحرصه على تمييز الأساس الايقاعي للأوزان في ضوء فكرة الانتظام في زمن التناسب في السمع، و على هذا الأساس يصحح حازم ما يرد عن العرب، و يشكك في الخبب و يرفض المضارع>>1

و لما كانت كيفية انتظام الأسباب و الأوتاد هي الفيصل في احداث التناسب، فإن وقوع تغييرات طارئة عليها أمر يدفع الشاعر إلى اتقان صنعته، و احداث الملاءمة بين العناصر المكونة للوزن بشكل لا يخل به، بل يزيد في جماليته. <و أكثر الأوزان التي ذكرتها تتنوع أعاريضها و ضروبها، و ذلك إما أن يكون بحذف جزء برأسه، أو بحذف ساكن من وتد أو سبب متطرّف في جزء العروض أو الضرب و اسكان ما قبله، أو بحذف ساكن ضوعف به سبب أو وتد، أو بحذف الوتد أو السبب رأسا، أو بإسكان ماقبل الوتد أو السبب بعد حذفه، أو بالتزام بعض الزحافات في جزأي العروض و الضرب، أو بزيادة سبب على جزء الضرب و يسمى ذلك ترفيلا، أو بزيادة ساكن مصوّت قبل آخر حرف من جزء الضرب و يسمى ذلك إسباغا و إذالة.>> 2

حيث تأتي أعاريض و أضرب هذه الأوزان أحيانا سالمة، و قد تدخل عليها تغييرات عدة تمس الأسباب و الأوتاد، يتسبب فيها الزحافات و العلل، أما بالزيادة، أو بالنقصان في تفعيلاته. يتم التبه إليها و معرفة كنهها بفعل الدربة و الممارسة، و ما يتمع به الشاعر من ذوق سليم، و فطرة صحيحة، حفإن هذه الصناعة لا يليق بها أن تخرج إلى محض صناعات اللسان الجزئية، و أن تستقصى فيها تفاصيل تلك الصناعات.>> 3 لأن أي خلل أو خروج عن هذه التفاصيل يؤدي لا محالة إلى خلل في الوزن، مما يكون له تأثير سلبي على الوظيفة الايصالية للعمل الشعري، و درجة قبوله من قبل المتلقي، و استجابته، إذ يصدم بما فيه من ارتباك و خلل.

فما هي طرق المعرفة بكيفية تركيب أو بناء الأوزان الشعري؟ و ما هي الترتيبات الوزنية المتناسية؟

<sup>3</sup>نفسه.

أجابر عصفور: مفهوم الشعر، ص. 192

<sup>244.</sup> القرطاجني: منهاج البلغاء و سراج الأدباء، ص. 244

### 2- الأوزان البسيطة و الأوزان المركبة:

إن المتأمل لأوزان الشعر العربي يلاحظ أنها متباينة التفعيلات، و متعددة طرق تركيب الأسباب و الأوتاد مما ينتج عنه اختلاف نوعية التفعيلة المتحصل عليها، لذلك يقول حازم: حان الأوزان الشعرية منها ما تركب من أجزاء سباعية، و منها ما تركب من أجزاء سباعية، و منها ما تركب من أجزاء سباعية و تساعية، و منها ما تركب من أجزاء سباعية و تساعية، و منها ما تركب من أجزاء سباعية و تساعية، و منها ما تركب من خماسية و سباعية و تساعية، و منها ما تركب من خماسية و سباعية و تساعية، أو سباعية، أو سباعية، أما الأوزان الشعرية البسيطة و المركبة، فأما البسيطة فهي ثلاثة أنواع: إما خماسية، أو سباعية، أو تساعية، أو تساعية، أو خماسية و سباعية و تساعية. من أجزاء خماسيسة و سباعية و تساعية و تساعية. هذا الحديث عن الأجزاء التي تتكون منها الأوزان الشعرية جاء مجملا في بادئ الأمر، ليأتي بعد ذلك تقصيل الأمر في كل قسم حيث يقول : ح فأما ما تركب من الخماسية السانجة فالمتقارب و بناء شطره على فعولن مكررا أربعا.>> و يعتبر القرطاجني المتقارب الذي يتركب من أجزاء خماسية، من الأوزان الشعرية الساذجة المستكرهة الاستعمال.

و مما ورد في هذا الوزن قول الاعشى :<sup>3</sup>

# 

فعول فعولن فعولن فعولن فعولن فعولن فعولن

فحدوث النأي بين الشاعر و محبوبته أمر كان له كبير الأثر عليه، فكان حاله أشبه بالرامي الذي حادث نباله عن مقصدها في المعركة. إن التيه الذي يشعر به الشاعر مماثل للتية الذي تشهده نبال الرامي في الحرب.

فإن هذا الوزن في قول الاعشى لم يسلم من الزحاف، إذ تكرر فيه القبض \* (فعولن - فعول) فهذا التوقف في آخر التفعيلة من شأنه أن يسمح للشاعر بتجديد نفسه، و لو بعد نبرهة قصيرة من التوقف.

ثم انتقل بعد ذلك للحديث عن الأوزان ذات الأجزاء السباعية قائلا : حو أما ما تركب من السباعية الساذجة، فإن الشطر فيها على ثلاثة أجزاء و ربما حذفوا الثالث منها أو بعضه، فمن ذلك الرجز و بناء شطره من مستفعلن ثلاث مرات.>> 4

المازم القرطاجني: منهاج البلغاء و سراج الأدباء، ص. 227

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> نفسه.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> نفسه.

<sup>\*</sup> هو حذف الخامس الساكن.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> حازم القرطاجني : منهاج البلغاء و سراج الأدباء، ص 228،227.

تتكون البحور الشعرية من ثلاثة أجزاء إذا كانت سباعية، فمن هذه البحور السباعية الرجز الذي يعتبره أيضا بحرا ساذجا مقللا من أهميته، و يضرب مثلا بقول جرير: 1

مستفعلن مستفعلن مستفعلن مستفعلن مستفعلن

فقد لحق الخبن بالتفعيلة الأولى من الشطر الثاني. و الذي هو حذف الثاني الساكن (مستفعلن متفعلن) فالرجز من البحور التامة، أي التي تتشكل من ثلاث تفعيلات في كل شطر. و ما يلحق به من زحاف هو غير لازم، إنما تفرضه الضرورة الشعرية في حالات مخصوصة.

و من البحور السباعية الأجزاء يندرج أيضا «بحر الكامل، و بناء شطره على متفاعلن ثلاث مرات.» <sup>2</sup> و قد كثر استعمال العرب لهذا البحر في اشعارهم، حيث يأتي ثانيا بعد بحر الطويل، «و لهذا البحر مقياس واحد هو متفاعلن و لا يرد هذا المقياس إلا في هذا البحر، و يشتمل شطر البيت في هذا البحر على ثلاثة مقاييس متفاعلن - متفاعلن - متفاعلن.» <sup>3</sup> فجزالة هذا البحر شجعت على شيوع استعمل البحر على ثلاثة مقاييس متفاعلن من قبل الشعراء، و منه قول عنترة :<sup>4</sup>

لم تسلم تفعيلات هذا البيت من الزحاف، حيث لحق بها الاضمار \* هذا الأخير الذي لا يلحق إلا بهذا البحر (متفاعلن-متفاعلن) فالشاعر في هذا البيت عمل على تعويض التغيير في الشطر الأول بما يوازيه في الشطر الثاني مستخدما خياله في التوفيق بين المعاني و الجانب الموسيقي، و كأنه خبير أصوات، يحسن ايقاع التوازن بينها، بحيث ينتقي أكثرها تخييلا للمعنى .

يضاف إلى هذين البحرين السباعين بحر حجالوافر و أصل بناء شطره على مفاعلتن ثلاثا إلا أن السبب حذف في نهايتي شطره و أسكن ما قبله، فبقي الجزء الثالث على فعولن، فصار تقدير الشطر مفاعلتن فعولن.>> 5

المهدي محمد ناصر الدين: شرح ديوان جرير، شرح و نقديم مهدي محمد ناصر الدين، د ط، دار الكتب العلمية، بيروت البنان، د ت ،ص392.لكن ورد فيه أقبلن من جنبى فتاخ و اضم خلافا لما رواه حازم.

<sup>228.</sup> منهاج البلغاء و سراج الأدباء، ص. 228

<sup>3</sup> اير اهيم أنيس: موسيقي الشعر، ص. 64،63

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>عنترة: الديوان،ص87.

<sup>\*</sup> إسكان الثاني المتحرك.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>حازم القرطاجني: منهاج البلغاء و سراج الأدباء، ص228.

فقد ركز القرطاجني في حديثه عن هذا البحر على ما يلحقه من تغيير، دون أن يتطرق إلى ذكر صفته، و هذا البحر الذي يقارب الكامل في درجة شيوعه، كما شاع حذف السبب الأخير في الجزء الثالث. و في هذا المجال يدخل قول زهير:

فقد لحق بالتفعيلة الثالثة في الشطرين إحدى العلل اللازمة و هي القطف حيث حذف السبب الخفيف فيها و سكن ما قبله، (مفاعلت: مفاعل - فعولن) فهذا البحر هو من البحور البسيطة فقد فضل العروضيون جعل (مفاعل - فعولن) تسهيلا و ميلا إلى الخفة، فالشاعر يريد كسر الرتابة التي يفرضها تكرر التفعيلات في ايقاع القصيدة، بادخال تغيير على آخر الشطرين ، قصد التتويع الصوتي الذي يأتي ليتلاءم مع المعنى المخيل. فبحث الشاعر عن التحرر و كسر القيود الخانقة و التي تحد من امكانية الابداع تدفعه إلى تسخير الخيال لإخراج المعاني من تلك القوالب المعتادة و الدلالة المعجمية للألفاظ لجعلها أكثر شعرية و ليعطيها نفسا جديدا، و الوزن جانب تنعكس من خلاله انفعالات الشاعر و مشاعره، و ينظم إلى ذلك <<الرمل، و بناء شطره من فاعلاتن ثلاث مرات إلا أنه التزم فيه حذف سبب من جزء العروض - و العروض هي الجزء الذي في نهاية الشطر الأول -فصار تقدير أشطاره الأول، فاعلاتن، فاعلات، فهذه العلة اللحقة به هي الحذف \* و تعد هذه العلة من على النقص اللازمة التي درج الشعراء على استعمالها في هذا البحر (فاعلاتن -فاعلا -فاعلن). و هذا البحر يمكن إدراج قول نابغة بني شيبان: 3

بالإضافة إلى علة الحذف التي لزمها الشعراء عند استعمالهم لبحر الرمل، فقد لحق بهذا البيت أحد الزحافات المفردة الخبن فحذف الساكن الثاني من التفعيلة الوسطى في الشطر الثاني (فاعلاتن -فعلاتن) و الذي يعكس ركون الشاعر إلى الخفة و السلاسة في الوزن.

المجر عاصى: شرح ديوان زهير، ط2، دار الفكر العربي، بيروت لبنان، 1998،ص118 .

2aارم القرطاجني: منهاج البلغاء و سراج الأدباء، ص228. \* حذف السبب الخفيف في نهاية التفعيلة.

<sup>3</sup>أبو الفرج الاصفهاتي: الأغاني، تحقيق عبد الستار أحمد فراج،ط8، دار الثقافة بيروت لبنان،1990،م5، 108.

كما نجد حجالهزج، و أصل بناء شطره مفاعيلن ثلاث مرات إلا أنه التزم فيه حذف الجزء الثالث من كلا شطريه، فصار مجموع الوزن مربعا و كلا شطريه مثنى على مفاعيلي/ مفاعيلن.>> 1. يختلف الهزج عن الوافر و الكامل، و حتى الرمل من حيث الأهمية حيث يلحق بالبحور المستكرهة حجالهزج الموسوم بالسذاجة و الحدة الزائدة>>2، فزيادة على وصفه بالسذاجة، فإن هذا البحر السباعي الأجزاء قد تحول بفعل الممارسة الشعرية من بحر تام إلى بحر مجزوء فصار رباعي الأجزاء، و الذي من أمثلته قول الشاعر:3

# 

الملاحظ أن هذا البيت الشعري جاء مجزوءا صحيحا، لم تلحق تفعيلاته زحافات أو علل، مما يعكس هدوء الشاعر، و سكون انفعالاته. كما أن للبحور التساعية الأجزاء خصائصها المميزة، و التي تجعلها تتباين عن غيرها، فقد بين حازم أن : << ما تركب من التساعية السائجة فالخبب، و بناء شطره متفاعلتن مرتان>> لقد نعت حازم بحر الخبب و هو من البحور التساعية التامة، بالسذاجة، غير محبذ استعماله. إذ يرى فيه درجة أدنى من عدة بحور أخرى تمتاز بالشرف و القوة. إذا يعتبره لا يرقى إلى مستوى بحور أخرى فإن ضعفه لا يسمح بأن يكون إطارا نغميا للأغراض القوية، كما أنه لا يحتمل طول نفس الشاعر، و قوة انفعالاته. و من أمثلته بعض الشعراء الاندلسيين :5

# 

متفاعلت ن متفاعلت ن متفاعلت ن متفاعلت ن

فقد لحق الاضمار الذي هو اسكان الثاني المتحرك بالتفعيلة الأولى من الشطر الأول (متفاعلتن- متفاعلتن) لكن وقوع هذا التغيير في الشطر الأول لم يأت ما يوازيه في الشطر الثاني، لكن ما يمكن تأكيده أن وقوع هذا التعبير قد جاء منسجما مع الصورة الشعرية المقدمة من قبل الشاعر، و منتاسبة مع حركة البيت، فخلق الانسجام و التناسب هاجس يخيم على خيال الشاعر و لا يبارحه يتأكد من خلال تحريه عناصر الجمال في مختلف جوانبي العمل الفني و منها الجانب الموسيقي.

<sup>1-</sup> حازم القرطاجني: منهاج البلغاء و سراج الأدباء، ص290.

<sup>2</sup>مصطفى الجوزو: نظريات الشعر عند العرب،ج1،ص.31

درام القرطاجني: منهاج البلغاء و سراج الأدباء، ص. 290

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>نفسه،ص 229.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>البيت من فرائد المنهاج: ص229.

<و على هذا يجب أن يتأوّل التشعيث \* في الجميع لأن الوتد يصير بخبن السبب الذي قبله جزءا من فاصله \* فيسكّن رأس الوتد تخفيفا لأن الفواصل قد يستثقل توالي الحركات فيها، فهذا هو الرأي الصحيح في التشعيث و به أخذ من حقق من العروضيين >

إذا أخذ تفعيله (فاعلن) من بحر البسيط، نجد أن بدخول الخبن عليها (فاعلن - فعلن) يكون قد تعاقب في هذه التفعيلة ثلاث متحركات فيكون لدينا فاصلة صغرى، فإن الميل للتخفيف هو الدافع لتسكين رأس الوتد حتى لا تتالى عدة حركات، أما ما ذهب إليه بعض العروضين بايقاعهم القطع في التفعيلة (مستفعلن مستفعل) فمجيئ ذلك في نهاية الصدور شيء غير ذي معنى عند حازم، و قد وازى مذهبهم هذا ما أوقعوه في الخبب حيث أجازوا الخبن و القطع في تفعيلاته (فاعلن - فعل) غير أن ذلك لا يكون صالحا إلا في العروض أو الضرب و ليس في غيرهما، و وقوع ذلك يقال من جمالية الوزن، و يؤدي إلى نفور الاسماع عنه، و يقل من الوظيفة التخييلية للعمل الابداعي، من خلال تخييل الأغراض بالأوزان.

غير أن <</li>
 غير أن <</li>
 النظام الذي يكون من أجزاء متماثلة إذا ابتدأت برأس أي وتد أو سبب منه خرج لك وزن تام من أجزاء متماثلة، و إذ النظام الذي يكون من جزئين متغايرين يدخل أحدهما على الآخر إذا ابتدأت برأس أي وتد أو سبب منه خرج لك وزن متداخل من جزئين متغايرين، و إذ النظام الذي يكون شطره مؤتلفا من ثلاثة أجزاء شفع و وتر - قدم الوتر أو وسط أو أخر -إذا ابتدأت برأس أي وتد أو سبب منه خرج لك وزن قد ترتبت أجزاؤه شفعا و وترا على واحد من الترتيبات الثلاثة. فنشأ من ذلك في النظام المركب أجزاء خماسية متماثلة وزنان، و في المركب من جزئين متغايرين يعاقب أحدهما الآخر خمسة أوزان، و في المركب شطره من جزئين متغايرين مكرر أحدهما تسعة أوزان.>> أن الأوزان البسيطة سواء أكانت بداية الجزء فيها وتد نحو المتقارب (فعولن) أو سببا (فاعلاتن) الرمل فإنه ينتج عنها أجزاءا متماثلة، أما إذا كان الوزن مركبا من تفعيلتين متباينتين فإنه سواء ابتذأ الجزء بسبب أو وتد نتج عن ذلك وزنا مركبا نحو: الطويل (فعولن - مفاعيلن)،(مستفعلن - فاعلن).

كما أن الوزن المتكون من تفعيلتين متماثلتين و واحدة منفردة كيفما كان موضع هذه الاخيرة فإن بدئ الوزن بسبب أو بوتد ينتج عنه وزن فيه متشافعين و وتر نحو المديد (فاعلاتن – فاعلن – فاعلاتن) فكان بذلك ناتج الأوزان المركبة من أجزاء خماسية متماثلة وزنان هما : المتقارب (فعولن فعولن فعولن فعولن فعولن فعولن و المتدارك (فاعلن فاعلن فاعلن) أما في المركب من جزءين متباينين فينتج عنها خمسة أوزان هي : البسيط (مستفعلن فاعلن) و الطويل (فعولن مفاعيلن) و المديد (فاعلاتن فاعلن) و المجتث (مستفعلن فاعلاتن).

المازم القرطاجني: منهاج البلغاء و سراج الأدباء، ص 220،229.

<sup>•</sup> التشعيث: هو حذف أولب متحرك أو ثاني متحرك من الوند المجموع الواقع في وسط التفعيلة مثل (فاعلاتن -فالاتن أو فاعاتن)

<sup>•</sup> الفاصلة: نوعان الصغرى هي ثلاث متحركات يتلوها ساكن (جبلن) الكبرى و هي أربع متحركات يتلوها ساكن (سمكتن) عائم الفرطاجني: منهاج البلغاء و سراج الأدباء، منهاج البلغاء و سراج الأدباء، ص 230.

إن حدوث التركيب بين الأسباب و الأوتاد المشكلة لتفعيلات الوزن الشعري، قد يؤدي إلى تآلف هذه العناصر فتتتج وزنا متلائما منسجم المكونات، و قد تتنافر إذا كان في تأليفها ثقل تمجه الآذان و تنفر منه لهذا فقد ميز القرطاجني بين نوعين من الأوزان : المتلائمة السلسلة الخفيفة و الآخري متنافرة ثقيلة، موضحا أشكال هذا التنافر و سببه << التنافر و الثقل يكون فيها لوجوه منها: أن تقع الاسباب الثقيلة و الاوتاد المفروقة في نهايات الأجزاء التي هي مظان اعتمادات و تواقرات و مقاطع أنفاس، فيكون وقوع الحركات هناك غير ملائم للنفوس و تقيلا عليها و كذلك وقوع الفواصل في نهايات الشطور فإنه مستثقل و ليس منافرا، و لذلك يحتمل وقوعها في المقدار القصير و المتوسط نحو المقتضب و الخبب و لا يحتمل وقوعها في الطويل نحو الوافر لا سيما و قد تكررت في الوافد ثلاثا و لم تقع في الخبب و إلا مرتين و من تلك الوجوه التي يقع بها التنافر و الثقل تشافع الأجزاء الطويلة في أوساط الاشطار و نهاياتها و وقوع الجزء المنفرد صدرا، و منها بناء الوزن على أجزاء كلها يقع الثقيل في نهايته و الخفيف في صدره و ذلك مثل أن يركب شطر وزن على فاعلين أربع مرات .>> أ فالتنافر و الثقل يسبب وقوع الأسباب الثقيلة و الأوتاد المفروقة في نهاية الأجزاء لأن من المعروف أن العرب لا تبدأ بساكن و لا تقف عند متحرك، فإذا حدث ذلك نفرت منه النفس، و ثقل على المسامع، أما وقوع الفواصل بنوعيها في أواخر الأجزاء فإنه مستثقل لكنه غير منافر، فقد تقع في المقتضب و الخبب، لكنها غير واردة الوقوع في الطويل و الوافر لأن تتالى الحركات في أواخر الشطور فيه ثقل و السمع يميل إلى الخفة و السهولة بوصف نهاية الشطر استراحة قصيرة تتنقل بعدها إلى تفعيلة جديدة فالهروب من الثقل هو الدافع لعدم ايرادها في هذا الموضع لكن دون أن يؤدي الأمر إلى التنافر الذي يتأذى منه السمع.

فمعرفة التناسب بين الأوزان الشعرية أمر غير متأت للجميع لذلك وقعت هناك الكثير من الاخطاء في هذا المجال كانت الدافع عند حازم لتفصيل في أمور الأوزان المتلائمة و المتنافرة حفلنلك حققنا في كل وزن تجزئته المتناسبة المعناسبة المعنودة المجال بأنه حينبغي لمن طمحت همته إلى مرقاة البلاغة عروض الخبب لذلك يرشد حازم المهتمين بهذا المجال بأنه حينبغي لمن طمحت همته إلى مرقاة البلاغة المعضودة بالأصول المنطقية و الحكمية و لم تسفف به إلى حضيض صناعات اللسان الجزئية المبنية أكثر آرائها على شفا جرف هار، ألا يعتقد في وزن من الأوزان أنه مفتقر في وضعه إلى أن يفك من نظام آخر، بل إنما يستنبط الوزن من الأوزان ضروب تركيبات الأسباب و الأوتاد و استقصاء ضروب ما يتركب من الأجزاء المؤتلفة من تركيبات الأسباب و الأوتاد ثم يلزمه بعد الوضع أن يوجد وزن أخر أو أوزان سياق نظامها نظامه بأن تجعل مبدأها من رؤوس الأسباب و الأوتاد متأخرا عن مبدئه على ما تقدم. الله المؤتلفة من تركيبات الأسباب و الأوتاد متأخرا عن مبدئه على ما تقدم. الأمراء المؤتلفة من تركيبات الأسباب و الأوتاد متأخرا عن مبدئه على ما تقدم. الأمراء المؤتلفة من تركيبات الأسباب و الأوتاد متأخرا عن مبدئه على ما تقدم. الأمراء المؤتلفة من تركيبات الأسباب و الأوتاد متأخرا عن مبدئه على ما تقدم. الأمراء المؤتلفة من تركيبات الأسباب و الأوتاد متأخرا عن مبدئه على ما تقدم. الأمراء المؤتلفة من تركيبات الأسباب و الأوتاد متأخرا عن مبدئه على ما تقدم. الأمراء المؤتلفة المؤتلفة المؤتلفة المؤتلفة المؤتلفة المؤتلفة المؤتلة المؤتلفة ا

أحازم القرطاجني: منهاج البلغاء و سراج الأدباء،ص.231،230

<sup>231 .</sup>تفسه، *ص* 

<sup>3</sup>نفسه ،ص 232،231.

يفند حازم الاعتقاد الذي مفاده أن أي وزن لا بد و في وضعه أن يؤخذ من نظام وزن آخر بتشكيل الأسباب و الأوتاد بصورة مختلفة حيث تتساوى حروف المقاطع في شطري البيت مع زمن النطق بها و هو ما يحصل من خلال حسن الملاءمة و التناسب التي يكون للخيال فيها الدور الفعال و المهم حيث يلائم بين نظم الحروف و كيفية وضعها في الكلمة بحيث تجيء متناسبة مع كيفية النطق بها حتى تنتج نغما متوافق الحركات و السكنات.

فتركيب الأسباب و الأوتاد يتم بأشكال مختلفة، حيث تستعمل العرب الخفيف المتناسب المنسجم الأصوات فإذا كان الأمر كذلك فما هي الأشكال و التركيبات الوزنية المستعملة؟ و هل كان هناك تجديد في هذه التركيبات؟ و ما هي التغييرات التي قد تطرأ على هذه التركيبات؟ هذه النقاط و غيرها عمل القرطاجني على الوقوف عندها و توضيحها من خلال استعراضه للتركيبات الوزنية.

## 3-أضرب و التركيبات الوزنية و أثر الخيال فيها:

تعددت أشكال التركيبات في الأوزان الشعرية، لتتعدد معها أنواع الأبحر الشعرية، بحسب عدد تفعيلاتها و كيفية وصفها و تركيبها و طريقة اسناد بعضها إلى بعض فمن ذلك :

## - الأوزان المركبة من خماسية و سباعية :

تتألف هذه الأوزان من أربعة أجزاء في كل شطر كما هو الحال في بحر الطويل الذي تفعيلاته في الشطر الواحد: فعولن مفاعيلن فعولن مفاعيلن. و الأصل في هذا البحر أن يجيء تام التفعيلات و هوة الأكثر شيوعا كما هو الأمر في قول زهير بن أبي سلمي: 1

لكن قد يلحق هذا الوزن بعض التغييرات منها حذف الحرف الخامس الساكن (مفاعيان - مفاعان) من الجزء الرابع من الشطر الأول، و هو أمر تكرر وروده لدى الشعراء حيث حرأتهم التزموا حذف الخامس من جزء العروض و هو الجزء الرابع، فلا يثبتون الخامس الساكن إلا في التصريع المقابل لضرب تام، و يسقطونه في جميع الأعاريض الواقعة في تضاعيف القصيدة، حيث لا تصريع على الصفة المذكورة.>> 2 إذ لا يؤتى بالجزء تاما إلا عند مقابلته لضرب تام، حيث يكون هناك تصريع، و هذا في مطلع القصيدة، أما بقية الأبيات فكيرا ما يرد فيها هذا النوع من الحذف الذي يطلق علماء العروض القبض.

233. القرطاجني : منهاج البلغاء و سراج الأدباء، ص 233.

<sup>1</sup> **حجر عاصي**: شرح ديوان زهير،ص. 87

و الطويل هو من البحور الكثيرة الشيوع في الشعر العربي لقدرته على التلاؤم مع أغلب الأغراض الشعرية، حيث يأتى هذا الانسجام الايقاعي ليعكس التجاوب و النغمي بين عناصر الجزئيات المركبة للوزن في البيت، و الحضور الواضح لعنصر الخيال فيها. و من أمثلة هذا البحر أيضا قول أمرئ القيس : 1

# 

الملاحظ أنه قد لحق بهذا البيت نوعين من الزحافات المفردة و هي القبض حيث حذف الحرف الخامس الساكن من التفعيلة (فعولن -فعول، مفاعيلن -مفاعلن)، و أيضا الكف حيث حذف في التفعيلة أيضا الحرف السابع الساكن (مفاعيلن -مفاعل). حيث جاءت هذه التغييرات لتعكس ذلك الانفعال النفسي، و الحالة الشعورية التي يمر بها الشاعر، و انتقال خياله لوصف حالة شعورية بعد أخرى حيث يرغب في الخروج من الرت ابة، و جعل النغم الموسيقي انعكاسا لتلك الحالة الشعورية و جعلها أكثر تلاؤما معها، و أكثر تخييلية.

كما يشمل الحديث عن البحور التساعية التفعيلات بحر البسيط هذا البحر المركب، تفعيلاته مستفعلن -فاعلن مستفعلن في كل شطر، إذ هو من البحور التامة التي كثر استعمال الشعراء لها حيث يستشهد حازم بقول النابغة الذبياني : 2

الملاحظ أن التغيير قد لحق بتفعيلات هذا البيت حيث أصاب الخبن التفعيلة الثانية (فاعلن-فعلن) و قد تقابل التغيير في الشطرين، ليترجم حرص الشاعر على التناسق النغمي رغم ما يشعرنا به هذا التغيير من رغبة في سرعة الانتقال من هذا الحاضر المؤلم الذي أصبح قائما و كيف تحولت فيه الحياة إلى موت بعد أن أقوّت الديار و طال عليها الأبد، ربما رغبة منه في التجديد، أو في تعزية نفسه، بجعل خياله يسترجع ما فات من عهود، و من أيام خوال، و منها أيضا حرامديد و أصل بناء شطره على أربعة أجزاء إلا أنهم التزموا حذف جزء من عروضه، و جزء من ضربه، و هو فاعلن فصار الشطر فاعلان فاعلان .>> 3 و أكثر ما استعملت العرب هذا البحر مجزوءا.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>ا**مرؤ القيس**: الديوان، ص42.

<sup>2</sup> النابغة الذبياني: الديوان ،ص. 76

دمازم القرطاجني: منهاج البلغاء و سراج الأدباء، ص234.

 $^{-1}$ : و من هذا الضرب قول المهلهل

# 

لقد جاءت تفعيلات هذا البيت سالمة من أي تغيير أو زحاف، حيث كان الايقاع الصوتي معبرا عن انفعال الشاعر، و شديد تأثره بهذا الأمر الجلل، ليكون هذا السكون و الانتظام في الأصوات دليلا على الدهشة و الذهول من وقوع ما لم يكن متوقعا أو واردا، و ليلائم طول النفس الذي يعكس عمق الألم المتغلغل في قلب الشاعر و الذي وفق الخيال بشكل واضح و كبير في نقل تلك الصورة و تقريبها من خيال المتلقى ليشعر بما يعانيه الشاعر فتتحرك انفعالاته بالتألم لحال الشاعر.

يشمل هذا النوع من الأوزان أيضا بحر المقتضب، و هو كذلك من البحور المركبة، <و أصل بناء شطره، فاعلن مفاعلتن فاعلن مفاعلتن إلا أن هذا ثقل لكثرة الأوتاد فيه، و الأسباب الثقيلة و تكرر الفاصلة و وقوعها في النهايات، و قد قدمنا أن هذا مستثقل، فلهذا لم يستعملوه إلا منصوفا أي محذوف النصف من كل شطر، فهذا هو الصحيح الذي يشهد به السماع و القياس و القوانين البلاغية في اعتبار تناسب التركيبات >>. 2 فالنأي بالسمع عن الثقل و الركون إلى الخفة و السهولة هو الدافع وراء استعمال هذا البحر مجزوءا، لكن النقاد يرون أن هذا البحر لا يرقى إلى مصاف الأوزان الأخرى، فهو أقلها شأنا، لهذا فقد اعتبروا <<المجتث و المقتضب الموسومين بالطيش و قلة الحلاوة.>> لأن ثقلهما يجعل قدرة استيعابهما للأغراض الشعرية محدودة، فوصفوهما بالطيش، لكن القرطاجني يزيد على ذلك ببيان أن بما يتصفان به من ثقل من شأنه أي يحد من قدرتهما التخييلية، و من إمكانية التعبير عن أغراض الشاعر و انفعالاته. مبينا السبب في ثقلهما قائلا :<< إلا أن هذا ثقل لكثرة الأوتاد فيه، و الأسباب الثقيلة و تكرر الفاصلة، و وقوعها في النهايات، و قد قدمنا أن ذلك مستثقل، فلهذا لم يستعملوه إلا منصوفا أي محذوف النصف في كل شطر ...و أيضا فإن الزحافات لا تلتزم في غير تنويع الأعاريض و الضروب. و قد لزم ذلك التجزئة التي قدر بها أهل العروض المقتضب و وقع ذلك في حشوها فدل على فساد رأيهم.>> 4 ، فقد اعتبر القرطاجني أن وضع المتضادين (فعولات-فاعلات) وضع المتماثلين أمر غير منطقى كما أن (فاعلن /0//0) مضاد (مفاعلتن //0//0) فالأول (فاعلن) مبتدأ بسبب خفیف و مختتم بوتد مجموع، أما الثاني (مفاعلتن) فقد بدأ بوتد مجموع، و ختم بسبب خفیف، لهذا یکون اعتبار هما متماثلين أمر غير مقبول، و التناسب بينهما غير حاصل، و من ثم فإن الوزن لا يستقيم.

أحازم القرطاجني: منهاج البلغاء و سراج الأدباء، ص. 234. أعسم.

مصطفى الجوزو: نظريات الشعر عند العرب، ج1، ص31. 4- المرطاجني: منهاج البلغاء و سراج الأدباء، ص234.

و قد قدم حازم بعض الأمثلة التي وضع من خلالها أنها تتنافى مع القوانين الموسيقية و الذوق السليم في هذا الوزن، كقول أحدهم: 1

جانا مبشرنا\*\*بالبیان و النذر /0//0 //0//0 //0//0 //0// فاعلن مفاعلتان

فقد جاء هذا البيت مشطورا، و قد لحق تفعيلته الأولى القبض (فاعلن -فاعل)، و قد بين حازم أن من ذهبوا هذا المذهب حاولوا اخفاء اخفاتهم في احداث المناسبة من خلال قولهم:

أتـــانا مبشــرنا \*\* بالبيان و النــــذر.

فالتفعلين (فاعلن -مفاعلتن) هما متضادان فوقوعهما هذا الموقع،و وضع التماثل يفسد الوزن و يسيء إليه. - الأوزان المركبة من السباعيات المتغايرة:

حيث تتكون هذه الأوزان من ثلاثة أجزاء: مزدوجان و مفرد، إذ يأتي الجزء المفرد ثالثا، و من ذلك بحر السريع الذي تفعيلاته مستفعلن مستفعلن فاعلان، و في هذا البحر شيء من الكزازة جعله يؤخر مقارنة ببعض البحور الشعرية الأخرى، و منه قول حسان بن ثابت : 2

ما هاج حسان ربوع المغاني\*\* و مظعن الحي و مبنى الخيام //0/0 //0/0 //0/0 //0/0 //0/0 //0/0 مستفعل مستفعل فاعلات مستفعل فاعلات فاعلات مستفعل فاعلات مستفعل فاعلات مستفعل فاعلات مستفعل فاعلات فاعلات مستفعل فاعلات فاعلات مستفعل فاعلات فاع

لقد لحق بتفعيلات هذا البحر ثلاث أنواع من الزحافات و العلل منها : الطي و هو زحاف مفرد، حيث حذف الرابع الساكن من التفعيلة (مستفعلن - مستعلن)، و كذلك الخبن (مستفعلن - متفعلن) كما لحق بها إحدى علل الزيادة و المتمثلة في الترفيل الذي هو زيادة سبب خفيف فيما آخره وتد مجموع (فاعلن - فاعلاتن) ، إن ما لحق بهذا البيت من تغيير هو تعبير عن انفعال الشاعر أين تكمن طاقة شعورية كبيرة سعى حسان لأن يجعل النغم انعكاسا لها، و قد جاء ترفيل أواخر الشطرين لإعطاء نفس أطول يشعر المتلقي بمدى الآهة التي يطلقها الشاعر، و قد عمل حازم على الرد على الرأي القائل بأن نظام بحر السريع مأخوذ من المنسرح مفندا هذا المذهب للأسباب التي قد أنف ذكرها مع البحور الأخرى، و لأن ⊲ليس الجزء الواقع نهاية كلا الشطرين من هذا الوزن بمحذوف من غيره، و لا مغير من سواه و إنما هو مركب من سبب خفيف و وتد مجموع متضاعف لأن الأرجل\* التي تتركب منها أجزاء جميع الأوزان ستة أصناف :

أحازم القرطاجني: منهاج البلغاء و سراج الأدباء، ص235.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>عبد الرحمن البرقوقي: شرح ديوان حسان بن ثابت الانصارى، تحقيق عبد الرحمن البرقوقي، دط، دار الكتاب العربي، بيروت لبنان، دت، ص 433. و في الديوان وردت كلمة رسوم المقام بدل ربوع المغاني في رواية حازم.

\*يقصد بها حازم المقاطع التي تتكون منها الأسباب و الأوتاد، و قد ورد هذا المصطلح من قبل عند ابن سينا.

- 1-سبب ثقيل: // نحو بم، تلك
- 2-سبب خفيف: /0 نحو من، عن.
- 3-سبب متوال: و هو متحرك يتوالى بعده ساكنان /00 نحو قال .
  - 4-وتد مفروق: و هو متحركان كان بينهما ساكن، نحو، كيف.
    - 5-وتد مجموع: و هو متحركان بعدهما ساكن، نحو لقد.
  - $^{1}-$ وتد متضاعف: و هو متحركان بعدهما ساكنان نحو: مقال $^{-1}$

فكان وضع العرب لتلك الأوزان قائم على مراعاة التناسب الخاص الذي ينسجم مع كل بناء، إذ بنيت الأعاريض في أكثر الأحوال على الأسباب و الأوتاد، لأنها الأكثر تصرفا، نحو: الطويل و البسيط و المديد و المتقارب و الرجز و الهزج و الرمل، حيث يراعى في هذا التناسب سلاسة الوزن و تناغم أجزائه حتى تجذب الإسماع فيمكنها أن تزيد من تخييلية النص، و شعرية معانيه .

أما المقتضب فقد بني على الأسباب الثقيلة و الخفيفة و الأوتاد المجموعة و المفروقة. < و مما بني على الأسباب الخفيفة و الأوتاد المجموعة و المفروقة و المضاعفة الضرب الأول من المجتث. و قد غاب عن العروضيين كونه من المجتث و جعلوه ضربا ثالثًا من البسيط و قدروا شطر الضرب منه: مستفعلن فاعلن مستفعلان و مقاييس البلاغة تقتضى أن يكون تقديره : مستفعلن فاعلات فاعلان لوجوه يطول ذكرها... و إنما وقع لهم مضاعفا في النهايات و ما يليها الخماسي لأنه أخف نحو العروض المجزوة المحذوفة من المديد و تقديرها: فاعلاتن فاعلن فاعلن فلهذا جعلنا نحن تقدير شطر الضرب الأول من المجتث : مستفعلن فاعلاتن فاعلان : فيكون تركيبه على هذا من جزء مفرد و جزعين متضارعين وقع أخفهما في النهاية. >> 2 يذهب القرطاجني إلى توضيح ما يتعلق ببحر المجتث، مبينا ان اعتبار هذا البحر جزءا من البسيط أمر فيه كثير من النظر، مقدرا تفعيلاته ب: مستفعلن فاعلاتن فاعلن في كل شطر، مؤكدا أن المجيء بالتفعيلتين المتضارعتين في النهاية هو الأفضل، و الأكثر تلاءما مع الطريقة المألوفة الإتباع عند العرب. << و هناك ضروب جعلوها من مقصرات البسيط، و يمكن أن ترد إلى هذا، و هي به أليق لأن مجاريها أوفق بمجاريه لأن الخبن في فاعلن من البسيط يحسِّن ما لا يحسن في تلك المقصرات، فلهذا كانت أنسب إلى المجتث، و أيضا فإن الطويل و البسيط عروضان فاقا الأعاريض في الشرف و الحسن و كثرة وجوه التناسب و حسن الوضع، فإذا أزيل عنهما بعض أجزائهما ذهب الوضع الذي به حسن التركيب و تناهى في التناسب فلم يوجد لمقصراتهما طيب لذلك..>> <sup>3</sup>، كما بين أن وقوع الخبن في البسيط (فاعلن -فعلن) يجعلها أكثر مناسبة للمجتث منها للبسيط فهو يرى أن ما ذهب إليه بعض العروضيين في نسبة هذا الوزن إلى البسيط أمــر خاطـــــئ

المازم القرطاجني: منهاج البلغاء و سراج الأدباء، منهاج البلغاء و سراج الأدباء، منهاج

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>نفسه،ص.237،238

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>نفسە،ص238.

إذ يعتبره القرطاجني شكلا ثانيا للمجتث، و أيضا مخلع البسيط (المجزوء الذي لحقه الخبن و القطع) فاعلن (فعل).

أما فيما يتعلق بأكثر البحور الشعرية منزلة و انتشار الطويل و البسيط، فإنه إذا لحق بها القصر فإن ذلك يؤثر على تناسب هذا الوزن و من ثمة يؤثر على موقع القول الشعري و تأثيراته على المتلقى. <br/>حفأما الوزن المضارع لهذا المخلع و هو الذي اعتمد المحدثون اجراء نهاياته على مثال فعولن، فليس راجعا إلى واحد من هذه الأوزان. و إنما هو عروض قائم بنفسه مركب شطره من جزءين  $^{-1} >>$ تساعيين على نحو تركيب الخبب و تقديره : مستفعلاتن، مستفعلاتن

يفند القرطاجني ما ذهب إليه بعض العروضيين المحدثين- بالنسبة إلى عصره-باعتبارهم المضارع جزءا من مخلع البسيط ليقر بكونه بحرا قائما بذاته جزءاه تساعيين، و مما ورد في المضارع الذي لا  $^{2}$ : يرد إلا مجزوءا قول الشاعر

> قفوا فاربعوا قليلا\*\* فلم يربعوا و ساروا 0/0/ / 0/ /0/ 0// 0/0// 0//0/ 0// مفاعيل فاعلاتن مفاعيل فاعلاتن

فقد جاءت التفعيلة الأولى في كلا الشطرين مكفوفة ليحدث الشاعر التوازن الصوتي بين طرفي البيت و هو ما يظهر هدوء الشاعر، فقد جاءت انتقالاته بين أجزاء الوزن غير طويلة.

رغم الإهمال الذي لقيه المضارع، فإن حازم يؤكد استقلالية هذا الوزن عن غيره من الأوزان، لكنه في ذات الآن يعتبره تدنيسا لأوزان الشعر العربي نافيا أن يكون من وضع العرب، لتنافيه مع الذوق الراقى الذي اشتهروا به، و منه قول على بن الجهم  $^{3}$ 

> بسرٌ من را إمام عدل \*\* تغرف من جوده البحار 0/0// 0//0/ 0/ //0/ 0/0/ /0// 0/ 0/ 0/ /0// متفعلات ن متفعلات ن مستعلاتن متفعلات

حيث لحق بهذا البيت الخبن (مستفعلاتن -متفعلاتن) و أيضا الطي (مستفعلاتن -مستعلاتن).

لم تأت منه اليمين شيئا \*\* إلا أتت مثله اليسار 0/0// 0//0/ 0// /0/ 0/0//0//0//0//0//0/ مستفعلات متفعلات مستعلات متفعلات ن

و قد تكرر التغيير كذلك في هذا البيت، حيث لحق به الخبن و الطي.

<sup>2</sup>عبد اللطيف شريفي، زبير ذراقي: محاضرات في موسيقى الشعر العربي، ص86.

<sup>3</sup>على بن الجهم: الديوان، تحقيق خليل مروم،ط2، لجنة التراث العربي،بيروت لبنان، 1959،ص136.

108

المازم القرطاجني: منهاج البلغاء و سراج الأدباء، منهاج البلغاء و سراج الأدباء، ص

إن تكرر اسقاط السواكن في هذين البيتين يعكس رؤية الشاعر للأشياء، حيث يتماشى هذا التغيير في الوزن مع الرؤية الشعرية التي تحرص على رصد الحياة في كل الأشياء المحيطة بها، حيث يقوم الخيال بدور الانتقاء و الربط و التأليف بين جزئياتها حتى تكون أكثر تعبيرا و ملاءمة لما يريد الشاعر نقله و توصيله. و مما ورد على الوزن الأصلي قول بعض الأندلسيين : 1

و حيّى عني إن فزت حيا\*\* أمضي مواضيهم الجفون / /0/ /0/0/0/0// /0/0 /0/0// /0/0 //0/0// // متفعلاتـــن مستفعلاتــن مستفعلاتـــن متفعلاتـــن

لقد لحق بهذا البيت نوعا واحدا من الزحافات المفردة و هو الخبن (مستفعلاتن-متفعلاتن). فورود النون في هذا البيت "إن فرت" أمر مقبول، لكن حذفها يجعل الوزن أخف، غير أن مجيئها بهذه الصورة لا يتنافى و الذوق العام، فقد جاء هذا التغيير الوارد في البيت ملائما للصورة المقدمة، دون أن يتنافى مع تناسق الوزن حيث لا يصل الأمر حد التنافر. أيضا قول أبى بكر بن مجبر: 2

مستفعلات متعلات مستعلات مستعلات

تكرر دخول ذات الزحاف على تفعيلات هذا البحر، و المتمثل في الخبن و الطي، غير أن هذا التغيير لم يخل بالوزن العام حيث يعكف الشاعر على إحداث التوازن بين أجزاء الوزن حيث يعوض الحذف بما يوازيه في الشطر الثاني حتى يكون الانسجام السمة الطاغية، و تناسب ما هو معبر عنه من انفعالات، حيث يكون الخيال المنسق بين الوزن و تلك المعاني المعبر عنها، حتى تكون أكثر ايحاءا، و أقوى تخييلية. غير أن ورود الساكن أمر غير ممكن القبول نحو قول عبيد بن الأبرص :3

لقد دخل على تفعيلات هذا البيت الطي (مستفعلن-مستعلن) و الخبن و القطع (مستفعلن-متفعل). إن مجيئ الساكن بهذه الصورة، و اجتماعه مع حرف اللام في قوله (ملحوب) أمر مستثقل ينفر منه ذوق السامع، لأن ورود اللام الساكنة بهذه الصورة يزيد من عدد السواكن في الشطر لذا عد هذا الوضع الشاهد من فرائد المنهاج، ص 239.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> نفسه.

أو عبد الله الحسين بن أحمد بن الحسين الزوزني: شرح المعلقات العشر 330.

<sup>\*</sup>ملحوب: اسم ماء لبني أسد بن خزيمة - القطبيات: اسم جبل -الذنوب: اسم موضع.

و مسيئا لإنسجام عناصر الوزن. في السكون مستكرها حران عروض السريع و عروض كل وزن كانت غاية ضربه سببا متواليا أو وتد متضاعفا بأن ترد السبب و الوتد إلى أصليهما بحذف الساكن الأخير من كليهما.>> أإن الحديث عن السريع و هو من البحور المكونة من السباعيات المختلفة (مستفعلن - مستفعلن - فاعلن) فقد تأتى عروضه مطوية مكسوفة نحو قول الشاعر : 2

حيث قام خيال الشاعر بنقل هذا الشعور الذي يخيم على قائله، من خلال هذا التركيب الجميل للصورة المقدمة قرن بين لحظ الظبي و وقعه على النفوس و الذي أثره على قلوب العشاق، كأثر العيون الحور في قلب العاشق، فهذا الغزل الجميل قد تناسب مع وزن سريع الذي يتلاءم و سرعة النطق بالأصوات و تتاليها، فوقوع هذا التغيير في العروض و الضرب بالذات لأنها أواخر مظان الاعتمادات، جاء هذا التغيير لينسجم مع وقفات واضحة، و استراحة قصيرة لاستعادة الأنفاس. << و من تركيب السباعيات المتغايرة ما يتوسط فيه المفرد و يتطرف الجزءان المتماثلان كالخفيف، و تقدير كلا شطريه : فاعلان مستفعلن فاعلان نحو قول أبي دهبل : 3

فاعلاتن متفعلين فاعلاتين فاعلاتين فاعلاتين فاعلاتين أو فاعاتن أو فاعاتن الملاحظ أنه قد لحق تغيير بتفعيلات هذا البحر و المتمثل في الخبن (مستفعلن متفعلن) و التشعيث: (فاعلاتن فالاتن)، فقد ظهر شيء من التغيير ينم على الاضطراب النفسي، و الانفعالي الذي يعيشه الشاعر. حفاما ما يتقدم فيه المفرد على المزدوجين فمهمل في أوزان العرب، لأن الجزءين المتكررين أثقل من المفرد، فالصدر أولى بهما على قياساتهم و تصدير الأشطار أيضا بما يظهر فيه التناسب أولى. >> 4، إن الهروب من الثقل الذي يتميز به الجزءان المتكرران هو الدافع لتقديمها على المفرد، هذا الأخير الذي لم تقدمه العرب في أوزانها على الجزءين المتماثلين، ميلا إلى التناسب و إحداث الملاءمة بين أجيزاء الوزن، و ما لذلك التناسب من آخر فعال في إحداث الاستجابة التخييلية، و لأن الأواخر مقر اهتمام، فثقلها منفر للسمع.

المازم القرطاجني: منهاج البلغاء و سراج الأدباء، ص240.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>عبد اللطيف شريفي و زهير دراقي: محاضرات في موسيقي الشعر العربي، ص 71.

<sup>3</sup> حازم القرطاجني: منهاج البلغاء و سراج الأدباء، ص240.

<sup>4</sup> نفسه، ص240، 241

فاهمال العرب تقديم المفرد على الجزءين المتماثلين، لم يمنع الاندلسين من أن يبنوا بعض الأوزان الخماسية على تقديم المفرد على المزدوجين، لكن ذيوع استعمال مثل هذا الضرب قليل فقد تبين حوضع بعض الشعراء الأندلسيين على هذا البناء وزنا إلا أنه جعل الجزءين المزدوجين خماسيين فرارا من الثقل الواقع بتشافع\* السباعيين في النهاية، فكان التشافع في ذلك الوضع أخف في الخماسي.>> 1 ،إن ثقل الذي كان يخشاه العروضيون، لم يعد موجودا عند استعمالهم للأجزاء الخماسية، فتتالى المتماثلين الخماسيين بعد المفرد، يتميز بنوع من الخفة كانت مفتقدة في تشافع السباعيين، و ترتيبهما ثانيا بعد المفـــرد. و بذلك أحدث الانسجام المطلوب الذي يحقق الأثر المرجو في المتلقى نحو قول الشاعر:<sup>2</sup>

## أقصر عن لومي اللائم \*\* لما درى أنني هائسم 0//0/0//0//0//0// 0//0//0//0///0///0/

مستعلن فاعلن فاعلن مستفعلن فاعلن فاعلن

لقد لحق الطي بالتفعيلة الأولى، في حين سلمت بقية التفعيلات من أي علة أو زحاف، فكان هذا الحذف جنوحا إلى نوع من الخفة لتتلاءم مع تلك الانفعالات النفسية التي يعيشها الشاعر، فالملاحظ أن تقديم الجزء المفرد السباعي (مستفعلن)على الجزءين المزدوجين الآخرين، لم يظهر فيه أي ثقل، بل ظهر التناسب بينهما بينا، لذا فالثقل قد يحدث في حالة طول الجزءين المتماثلين، و عدم تلاؤمهما مع الجزء المفرد، فقد تناسب التفعيلتين الخماسيتين مع التفعيلة السباعية، فلم يشعر المتلقى بوقوع أي تنافر .

<حفأما المتركب من سباعى و تساعى فهو من وضع المتأخرين من شعراء المشرق، جعلوا الجزء المفرد فيه تساعيا و المتشافعين سباعيين فقدموا التساعى و تلوه بما يناسبه من السباعيات، و جعلوا الجزء الثاني من السباعيين في أكثر استعمال - و هو المستطاب في الذوق و الأحسن في الوضع، ينقص عن الأول ليكون كل واحد من الأجزاء أخف مما قبله. و تحروا في ذلك أن يكون كل جزء مناسبا لما قبله، و ذلك هو الوزن الذي يسمونه الدبيتى و شطره المستعمل: مستفعلت مستفعلن مفتعلن.>> 3 و لعل من الابتكارات في الأوزان الشعرية الدبيتي الذي ثم وضعه في المشرق من قبل المتأخرين -بالنسبة إلى حازم - حيث جاءوا بالجزء المفرد تساعيا، و تلوه بجز ءين متماثلين سباعيين مع مراعاة أن يقل الجزء السباعي الثاني عن سابقه ميلا إلى الخفة مع مراعاة التناسب بين الأجزاء حتى يكون الوزن منسجما، و يكون وقعه على أذن السامع مريحا، لأن غير ذلك مدعاة للنفور و عدم الارتياح لدى المتلقى.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>حارم القرطاجني: منهاج البلغاء و سراج الأدباء،ص241.

<sup>\*</sup> التشافع: هو مجيئ التفعلة مزدوجة.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> البيت من فرائد المنهاج، ص. 241

دمازم القرطاجني: منهاج البلغاء و سراج الأدباء، ص241.

و أهل العروض يوقنون بأهمية الجزء الأخير من العرض و الضرب بوصفه نقطة تركيز تتقاطع فيها أنفاس الشاعر من خلال بعض الوقفات، لذا فقد دعوا إلى تحرى الخفة فيها لما لمسوه في هذا الموقع من أهمية، و حتى يسهل النغم فيجذب إليه الإسماع.نحو قول أحدهم: 1

مستفعلتن متفعل ن مفتعل ن مفتعل ن مفتعل ن

فهذان البيتان المشحونان بالنسيب ظهر فيهما، تكرر دخول التغييرات على تفعيلات هذا الوزن، و الذي يعكس الاضطراب النفسي الذي يعيشه الشاعر، و الذي انعكس على الوزن الشعري، و كأن الشاعر يريد أن ينقل كل ما بداخله. فهذا التزاحم و الاضطراب المخيم على خيال الشاعر، جعله يتبع نمطا طبعه سرعة الانتقال بين التفعيلات دون ترك فاصل زمني كبير بينها.

 $^{2}$  و يقول الشاعر في هذا البيت

لقد لحق بتفعيلات هذا البيت احدى الزحافات المفردة الخين (مستفعلن-متفعلن) كما لحق بها القطع (مستفعل-مفعولن). و الملاحظ أن ألحاق القطع بالجزء الأخير من العروض و الضرب هو جنوح إلى الخفة و الراحة القصيرة لتجديد النقلة إلى تفعيلة موالية قصد بها تمتع آذان السامع بهذا التتويع و التحكم في الجانب النغمي في القصيدة و براعة الخيال في التسيق بينه و بين انفعالات الشاعر، خاصة و هو يتحدث عن ما يعانيه من آلام الوجد و الشوق، فكان ذلك أفضل في جعل المتلقي يشعر بما يعانيه الشاعر، فتخيّل لديه تلك المعاني و كأنه يراها و يحسها ، و ينطبق الحديث عن جنوح العرب إلى السهولة و الخفة في أواخر العروض و الضرب على مختلف أبنيتها الوزنية، فنجدها تتدرج في تقديم الاثقل لتعقبه بالأخف و هكذا...

112

البيت من فرائد المنهاج، ص. 242.

حفأما المتركب من خماسي و سباعي و تساعي فبنته العرب على أن تكون النقلة فيه من الأثقل إلى الأخف و من الجزء إلى ما يناسبه فبدأوا بالتساعي و تلوه بسباعي يناسبه و تلوه بخماسي يناسب السباعي و التزموا الخبن في الضرب و هو جزء القافية، و هذا الوزن هو المنسرح، و بناء شطره: مستفعلاتن مستفعلاتن مستفعلاتن مستفعلات في العروض أحسن.>> أ فقد وجد القرطاجني أن في المنسرح بيان هذا التدرج في الانتقال بين تفعيلات البيت، فكان التركيز على جعل التفعيلة الأقصر في نهاية كل شطر، و دعى إلى الحاق الخبن بها، لأن في ذلك انقاص من عدد السواكن و هو ما يحقق السهولة المطلوبة.

 $^{2}$  : فيمكن ادراج قول الشاعر مثالا على ذلك

فلا نلاحظ كبير تغيير في تفعيلات هذا البيت حيث لحق الخبن بآخر تفعيلات الضرب، مما يعكس هدوء الشاعر، وحسن تعبيره عن انفعالاته في مدح هذا الشخص.

لكن الحديث عن تناسب عناصر الوزن العربي بدفعنا إلى التساؤل عن الكيفية المتبعة في تركيب الأوزان الشعرية، و ما هي الاشكال التي كثر تداولها عند العرب؟ و هل يمكن بناء الوزن المتناسب على التضاد؟.

## 4-دور الخيال في تحديد البنية التركيبية لأجزاء الأوزان الشعرية:

تختلف الأوزان الشعرية من حيث التركيب، فمنها البسيطة، و منها المركبة، و التفاضل بينها محكوم بحدوث التناغم بين عناصر الوزن و أجزائه. حيث يحدث تآلفا الأسباب و الأوتاد المشكلة للتفعيلة شكلا من الوحدة القائمة على التلاؤم و الانسجام الناجم عن نجاح الشاعر في إحداث التناسب بين هذه العناصر، و من ثم التناسب بين عناصر الوزن و التي تخلق وزنا منسجما يمكنه أن يأسر المتلقي، حيث يزيد من تأثيره عليه، و إحداث الاستجابة التخييلية المرجوة، و المرتقبة من العمل الشعري.

المازم القرطاجني: منهاج البلغاء و سراج الأدباء، ص. 242

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>عبد اللطيف شريفي و زبير دراقي: محاضرات في موسيقى الشعر العربي، ص 77.

فالتناسب الوزني قائم أساسا على التماثل و التنوع حيث أن حو التضارع بين الأجزاء هو أن يكون ترتيب جزء ما يماثل ترتيب صدر جزء نحو فعولن مفاعلين، أو يماثل ترتيب الجزء ترتيب عجز جزء آخر نحو فاعلن و مستفعلن، أو تكون نسبة صدر الجزء إلى صدر الجزء فيما ينقص عنه نسبة عجزه إلى عجز الآخر أيضا فيما ينقص عنه نحو فاعلن و مفاعلتن، أو يكون صدر أحدهما يماثل صدر الآخر أو يماثل عجزه عجزه أو صدره عجزه أو عجزه صدره.>> أ، التضارع في معناه اللغوي يعني المشابهة، حيث يفهم من كلامه أن تشبه تفعيلة تفعيلة أخرى و إن اختلفت عنها، بمعنى آخر كيفية تشكل الوزن من تفعيلتين متباينتيسن، أي مماثلة ترتيب جزء ما صدر جزء كما هو الحال في الطويل (فعولن -مفاعيلن)، حيث أنه هناك تشابه بين أغلب أجزاء التفعيلتين المختلفتين. (//٥/٥ -//٥/٥)

حيث أن الترتيب بين الأسباب و الأوتاد فيهما واحد، و الفرق الوحيد هو الزيادة سبب خفيف في مفاعيلن أو أن يماثل ترتيب جزء ترتيب عجز جزء آخر، (فاعلن -مستفعلن) حيث تشبه عناصر الأول أغلب عناصر الثاني مع فارق بسيط -زيادة سبب خفيف- يشكل الفارق بين الإثنين، و بذلك يكون الفارق بين تفعيلتي البسيط و الطويل ذاته يتمثل في سبب خفيف.

أما نسبة صدر جزء إلى صدر جزء ينقص عنه نسبة عجزه إلى عجز الآخر فيما ينقص عنه، فهي نحو فاعلن -مفاعلتن، فإن التفعيلة الأولى تتقص عن التفعيلة الثانية بحركتين فوضعهما واحد و إن زاد أحدهما عن الآخر ببعض الحركات. « و الجزء المضاد للجزء هو الذي يكون وضعه مخالفا لوضعه نحو مستفعلن و مفاعيلن. فإن الوتد في أحدهما مقدم على السببين، و في الآخر مؤخر عنهما، و مثله مفاعلن و متفاعلن. و المنافر هو الذي لا يضارع و لا يضاد و ذلك بألا يكون بين الجزءين تقارب في الترتيب و لا تضاد فيه نحو متفاعلن و مفاعيلن. »

التضاد بوصفه تخالفا في وضع التفعيلات له تأثيره الواضح على تحقق التساسب (مستفعلن -مفاعيلن) الملاحظ في التفعيلة الأولى مجيئ السببين الخفيفين متقدمين من حيث الرتبة على الوتد المجموع، في حين تقدم هذا الأخير في التفعيلة الثانية على السببين الخفيفين، و بذلك كان أمر التقاء هاتين التفعيلتين غير وارد، و الأمر ذاته في : (مفاعلتن -متفاعلن).أما المنافر فهو مختلف عن المضارع في ترتيب الأسباب و الأوتاد (متفاعلن -مفاعيلن).

المازم القرطاجني: منهاج البلغاء و سراج الأدباء، ص. 247.

له من وجه آخر، مثل فاعلن و فعولن، فإنهما و إن تضادا من جهة الوضع بأن قدم في أحدهما ما أخر في الآخر، فقد ضارع أحدهما صاحبه من جهة أن صدره مماثل لعجزه.>> 1 فحدوث التناسب أمر مشروط بالمضارعة و المماثلة، و غيابها بوقوع تنافر أو تضاد يسد الطريق أمام تحقيق ذلك.

كما قد يكون الجزء مضادا للآخر من جهة و مضارعا له من أخرى (فاعلن-فعولن)، فهناك تضاد في أسباب و أوتاد التفعيلتين حيث قدم في الأولى ما أخر في الثانية، و المماثلة التي يقصدها حازم هي أن أجزاء التفعيلة (الأسباب و الأوتاد) ذاتها فصدر الأول (0/) مماثل لعجز الثاني (0/) لكن الأمر لا ينفي أبدا عدم حدوث التناسب و التلاؤم الوزني فإن <<التنافر و التضاد -إذن - لا يساعدان على اطراد النغم في الـــوزن، فالإطراد قرين المشابهة بين عناصر الأجزاء في الترتيب و الوضع، و لا يعقل وجود تناسب بين عناصر مختلفة أو غير متشابهة في الترتيب و الوضع، أما إذا خلت التفاعيل- في علاقاتها - من التضاد و التنافر، اقتربت من التناسب الذي يشكل الأساس الجمالي للوزن، و أمكن لها أن تتضاعف أو تتضارع أو تتماثل أو تتشافع>>2 فتتالى الأسباب و الأوتاد في الوضع مشكلة التفعيلات التي تشكل بتعاقبها منسجمة و مرتبة الوزن في البيت الشعري، تتلاحم أجزاءه و تتطالب، و اختيار تشافع التفعيلات القائم على المشابهة أساسه الدور الفعال الذي يؤديه الخيال في احداث التنسيق بين أجزاء الوزن و تحويل ما بينها من تتافر إلى مصدر للتناغم <<**و يشترط في التضارع مساواة أكثر** الجزءين، فإن كان في جزء يسير منهما أو من أحدهما لم يعتد به. و أحسن التركيب ما وضع فيه أحد المتضارعين مما يلي الحيز الذي ضارعه من صاحبه نحو وضع الطويل و البسيط. و لهذا رفض مقلوب وضعهما لأن الجزء فيه ليس موضوعا مما يلي الجزء الذي ضارعه من صاحبه.>> 3 ينبغي أن تشمل مضارعة المساواة أغلب عناصر الجزءين، كما أن المفضل في ذلك وضع أحد المتضارعين في المكان التالم، للأول (فعولن -مفاعيلن)، (مستفعلن -فاعلن)، فقد سبق الإشارة إلى أن هذه الوزنين متشابهين في أغلب الأجزاء، زيادة على ذلك ورودهما متتاليين في الوضع، حيث تتداخل المتضارعات فإننا نلاحظ أن أغلب أجزاء التفعيلات متساوية (فعولن-مفاعيلن) و الخلاف الوحيد هو زيادة سبب خفيف، و ما دامت أغلب العناصر متشابهة فالمماثلة قائمة، و الأمر ذاته في (مستفعلن-فاعلن).

إن الأبنية الوزنية المعتمدة عند العرب، هي ما يحقق التناسب بين أجزاء الوزن، و من ثمة الموسيقى العامة للقصيدة، و التي تحقق بدورها جمالية الوزن الباعث على الراحة و اللذة، و تحقق التعجيب المرجو من العملية التخييلية التي يشكل فيها الوزن إلى جانب اللفظ و المعنى حجر الزاوية في استثارة المتلقى و تحريك انفعالاته رضا بما يسمع.

المازم القرطاجني: منهاج البلغاء و سراج الأدباء، ص. 248

<sup>2</sup> جابر عصفور: مفهوم الشعر، ص193

درام القرطاجني: منهاج البلغاء و سراج الأدباء، ص248

حو لما قصدوا أن يجعلوا هيئات ترتيب الأقاويل الشعرية و نظام أوزانها متنزلة في إدراك السمع منزلة وضع البيوت و ترتيباتها في ادراك البصر تأملوا البيوت فوجدوا لها كسورا و أركانا و أقطارا و أعمدة و أسبابا و أوتادا، فجعلوا الأجزاء التي تقوم منها أبنية البيوت مقام الكسور لبيوت الشعر، و جعلوا اطراد الحركات فيها الذي يوجد للكلام به استواء و اعتدال بمنزلة أقطار البيوت التي تمتد من استواء.>> أ، فكان ارتباطهم بالمكان سببا دفعهم إلى أن يحاكوا وضع البيوت (بيوت الشعر) و طريقة تكوينها عند وضعهم للأوزان الشعرية التي هي أحد أعمدة الشعر و قوامه.

فإذا روعي ترتيب الأسباب و الأوتاد بشكل منسجم و متآلف، تحقيق الابداع و الجمال، و حسن موقع الكلام من نفس المتلقي و أحدث تتاغما صوتيا يخدم الموضوع، و يؤدي الوظيفة التخييلية المنشودة من الغرض المحاكى. << و لما كانت الأوتاد : منها ما ثباته ضروري في امساك الخباء و تحصينه، و منها ما في ثباته تحصين ما وقد تحتمل إزالته جعل الخليل الضروريات من السواكن أوتادا و جعل غير الضرورية أسبابا.>>، 2 تختلف الأوتاد من جهة أهميتها، فمنها الضروري الذي لا غنى عنه (كالوتد في الخباء) و أخرى مساعدة لكنها ليست ضرورية (يستقل البيت بها و دونها) - كما أن الاسباب منها ما هو حتمي للحفاظ على سلامة الوزن و بنيته نحو الألف في (متفاعلن) و النون في (مفاعلتن)، مع سلامتها من الزحافات و العلسل و حتى يمكننا التعرف أكثر على كيفية تشكيل الأسباب و الأوتاد، و طرق وضعها لا بد من التفصيل أكثر فيها ذهب إليه حازم القرطاجني.

## - كيفية تركيب الأسباب و الأوتاد:

إن تركيب الأسباب و الأوتاد، و طريقة وضعها هي المميز لوزن شعرى عن آخر، (فعلى أساسها) فهي الأساس المشكل للوحدات الموسيقية لوزن القصيدة. < إذا تركبت حركتان كان ذلك سببا ثقيلا نحو: لك، لم فإذا زدت عليه ساكنا ثانيا صار الوتد مضاعفا نحو مقال مسكن اللام، فإن تركب متحرك مع ساكن كان ذلك سببا خفيفا نحو قد، فإن زدت عليه ساكنا ثانيا كان سببا متواليا، فإن زدت على السبب الخفيف الذي لم يتوال متحركا كان وتدا مفروقا نحو كيف.>> 3 فتركب الحركات مع السكنات، و طريقة تتاليها و تعاقبها هي الغيصل في الحكم مؤرقا نحو كيف. أو ثقيل، أو وتد مجموع أو مفروق. < فالسبب الخفيف و الوتد المجموع يقعان كل موقع من أوائل الأجزاء و أوساطها، و السبب المتوالي و الوتد المضاعف لا يقعان إلا في نهايات أجزاء الضروب و مصرعات الأعاريض >> 4

المازم القرطاجني: منهاج البلغاء و سراج الأدباء، ص250.

<sup>252.</sup> تفسه، ص

<sup>3</sup>نفسه،ص 253،252 تفسه

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>نفسه.ص 253.

يتمتع السبب الخفيف و الوتد المجموع بسهولة و سلاسة تسمع بوضعهما في مختلف الأماكن من التفعيلة سواء في البداية أو النهاية، أو حتى وقوعهما توسطا، في حين لا يقع كل من الوتد المفروق و السبب الثقيل إلا في أول التفعيلة أو في وسطها، في وقت تكون نهاية الجزء في الضروب أو الأعاريض من نصيب السبب المتوالى (/00) و الوتد المضاعف (//00) << لا يخلو التركيب من أن يكون من رجلين سبب و وقد فيكون الجزء المركب منهما خماسيا إن لم يكن هناك سبب متوال أو وقد متضاعف، فإن الجزء يكون مع كليهما على ستة أحرف... أو يكون من ثلاثة أرجل و لا يخلو ذلك من أن يكون سببين و وقد فيكون الجزء سباعيا، أو من سبب و وقدين فيكون الجزء ثمانيا.>>

لما كان تشكل أجزاء الوزن من الأسباب و الأوتاد كان نظمها هو المحدد للوزن الشعري، إذ أن الجزء يكون خماسيا باجتماع سبب و وتد نحو (فاعلن-فعولن)، أما إذا كان السبب متوال أو الوتد مضاعفا فإنه سيصبح عدد حروفه ستة (فاعلان-فعولان)، و يكون سباعيا إذا تشكل من سببين و وتد نحو (**فاعلاتن**) أو ثمانيا إذا تشكل من وتدين و سبب كما هو الحال في الوافر الذي لحقه التسبيغ (مفاعلاتن) و یکون تساعیا نحو (مستفعلاتن) و هو ترکیب مقبول تشکل من ثلاثة أسباب خفیفة و وتد. <<إن أقل ما يعد من توالى المتحركات قطرا المتحركان فإنه القطر الأصغر، فأما الحركة بين ساكنين فإنها كالفرجة بين طنبين \* و يليه القطر الأوسط و هو ثلاثة متحركات، ثم القطر الأكبر و هو أربعة متحركات، و هو أقصى ما يوجد عليه إطراد الحركات في الأوزان. و أقل ما يعد من السواكن ركنا الواحد ثم الإثنان ثم الثلاثة ثم الأربعة، و هي أقصى ما يوجد من إطراد السواكن في الأوزان. $^2$ إن تتالى الحركات في التفعيلة ما يسمى قطرا أصغر (//) بتعاقب حركتين و قطرا أوسطا (///) بنتالى ثلاث حركات، و قطرا أكبر (////) ما تعاقبت فيه أربع حركات و هو أقصى تشكيل لنتالى الحركات في الأوزان الشعرية، و كذلك الحال في تتالى السواكن فيه، غير أن المستحسن و حتى تتلاءم هذه الأجزاء ينبغي حذف الساكن الثالث و أن يقوم الفصل بين المتتاليات من المتحركات بسواكن تزيد من جمـــال الـــــــــوزن و انسجامه، لأن ورود القطر الأكبر (////) لن يتأتى إلا بحذف أحد السواكن. كما ينبغي أن يكون هناك مراعاة لترتيب الأجزاء المكونة للقصيدة، بشكل تأخذ الأسباب و الأوتاد المكان المناسب لها، حتى يأتى الشطر من البيت مساويا لسابقه و هكذا دواليك في كل القصيدة. <حو الأوزان و إن لم يمكن أن يعاد بالنهاية فيها إلى زمان المبدأ فإنها في تقدير ذلك، إذ نسبة سرد الشطر الأول من أي بيت وقع تاليا لبيت بعد الانتهاء إلى قافية البيت المتقدم و إعطاء كل متحرك و ساكن منه حقه من التلفظ نسبة سرد الشطر الثاني و إعطاء متحركاته و سواكنه حقوقها من التلفظ بعد الانتهاء إلى مقطع الشطر الأول.>> 3

المازم القرطاجني: منهاج البلغاء و سراج الأدباء، منهاج البلغاء و سراج الأدباء، منهاج

<sup>•</sup> الطنب: حبل طويل يشد به سر ادق البيت (شد الخيمة بالأطناب)

<sup>255،254</sup> القرطاجني: منهاج البلغاء و سراج الأدباء، ص255،254

<sup>255</sup>. تفسه ص

و لما كانت إعادة أواخر الوزن الشعري إلى زمان البدأ أمرا غير ممكن، فإن من الحتمي الاتيان بالقافية في مختلف أبيات القصيدة على نفس الصورة التي جاءت عليها في البيت الأول، حيث تطرد الحركات بصورة شبيهة باطراد أقطار البيت، مما يخلق الانسجام، و نغما يأسر السمع قبل القلب بفضل التساوي بين الشطرين و تخييم النظام عليها. < قد خصوا الرجز بأن أبقوا مشطوره على ثلاثة أركان، و هو أقل ما تقوم منه الأشكال، و يشبه أن يكون هذا بعض ما أوجب احتمالها لا طراد المتحركات في أقطاره لأن الأشكال المثلثة أطول الأشكال عروضا و أقطارا، و كأنهم جعلوا الأبيات المسدسة الوضع وسطا في ذلك حيث ترقوا في ذلك إلى ضعفها و اذ حطوا إلى نصفها. >> أ، فالرجز من البحور التي يكثر النظم فيها لسهولته، و يكثر دخول الزحافات و العلل عليه، فهو سداسي التفعيلات، إلا أنه قد يأتي مشطورا (وقد ذهب نصفه) و منه قول الشاعر :2

## ما هاج أحزانا و شجوا قد شجا /0 /0/ /0/ 0 /0/ 0 /0/ 0/ 0/

## مستفعل ن مستفعل مستفعلن

فقد جاءت تفعيلات هذا العروض سالمة من الزحافات و العلل، لتعبر عن الهدوء و السكون اللذان آل اليهما الشاعر، فهذا أحزنه، ليعلن تقبله لما حدث لكن حالته هذه قد فرضت أن يأتى ببيته هذا مشطورا، ليهما الشاعر، فهذا أحزنه، ليعلن تقبله لما حدث لكن حالته هذه قد فرضت أن يأتى ببيته هذا القول من ليعبر عن قصر النفس لأن حالته لا تمكنه من توظيف ما هو أطول، عم ذلك فإن ما طبع هذا القول من تناسب الأسباب و الأوتاد فيه قد جعل وقعه على الآذان سلسا متناسق الأنغام. حيحسن في القافية أن يقال فيها إنها جعلت بمنزلة رأس الخباء و ما يعالى به العمود، فأحكمت هيآتها لذلك، و جعلوا اطراد النظام القاسم للبيت بنصفين بمنزلة موصل قائمة الخباء العليا بقائمة الخباء السفلى، و جعلوا اطراد النظام في البيت بناسب ما بين مبدأ البيت و منتهى القافية بمنزلة استقامة قوائم البيوت. > 3 تقوم القافية بدور أساسي في البيت الشعري، و في القصيدة ككل، لهذا كان نتابع النتاسب في أجزاء البيت من أوله إلى آخر القافية مشكلة أساسا متينا في جمالية الوزن و تأثيراته، إن كون القافية آخر المقاطع الصوتية التي تقف عليها الاسماع في البيت فإن التركيز عليها كبير، و العناية بتناسبها و انسجامها أكبر، حتى يكون آخر انطباع يأخذ المتلقي عن البيت حسنا فمكانتها من البيت الشعر، فكان العروض الذي يمثل التفعيلة الأخيرة من الشطر الأول نقطة ربط تصل أول البيت أو الحشو بآخر البيت ألا و هي القافية فتناسب أجزاء البيت أوله و آخره و انسجام بعضه مع بعض هو ما يزيد من حسن الوزن و استقامته و مدى تقبل النفوس و الاسماع له، و وانسجام بعضها مع بعض هو ما يزيد من حسن الوزن و استقامته و مدى تقبل النفوس و الاسماع له، و خشاف وضع الأسباب و الأوتاد و ما يجوز أن يلحق بها من حذف، و ما لا يجوز.

المازم القرطاجني: منهاج البلغاء و سراج الأدباء، ص. 257

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>عبد اللطيف شريفي و زبير دراقي: محاضرات في موسيقي الشعر العربي، ص63.

دمازم القرطاجني: منهاج البلغاء و سراج الأدباء، منهاج 257.

« و أحكام الأوزان تختلف في ما يسوغ حذفه من سواكن الأسباب في الزحاف المفرد و المزدوج بحسب اختلاف أنحاء الاعتمادات، و لذلك يسوغ من الزحاف المزدوج في سببي البسيط ما لا يسوغ في سببي الطويل كذلك الزحاف المفردة لا تسوغ في الأسباب حيث تكون مظان اعتمادات و تحصينات للأوزان من توالي ما لا يسوغ فيها>> ¹، و تختلف التغييرات الطارئة على البحر الشعري من وزن إلى آخر، بحسب خصوصية كل منها نحو دخول كل من الخبن و هو زحاف مفرد، و الخبل و هو زحاف مزدوج على البسيط فإن ما تسببه من حذف لا يمكن أن يسري على الطويل مثلا : مستفعلن - الخبل - الخبل (متعلن)

فتتالى حركات القطر الأكبر (////) عائد إلى حذف الساكن الذي كان فاصلا بينها، و هذه الزحافات لا يصلح دخولها على الطويل، و ينطبق الأمر كذلك بحدوث العكس، حيث أن دخول القبض على الطويل (فعولن - فعول)، (مفاعيلن - مفاعلن).

لذلك كان دخول الزحافات أو التغييرات على أجزاء التفعيلة، أو على الأسباب و الأوتاد أمرا له قواعده التي تراعى لكل وزن من ميزات تجعله يختلف عن غيره، وهذا التميز هو ما يجعل لكل وزن القدرة على التأثير في المتلقي، و يعطيه المجال لإثارة انفعالات خاصة قد لا يثيرها وزنا آخر، و من خلال ما تخييله تلك الأوزان من مشاعر تنسجم مع الغرض المنظوم فيه، أين يسمح لخيال المتلقي أن يلتقي مع خيال الشاعر في مشاهدة تلك الصور الشعرية، و الشعور بها و التأثر لما تثيره من انفعالات خاصة و مختلفة.

و من الملاحظ أن مراعاة الشعراء للقدرة الإيحائية للوزن الشعري، و مدى قطرته على التجاوب مع انفعالات الشاعر، و ما يخييله الخيال الشعري للمبدع من صور تنم عن تأثره بالواقع و تجاوبه معه و كذلك تعبر عن كوامن النفس و أحوالها المختلفة، لذا وجدنا ميلهم إلى بعض الأوزان الشعرية في نظمهم لقصائدهم المختلفة الأغراض أكثر من غيرها، فبدى الأمر ملفت للنظر، و للبحث في هذا الأمر لا بد من الكشف عن مبررات هذا المذهب، و ماهي الدوافع وراءه؟ و هل أن بعض الأوزان الشعرية عاجزة بحيث لا تشبع الغاية التخييلية للغرض الشعري؟ و كيف كان تعليق القرطاجني على هذا الأمر؟

119

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> **حازم القرطاجني**: منهاج البلغاء و سراج الأدباء، ص258.

## - مبررات شيوع استعمال بعض الأوزان أكثر من غيرها:

بعد حديث حازم عن الأوزان الشعرية و ما يطرأ عليها من تغييرات مختلفة تؤثر على التشكيل الصوتي للتفعيلة، و أثر ذلك على سريان الانسجام بينها، ينتقل إلى الحديث عن شيوع بعض الأوزان الشعرية عند العرب أكثر من غيرها بشكل ملفت للنظر،استدعى منه وقفة لمحاولة الكشف عن أسبابها و مبرراتها، فقد لاحظ أن حمن تتبع كلام الشعراء في جميع الأعاريض وجد الكلام الواقع فيها تختلف أنماطه بحسب اختلاف مجاريها من الأوزان، و وجد الافتتان في بعضها أعم من بعض،فأعلاها درجة في ذلك الطويل و البسيط و يتلوهما الوافر و الكامل، و مجال الشاعر في الكامل أفسح منه في غيره، و يتلو الوافر و الكامل عند بعض الناس الخفيف، فأما المديد و الرمل ففيهما لين وضعف و قلما وقع كلام فيهما قوي إلا للعرب و كلامهم مع ذلك في غيرهما أقوى...فأما المنسرح ففي اطراد الكلام عليه بعض اضطراب و تقلقل، و إن كان الكلام فيه جزلا، فأما السريع و الرجز ففيهما كزازة، فأما المتقارب بوقوع التركيب المتلائم فيها. فأما الهزج ففيه مع سذاجته حدة زائدة، فأما المجتث و المقتضب وقوع التركيب المتلائم فيها. فأما الهنج ففيه مع سذاجته حدة زائدة، فأما المجتث و المقتضب فالحلاوة فيهما قليلة على طيش فيهما، فأما المضارع ففيه كل قبيحة، و لا ينبغي أن يعد من أوزان العرب و إنما وضع قياسا، و هو قياس فاسد لأنه من الوضع المتنافر على ما تقدم.>> 1

إن أكثر الأوزان الشعرية انتشارا و ذيوعا عند العرب هي الطويل و البسيط ففيهما من القوة و الرصانة ما جعلهما أنسب من غيرهما للتعبير عن الموضوعات المتعلقة بحياة العربي كالمفخر و المدح و الموصف...فمجال التعبير فيها أوسع و أكبر من غيرها، لتباين درجة الانتشار بين البحور الأخرى تبعا لإمكانية كل بحر، و قد تأخر المضارع إلى درجة الأخيرة ليحكم بوضاعته و قبحه، و أنه بعيد كل البعد عن الأوزان الشعرية و لا يمت لها بأية صلة، و قد سبق الحديث عن تأخر استعمال المضارع في موضع سابق و رأينا أنه بحر مفقود في الشعر العربي، و اقبال الشعراء عليه لا يكاد يذكر، رغم طلاوة، و تجد للبسيط سباطة و سهولة، و تجد للبسيط سباطة و سهولة، و تجد للكامل جزالة و حسن اطراد و للخفيف جزالة و رشاقة، و للمتقارب سباطة و سهولة، و لما في المديد و الرمل من اللين كانا أنيق بالرثاء و ما جرى مجراه منهما بغير ذلك من أغراض الشعري، و ما يميزها من قوة و سهولة تجعلها قادرة على ملاءمة مختلف الموضوعات.

فالطويل و البسيط أكثر البحور استعمالا، و أوسعها انتشارا في القصائد، لما يتصفان به من قوة تتلاءم مع أكثر الأغراض قوة و صعوبة، و في ذات الآن هي ملاءمتهما للتعبير عن أحوال النفس

المازم القرطاجني: منهاج البلغاء و سراج الأدباء، ص268.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>-نفسه، ص 269.

و ما يعتريها من أحوال مختلفة. كذلك ففيهما من البهاء ما يغري الشعراء و يجعل انتقاءهما من قبل الشعراء، الأكثر شيوعا، كما ينظم إليهما الكامل الذي يتسم بالجزالة و الخفة بحيث لا يقل أهمية عن سابقيه، أما الحديث عن السلاسة و السهولة فهي صفات نجدها في المتقارب الذي تتسجم تفعيلاته و تتناغم، بحيث تتساب بشكل متناسق و متقارب مما يشكل مناط اهتمام الشعراء به، في حين تجعل الليونة بحري الرمل و المديد أكثر تناسبا مع الرثاء و إن كانت لا تتنافر مع الأغراض الأخرى. << فيجب لما ذكرته أن يعتبر الكلام الواقع في كل عروض بحسب ما أعتيد فيه أن يكون نمط الكلام عليه، و ألا يفضل شاعر وجدت له قصيدة في يفضل شاعر وجدت له قصيدة في الطويل و الكامل مائلة إلى القوة على شاعر وجدت له قصيدة في المديد أو الرمل مائلة إلى الضعف، فقد يجيئ شعر الشاعر الأضعف في الأعاريض التي من شأنها أن يضعف فيها النظم، ليس ذلك إلا لشيء يرجع إلى الأعاريض لا إلى الشاعرين. >> أبيسعى حازم في حديثه عن الصفات المميزة لكل بحر، الوصول إلى أن نظم شاعر في بحر قوي و آخر في بحر ضعيف لا يعطينا الحق بالحكم بتفوق أحدهما عن الآخر إذا كانت مقدرتها متساوية و اللين أو القوة عائدة للعروض لا إلى غيره، نقط لأن هذا نظم قصيدته في الطويل و آخر نظمها في المديد، و إلا كان ذلك إجحافا منا بخس لحق الشاعر.

لكن الصفات المميزة لكل بحر شعري ليست مبررا للحكم على الشاعر و قصيدته من خلال البحر المستعمل فيقدم من استعمل الأوزان القوية، و يؤخر مستعمل لينها، لأن العبرة في جمال القصيدة ليست وقفا فقط على نوعية الوزن، و إنما هو أمر مرتبط بمختلف جوانب البناء الفني للقصيدة من معنى و أسلوب و لفظ و نظم، و مدى براعة خيال الشاعر، و حضوره القوى في جعل البحر المنتقى أحسن تعبيرا و إيحاءا عن المعانى في القصيدة، فهذا التلاؤم و الانسجام وحده الكفيل بالحكم على عمل و على شاعر بالإجادة أو بالإخفاق، و إن كانت قوة بحر و تقدمه على الآخر قائمة، و لا يمكن إنكارها، حتى يكون حكمنا منصف في حق العمل الفني و صاحبه. << و إنما يحكم بتفضيل أحد الشاعرين على الآخر الأعرف أن كليهما نظم شعره على حال واحدة من النشاط و قوة الباعث و انفساح الوقت، و كانا قد سلكا مسلكا واحدا، و ذهبا من المقاصد مذهبا مفردا، أو كان مذهب أحدهما مقاربا لمذهب الآخر و في الآخر، ثم يقاس ما بين الكلامين من البعد بما بين النمطين، فيظهر الترجيح أو المساواة عند في الآخر، ثم يقاس ما بين الكلامين من البعد بما بين النمطين، فيظهر الترجيح أو المساواة عند فيذا تساوت الظروف المحيطة بالعمل الفني، و كان الغرض و البحر المستعملين ذاتهما في هذه الحالة أمكن الحكم بتفوق شاعر معين و إجازته مقارنة بنظيره، و إلا كان تقييمنا غير عادل.

2نفسه.

ما القرطاجني: منهاج البلغاء و سراج الأدباء، ص. 270.

إن التحكم في الأدوات الفنية، و التمكن من ناصية اللغة، و الاستثمار الحسن لملكة الخيال في تركيب الصور الشعرية، و الابتكار في طريقة طرح الأفكار، و أيضا القدرة على الارتقاء باللغة العادية إلى درجة الشعرية، هو المعيار في تفوق الشاعر و تميزه، فإذا كان الانسجام الصوتي للبحر محدث للإستجابة التغييلية، فما تأثير التغييرات التي تلحق بالأوزان الشعرية على تخييلية العمل الإبداعي؟

## 5- التغييرات اللاحقة بالأوزان الشعرية:

تطرأ على الأوزان الشعرية جملة من التغييرات، تؤدي إلى التأثير على الحركات و السكنات في البيت، سواء أكانت تلك التغييرات بالزيادة أو بالنقصان، لكن قد يتعمدها الشاعر، أو تدفعه إليها الضرورة الشعرية، لكن مهما كان السبب في التغيير الحاصل في التفعيلات فإن الغاية منه التناسب مع انفعالات الشاعر، حيث يحاول كلما أمكنه ذلك، التنويع بغية كسر الرتابة، و التأكيد على ترك لمسته الفنية التي يقوم الخيال كضابط منسق لجمال الوزن و تناغمه. < فأما التغييرات اللاحقة للأوزان فمنها ما يكون بزيادة، فأما التغييرات اللاحقة للأوزان فمنها الأمسباب بحذف بعض سواكنها و إسكان بعض متحركاتها. و كذلك أيضا قد يقع التغيير في الأوتاد بتسكين أول متحركاتها و ذلك حيث تكون جزءا من فاصلة لم يتضاعف فيها تغيير، أو بحذف ثواني بتسكين أول متحركاتها و أوائل الأوتاد المجموعة في صدور البيوت. > أ تتباين أشكال الزحافات اللاحقة بالأوزان الشعرية، فقد يمس التغيير أجزاء التفعيلة، فيحذف فيها الساكن، أو يسكن المتحرك نحو: الخبن و الاضمار و هي على الترتيب (فاعلى -فعلن)، (متفاعل -متفاعلن ) فالملاحظ أن التغييران قد لحقا بالأسباب.

بيد أن التغيير اللاحق بعناصر التفعيلة قد يؤثر على سلاسة الوزن لذا كان إحداث التوازن بين أجزاءه أمرا ملحا يستوجب من الشاعر إشباع بعض الحروف للتغطية على مكان المحذوفات، حتى لا يحدث خلل في بنية الوزن إذ حيمكن أن تكون للزحاف وظيفة جمالية خاصة عندما يقلل من الأحرف الساكنة في الأوزان الجعدة، فينحو بها إلى السباطة و اللدونة، و ذلك أمر يجعل التنوع الذي يحدثه الزحاف مرتبطا بغاية جمالية تتصل بتدفق الوزن و طوله و تنوعه في نفس الوقت، فضلا عما ينطوي عليه التدفق و التنوع من خصائص تتميز بها تشكيلات الوزن الواحد >> 2، فالزحاف الذي يلحق بالتفعيلة لا يؤثر على جوهرها، لذلك كانت سببا في التشكل و التنوع الوزني، أين يظهر مدى التحكم في الأصوات المشكلة للوزن من قبل الشاعر، و كيف يؤدي الخيال دور المنسق للحفاظ على سلاسة الوزن و تأثيرته و تخييله للمعنى من خلال توازن أجزاء الوزن.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> **حازم القرطاجني**: منهاج البلغاء و سراج الأدباء، ص. 261، 260

<sup>2</sup>جابر عصفور: مفهوم الشعر، ص199.

و تتعدد أشكال التغييرات الطارئة على الأوزان الشعري، بالزيادة أو بالنقصان ليشمل هذا التغيير مختلف أنحاء الوزن الشعري، أما التغيير الذي يلحق الأوزان الشعرية بالزيادة فهو على نوعين منها ما يقع في القافية، و بعضها الآخر يلحق بالأعاريض.

## <u>- التغيير اللاحق بالقافية:</u>

تعتبر القافية أشهر ما في البيت، لذلك أو لاها القرطاجني عناية كبيرة، لما لها من تأثير على نفس المتلقي، و هو ذاته ما دفع الشعراء للإعتناء بها، و إخراجها في صورتها المثلى لأنها هي ما يمنح الانطباع الحسن أو السيء عن القول الشعري. << فأما ما يقع في القوافي فإن الأعاريض التي يكون لها ضربان: ضرب مقطعه على سبب خفيف غير لها ضربان: ضرب مقطعه على سبب خفيف غير متوال أو وتد غير مضاعف قد يجوز فيما بنيت قافيته من ذلك على سبب غير متوال أن يوالي السبب في بعض الضروب و إن كان ذلك مستقبحا، و يجوز فيما بنيت قافيته على وتد غير متضاعف أن يضاعف الوتد في بعض الضروب من ذلك، و إن كان ذلك قبيحا، و إنما استساغ بعض العرب هذا لأن العروض تقبل نسق كلا الضربين عليها. >> 1 تنقسم علل الزيادة اللاحقة بالقافية إلى نوعين : أحدهما ما يكون مقطعه على وتد مضاعف (فاعلان) أو سبب متوال (فعولان).

أما الثاني ما بني مقطعه إما على سبب خفيف غير متوال (مفاعيلن)، أو وتد غير مضاعف (مستفعلن) إلا أن موالاة السبب، أو مضاعفة الوتد في القافية المبنية على سبب غير متوال أو وتد غير مضاعف فهو أمر مستقبح، غير أن هذه الزيادة، و إن كانت هذه صفتها، فإن استعمال البعض لها عائد لقبول العروض للنوعين.

و إن وقوع مثل هذا النوع من التغيير في القافية لا يعنى أبدا حدوث اضطراب في الوزن، أو عدم ملاءمة بين العناصر، بل على العكس فالتناسب يبقى الصفة المميزة، لأن التغيير لا يمس جوهر الوزن بل الزيـــادة و النقصان دافع للتتوع، و الخروج بالوزن من الرتابة نحو تفخيم بعض الحروف لإعطائها نوعا من التصويت يتلاءم و الحروف المصوتة، كما أن الشاعر يحرص على طغيان التوازن بين طرفي البيت، و جوانبه حتى لا يقع أي تنافر خاصة في القافية بوصفها مركز عناية و اهتمام كبيرين من قبل السامع إذ حطيست القافية إلا عدة أصوات تتكرر في أواخر الشطر أو الأبيات من القصيدة و تكررها هذا يكون جزءا هاما من الموسيقي الشعرية، فهي بمثابة الفواصل الموسيقية يتوقع السامع ترددها، و يستمتع بمثل هذا التردد الذي يطرق الآذان في فترات زمنية منتظمة، و بعد عدد معين من مقاطع ذات نظام خاص يسمى بالوزن.>> 2° فهذا التردد المنسجم لأصوات أو فواصل موسيقية ما، يخلق جوا من النفاعل بين النص و المتلقي، و حدوث أي خلل في التناسب قد يصيبه بخيبة أمل، لتفاجئه بغير ما كان يتوقعه و يفسد ما سبق و أن شعر به من لذة.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> حازم القرطاجني: منهاج البلغاء و سراج الأدباء، ص. 261

<sup>2</sup>ابراهيم أنيس: موسيقى الشعر، ص246.

 $^{-1}$ و من ذلك قول الشاعر النابغة الشيباني :

فقد لحق بتفعيلات هذا البحر الخبن في الحشو (فعلاتن)، أما القافية فإنه قد دخل عليها الكف (فاعلا) وجاء فيها الوتد مضاعفا، ليعبر عن امتداد صوتي في آخر مقطع من البيت، و ليعبر عن رغبة الشاعر في نقل مشاعره و تقريب تلك المعاني من المتلقي و تسخير الخيال للنغمات الصوتية كمعين في تحقيق الغاية التخييلية للقول الشعري. و قد قال واصفا الخيل :2

فبها يحوون أسلاب العدى\*\* و يصيدون عليها كل وحش الله ما // 0/0 / 0/0 / // 0/0 // // 0/0 // // 0/0 فعلات فعلا

فقد لحق الخبن و الكف ببعض تفعيلات هذا البيت، في حين سلمت القافية من التغيير، حيث لاءم ذلك وصف الشاعر للخيل و فوائدها الجمة، و قد جاء الانتقام بين الأجزاء الصوتية فيها متقاربا حتى لا يكاد يشعر به، ليعكس الانسجام الحاصل بين الغرض و الوزن المعبر به، لكن حازم ينبه من العمل به حتى و إن ثبت استعماله في أشعار العرب.

## <u>- التغيير اللاحق بالأعاريض:</u>

إذا كانت القافية آخر مقطع صوتي يترامى إلى الاسماع من البيت، و كانت العناية بتحسينه غاية يحرص الشاعر على تحقيقها، فإن الأعاريض-و إن لم تكن آخر مقطع صوتي يتناهى للأسماع من البيت- لا تقل أهمية عن القافية، و العناية بها أكيدة أيضا، فإن ما يرد فيها من زحاف أو علة له تأثير على التناغم الصوتي في البيت الشعري، و من ثم على تخييلية الوزن الشعري و تأثيره في السامع. لهذا السبب و لغيره، إرتأى حازم عدم الاكتفاء بالحديث عن التغييرات التي تلحق بالقافية، و أن يتعداها لبيان ما يطرأ على الأعاريض قائلا :<< إن العروض التي يمكن أن تتبنى على سبب متوال أو وتد متضاعف إذا صرعت يسوغ أن يوقع فيها الكلم التي التقى فيها ساكنان بالإدغام بعد المد فيكون الساكنان نهاية

أبو الفرج الأصفهائي: الأغاني م7،ص. 107

<sup>2</sup>نفسه، ص109، و قد وردت فيه كلمة أموال بدل أسلاب في رواية حازم.

العروض، و يكون مبدأ الشطر الثاني ثاني المتضاعفين و ذلك نحو عروض المتقارب و عروض مربع الكامل.>> 1، إن دخول التغيير بالعروض، و لحوق الزيادة بتفعيلاته إذا كان العروض مبنينا على سبب متوال، أو وتد مضاعف، يستوجب الإدغام عند اجتماع ساكنين نحو : (فعولن) - (فعولان) في الكامل. (متفاعلن) - (متفاعلان) في الكامل.

فالضرورة تفرض على الشاعر ذكر اسم فيه تشديد بعد مدة حتى يتناسب القول مع النغم الصوتي. و في الكامل يمكن إدراج قول الشاعر : <sup>2</sup>

فقد لحق الاضمار بالحشو، أما العروض فقد بينت على وتد مضاعف، و لما كان هذا البيت مطلع القصيدة فقد جاء مصرعا، لذا فقد كان بإمكان الشاعر أن يوقع الإدغام في العروض لاجتماع الساكنين فيه، و الملاحظ أن هذا البيت قد جاء متناغم الأصوات، عمل فيه الشاعر على الموازنة بين أطرافه، فإن هذه المضاعفة في الوتد جاءت لتعكس تلك الشحنة النفسية التي تملأ نفس الشاعر، و ما يشعر به تجاه هذا الشخص من غضب فأراد أن ينقل ذلك إلى المتلقي، و أن يجعله يشعر بما يشعر هو به، فجعل الوزن يزيد من تعبيرية اللفظ و تخييليته لهذا يستوقفنا القرطاجني عند تأثير الزحافات على سلاسة الوزن.

## 6-تخييل الأوزان الشعرية و علاقته بأضرب الزحافات المختلفة:

بعد حديث حازم عن بحور الشعر العربي، و ما يطرأ عليها من تغييرات مختلفة، ذهب إلى التأكيد على أهمية الوزن الشعري حيث يعتبر <<الأوزان مما يتقوّم به الشعر، و يعد من جملة جوهره. و الوزن هو أن تكون المقادير المقفاة تتساوى في أزمنة متساوية لإتفاقها في عدد الحركات و السكنات و الترتيب، فما حذف من بعضها على بعض الوجوه التي بينا أمكن أن يتوقر على ما بني منه، أن يتلافى لتمكين الحركات و السكنات المكتنفة له قدر ما فات من زمان النطق به، فيعتدل المقداران بذلك فيكونان متوازيين.>> 3، يقر حازم بقيمة الوزن و يعتبره من جملة جوهر الشعر، لكنه لم يقل أنه جوهره، و الأساس الذي يقوم عليه، و يجعلنا نميز القول الشعري عن بقية أضرب القول فالشعر يعتمد على الوزن لكن جوهره الحقيقي هو التخييل\* فالوزن هو تساوي الأسباب و الأوتاد و اتفاقهما في التسرنيب

المازم القرطاجني: منهاج البلغاء و سراج الأدباء، ص. 262

<sup>2</sup>عبد اللطيف شريفي و زبير دراقي: محاضرات في موسيقي الشعر العربي، ص. 52

دارم القرطاجني: منهاج البلغاء و سراج الأدباء، ص263.

<sup>\*</sup>سوف يتم التعرف على ذلك بشيء من التفصيل في الفصل الرابع من هذا البحث.

فما يطرأ عليه من تغييرات مختلفة غرضه التتويع، و الاستجابة إلى ما يفرضه المقام من ضرورات مختلفة من جهة، و من جهة أخرى ليتماشى مع الانفعالات النفسية للشاعر حسب الغرض المنظم فيه، لكن سلامة الوزن هي وقف على احكام الوضع و الترتيب، و الملاءمة بين الأجزاء المقفاة حتى تتناغم الأصوات و تتآلف، لأن أي اضطراب في الوضع سيؤثر لا محالة سلبا على اسماع المتلقين، و من ثمة يؤدى إلى النفور، و بذلك يفشل العمل الشعري في تحقيق ما هو مناط به من وظيفة تخييلية هي أسمى ما ينشده الشاعر لأن فيه ترجمة لتمكن الشاعر و براعته أو عدمهما، لهذا فإن على الشاعر إدراك أشكال تتك الزحافات، و ما هو مستحسن لا يسيء إلى سلامة الوزن و بين تلك التي في وقوعها تأثير سلبي على تناغم أصوات الايقاع الوزني في البيت الشعري، و في القصيدة ككل.

## - أضرب الزحافات المستحسنة و المستقيحة:

إن تعدد أشكال الزحافات الطارئة على الأوزان الشعرية و تباينها يدفع إلى التبصر في مدى توازن و تتاسب أجزاء الوزن، في وجود مثل هذه التغييرات، و هل هناك من التغييرات ما يستوجب النأي عنه إذا أريد أن يحقق النص الشعري غرضه التخييلي؟

لقد تحدث القرطاجني عن تلك الزحافات التي يعد ورودها في الوزن الشعري أمرا مستقبحا محددا إياها في أربعة أمور مبينا أنها تشمل :<< الزحاف المزدوج كله، و الزحاف المؤدي إلى أن يصير الجزء الذي وضع لأن يماثل جزءا آخر و يقابله مضادا له، و الوجه الثالث السواكن التي تكون أواخر أجزاء هي مظان وقفات و اعتمادات و لا سيما إذا كان ذلك نهاية شطر بيت... و الوجه الرابع مما يجب اجتنابه من الزحافات حذف السواكن التي يؤدي حدفها إلى توالى ثلاثة متحركات عقيب توالي أربعة سواكن كالنون من مستفعلن في الخفيف.>> 1.

فإن في دخول واحد من الزحافات المزدوجة (الخبل، الشكل، الخزل ،النقص) يؤدي إلى إرباك ما بينها من تناسب، لذا كان تجنبها أمرا لا مناص منه، و الأمر ذاته فيما هو مضاد للجزء الذي من حقه النماثل مع غيره.و أيضا حذف السواكن في أواخر الأجزاء مثل: فاعلاتن -فاعلات، فحرف النون الواقع في نهاية الشطر، هو مناط اعتماد، تقوم عليه سلامة الوزن و انسجامه، لذا كان حذفه أمرا غير سائغ و مستقبحا في مثل هذا الضرب من الوزن. كذلك إذا كان حذف الساكن يؤدي إلى تتالى ثلاث متحركات بعد تعاقب أربعة سواكن، نحو: مستفعل مستقبعل ، فإن هذه الأشكال من الزحاف يعد دخولها على الوزن مؤذ يؤثر سلبا على نتاغم الأصوات و تناسقها، و من ثمة يعيق النص الشعري عن آداء غايته التخييلية، عبر تخييل الأغراض بالأوزان.

المازم القرطاجني: منهاج البلغاء و سراج الأدباء، منهاج البلغاء و سراج الأدباء، منهاج البلغاء

لهذا كان يجب الانتباه إلى مثل هذه الضروب المربكة لسلاسة الوزن و تتاغمه. << أن توجد الأوزان جارية من جميع ذلك على ما يحسن في السمع و يلائم الفطرة السليمة الذوق، و يوجد مع ذلك كثيرا مطردا في أشعار فصحاء العرب، فيكون حينئذ موافقا لمجاري كلام العرب الصحيحة مع كونه وفقا للنفوس و الاسماع. >> 1.

إن الحكم بإمكانية إدخال تغيير على تفعيلات البحر الشعري، و مدى ملاءمة ذلك لإيقاع العام للقصيدة، هو أمر عائد للذوق السليم، حسن الآثر الذي يتركه في الاسماع، و هذا الأمر عهدناه عند أسلافنا العرب، الذين تمكنوا بفضل ما أوتوا من ذوق سليم، و ملكة ذواقة أن يعرفوا تناسب الأوزان من عدمه و أن يفرقوا بين صحيحها و خائطها، و هو ما دفع القرطاجني لأن يحيل القارئ إلى فصحاء العرب، لأن وعيهم باستيفاء شروط البلاغة كبير.

إن ما يقوله حازم أمر لا غبار عليه، لكن تقعيد العروض غدى مساعدا لتلك الفطرة و ذلك الذوق، فأصبح العمل بالأوزان، و التحكم في نواصيها أكثر علمية، و إن كان ذلك لا ينفى أن الأوزان الشعرية يتحكم في ما يلحق بها من تغييرات الخيال الشعري، للمبدع و كيفية تخييله للأغراض عبر الأوزان.

لكن السؤال الذي يطرح نفسه في هذا المقام كيف يؤثر الخيال على البناء الشعري و وضع القافية؟ و ما هي الأشياء التي يدعو حازم إلى التزامها في وضع القافية؟ و هل الاعتناء بتحسين القافية يكون الوحيد القادر على جعل الوزن أكثر تخييلية؟

## 1-دور الخيال في كيفية البناء الشعرى و وضع القافية:

تعد القافية أشهر ما في البيت الشعري، و أكثر ما يعلق بسمع المتلقي منه، لذا فإن النفوس أشد تعلق و شغفا بما يرد فيها فلهذا السبب و لغيره كانت العناية بوضع القافية و تحسينها أمرا يفرض نفسه، لأن في ذلك تحقيق للتخييلية المنشودة من العمل الشعري للانطباع الحسن الذي يتركه حسن وضع القافية، حيث يدفع المتلقي للإقبال على بقية أجزاء العمل، و لتحقيق ذلك عمل القرطاجني على تحديد ما ينبغي العمل به في القافية مبينا أن حما يجب اعتماده في وضع القوافي و تأصيلها فإن النظر في ذلك من أربع جهات : الجهة الأولى جهة التمكن، الثانية جهة صحة الوضع، الثالثة جهة كونها تامة أو غير تامة، الرابعة جهة اعتناء النفس بما وقع في النهاية، لكونها مظنة اشتهار الإحسان أو الاساءة.>>

احازم القرطاجني: منهاج البلغاء و سراج الأدباء، ص. 264

<sup>271</sup>ن**فسه،**ص 271.

تربط القافية بالمعنى المعبر عنه علاقة وطيدة، حيث تشكل ركنا أساسيا في بناء البيت الشعري، فهي آخر ما يختم به البيت من جمل موسيقية، لذلك فإن دورها فعال في تأكيد المعنى و تثبيته، لذا فإن الحرص على جعلها متمكنة صحيحة الوضع، تامة حتى يحسن موقعها لدى المتلقى و تكون قدرتها على تحريك انفعالاتــه و دفع خياله إلى مشاركة المبدع تلك الصور الشعرية، و الانتقال إلى عالمه الشعري، و أي خلل أو إساءة تلحق بها ستؤثر سلبا على المعنى العام للعمل الإبداعي و طريقة تقبل المتلقى له << فقوافى الشعر يجب فيها ضرورة على كل حال إجراء المقطع و هو حرف الروى على الحركة و السكون، و الذي يجب اعتماده في مقاطع القوافي أن تكون حروف الروي في كل قافية من الشعر حرفا واحدا بعينه غير متسامح في إيراد ما يقاربه معه. و قد وقع ذلك لبعض من لا يحفل به من العرب الذين كانت بضاعتهم في الشعر مزجاة \* و مما يوجبه الاختيار أيضا أن تكون حركات حروف الروي من نوع واحد لا يجمع بين رفع و خفض و لا غير ذلك و قد وقع الجمع بين ذلك للفصحاء \* على قبح و من ذلك أيضا وجوب التزام حروف العلة الواقعة سواكن بين أقرب متحرك يتلوه ساكن إلى الروي و بين حرف الروي، و اختصاص الألف بأول محل من ذلك، و هو ما كان بينه و بين حرف الروي حرف، و تلك الألف المختصة بذلك الموضع تسمى تأسيسا.>> 1، فضمن تأكيد القرطاجني على القافية، و تحديد مميزاتها ألح حازم الالتزام بحرف واحد في الروي في كامل القصيدة، لأن تعدده يفقد الانسجام في القافية، و يؤثر على السماع باعتبار الروي أقل قدر يجب إلتزام الوحدة فيه، بحيث لا تكون القصيدة مقفاة إلا بتحقق ذلك.

كما يجب التزام حركة واحدة في حرف الروي إن كان رفعا أو نصبا أو جرا، و هو ما يطلق عليه الإقواء، و قد وقع بعض الشعراء في هذا الفخ رغم باعهم الطويل في قول الشعر مثل النابغة (تزود الأسود) كما يستوجب على الشاعر إثبات حرف العلة الساكنة الواقعة بين أقرب متحرك يتلوه ساكن، و يأتي الألف في مقدمة هذه الحروف، فإن التزام الترتيب في القافية أمر لا غنى عنه، و كذلك التزام ذات الحركة في حرف الروي، لأن ذلك تأكيد للبراعة و التمكن، و من ثمة للإمساك بزمام الأمور في البيت و القصيدة حتى يجد التخييل سبيلا إلى نفس المتلقى. نحو قول النابغة : 2

\*هذا العيب يسمى الإكفاء نحو قول أبي عبيدة الإمرأة.

ليت سماكيا بحار ربابـــه\*\* يقاد إلى أهل العضا بزمام فيشرب منه جحوش ويشيمه\*\* بعيني قطامي أغــر يماني

<sup>\*</sup>هذا العيب يسمى الإقواء و هو اختلاف المجري يبين أي اختلاف حركتي الروي في الاعراب بالضم و الكسر. أحازم القرطاجني: منهاج البلغاء و سراج الأدباء، ص272.

<sup>2</sup> النابغة الذبياني: الديوان، ص43.

نلاحظ كلمة (الكواكب) وهي آخر ما ختم به البيت الشعري، جاء فيها حرف العلة ساكنا (الألف) و قد أثبت في الوزن لأنه قد وقع بين أقرب متحرك و هو (الواو) يتلوه ساكن (الألف) يمتد إلى حرف الروي (الباع) بمعنى أن يثبت حرف العلة في القافية وفق ما تقدم لأن ذلك أمر يحافظ على سلاسة الوزن و تناسبه، كما أن من الأفضل و الشائع أن يكون الحرف التالي لحرف العلة الساكن (الكاف الثانية في قول النابغة كواكب) مكسورا. < فأما المحل الأقرب إلى القافية من مظان وقوع الحروف التي تلتزم - و هو ما يلي حرف الروي - فتتعاقب فيه الباء مكسورا ما قبلها و الواو مضموما ما قبلها و يتواردان على قافية واحدة، و كذلك أيضا يتواردان مفتوحا ما قبلهما معا، هذا على الوجه المختار الذي عليه العمل، و قد جاء ضم ما قبل حرف العلة و فتحه معا، و كذلك كسره و فتحه، كل ذلك على قبح و يسمى سنادا\*.> أو من الأمور الواجب إلتزامها أيضا في القافية هو أن يكون اشباع حرف الروي بما يتلاءم و حركته، فإذا كان حرف الروي مسكورا كانت الياء أنسب حروف الخروج، أما إذ جاء مضموما فيكون حرف السروي واوا و ألفا إذا كانت فتحة، و إلتزام ذلك أمر لا مناص منه، و يمكن التدليل على فيكون حرف الشاعر: 2

# إذ كنت في حاجة مرسلا\*\* فأرسل حكما و لا توصه و إن باب أمر عليك النوى\*\* فشاور حكيما و لا تعصه

فالملاحظ أن قافية البيت الأول مردوفة \*، فقد سبق حرف الروي فيه مباشرة بحرف مد و هو هنا الواو، لكنها في البيت الثاني جاءت غير مردوفة تعصه و هذا الأمر يعد من عيوب القافية، و اخفاقا من الشاعر، و وردوه في هذا الموقع من البيت (القافية) يؤثر سلبا على التناغم الصوتي للوزن، بذلك يسيء إلى العمل الفني و تخبيله للمعنى.

<<و قد يجيء أيضا مع الياء و الواو المفتوح ما قبلها ما ليس فيه ياء و لا واو على قبح أيضا. فأما إذا كانت الواو مضموما ما قبلها و الياء مكسورا ما قبلها فلا يرد معهما ما ليس فيه حرف علة للطول الذي فيهما، إذا كانت حركة ما قبل كليهما من جنسه، فيصير حكمهما حكم الألف في ذلك الموضع في كونها لا بد من إعادتها.>>  $^{5}$  و لتوضيح هذا الضرب يمكن إدراج قول الشاعر  $^{5}$ 

هوى صاحبي ريح الشمال إذا جرت \*\* و أشفى لنفسي أن تهب جنوب و ما ذاك إلا أنها حصين تنتهي \*\* تناهى و فيها من عبيدة طيب

المازم القرطاجني: منهاج البلغاء سراج الأدباء، ص273.

<sup>\*</sup> السناد: هو اختلاف ما يجب أن يراعى قبل الروي من الحروف و الحركات هو خمسة أنواع: سناد الردف، التأسيس، الاشباع، الحذو و سناد التوجيه. \*الردف: هو حرف المد الواقع قبل الروي مباشرة و قد يكون ألفا، أو واوا، أو ياءا.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>عبد اللطيف شريفي و زبير دراقي: محاضرات في موسيقي الشعر العربي، ص113.

دمازم القرطاجني: منهاج البلغاء و سراج الأدباء،ص. 273

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>عبد اللطيف شريفي و زبير دراقي: محاضرات في موسيقي الشعر العربي، 104.

فقد ورد قبل حرف الروي الباء مباشرة حرف مد، تمثل في الواو في البيت الأول، في حين ورد حرف الردف ياء في البيت الثاني، فإذا كان من غير الجائز اجتماع الألف مع الواو و الياء في قصيدة واحدة لكن و رود الواو و الياء مجتمعين كردف، أمر سوغه العروضيون و لم يجدوا عيبا في وروده. إن الحديث عن طرق وضع القافية، و ما ينبغي مراعاته في ذلك يقودنا إلى التمييز بين ما هو مستحسن فيه و ما هو مستقبح.

## -المستحسن في القافية المقيدة:

لما كانت القافية تشكل عنصرا أساسيا في الشعر، فهي مع الوزن تمثلان جملة جوهره، فقد عمد القرطاجني إلى استعراض الأشياء التي يستحسن و رودها في القافية، لدورها في تحسين الوزن الشعري لتعميق التأثير في المتاقي لأن ما حيستحسن في القوافي المقيدة أن تكون حركة ما قبل الروي إما فتحه ملتزمة و إما ضمة و كسرة متعاقبتين، و قد وردت الفتحة معهما في مقيدات شعراء الاسلام.. و يستحسن أيضا في ما كان كافات الضمائر و تاءات التأنيت مقطع الشعر أن يلتزم قبلها حرف بعينه، و يلتزم فيه حركة بعينها، و يجوز أن لا يلتزم قبل ذلك حرف.>> أ، و مما ينبغي على الشاعر التنبه إليه هو التزامه حروف معينة ذات حركات محددة، لتناسب حرف الروي، أو إذا لم يلتزم حرفا ما في كامل القصيدة فالواجب عليه إلتزام حركة بعينها، لأن اسقاط ذلك أيضا يؤدي إلى فقدان الانسجام و التناسب الوزني فيقع الخلل الذي يسيء لا محالة لعملية تلقي السامع للعمل الشعري، فبدل أن تكون القافية عنصرا مساعدا في تحسين الوزن و تأثيريته فإن وقوع الاضطراب فيها سيتحول إلى عامل نفور. و من الأمثلة الشعرية التي ألتمت الحركة فيها قبل الروي قول الحسين بن الضحاك: 2

فعولن مفاعيلن فعولن مفاعلت فعولن مفاعيلن فعولن مفاعلن

لقد إلتزم الشاعر بحركة معينة هي الكسرة سابقة لحرف الروي في القصيدة ككل في حين لم يتم الإلتزام فيها بحرف بعينه فذلك مدعاة لتتناغم الأصوات المشكلة للقافية في القصيدة ككل و هو ما يترك أثرا حسنا على الإسماع حفأما هاءات الضمائر و هاءات التأثيت المسكنة و هاءات السكت فلا يكون جميعها إلا صلات لمجاري القوافي، و مجرى القافية هي حركتها، و إذا كانت القافية مطلقة و لم توصل بشيء من هذه الحروف الروادف فإنما تكون صلاتها حروف مد و لين من جنس حركة القافية، و قد يكون إطلاق القافية بالتنوين.>> 3، إن وقوع هاء الضمير أو هاء التأنيت المسكنة أو هاءات السكت حروف وصل مثل (دموعها) و لا تكون إلا صلة لحركة القافية، أما إذا كانت القافية مطلقة و لم يتم صلتها بأحد والقرطاجني: منهاج البلغاء و سراج الأدباء،ص. 274.

<sup>3</sup>نفسه، ص 275، 274.

الحروف الروادف في هذه الحالة يتم وصلها بحرف لين و مد يتلاءم مع الحركة السائدة في القافية، أو بأن يتم فيها التنوين. « و القافية هي ما بين أقرب متحرك يليه ساكن منقطع القافية و ما بين منتهى مسموعات البيت المقفى. » أ، تشمل القافية آخر ساكن في البيت و تمتد إلى أول ساكن يليه مع المتحرك الذي قبل الساكن، و بذلك فإن نوع القافية تتحدد من خلال الحركات و السواكن فيها.

و هذا التعدد في أنواع القافية باعتبار الحركات، هو نقسيم الغاية منه النهوض بهذا الجزء من الوزن الشعري، و البراعة فيه، و حتى تزيد القافية من قدرة الوزن الشعري على التأثير في السامع و تحريك انفعالاته بالبسط أو القبض تجاه ما يخيّله الوزن الشعري من أقوال، بفضل انسجام عناصرها المكونة و تتاغم الأصوات المشكلة لها، لهذا نتساؤل ما هو الدور الذي تؤديه القافية في تحقيق الغاية التخييلية؟ و كيف يتجلى تأثيرها النفسي على المتلقي؟

## - الأثر النفسي للقافية:

<-فأما ما يجب في القافية من جهة عناية النفس بما يقع فيها من اشتهار ما تتضمنه مما يحسن أو يقبح فإنه يجب ألا يوقع فيها إلا ما يكون له موقع من النفس بحسب الغرض، و أن يتباعد بها عن المعانى المنشوءة و الألفاظ الكريهة و لا سيما ما يقبح من جهة ما يتفاءل به... و إذا جاء ذلك في القافية جاء في أشهر موضع و أشده تلبسا بعناية النفس و بقيت النفس متفرغة لملاحظته و الاشتغال به و لم يعقها عنه شاغل.>> <sup>2</sup>، إن كون القافية إلى سمع المتلقي من البيت الشعري فإن ذلك أمر يجعلها مناط تركيز و اهتمام من قبله، إذ يشد اهتمامه تكرر مقاطع و أصوات معينة، لكن حدوث أي ارتباك أو خلل فيها سرعان ما يكسر ذلك الانسياب، و يزيل ما به من تناغم <<هنا يلامس حازم معنى الإيقاع و أثره النفسى، و إن كان يهمل الاشارة إليه، فالقافية بسبب تكرارها رويها، و بسبب وقوعها في آخر البيت الأمر الذي تيح للقارئ فسحة من صمت تتجاوب فيه القافية في ذاكرته، فإنها تكون أعلق بالحافظة و أشد أثرا من سواها من كلمات البيت. فكلمات الحشو تقرأ عادة مرة واحدة و تترك، أما القافية فتقرأ و تتردد أصداؤها في الذهن، فكأنها تقرأ مرارا، فإذا دلت على أمر كريه ألحت عليه و أورتت النفس ضيقا و برما، و إذا دلت على مستحلى أورثتها أثرا طيبا و إن كونها إيقاع البيت المتبوع بفترة صمت هو الذي يؤدي إلى الآثر السيء أو ذاك الأثـر الحسن.>> 3، إن اهتمام القرطاجني بالقافية و عنايته بحسن وضعها جعله يربط بينها و بين الجانب النفسي، أو الأثر الذي تتركه في نفس المتلقي و هو ما يثبت أن الاهتمام بالدلالة النفسية للقافية أمر له جذور متأصلة في النقد العربي القديم و ليس اكتشافا نقديا حديثا و هذه العناية بالأثر النفسي للقافية هي أمر لا يتتافي مع المسار العام الذي رسمه حازم للشعرية ، فالشعر صناعة قوامها التخييل الذي هو منطلقه فلا نتعجب من هذا الاهتمام

المازم القرطاجني: منهاج البلغاء و سراج الأدباء، ص. 275

<sup>276.-275-276</sup> نفسه، *عن* 

مصطفى الجوزو: نظريات الشعر عند العرب،ج1،ص48،49

لأن الأمر يستمد لتظهر بصماته جلية في الفصول التالية لهذا البحث. و في هذا نجد قول الصاحب في عضد الدولة  $^{1}$ :

يعكس قول الصاحب- و الذي سبق الوقوف عنده-أثر وضع القافية السيء على سلاسة الوزن و انسجامه حيث أن استعمال كلمة تغلب تتسبب في نفور و السامع قافية البيت و قد سبق و رودها في البيت ذاته مرتبن و من ثم كان له أثرالسيء عليه مما يظهر فشل القافية و من ورائها الوزن الشعري في تحقيق الاستجابة التخييلية المرادة، فكما تخدم القافية الوزن و من ورائه الغرض الشعري فإنها في ذات الوقت قد تسيء إلىه مهما كانت براعة الشاعر في التصوير - و تقلل من اقبال السامع عليه بسبب اخفاقها في تحقيق ما يصبو المتلقى إلى سماعه، بذلك تكون خيبة أمله كبيرة. << فأما ما يجب فيها من جهة كونها مستقلة منفصلة عما بعدها أو متصلة به فلا يخلو الأمر في هذا من أن تكون الكلمة الواقعة في القافية غير مفتقرة إلى ما بعدها و لا مفتقر ما بعدها إليها، أو يكون كلامها مفتقرا إلى الآخر أو تكون هي مفتقرة إلى ما بعدها و لا يكون ما بعدها مفتقرا إليها، أو يكون ما بعدها مفتقرا إليها و لا تكون هي مفتقرة إليه. فالقسم الأول هو المستحسن على الاطلاق، و الأقسام الثلاثة أشدها قبحا مناقض القسم المستحسن، و يسمى افتقار أول البيتين إلى الاخر تضمينا لأن تتمة معناه ضمن الآخر.>> 2، إن تكرر القافية في القصيدة، و تردد أصدائها في ذهن السامع يمكنها من القلوب و حتى تتعمق هذه المكانة كان استقلالها عن غيرها، بحيث لا تربطها بما يليها شيء من الضرورة لأن في ذلك إعطاء مساحة أكبر من الحرية للشاعر، فلا تقيده معانى بيت آخر و هو المذهب الحسن في وضع القافية، أما أن يكون المعنى مقسوما بين بيتين أو ما يسمى التضمين يجعل قافية البيت تتعلق بصدر البيت الذي يليه، فإنه يعد من عيوب القافية، و وروده فيها مستقبح، و مؤثر ا سلبا على تخييلية الغرض الشعري. <<التضمين يكثر فيه القبح أو يقل بحسب شدة الافتقار أو ضعفه و أشد الافتقار افتقار بعض أجزاء **الكلمة إلى بعض.**>> <sup>3</sup>، إن حاجة البيت الأول إلى الثاني لتتميم معناه يعد تضمينا و أكثر التضمين قبحا هو ما افتقرت فيه أجزاء الكلمة إلى بعض، و يتلوه افتقار أحد أجزاء الكلام إلى الأجزاء الأخرى، أما أقلها قبحا هو حاجة أصل الجملة إلى متماتها (الفضلة) أو العكس عندما تكون الغاية من الكلام الاضمار

ا **حازم القرطاجني**: منهاج البلغاء و سراج الأدباء،ص. 276

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>نفسه

<sup>3</sup> نفسه، ص

كما أن أمر الاضمار يكون أسهل إذا احتاج الكلام في العطف، إلى ما يتم نقصه (وقوع النقص في المعطوف) في حين يصعب الاضمار في حالة تمام المعطوف (اجتماع العطف مع الاضمار)، فمما جاءت فيه القافية مفتقرة إلى صدر البيت الذي يليها حيث لا يتم الكلام إلا بذكر البيت الثاني قول الشاعر:

# و هم وردوا الجفار على تميم\*\* و هم أصحاب يوم عكاظ إني شهدت لهم موارد صادقـــات\*\* شهدن لهم بصدق الود مــني

فقد فصل خبر إن في هذا القول عن اسمها، فقد ورد اسم إن (إني) في البيت الأول، في حين ورد خبرها (شهدت) في البيت الثاني، و بذلك كانت حاجة القافية إلى صدر البيت الثاني كبيرة حتى تتم الفائدة. و هو ضرب قبيح، و غير سائغ في بناء القافية و طريقة وضعها حو إذا اجتمع الاضمار و العطف و كان المعطوف تاما سهل الأمر فيه من جهة العطف وصعب أمر الاضمار، فإن أظهر المضمر لم يعد ذلك تضمينا و لا افتقارا، و إن كان الكلام عطفا لأن الكلام يستقل بتقدير حذف الحرف العاطف، و أيضا فقد يعطف على المقدر فيقع الحرف العاطف صدر البيت الذي يليه قائم على أساس عطف القافية على ما يليها، فإذا كان الكلام تاما لم يكن ايقاع العطف فيها مستقبحا، لأن ليس فيه تمام فائـــدة و إنما هي زيادة لا تتعلق بجوهر المعنى، في هذه الحالة يكون من الصعب حدوث الاضمار فيه لأن في ذلك تأثير على معنى العطف، أما إذا كان المعنى في القافية ناقصا، و كان في عطفها على صدر البيت الذي يليه تتمة لفائدة المعنى، في هذه الحال يمكن إحداث الاضمار مع وجود القرائن الدالة عليه، ففي ذلك تحقيق للتضمين الذي نأكد بأنه من عيوب إحداث الاضمار مع وجود القرائن الدالة عليه، ففي ذلك تحقيق للتضمين الذي نأكد بأنه من عيوب القافية، لكن ابطال الاضمار من شأنه أن ينفي وقوع التضمين في المعنـــي، لأن إظهار المضمر يجعل الكلام مستقلا غير محتاج إلى غيره رغم ما قد ينتج عن التكرار من ثقل، كما يبدو في قول الخنساء في رئاء أخدها: 3

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>عبد اللطيف شريفي و زبير دراقي: محاضرات في موسيقى الشعر العربي، 112.

<sup>2</sup>مازم القرطاجني: منهاج البلغاء و سراج الأدباء، ص. 277

**<sup>3</sup>الخنساء**: الديوان ،ط1، دار صادر للطباعة و النشر، بيروت،لبنان،1996،ص49،48

إن رثاء الخنساء لأخيها صخر، و تركيزها على ذكر صفاته و شمائله، كي تعكس عظم الفقد الذي حل بها و بقومها، أوقعها في التكرار و الثقل، حيث ورد اسم صخر أكثر من مرة، دون أن تعمد إلى اضمار الإسم مما طبع الكلام بشيء من القبح، لكن من ناحية القافية فإن وقوع العطف جائز، لأن المعطوف عليه ليس تتمة للمعنى، و بذلك يكون بناء القافية أمر شديد الصعوبة و الحساسية، و يتطلب من خيال الشاعر حسن التدقيق و البراعة في تأليف أجزاء الصورة، و تنظيم عناصر الكلم حتى يحقق هذا الجزء المتكرر من البيت عنصر الجمال المناط به، و يتمكن من مفاجأة المتلقي بجمال ذلك التناغم و ترابط عناصره و تألفها، فحتى تتحقق هذه الغاية التخييلية، كانت معرفة القافية، و كيفية العلاقة التي تربطها بغيرها من حيث البناء أمرا يحتاج إلى بعض التوضيح، و إلى وقفة فيها شيء من التفصيل عند القرطاجني.

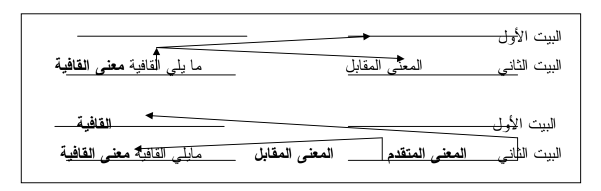
## 2- دور الخيال في بناء القافية بالنسبة إلى غيرها:

لم يكتف حازم بتعداد صفات القافية، بل عمد إلى توضيح العلاقة التي تربطها ببناء البيت الشعري، إذ يرى أن الأمر فيها لا يخرج عن حالتين، إما أن يبنى أول البيت على القافية، و أن تبنى القافية على أول البيت و في كلتا الحالتين فإنه إما أن يقابل بين المعاني، أو أن لا يقابل بينها، لكن هذا الأخير يعد أحد عيوب بناء القافية، فالتقابل إذن نوعان حفاما معتمد التقابل الذي صدور أبياته مبنية على القوافي فإنه يتأتى له حسن النظم لكون الملاءمة بين أوائل البيوت و ما تقدمها التي هي واجبة في النظم متأتية له في أكثر الأمر.> أبان في بناء صدر البيت على القافية تأكيد لتحقيق الملاءمة و التناسب بين أوائل الأبيال و ما يسبقها، و هو أمر ممكن و متاح، حيث أنه لكل معنى معان مقابلة تنسب إليه من ما يلي القافية أو المناسبة و المخالفة، و المضادة و المشابهة و المقاسمة. فإن وضع المعنى في القافية أو المقابلة بينهما ضرورية هو أمر ممكن التحقق، لأن لكل معنى معان أخرى يمكن أن يسند إليها بطريقة ما المقابلة بينهما ضرورية هو أمر ممكن التحقق، لأن لكل معنى معان أخرى يمكن أن يسند إليها بطريقة ما تحقيق النتاسب في النظم، و هو عند حازم أمر محقق للتلاؤم الذي ينشده الشاعر، و بذلك يتمكن من مداعبة خيال المتلقي، و جعله يطرب من التناغم الحاصل بفضل إلتزام أصوات نغمية في كامل القصيدة، ما عتبار القافية صلة ربط بين بيتين متتاليين.

134

المازم القرطاجني: منهاج البلغاء و سراج الأدباء، ص278.

و يتم ذلك إما بربط معنى قافية البيت الثاني بمعنى البيت الأول و بمعنى البيت الذي هي جزء منه (المعنى المقابل)أو أن ترتبط قافية البيت الأول بمعنى في مستهل البيت الثاني له علاقة بالمعنى المقابل لمعنى القافية في ذات البيت، و هو ما يتضح من خلال ما يلي : 1



أما النوع الثاني هو ما بنيت قوافيه على صدور أبياته حو أما معتمد التقابل الذي قوافيه مبنية على الصدور فإنه يضع المعنى في أول البيت ثم ينظر فيما يمكن أن يكون بنفسه قافية أو ما يمكن أن توصل به قافية مما يكون له زيادة إفادة في المعنى فيقابل به المعنى الأول. لكن صاحب هذا المذهب، و إن وسع على نفسه أولا في كونه يختار ما يضعه في صدر بيته و يبني عليه كلامه مما له علقة، بما تقدم فقد ضيق على نفسه بكونه لا يمكن أن يقابل المعنى المتقدم من المعانى المتناظرات إلا بما مقطع عبارته صيغتها موافق للروي أو بما يمكن أن يوصل بما يصلح للروي بالصيغة و المقطع، و الأول معوز جدا، و الثاني قريب منه في العوز، فكثيرا ما يتكلف هذا و يسامح نفسه في أخذ المنافر على أنه مخالف أو مناسب.>> 2، و هو أن يعمد الشاعر إلى وضع المعنى في أول البيت ثم يختار القافية أو ما يمكن أن توصل به القافية و الذي يضيف شيئا إلى معنى القافية ثم يقابل هذا المعنى بمعنى مستهل البيت، لكن هذا المذهب يعد تكليفا من طرف الشاعر لنفسه ما لا طاقة لها به لأن ذلك يستوجب أن يكون المعنى المناظر أو ما يتصل به في عبارة مقيدة معظمها بحرف معين و صيغة معينة أعز من وجوده في ما لا يلتزم به ذلك و لذلك فإن بناء الاعجاز على الصدور أصعب كثيرا من بناء الصدور على الإعجاز.>  $^3$ ، فلما كان بناء اعجاز الأبيات على صدورها أمرا صعبا، و شاقا، فقد كان النأي عن هذه الطريقة أجدى للشاعر، حتى لا يعيق نفسه، و يمكنه الوصول إلى الغاية التي ينشدها من القافية، و من الوزن ككل، بترك انطباع حسن في نفس االمتلقى يدفعه للإقبال على ما يليها من أبيات، فضلا عن تحريك مخيلته، و جعلها تتأول العمل و تعيد رسم تفاصيله، بسبب ما لحق، بنفسه من تحرك لإنفعالات خامدة، استطاع العمل الشعري أن يخرجها إلى السطح، و جعلها تتفاعل مع ما هو مقدم.

مصطفى الجوزو: نظريات الشعر عند العرب، ج1، ص. 52.

<sup>279.</sup> القرطاجني: منهاج البلغاء و سراج الأدباء، ص. 279

مصطفى الجوزو: نظريات الشعر عند العرب، ص52.

 $^{1}$ و منه قول المنتبى

فاعلاتن متفعلن فعلاتين فعلاتن متفعلن فالاتين مفعولن

ذهب الشاعر إلى بناء القافية على صدر البيت، مقابلا بين معنى القافية، و المعنى في مستهل البيت دلالة على ارتباط أول الكلام بآخره، الايراق متصل بكثرة نائلي عطايا الممدوح، فخفة الحركات في هذا البحـــر، و كثرة الأوتاد مكن الشاعر من الانتقال بين طرفي المعنى، رغم صعوبة هذا الضرب في بناء القافية. و ذلك بفضل سعة خيال الشاعر، و إمساكه بأجزاء الصورة، فاستطاع الوصول إلى ما هو صعب،و من تقريب المعنى إلى ذهن السامع من خلال طريقته المميزة في بناء القافية، و التعبير عن المعانى <<و قليلا ما يذهب هذا المذهب من تنبه لحسن تقابل المعانى و تفطن إلى طريق الوضع فيها و اعتمده، أعنى أن يبنى إعجاز البيوت على صدورها لأنه أصعب شيء بالنسبة إلى وضع التقابل، كما أن الأمر في بناء صدور البيوت على اعجازها بالنسبة إلى وضع التقابل أسهل شيء لأن وجود مناظر أو صلة لمناظر ملتزم أن يكون مقطعه حرفا معينا في صيغة معينة أعز.>> 2، باعتبار بناء القافية على صدور الأبيات أمرا صعب المنال، وحسن وضعها أصعب، فقد استعصى ذلك على الكثير من الشعراء فغدى هذا المذهب، سبيلا يكاد يكون مهجورا، إلا على قلة قليلة من الشعراء، ممن مكنتهم موهبتهم الفذة، و طول باعهم في الشعر من أن يسلكوا هذا المسلك، لأن الالتزام بمقابل أو صلة يكون مقطعه حرفا محددا، و وفق طريقة خاصة هو أمر صعب المنال، و ليس من اليسير الوصول إليه، إذا ما قورن ببناء صدور الأبيات على قوافيها، لأن الشاعر في هذه الحال لن يكون مقيدا بحرف ما، لذلك يكون التوصل إلى مناظر لمعنى القافية أهون مراما، و أبعد عن المشقة . << و قد تختلف حال من يبني أوائل الكلام على آخره بحسب ما يعرض من أحوال الخاطر، فتارة يبنى على القافية جميع البيست، و تارة شطره أو أكثره، ثم يسد الثلمة الباقية بما يناسب الكلام و ما تقدمه، و كذلك من يبنى آخر الكلام على أوله قد يعرض له نقيض هذه الحال فيبنى الكلام من أوله إلى آخره إذا سنحت له القافية بيسر، أو يكمل بناء الشطر الأول أو أكثر من الشطر، ثم يتم الباقي بما تتسير له فيه القافية. >> 3، تتعدد طرق بناء أول الكلام على آخره، بحسب ما يراه الشاعر مناسبا لغرضه الشعرى فأحيانا يبنى البيت كاملا على القافية، و أخرى بعضه أو أغلبه.

أبو الطيب المتنبي: الديوان، ج2، ص363.

<sup>2</sup> مازم القرطاجني: منهاج البلغاء و سراج الأدباء، ص 279 .

<sup>3</sup>ن**فسه،**ص281.

<<و المذهب المختار - و هو بناء البيت على القافية -يحسن فيه بناء البيت بأسره على القافية إذا لم يحتج فيه إلى مناسبة متقدم، أو إذا احتج و تيسر وجه المناسبة، و يحسن أن يبنى عليها من أول الشطر الثاني أو ما يتصل به مما قبله حيث يكون البيت وصلة بين فصلين أو طرفي فصل، ثم يبنى الشطر الأول بعد عدم صعوبة القافية على عبارة تليق بما تقدم عليها و تأخر عنها، و ذلك غير عزيز >>

يؤكد حازم أن المذهب المفضل عنده هو بناء البيت كله على القافية، و ذلك إذا لم تكن الحاجة ملحة إلى تناسبه مع ما سبقه أو إذا كان تحقيق المناسبة أمرا ممكنا، حيث يفضل أن يبنى على القافية أو الشطر الثاني أو صلته مما هو قبله فيكون رابطا بين طرفين، ثم يتم بناء مستهل البيت على عبارة مناسبة في معناها لما قبلها و لما بعدها عندما تكون القافية غير صعبة. << و أما المآخذ الثلاثة في المذهب الثاني فقل ما تخلو من التكلف، و أشدها إغراقا في التكلف ما بني أكثر البيت على أوله ثم استؤنف بعد ذلك النظر في القافية. >> 2، فإذا كان التكلف سمة طبعت الأضرب الثلاثة في وضع القافية، فكانت سببا في نفور السامع، لعدم تقبله ذلك، فإن بناء أغلبية البيت الشعري على أوله، ثم البحث في أمر القافية يعتبر أسوء المذاهب جميعا و أشدها تصنعا و غلوا يستقبح اتباعها في بناء القافية.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> **حازم القرطاجني**: منهاج البلغاء و سراج الأدباء، ص280-. 281. و سراج الأدباء، ص282-. 281. و سراج الأدباء، ص282.

## الفصل الثاني: أثر الخيال و التخييل في تشكيل النظام الصوتي عند حازم القرطاجني

يشكل الوزن و القافية خاصية مميزة لأشعار العرب، فهما من بين الأسس المشكلة لجوهر الشعر، حيث يؤدي تنوع المجاري الصوتية، إلى تحسين موقع القول الشعري من النفوس.

يتجلى دور الخيال في تحقيق الانسجام و الملاءمة بين أجزاء الوزن الشعري، لخلق تناغم صوتي يعكس المعنى المخيل، و يزيد من تأثيرتيه على المتلقي سعيا لتحقيق الاستجابة التخييلية المرجوة، و بذلك تكون القدرة على التحكم في تركيب الأشياء المتجانسة تحقيقا للمتعة الفنية، و إظهار للجوهر التخييلي للعمل الشعري. إن في تباين الخصائص الصوتية للأوزان الشعرية، جعل بعضها أكثر ملاءمة للإنفعالات النفسية للشاعر، و أكثر تعبيرا عن الغرض الشعري للقصيدة، و هو ما يدفع خيال الشاعر إلى انتقاء أوزان معينة باعتبارها أكثر ملاءمة و نقلا لتلك الانفعالات و جعلها تصل إلى اسماع المتلقي فيتأثر بها. إن تأكيد حازم على عنصر التناسب الذي يشكل عمل الخيال فيه الدور الأساسي، لا يقتصر على الوزن و الغرض فحسب بل يمتد أيضا ليشمل عناصر الوزن فيما بينها أيضا، فإن تناغم هذه الأجزاء من شأنه خدمة المعنى في القصيدة و الزيادة في تخييليته.

يجعل حازم من الخيال الشعري أساسا للتميز و التفوق بين شاعر و آخر، مرجعا حسن استغلال هذه الملكة، و براعتها في تشكيل الصور أساسا في الحكم بالتفضيل، نافيا أن يقام الحكم على أساس كون الوزن المستعمل شائعا أو مهجورا.

يقوم الخيال بتوظيف بعض الزحافات و العلل التي تلحق بالوزن الشعري في خدمتـــه المعــنى و للتعبير عما يختلج في نفس الشاعر من انفعالات، و ايصالها للمتلقي، و جعله يتأثر بها، كما أن لها أثر جمالي من خلال ما تحدثه من تتوع صوتي.

أكد حازم على أهمية القافية باعتبارها أشهر ما في البيت الشعري، و لشدة تعلق الاسماع بها كان تحسينها أمرا ضروريا لما تحدثه من تأثير نفسي في المتلقي، و قدرتها على تحريك مخيلته و إثارة إنفعالاته النفسية، استجابة لما يخيّله العمل الشعري من معان عن طريق النغم الصوتي المتكرر للقافية، فهي تتيح فسحة من الصمت تتجاوب فيه القافية مع مخيلته، و قد جعل المذهب المختار في بناء القافية، أن يبنى البيت بأكمله عليها، ففي ذلك تحقيقا للتفاعل بين المتلقي و النص عبر تناغم العناصر الصوتية المشكلة للوزن الشعري.

-تصور النقد العربي قبل القرن 7هـ لبنية القصيدة.

- 1-البواعث النفسية لبناء القصيدة.
- 2-علاقة الخيال بالأغراض الشعرية.
- 3-دور الخيال في احكام مباني القصائد و تحسين هيآتها.
  - -شروط المقاطع و المطالع.
  - -فاعلية الخيال في ابداع الاستهلال.
  - -دور الخيال في تعدد أشكال التخلصات.
- 4- دور الخيال في تحسين مواد الفصول و طرق وضعها و ترتيبها.
  - 5-صلة الخيال بتحديد أوصاف الجهات المعتمدة في الفصول.
  - 6- دورالخيال في تحديد الطرق المعتمدة في الأغراض الشعرية.

ذهب اللغويين إلى أن المقصود ببنية القصيدة هو الهيئة أو الشكل الذي تبدو عليه القصيدة، و قد ورد في لسان العرب حجنية القصيدة بمعنى شكلها، و الشكل معناه اللغوي يقصد به الشبه. و شكل الإسمان مذهبه و قصده، وشكل الشيء صورته المحسوسة و المتوهمة و شكل الشيء بمعنى صوره>> و يدل هذا الكلام على أن بناء الشيء يتم بضم بعض أجزائه إلى بعض، و كذلك يتم في القصيدة بضم الأبيات المشكلة لها و الحاق البيت بالآخر لنتحصل في النهاية على قصيدة شعرية.

أما البحث في معنى كلمة القصيدة ضمن معاجم اللغة نجد أن الأصل فيه مأخوذ من القصد حج و القصد من الشعر: ما تم شطر أبياته.>> 2 أي انقسامها إلى شطرين، أو << شطر بنيته.>> 3 و قد جاء كلام ابن رشيق تأكيدا لمذهب اللغويين في تعريفهم القصيدة << إن اشتقاق القصيد من "قصدت الشيء" كأن الشاعر قصد إلى عملها على تلك الهيئة.>> 4 والملاحظ تركيز هذه التعريفات في تحديد مفهوم القصيدة على الجانب اللغوي الذي هو "القصد" مغفلة الجانب الجمالي أو الإبداعي في إنشاء هذا العمل، حيث أن <<القصيدة نص لغوي فني تتجاوز بدلالاتها المستوى المعجمي للغة إلى مستويات دلالية أكثر عمقا و أكثر تنوعا.>> 5 فالشاعر يخرج في استعماله الشعري للغة من المعنى السطحي، ليعطيها دلالات جديدة مبتكرة، تكون أكثر شعرية و إيحاء، بحيث تعبر عن مقصد الشاعر و المعاني التي يقصد تخييلها، لأن هذا الخروج عن الإستعمال العادي للغة في العمل الشعري هو ما يميز لغة الشعر عن اللغة اللعادية.

ونتيجة لهذا المفهوم اهتم النقاد بجملة من الخصائص ترتبط في مجملها بالوزن ،والقافية، واللفظ و المعنى  $^{6}$  وقد استمدوا ذلك من النظر إلى القصيدة العربية ، وهو ما يعكسه تعريف قدامة ابن جعفر للشعر بأنه <<قول موزون مقفى يدل على معنى >> تمييزا له عن غيره من ضروب القول ، و تخصيصا له.

فالبحث في بنية الفصيدة في النقد العربي القديم يحيلنا إلى النموذج المكتمل الذي وصلتنا عليه القصيدة الجاهلية ، والذي أصبح نهجا سار عليه من جاء بعد ذلك والملاحظ أن الشعراء أثناء نظمهم لقصائدهم يلتزمون بمجموعة من الخطوات يسيرون وفقها والمتمثلة في:

# <u>1-المطلع:</u>

عني النقاد العرب القدامى بمطلع القصيدة عناية فائقة، فطالبوا الشعراء بتحسينه، و بذل ما أمكن من جهد في تجويده، واخراجه في أفضل صورة، بوصفه أول ما يطالع السامع من القصيدة، ففي جودته

<sup>1</sup> ابن منظور: لسان العرب،م11، مادة شكل، ص458.

<sup>2</sup> نفسه، م3، مادة قصد، ص354.

<sup>3</sup> نفسه

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ابن رشيق: العمدة، ج1،ص183

أفايز الداية : علم الدلالة العربي -النظرية و النطبيق- ص17 .

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>ابن رشيق: العمدة، ج 1، ص.119

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> قدامة بن جعفر: نقد الشعر، ص 17.

لفت لإهتمام السامع وإنتباهه يتطلع لإكتشاف ما بعده وفي ضعفه أو قبحه مدعاة للنفور والإنصراف عما بعده وفي الشعر فإن الشعر قفل أوله مفتاحه وينبغي للشاعر أن يجود ابتداء شعره، فإنه أول ما يقرع السمع، وبه يستدل على ما عنده من أوا وهلة، ويجتنب "ألا و خليلي" ، فلا يستكثر منها في إبتدائه، فإنها من علامات الضعف والتكلان، إلا للقدماء الذين جروا على عرق، وعملوا على شاكلة، وليجعله حلوا سهلا، وفخما جزلا >> أ فقوة الإستهلال وجودة ابتداء الكلام وسيلة يتغيا من ورائها الشاعر إحداث إستجابة السامع لما يحتويه النص من معان مخيلة مع تناسب المطلع مع الغرض الرئيسي في القصيدة حتى يكون الإنسجام العنصر الغالب على العمل الشعري أو بمعنى آخر " مطابقة الكلام لمقتضى الحال" وقد تم لأجل ذلك وضع شروط ينبغي للشاعر مراعاتها في المطلع، وهي: 2

- أن يكون المطلع فخما له روعة وعليه أبهة.
  - أن يكون بعيدا عن التعقيد.
  - أن يكون ناذرا انفرد الشاعر بإختراعه.
- أن يكون خاليا من المآخذ النحوية، وأن تراعى فيه جودة اللفظ وجودة المعنى.
  - أن لا يكون باردا.
- ورأى النقاد أن من كمال جمال المطلع أن يكون تام الموسيقى بالتصريع بأن يستوي آخر جزء من صدر البيت وآخر جزء في عجزه وزنا ورويا وإعرابا.

فتركيز النقاد على توفر هذه الأمور في مطلع القصيدة مبعثه تجويد مباديء الكلام بشكل يمكنها من إشراك السامع ووضعه في جو القصيدة لكن إهتمامهم بأجزاء القصيدة وجودته لم يقف عند حدود المطلع بل تعداها للحديث عن كيفية الإنتقال من غرض إلى آخر بطريقة لا تكون فيها فجوات،قد تفصل أول الكلام عن تاليه فيحدث النفور. وهو ما أطلق عليه بحسن التخلص.

### <u>2- حسن التخلص:</u>

بمعنى أن يحسن الشاعر الخروج من الكلام الأول والإنتقال إلى ما يليه بطريقة سلسة، تتداعى فيها المعاني في شكل منسجم. نحو تحول الشاعر من الحديث عن النسيب إلى وصف الرحلة وصولا إلى المدح بشكل متدرج ومترابط، وقد تردد على ألسنة الشعراء القدامي بعض الألفاظ إتخذوها وسيلة للإنتقال من غرض إلى آخر نحو: دع ذا، وعد عن ذا... في شكل مترابط << فإذا لم يكن خروج الشاعر إلى المدح متصلا بما قبله، ولا منفصلا بقوله دع ذا، وعد عن ذا ونحو ذلك سمي طفرًا وإنقطاعًا.>> قحسن التخلص مرتكز على عدم إشعار السامع بالنقلة من موضوع إلى آخر، فإن براعة الشاعر في هذا الخروج، إنعكاس لقدرته الفنية وتحكمه في أدوات هذه الصناعة، وإمساكه بخيوطها.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>اين رشيق: العمدة، ج1، ص.217،218

 $<sup>^{2}</sup>$ نفسه، ص $^{233}$ .

تفسه، ص234.

## 3- الإنتهاء أو الخاتمة:

وهو آخر ما ينتهي إليه الشاعر من قصيدته كما أنه آخر شيء يعلق بذهن السامع، لذا كان تحسين هذا الجزء من العمل الشعري أمرا ضروريا إذا ما أراد الشاعر أن يترك إنطباعا جيدا في ذهن السامع تجاه هذا العمل، فلا يقتصر الحسن على جانب منه دون الآخر، لذلك اشترطو فيه حرأن يكون محكما، لا تمكن الزيادة عليه ولا يأتي بعده أحسن منه، وإن كان أول الشعر مفتاحا له، وجب أن يكون الآخر قفلا عليه >> أ فالإهتمام بأو اخر الكلام لا يقل أهمية عن الإهتمام بالمطلع.

فهذه الخطوات ما هي إلا تحديدا لما ينبغي للشاعر الوقوف عنده بوصفها محطات يقف عند كل منها ليغادرها منتقلا إلى الأخرى، إذ أن النقاد حقد فعلوا ذلك تحديدا لما يريدونه من الشاعر في كل قسم على حدة، وما يريدونه كله يخدم الوحدة الفنية والإلتحام التام بين الأقسام الثلاثة، فالإستهلال تمهيد يدني من الغرض ويفتح مسام النفس لما يراد إرواؤها به، وتمثلها له. والتخلص توفيق من الشاعر في الخروج من التمهيد بلطف، والدخول إلى الموضوع بلطف أكثر. والختام فطام للنفس عن الإسترسال مع الموجة الهادرة في القصيدة، ذات الصدق الشعوري، وهدهدة لمستقبل الأدب كي لا يصدم لو بترنا القول بترا، وتركناه بلا وداع مناسب.>>2.

فهذا التقسيم على اختلاف مراحله فإن الغاية منه ربط أجزاء القصيدة بعضها ببعض، فيأتى التمهيد تقديما للولوج في الموضوع الأساسي في القصيدة، ليختم الحديث بوقفة توحى باختتام الكلام وتوضح انتهاءه.

إن الحديث عن هذه الأقسام يقودنا إلى الحديث عن الوحدة في القصيدة العربية، هل كانت حاضرة أم أن اهتمام العرب بوحدة البيت قد غطى على عنايتهم بوحدة القصيدة بوصفها بناء متكامل يمهد الأول للتالى؟

## 4-وحدة البيت:

يرى أغلب النقاد ضرورة إستقلال البيت في الفصيدة بمعناه، بحيث لا يفتقر إلى غيره في تتمته، و أعتبروا تبعة البيت لغيره في المعنى من العيوب التي يقع فيها الشاعر. و لعل السبب في ذلك عائد إلى طبيعة الحياة العربية التي يميل أصحابها إلى كل موجز سهل التذكر فإكتفوا بالبيت اسهولة حفظه و جريانه على الألسنة لهذا كانت إستقلالية البيت من حيث المعنى مطلبا عاما، و إن كان إبن الأثير لم ير في ارتباط البيت بالآخر و إفتقاره إليه أمرًا معيبا.

#### <u>5-وحدة القصيدة:</u>

إن إهتمام النقاد العرب القدامى بوحدة البيت وتأكيدهم على ذلك، إلا أن هذا لم يثنهم عن الدعوة اللى تناسق أجزاء القصيدة، وارتباط بعضها ببعض، فتأكيدهم على وجودة الإستهلال وحسن الخواتم يزيد من حرصهم على جمال القصيدة وتأثيريتها، كما أن تأكيدهم على حسن التخلص والإنتقال من موضوع

3 عبد العزيز قلقيلية: النقد الأدبي في المغرب العربي، ج1، ص367.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ابن رشيق: العمدة، ج1، ص239.

إلى آخر دليل آخر على أهمية الوحدة بين أجزاء القصيدة، بحيث يكون هذا الإنتقال بين فصول القصيدة مقنعا، بشكل لا يشعر من خلاله الشاعر بهذه النقلة، أو بوجود خلل بينها، فتتكامل عناصرها وتتآلف ضمن خيط نفسي جامع.

والحديث عن تناسق أجزاء القصيدة، وتماسك مكوناتها، إجماع من طرف النقاد العرب على وحدة القصيدة، وفي هذا نجد قول الجاحظ (ت 255هـ):<<إن أجود الشعر ما رأيته متلاحم الأجزاء، سهل المخارج، فتعلم بذلك أنه أفرغ إفراغا واحدا، وسبك سبكا واحدا، فهو يجري على اللسان كما يجري الدهان> أبمعنى حسن انتقال الشاعر من معنى إلى آخر، ومن فكرة جزئية إلى أخرى بشكل سهل مراعاة منه لتكامل أجزاء القصيدة وتآزرها، وقد أكد ابن قتيبة (ت 276هـ) على توازن أجزاء القصيدة، وعلاقة العمل الشعري بالسامع أو المتلقي، والإشارة إلى ضرورة توطيد هذه العلاقة فإن <<الشاعر المجيد من سلك هذه الأساليب وعدل بين هذه الأقسام، فلم يجعل واحدا منها أغلب على الشعر، ولم يطل، فيمل السامعين، ولم يقطع وبالنفوس ظماء إلى المزيد>> 2. وهذا الإهتمام بالمتلقي، والسعي لإستجابته للنص الشعري يشبه ما دعى إليه حازم في حديثه عن الألفاظ والمعاني، وحتى فيما يتعلق بالجانب الموسيقي.

فتجويد الشاعر لقصيدته وتناسب عناصرها المكونة هو ما يدعو إليه ابن قتيبة ليؤثر على السامع و يحقق استجابته، و بفقدان هذا التناسب تفقد القصيدة توازنها، ويدب الخلل بين جوانحها.

وفي الإشارة إلى عملية التناسب، وحدة القصيدة وترابط أجزائها، وتفاعل بعضها مع الآخر يذهب ابن طباطبا (ت322هـ) إلى أن حرأحسن الشعر ما ينتظم القول فيه إنتظاما ينسق به أوله مع آخره على ما ينسقه قائله فإن قدم بيتا على بيت دخله الخلل كما يدخل الرسائل والخطب إذا نقص تأليفها... حتى تخرج القصيدة كأنها مفرغة إفراغا... لا تناصق في معانيها ولا وَهْيَ في مبانيها، ولا تكلف في نسجها تقتصي كل كلمة ما بعدها، ويكون ما بعدها متعلقا بها مفتقرا إليها، فإذا كان الشعر على هذا سبق السامع إلى قوافيه قبل أن ينتهي إليها راويه.>> قيتضح من هذا القول أن تناسب عناصر القصيدة وتماسك أجزائها تحقيقا للوحدة وحفاضا عليها، وهو أمر يعكس قدرة الشاعر وتحكمه في اللغة المشكلة القصيدة. فيتشكل في النهاية عملا منسجم مترابط الأجزاء ولكن ما يؤخذ عليه حصره للوحدة في الجانب الشكلي حرغم أننا نقدر لإبن طباطبا إلحاحه على الوحدة، إلا أن إلحاحه -في نهاية الأمر - إلحاح على وحدة عناصر ثابتة، لا وحدة عناصر متفاعلة تتناغم بكيفيات يصعب على المنطق الشكلي حصرها أو المداه المناعر وأحاسيسه يجعل التناغم طاغيا أو هذه الوحدة منبعها الشكل أو الظاهر فقط بل نبوعها من ذات الشاعر وأحاسيسه يجعل التناغم طاغيا على هذه الأجزاء.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ابن رشيق: العمدة، ج1، ص171.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ابن قتيبة: الشعر والشعراء، ص57.

 $<sup>^{1}</sup>$  ابن طباطبا: عيار الشعر، ص $^{2}$  عيار الشعر، الشعر، الم

<sup>4</sup> جابر عصفور: مفهوم الشعر، ص 65.

ومما يؤكد إلحاح ابن طباطبا على الوحدة في القصيدة قوله في موضع آخر حوينبغي للشاعر أن يتلمس تأليف شعره تنسيق أبياته، ويقف على حسن تجاورها أو قبحها، فيلائم بينها لتنتظم له معانيها أو يتصل له كلامه فيها ولا يجعل بين ما قد إبتدأ وصفه وبين تمامه فضلا عن حشو وليس من جنس ما هو فيه فينسى السامع المعنى الذي يسوق القول إليه. >> أ فارتباط أول الكلام بآخره كفيل بأن يضع المتلقي في جو القصيدة التي لا إنفصال بين أجزائها، ومعانيها، ولا إرتباك بين الصلات الداخلية بين الأبيات.

ولعل قول ابن رشيق أكثر وضوحا في حديثه عن وحدة القصيدة فإن <القصيدة مثلها مثل خلق الإنسان في إتصال بعض أعضائه ببعض فمتى إنفصل واحد من الآخر وباينه في صحة التركيب غادر بالجسم عاهة فتفوت محاسنه وتعفى معالم جماله.>2

فوحدة العمل الشعري دليل على نجاح الشاعر، في تجويد الروابط وتمتينها، وخلق التكامل بينها. فالعملية الشعرية عنده محكومة بالتناسب وحسن الترابط بين أجزاء العمل الواحد.

ومهما يكن من أمر، فإن الشكل الفني لم يكن ملتزما في كل القصائد التي وصلتنا من عصر ما قبل الإسلام بوصفها النموذج المكتمل لكن وبالرغم من تأكيد النقاد على الوحدة في بناء القصيدة فإن نظرتهم لبنائها كانت نظرة تجزيئية فهذا ابن طباطبا يتحدث عن كيفية بناء العمل الشعري بأنه حواذا أراد الشاعر بناء القصيدة مخض المعنى الذي يريد بناء الشعر عليه في فكره نثرا، وأعد له ما يلبسه إياه من الألفاظ التي تطابقه والقوافي التي توافقه والوزن الذي يسلس له القول عليه.>>3 فالشاعر يفكر في المعنى، ثم يختار ما يناسبه من الألفاظ التي تستطيع أن تعبر أكثر على المعنى مع جودة النظم، وسلاسة الوزن فهذه نظرة للأجزاء المكونة للقصيدة. كما يرى أبو هلال العسكري شيئا يقارب ذلك متوجها إلى الشاعر بقوله أنك حواذا أردت ان تعمل شعرًا فاحضر المعاني التي تريد نظمها في فكرك، و أخطرها على قلبك و اطلب لها وزنا يتأتى فيه إيرادها و قافية تحتملها.>> 4.

فالمباشرة في العملية الإبداعية تبدأ بإنتقاء المعنى المراد التعبير عنه، و صوغه ضمن قوالب لفظية مناسبة و معبرة خطوة يتبعها وضع الوزن الملائم له.

و يستوقفنا تعليل ابن قتيبة لظاهرة استهلال القصيدة العربية بالنسيب قائلاً: < أن مقصد القصيدة إنما ابتدأ بذكر الديار و مخاطبة الدمن فبكى و شكى و استوقف الرفيق ذاكرا أهلها الظاعنين عنها... ثم خلص بعد ذلك شدة الوجد و ألم الفراق و فرط الصبابة و التشويق ليميل نحوه الوجوه و يجتذب الأسماع. >

ابن طباطبا: عيار الشعر، ص 124.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ابن رشيق: العمدة، ص94.

<sup>3</sup> ابن طباطبا: عيار الشعر، ص 05.

<sup>4</sup> أبو هلال العسكري: الصناعتين، ص

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ابن قتيبة: الشعر و الشعراء، ص211

فهذا الإستهلال بالنسيب مرده معرفة الشاعر بقرب الغزل و التشبيب من قلب السامع، و قدرته العجيبة على تحريك كوامن نفسه، و الإستجابة لما تمليه القصيدة من معاني شعرية، و هو ما يهدف إليه الشاعر لذا حرص على جودة المطلع و حسن التخلص.

من خلال هذا الإستعراض لبعض الآراء التي قيلت حول بنية القصيدة، و الوحدة فيها نخلص إلى القول بأن هذه الآراء قد تعرضت إلى جوانب جزئية في القصيدة وفق أشكال مختلفة، فقد تحدثوا عن المطلع و أهميته، كما دعوا إلى تحسين الإنتقال و منطقيته بين موضوع و آخر، مع التأكيد على أن تكون الخواتم محطة تترك إنطباعًا حسنًا لدى المتلقي، ترسخ في ذهنه و نفسه عن العمل المقدم. و هم بذلك يراعون توطيد صلة المتلقي بالعمل الإبداعي و جعله يستعذب العمل و يقبل عليه و هو آمر يقارب ما سعى إلى تحقيقه حازم من خلال حديثه عن دور كل من الخيال و التخييل في العملية الإبداعية، وفي التأثير على المتلقي، من خلال إشراكه في العمل الإبداعي بوصفه مبدعا ثانيا له بعد الشاعر، و هو ما سيحاول هذا البحث توضيح بعض جوانبه.

## 1-البواعث النفسية لبناء القصيدة:

لما كانت الغاية من الشعر هي إقاع التخييل لدى المتاقي ، بما يشيعه الشاعر من أقاويل مؤثرة موافقة لتلك المعاني التي ألفتها النفوس ،وتعود عليها الجمهور ،سواء أكان في مواقف الحزن أوالفرح، لذلك كانت هذه الأشياء من الأمور التي يحرص الشاعر على مراعاتها في الإعتبار وهو بصدد نظم قصيدته.

ويسخر خياله في خدمة هذه الغاية ، بجعل الصورة الشعرية المقدمة أكثر إيحاء، و تعبيرا عن المعنى المعنى المراد إيصاله، وفي ذات الوقت تحري قربها من النفوس حتى تكون علقة هذه الأخيرة بها أمرا أكدا ومتوقعا. حفما فطرت نفوس الجمهور على إستشعار الفرح منه والحزن أو الشجو أو حصل لها ذلك بالعادة هو المعتمد في الأغراض المألوفة في الشعر والمبني عليه طرقها... وذلك بأن يستدرج مما وجد في النفس بحسب الجبلة والعادة إلى ما وجد بالكسب والإستفادة. وتذكر هذه على أنها أمثلة لتلك إذا كان بينهما شبه فتحاكى بها وتكون المحاكاة إذ ذاك بعيدة عن التأثير فلذلك لا يحسن إيراد مثل هذه الأقاويل في الأغراض المألوفة من الشعر ولا يحسن أن تحاكى الأشياء العريقة في الشعر التي إشترطنا فيها الشروط المتقدمة إلا بمثلها مما توجد فيه تلك الشروط. > أ. فتلك المعاني المألوفة لدى العامة أو ما يسميه القرطاجني الجمهور \* هي ما تنشأ منها الأغراض المألوفة، بينما تنشأ بقية الأغراض مما لم تفطر عليه النفوس فتجيء تابعة للأغراض الأولى المألوفة.

لذلك كانت قدرة الأغراض المألوفة على التأثير في النفوس، وجعلها تتحرك إستجابة لتلك الأقوالأكبر، لأن معانيها الجمهورية تقرب المسافة بين طرفي العملية الإبداعية (المبدع، المتلقي) وبذلك يكون الحديث عن الأغراض الشعرية وما هو أصيل فيها وما هو دخيل يعيد إلى أذهاننا حديثه عن المعاني الأصيلة في الشعر، والمعاني الدخيلة فيه.

لهذا يقسم القرطاجني الشعر إلى أغراض وأجناس متباينة لكن الأمر الذي علينا وضعه في الأذهان أن كون هذه الأجناس أو الأغراض مألوفة لا يجعل القول غير شعري لأن معيار الشعرية كما توضح من تعريف حازم للشعر هو "التخييل" لأنه المميز له عن غيره من الأقاويل ، فإن كانت الأغراض مألوفة فهذا أفضل لكنه ليس الأمر الحاسم فيه حفقد تبين بهذا أن أغراض الشعر أجناس وأنواع تحتها أنواع. فأما الأجناس الأول، فالإرتياح والإكتراث وما تركب منهما نحو إشراب الإرتياح الإكتراث أو إشراب الإكتراث الإرتياح وهي الطرق الشاجية. والأنواع التي تحت هذه الأجناس هي: الإستغراب والإعتبار والرضى والغضب والنزاع والنزوع والخوف والرجاء. والأنواع الأخرى هي التي تحت تلك الأنواع هي:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> حازم القرطاجني: منهاج البلغاء وسراج الأدباء، ص22.

<sup>\*</sup> إن الحاح حازم على كلمة الجمهور والجمهورية فيما يتعلق بالمعاني، يؤكد إصراره على المقاربة بين الشعر والخطابة، هذه الأخيرة التي تحتاج إلى حضور جمهور مستمع، في حين لا يحتاج الشعر إلى هذا الحضور، لكن حازم استعار هذا اللفظ ليجعله دليلا على المتلقي، وكأن هذا الأخير في الصناعتين متشابه.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> حازم القرطاجني: منهاج البلغاء وسراج الأدباء، ص12.

من خلال ما سبق يظهر حرص حازم على بيان أثر العمل الشعري في نفس المتلقي، فهو يشعره بالإرتياح للحسن والنفور من القبيح. فهو يتحدث عن الأغراض مقسما إياها إلى أجناس أول (الإرتياح والإكتراث وما تركب منهما) ولعل هذه الأجناس هي ذاتها التي سبق له تسميتها بالمتصورات الأصيلة لما لها من أثر نفسي والأجناس التي تحت هذه الأجناس (المدح والنسب والرثاء).

وهذا التقسيم للأغراض يذكرنا بما وقفنا عنده في دراستنا للمعاني حيث قسم المعاني إلى معاني أول ومعان ثوان باعتبار أن العملية الإبداعية مترابطة قائمة على مبدأ الإنسجام والتناسب وفي تطرقه لهذه الأغراض نلحظ أن هذه الأجناس مرتكزة في الأساس على مبدأ التحريك النفسي سواء بالإرتياح أو الإكتراث. حيستخدم حازم مصطلح الأغراض الأول والأجناس الأول بمعنى واحد للدلالة على بواعث القول ومحركاته مرتكزا فيها على الأساس النفسي الذي يدفع القائل للقول من جهة، ويحرك نفس السامع من جهة أخرى قبضا وبسطا. >> أ ويتأكد من هذا القول حرص حازم على الإهتمام بطرفي العملية الإبداعية، وهو أمر يؤكد حقيقة سبق الإشارة إليها و هي إعتبار المتلقي ليس طرفا في العملية الإبداعية فحسب و إنما هو شريك فيها، فهذه الأجناس هي الباعثة على قول الشعر سواء أكانت إرتياحا أو إكتراثا أو ما تركب منهما.

فقدرة خيال الشاعر على خلق الجمال في تلك الصور، و جعلها تعبر عن خلجات نفسه، و كوامن ذاته، يعطيها القدرة على الإيحاء، و جعل المتلقي يستجيب لها، بما يشيعه فيها من معان معبرة، تملأ فضاء النص حيوية، و ترسخ شعريته. حو أحسن الأشياء التي تعرف و يُتأثّر لها أو يتأثر لها إذا عرفت هي الأشياء التي فطرت النفوس على إستلذاذها أو التألم منها أو ما وجد فيه الحالان من اللذة و الألم كالذكريات للعهود الحميدة المتصرمة التي توجد النفوس تلتذ بتخيلها و ذكرها و تتألف من تقضيها و إنصرامها... إما ان تكون مفرحة محضة يذكر فيها لقاء الأحبة في حال وجوده و إجتلاء الروض و الماء و مانسبهما و التنعم بواطن السرور و مجالس الأنس و إما أن تكون مفجعة يذكر فيها التفرق و التوحش و ماناسب ذلك و بالجملة أضداد المعاني المفرحة المنعمة، و إما ان تذكر فيها مستطابات قد

\_\_\_

أ فاطمة عبد الله الوهيبي: نظرية المعنى عند حازم القرطاجني، ص 180.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> حازم القرطاجني: منهاج البلغاء وسراج الأدباء، ص 21.

انصرمت فيلتذ لتخيلها و يتألم لفقدها فتكون طريقة شاجية ...> أ. فأكثر ما نتأثر له النفوس سواء باللذة او الألم هي تلك الأشياء و الموضوعات الملامسة لحياة الناس، فهذا القرب يجعل موقعها من النفوس أعمق و علاقتها بأحوال النفس أوطد، لذا نجد النفوس تتبسط و يزول عليها ما كان يعتريها من غم، إذا كان ما يشيعه النص مفرحا كالوصال، و لقاء الأحبة أو تتقبض إذا كان الموقف يدعو إلى ذلك نحو البعد، و الغربة، الهجر، ففي كلا الحالين تكون فرصه عمل الخيال أكثر إتساعا، حيث يفسح له المجال للتخيل و رسم صورة للواقع، تشع بالحياة حتى يكاد المرء يفضلها على الواقع المعيش، و هو العالم الذي يدعى إليه المتلقي للمشاركة فيه و الأخد بناصيته و كلما توطدت هذه العلاقة و تعمقت، كانت فرصة وقوع التخييل، و حدوث الإستجابة النفسية أكبر.

# 2-علاقة الخيال بالأغراض الشعرية:

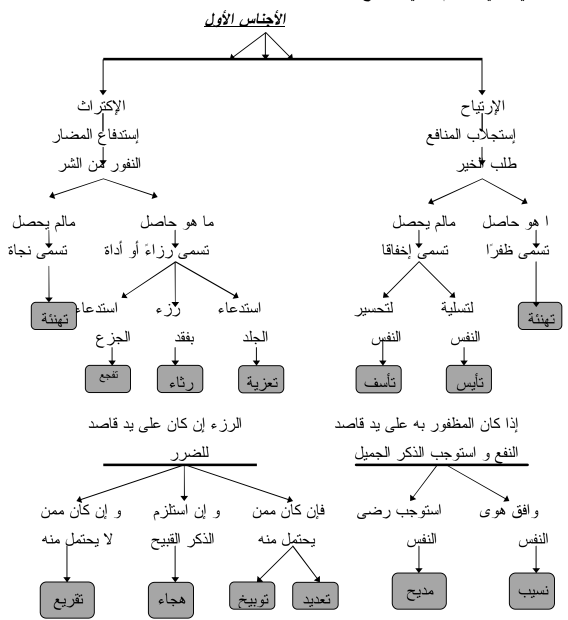
بعد تقسيم حازم لأغراض الشعر إلى أجناس تحتها أجناس، و هذه الأخيرة إلى أجناس أول، و أجناس أخر. معيدًا تقسيمها على أساس أخلاقي، محاولا الربط بينها و تقريب المسافات الفاصلة، و ردها إلى جذور متصلة لذلك اعتبر <<أن الأقاويل الشعرية لما كان القصد بها إستجلاب المنافع و إستدفاع المضار ببسطها النفوس إلى ما يراد من ذلك و قبضها عما يراد بما يخيل لها فيه من خير أو شر، و كانت الأشياء التي يرى أنها خيرات أو شرور، منها ما حصل و منها ما لم يحصل، و كان حصول ما من شأنه ان يطلب يسمى ظفرًا، و فوته في مظنة الحصول يسمى إخفاقا، و كان حصول ما من شأنه أن يهرب عنه يسمى أذاة أو رزءًا، و كفايته في مظنة الحصول تسمى نجاة، سمي القول في الظفر و النجاة تهنئة، و سمي القول بالإخفاق إن قصد تسدية النفس عنه تأسيّا، و إن قصد تحسرها تأسفا، و النجاة تهنئة، و سمي القول في الرزء إن قصد استدعاء الجلاعلى ذلك تعزية، و إن قصد إستدعاء الجزع من ذلك سمي تفجيعا. فإن مظفور به على يدي قاصد النفع جوزي على ذلك بالذكر الجميل و سمي ذلك مديحا و إن كان الرزء بفقد على الضار على يدي قاصد. ذلك فأدى ذلك إلى ذكر قبيح سمي ذلك هجاءًا، و إن كان الرزء بفقد شيىء فندب ذلك الشبيء سمي ذلك رئة فعل، وإتخاذ لموقف سلوكي سواء بالبسط أو القبض، الأقاويل المقدمة مما ينتج عنه تأثر نفسي، ينتج ردة فعل، وإتخاذ لموقف سلوكي سواء بالبسط أو القبض، على حسب ماتمليه تلك الأقوال من معان.

أوبمعنى آخر فإن القصد بالأقوال الشعرية إستجلاب المنافع واستدفاع المضار، إما بالإرتياح لما هو خير والإكتراث لما هو شر، فكون هذه الأقوال المخيلة دافعة للخير، ومحذرة من الشر، يجعل الأساس النفسي يرتبط بالجانب الأخلاقي، وهو المحدد لنوعية الإستجابة الحاصلة وشكلها، وهي على صلة وثيقة بنوعية الغرض الشعري المنظوم فيه.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> حازم القرطاجني: منهاج البلغاء وسراج الأدباء، ص22،22.

<sup>2</sup> نفسه، ص337.

فهذا التقسيم لأغراض الشعر أو للأجناس كما يقول حازم هو نابع من نظرة حازم للتخييل الشعري وربطه بكل ما يتعلق بهذه الصناعة، وأثر تلك النصوص على الطرف المشارك في العملية الإبداعية وهو المتلقي، وفي الرسم التالي توضيح أكثر لما سبق. 1



ومن خلال هذا التقسيم يظهر حج أن حازما بنى قسمته المضمونية للشعر على أساس ماهو نافع وما هو ضار، وما هو حاصل وما لم يحصل، وهذا يتقاطع مع الموضوع الأساسي للخطابة المشورية وهو النافع وضده. أما مسألة ما حصل وما لم يحصل فتنويع على قضية الممكن والمستحيل. ويظهر أن جهد حازم وتفكيره في إحالة التنوع الواسع لأغراض شعرية إلى جامع ينطلق من أجناس أول تندرج تحتها أنواع وتنطوي تحتها أنواع يرتكز على مرتكزين: ...أما المرتكز الأول المستند إلى مقولة الباعث

-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> سعد مصلوح: حازم القرطاجني و نظرية المحاكاة و التخبيل في الشعر، ص142.

أو المؤثر الذي يقبض النفس أو يبسطها يجعلها تتحرك بإرتياح فأساسه النفسي الأرسطي واضح...أما المرتكز الثاني فالمرتكز الزمني، حيث يلاحظ أن حازما في أول شروعه في مسألة التصنيف والتقسيم حسب الأغراض بين أن الأقاويل الشعرية إما يقصد بها إستجلاب المنافع ( الخيرات ) أو إستدفاع المضار ( الشرور ) وتلك الخيرات أو الشرور منها ( ما حصل ) ومنها ( ما لم يحصل ).> ألملاحظ أن العملية الإبداعية، هي عملية خلق لعالم جديد تتفاعل فيه المعطيات الحسية مع تلك الصور المختزنة في ذاكرة الشاعر و ما يملأ الوجدان من مشاعر متنوعة لينتج عن ذلك التفاعل جملة من الأقاويل المخيلة التي تحمل بصمات الشاعر، وتعبر عن نظرته للأشياء، لتقدم هذه الأقوال للسامع بغية إشراكه في عملية الإبداع وجعله يتأثر نفسيا، بتحرك إنفعالاته تجاه تلك الأقوال.

وإذا كانت الصناعة الشعرية تتقاطع مع الخطابة في القول ياستجلاب المنافع، وإستدفاع المضار، فإن عملية التأثير والتأثر أمر أقر به حازم، حتى أنه دعا إلى المراوحة بين التخييل والإقناع إذا رأى الشاعر ما يدفع إلى ذلك، فإنه أمر لا يعيب صناعة الشعر، لأن الأخذ والإستفادة من الصناعات الأخرى أمر منسجم مع طبيعة الأشياء.

« فالطرق قد تختلف بحسب إختلاف المنافع وكذلك بحسب إقتران الأحوال التي للقائلين والمقول فيهم...النسيب يكون بأوصاف مناسبة لهوى النفس، ويكون ذلك مقترنا به وصف حال توجع المشبب في كثير من الأمر، والمديح يكون بأفعال شريفة دالة على كمال الإنسان مستدعية لرضى النفوس من غير أن يقرن بذلك من صفة حال القائل ما إقترن بالتشبيب، والفرق بين النسيب المقترن بوصف حال توجع القائل ورثاء النساء المقترن به حال توجعه أيضا، أن النسيب بموجود والرثاء لمفقود فهذه أيضا من الجهات التي تختلف الطرق بها. 
 » 2. فحدوث الإرتياح أو الإكتراث هو أمر مرتبط بحال الشاعر وظروف المتلقى، أين تتحدد المنافع والمضار.

فالنسيب مثلا يقوم فيه الشاعر بالتعبير عما يختلج بداخله من أحاسيس، وصلتها بالآخر الذي يحرص على على إرضائه ونيل وده هذه الأشياء تلاقي قبولا وإستحسانا لدى المتلقي لأنها تعبر عن مشاعر إنسانية، وقد تنطق بما قد يعجز البعض عن قوله، لذلك فإن قدرتها على إيقاع التخييل أكبر لأنها توافق هوى النفس لدى طرفي الإبداع، فحدوث النفع في هذه الحال إذا توافق حدوث الإرتياح عند الشاعر والسامع، أما المديح فيه يعمد إلى نظم أقوال تعبر عن معان فيها إعلاء للطرف الآخر، ووصفه بالخصال الشريفة، مما يؤدي إلى رضى النفوس، وشعورها بالإرتياح.

فعمل الخيال في كلا الغرضين هو إشعار المتلقي بالإرتياح من خلال ما يشيعه من صور تخاطب الوجدان والعقل، فيكون أثرها أعمق إذا وافقت هوى في النفس، أو أدت إلى إرضائها، بوصفها محركا لكوامن النفس، ومنشطا لخيال المتلقى.

<sup>2</sup> حازم القرطاجني: منهاج البلغاء وسراج الأدباء، ص 339،338.

-

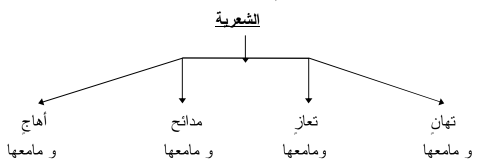
أ فاطمة عبد الله الوهبي: نظرية المعنى عند حازم القرطاجني، ص 80،79.

وقد حاول حازم التفريق بين النسيب والرثاء، فكلاهما وصف لحال، وتألم لمصاب، فالفرق بين، حيث أن تألم المحب لفراق حبيبه، و ما عاناه من جرّاء الهجر والفراق هو تألم أو توجع على شخص موجود فرقت بينه وبين الآخر الأسباب والأحوال، في حين ما يعبر عنه الشاعر من ألم فقد عزيز وما يعتري نفسه من حزن ويأس أمر السبب فيه فقدان هذا الآخر للأبد، فلم يبق منه إلا الذكرى.

 $\sim$ فإذن تنقسم الأقوال فيما حصل مما من شأنه أن يطلب أو يهرب عنه إلى تهان وما معها، وتعاز وما معها، ومدائح وما معها وأهاج وما معها. $\sim$ 1.

يعمل حازم على التفصيل أكثر في حديثه عن الأغراض، وأقسامها والتي الغاية منها الدفع إلى فعل شيء أو النفور منه (إستجلاب المنافع، وإستدفاع المضار) والتي توضح أن الأغراض تتقسم إلى:<sup>2</sup>

# الأقسام المتفرعة عن الأغراض



فهذه الأقسام الأربعة هي ما يعتبره حازم الأصل الذي تتفرع عنه غيرها من الأغراض الثانوية، التي لا تخرج بأي حال من الأحوال عن هذا الجذر، وهو ما يلح في تأكيده.

فالطرق الشعرية كما يوضح حازم تختلف وفق إختلاف المنافع التي تتحدد على حسب ما تقترن به من أحوال لدى الشاعر والمتلقي وكذلك هو الحال في إستدفاع المضار. فإن إمكانية التميز والتفرد لديه تكمن في الأسلوب الشعري المتبع في التعبيرعن الغرض المقصود، وما يقوم به الخيال في جعل تلك الصور المحاكاة تنبض بالحياة، فتصبح جديدة بعد كل إستعمال، لأنه وكما سبق توضيحه من قبل القرطاجني فالأغراض هي الهيئات النفسية التي ينحى بالمعاني المنتسبة إلى تلك الجهات نحوها حيث يقوم الشاعر وفق ما يتبعه من طرق في التعبير بجعل الداخل يتفاعل مع الخارج في شكل منسجم، وشاعري، وهو ما يعزز القول بأن: حر مفهوم الطريق عنده - كما أسلفت - يتضمن معنى السنة التي سنها وطرقها الشعراء، وساروا عليها من قبل في جانب المعاني والأغراض الشعرية. وما تقدم من إشارات لحازم عن الطرق الشعرية ينصب في هذا الإتجاه للمفهوم. ولكن السنة أو التقليد الأدبى ليست

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> حازم القرطاجني: منهاج البلغاء وسراج الأدباء، ص 339.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> سعد مصلوح: حازم القرطاجني و نظرية المحاكاة و التخييل في الشعر، ص143.

<sup>\*</sup> أنظر المنهاج، ص77.

مجرد المحتوى حيث التقليد الأدبي ليس مجموعة من الإستراتيجيات التي تعمل على مستويي المحتوى والشكل، وتسمح للنص بأن يعترف عليه ضمن مجموعة أخرى من النصوص تشبهه.>>

فطرق التعبير عن هذه الأغراض وقدرة الخيال على تقديم الجديد، وبعث الجمال في تلك الصور هو ما يجعل القدرة على التأثير وبعث الإرتياح أو الإكتراث تختلف بإختلاف النص الشعري، ومدى تحكم الشاعر في أساليبه الفنية. والجدير بالإشارة أيضا هو إصرار حازم على القسمة الثلاثية في كل مرة: إرتياح، إكتراث، الإرتياح والإكتراث معا، كما سبق أن قسم المحاكاة من قبل إلى محاكاة التحسين، ومحاكاة تقبيح، ومحاكاة تحسين وتقبيح معا، وأيضا في تقسيم الأوال الشعرية إلى أقوال صادقة وأقوال كاذبة، وما إجتمع فيه الصدق والكذب معا، لكن ما حريهمنا في ذلك كله أن نخرج بتأكيد لما لاحظناه من تأثر حازم بنظرية ابن سينا في جعله مقاصد التخييل الشعري العمل على تحريك النفس بالبسط والقبض. ولكنه جعل هذه المقولة أساسا لهذا العلاج التفصيلي لأغراض الشعر وأقسامها، وتقسيمها هذا التقسيم الذي خالف به جميع من سبقه من البلاغيين. > فإعتبار التخييل الشعري أساسا بنيت عليه نظرية حازم الشعرية أمرا تؤكده دراسة الجوانب المختلفة لهذه الصناعة التي يؤدي فيها الخيال الدور الفاعل والمهم، وعرب إعتبير من سبقه من النقاد والفلاسفة عملية التخييل أمرا متعلقا ببعض جوانب هذه الصناعة.

# <u>3-دور الخيال في إحكام مباني القصائد وتحسين هيآتها:</u>

إعتمد النقاد القدماء الجانب الكمي معيارا يفرقون من خلاله بين القصيدة والمقطعة فما تجاوز السبع أبيات فما فوق - رغم حدوث بعض الإختلاف - كان قصيدة وما دونها اعتبر قطعة.

فقد كان الشعراء يطيلون قصائدهم أحيانا، ويقصرونها أخرى بحسب طبيعة الموضوع، وحالة الشاعر النفسية، والتي سيعون من خلالها للتأثير في السامع لذا وجدناهم يضعون الحالة النفسية للمتلقي في الحسبان، ويعملون على مراعاتها في أعمالهم الشعرية ولعل هذه هي العلة في طول قصائد وقصر أخرى حز إن من القصائد ما يقصد فيه التقصير، ومنهاما يقصد فيه التطويل، ومنها ما يقصد فيه التوسيط بين الطول والقصر. فأما المقصرات فإن القول فيها إذا كان منقسما إلى غرضين لم يتسع المجال للشاعر أن يستوفي أركان المقاصد التي بها يكمل إلتئام القصائد على أفضل هيئاتها..فأما المتوسيطات والمطورلات فالمجال فيها متسع لما يراد من ذلك.>> قيضاف حجم القصائد المنظومة بحسب الغرض، ومدى طول فلس الشاعر، وقدرته على تخييل تلك الأقاويل. وجعلها أكثر تعبيرا عن الغرض المقصود، لكن القصر في القصائد قد يضيق على الشاعر أفق التعبير، خاصة إذا اقترن فيها غرضين من الشعر، فإن هذا الضيق المحائد قد يضيق على الشاعر أواستدفاع المضار، أما القصائد الطوال والمتوسطه فليس فيها إشكال، فالمجال فيهما أكثر إتساعا.

أ فاطمة عبد الله الوهيبي: نظرية المعنى عند حازم القرطاجني، ص178.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> سعد مصلوح: حازم القرطاجني ونظرية المحاكاة والتخييل في الشعر، ص144.

<sup>3</sup> حازم القرطاجني: منهاج البلغاء وسراج الأدباء ، م 303.

فقد يؤتى بالقصيدة منظومة في غرض واحد، كما قد يراوح فيها بين غرضين. لأجل ذلك كانت القصائد نوعان: < والقصائد: منها بسيطة الأغراض ومنها مركّبة، والبسيطة مثل القصائد التي تكون مدحًا صرفًا أو رثاءً صرفًا. والمركّبة هي التي يشتمل الكلام فيها على غرضين مثل أن تكون مشتملة على نسيب ومديح. وهذا أشّد موافقة للنفوس الصحيحة الأذواق لما ذكرناه من ولع النفوس بالإفتنان في أنحاء الكلام وأنواع القصائد.>

فالقصائد البسيطة هي المتألفة من غرض واحد، والمركبة هي المكونة من أكثر من غرض، وهذا النوع الثاني هو المفضل عند حازم لموافقته لميول النفس وهواها، لذا فإنها أشد قدرة على إحداث التخييل وتحقيق الإستجابة النفسية المرجوة، وهذا التقسيم للقصائد إلى بسيطة ومركبة يعيد إلى أذهاننا نظرته إلى الأوزان الشعرية بأنها تتألف من أوزان بسيطة و أخرى مركبة <إن وحدة الأغراض في القصيدة هي الوجه الآخر للشكل، الذي يتكون من عناصر مستقلة في ذاتها، تترابط منطقيا في إطار الشكل الذي يمثل قيمة إضافية...و هذا التقسيم يشبه تقسيم الأوزان الشعرية من حيث بساطتها وتركبها، وكما كان حازم اميل إلى الوزن المركب فإنه في الحديث عن القصيدة -ككل - يميل إلى الوحدة المركبة، لما تنطوي عليه هذه الوحدة من تعدد وتنوع. والتعدد والتنوع -من وجهة نظر حازم - أشد موافقة للنفوس الصحيحة الأذواق.>>2

فتفضيل القرطاجني للأغراض الشعرية، قائم على الترابط والتداخل بين غرضين في شكل منسجم، وهذا الأمر ينتج عنه طول القصيدة أو قصرها، فالتداخل يتطلب الطول، أما اقتصارها على غرض واحد فإن قصرها قد يفي بجوانب القول، والسبب في إيثار حازم للقصائد المتعددة الأغراض، لأن التنوع الحاصل فيها بامكانه أن يجعل النفوس تتعلق أكثر بالغرض، لحبّها للتغيير والإنتقال، لأن ذلك فيه تجديد، ومخالفة، وحدوث التغييل فيها أكبر، و أيضا فيه مجال أوسع لتجلي دور الخيال في بناء الصور و الملاءمة بينها. <فأما كيفية العمل في القصائد المشتملة على نسيب ومديح فإن... أكثر ما تبدأ القصائد الأصيلة بما يرجع ذلك إلى المحبّ: كالوقوف على الربوع والنظر إلى البروق ومقاساة طول الليل. وأكثر ما تبدأ بعد هذا بما يرجع إلى المحبّ والمحبوب معًا مما يسوء وقوعه كوصف يوم الفراق وموقف الوداع. والإفتتاح بما يخصّ المحبوب أقل من ذلك.>>3

فطبيعة غرض النسيب تتطلب ضربًا خاصًا من المعاني توافق هوى النفس، لأنها تتعلق بالشاعر وما يختلج بداخله من مشاعر يعكف على إبدانها من خلال تلك الأقوال التي يحرص على جعلها أكثر إيحاءً وتعبيرية عن تلك المشاعر، وجعل المحبوب يحس بها ويرق لحال الشاعر فيبادل بالوصال لأجل ذلك نجد الشعراء يتبارون في إنتقاء أفضل السبل، وتوظيف مختلف الأساليب لجعل الصورة أوضح في ذهن المحبوب ومخاطبة خياله وجعله ينفعل تأثرًا وإعجابًا بتلك الصور، ومن أجل ذلك وجدنا غرضى النسيب

\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> حازم القرطاجني: منهاج البلغاء وسراج الأدباء ، ص303.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> جابر عصفور : مفهوم الشعر، ص 228.

<sup>3</sup> حازم القرطاجني: منهاج البلغاء وسراج الأدباء ،ص 30.

والمدح اللذان يستوجبا الذكر الجميل تبدآن مع القصائد الأصيلة بما صلته بالمحبوب وثيقة وهو الوقوف على الأطلال والبكاء والإستبكاء وإستوقاف الصحب... ليتبع الحديث بذكر ما أصاب تلك العلاقة من تبدل حول الوصال إلى نأى ورحيل وبعد << لقد عودنا الشعراء أن يقفوا على كل صغيرة في الطلول واصفين ومشبهين فإذا الرماد ككحل العين وإذا الأثافي كحمامات وقوع وسط الدار و إذا حطوبات الولائد قد عبثت بها الريح والأمطار... ثمّ تستيقظ في نفسه أحزان البعد والفراق فيقوم إلى ناقته يكلفها بلوغ دار الأحباب وإن شطت.> فالشاعر يريد أن يحمل المتلقي إلى عامله، وجعله يشعر بما يعانيه فيشاطره مايحس به من ألم، وهو أمر يقدم فيه خيال الشاعر كل طاقته في تقريب تلك الصورة،وجعلها أكثر شعرية وإبحاء بذلك الموقف لجعل قدرتها على التخييل وإحداث الإستجابة المنتظرة أوفر.<< ويحسن إرداف مايرجع إلى المحبوب معًا مما يشجو وقوعه بذكر بعض ماهو راجع إليهما مما يسر وقوعه، إذ مايرجع إلى المعاني التي التفوس من إيلامها بالشاجي الصرف بأن تعرض عليها المعاني التي تتذير ما يعنى بها وإن آلمها مغيبه أو إنقضاؤه.>> ثالمقابلة وتدارك للنفوس من إيلامها بالشاجي الصرف بأن تعرض عليها المعاني التي تتخيل ما يعنى بها وإن آلمها مغيبه أو إنقضاؤه.>> ثلثا المقابلة والمها مغيبه أو إنقضاؤه.>> ثالمقابلة والمها وإن آلمها مغيبه أو إنقضاؤه.>> ثمير المقابلة والمها وإن آلمها مغيبه أو إنقضاؤه.>> ثمير المقابلة والمها وإن آلمها مغيبه أو إنقضاؤه.>> ثمير المقابلة والمها مغيبه أو إنقضاؤه.>> ثمير المقابلة والمها مغيبه أو إنقضاؤه .>> ثمير المقابلة والمها مغيبه أو إن المها مغيبه أله والمها مؤور المها المها مها المها المها مها المها المها

لكن ذكر الشاعر للحال التي آلت إليها علاقته بمن يحب من ترد بسبب الفراق، يشيع في القصيدة مسحة من الألم قد تخيم على جميع فصول القصيدة لذا يعمد الشاعر من خلال فطنته وذكائه وما أوتي من سعة خيال إلى إعطاء تلك الصورة المحاكاة نفحة من الفرح من خلال ذكره لتلك الأيام السعيدة، التي كان فيها ينعم بوصال من يحب، والتي تحقق الشعور بالنشوة واللذة ولو بالعيش على أطلال أيام خوال طويت يأمل تجددها، و أن يبعث الربيع فيها أسباب الحياة مما يشيع الشعور بالأمل، فينتج الشعور بالإرتياح النفسي لدى المتلقي.<< وأحسن ما أبتدئ به من أحوال المحبين ما كان مؤلما من جهة ملذا من أخرى كحال التذكر و الإشتياق و عرفان المعاهد... ثم يتدرج من ذلك إلى ذكر ما يؤلم من بعض الأحوال التي لها علقة بهما معًا، ثم إلى ذكر ما يؤلم و يلذ من الأحوال التي لها بهما أيضًا علقة، ثم ينتقل من ذلك الموضوع التام المتناسب. و هو الذي يعتمده امرؤ القيس في كثير من قصائده. و لا يحسن ان يبدأ بالمؤلم المحض، و قد يقع ذلك لكثير من الشعراء، و يكون الترتيب على غير ما ذكرته، لكن الذي بالمؤلم المحض، و قد يقع ذلك لكثير من الشعراء، و يكون الترتيب على غير ما ذكرته، لكن الذي خلك أحسن..> 3

ان وقوف الشعراء في مبادئ قصائدهم على الأطلال على الرغم مما يبعثه من حزن لما آلت إليه ديار الحبيبة، فإن هذه الصورة تحمل بين طياتها جذور الفرح حيث يسعد الشاعر و معه المتلقي أيضا باستحضار تلك الأيام الغائبة، و الشوق إلى عودتها، مما يخلق شعورا متباينًا تتناغم فيه الحياة لتنتصر الرغبة في الحياة على طبيعة القهر الطبيعي و ما يمارس من سلطان الضغط لينتج الهجر و ترك الديار بحثا على الماء و الكلأ. فهذه المراوحة بين الفرح والحزن أمر يؤدي إلى حدوث عنصر المفاجأة لدى

<sup>1</sup> وهب رومية : الرحلة في القصيدة الجاهلية، ط2 ، مؤسسة الرسالة ، بيروت لبنان، 1979م، ص369،368.

 $<sup>^{2}</sup>$  حازم القرطاجني : منهاج البلغاء وسراج الأدباء ، ص $^{2}$ 

<sup>3</sup> نفسه ، ص305،304.

السامع بفضل ما يشيعه الشاعر من تعجيب، ليكون تعلق النفوس به أكبر لشدة ولعها بالتغيير، و تكمن براعة الشاعر، و سعة خياله في حسن التخلص من الحديث عن المحبوب لينتقل بسلاسة و خفة ليلج باب المدح. متخذًا من ناقته مطية يغادر بها إلى مقر الممدوح، و هو المذهب المناسب و الواجب إتباعه-في رأي حازم- في نظم القول الشعري حتى و إن ثبت خروج بعض الشعراء عنه، لكن الأفضل كما يقول هو إتباع هذه الخطوات التي عكف القرطاجني على رسم معالمها، بيد أن جعل المعاني المؤلمة المحضة أمرًا يستهل به الشاعر قصيدته أمرًا غير مستحسن يفضل النأي عنه. حرفاًمًا المديح المتخلص إليه من نسيب فالوجه أن يصدّر بتعديد فضائل الممدوح، وأن يُتلى ذلك بتعديد مواطن بأسه و كرمه وذكر أيّامه في أعدائهم. وإذا كان للممدوح سلف حسن تشفيع ذكر مآثره بذكر مآثرهم ثمّ يختتم بالتيمن للممدوح المبتدئة بالنسيب والمتخلصة إلى المديح، فإن الشاعر وهو بصدد المدح يتدرج بذكر فضائل الممدوح، ثم شجاعته وشدة مراسه، لتختم بالدعوة له بالخير، فالشاعر وهو ينظم في غرض المدح يعمد إلى إنتقاء مختلف الذي ترضي النفس وتشعرها بالإرتياح، فهو لايركز على ذكر ما يتعلق به ذاته، لكنه يصف ما يتعلق بالممدوح، ويعلي من منزلته، موظفا خياله في الإحاطة بهذه الشمائل و تقديمها بشكل مبتكر يضفي على المعنى قوة أكبر.

كان هذا ما يجب إتباعه في القصائد المركبة التي يراوح فيها بين غرضين مختلفين حفاما القصائد البسيطة فأحسن ما تبدأ به وصف ما يكون في الحال مما له إلى غرض القول انتساب شديد كافتتاح مدح القادم من سفر بتهنئته بالقدوم والتيمن له بذلك، وكافتتاح مدح من ظفر بأعدائه بوصف ذلك وتهنئته به، ثم يُتبع ذلك بذكر فضائل الممدوح ونشر محامده ويستمر في الأغراض التي تعن على الأنحاء التي لايوجد للكلام معها اضطراب ولا تنافر.> في فملاءمة المطلع لغرض القول في القصائد المشكلة من غرض واحد أمر ضروري، ينبغي على الشاعر تحريه لإحداث الإنسجام بين المبدأ وما ينتهي إليه من غرض حتى تكون هناك سلاسة في الإنتقال وإنسجام في المعاني المحاكاة، لكن هذا الأمر يدعونا إلى الإشارة بأن الشاعر وأثناء نظمه للقصيدة فهو يعبر عن حالة شعورية لا يخرج فيها القول بأي حال من الأحوال عن تأثيرات الداخل، فقد يبدو المطلع غير مناسب للغرض لعدم قدرته على إحداث التخييل من المبادئ جزلة، حسنة المسموع والمفهوم، دالة على غرض الكلام، وجيزة، تامة. وكثيراً ما يستعملون فيها النداء والمخاطبة والإستفهام ويذهبون بها مذاهب من تعجيب أو تهويل أو تقريرأو يستعملون فيها النداء والمخاطبة والإستفهام ويذهبون بها مذاهب من تعجيب أو تهويل أو تقريرأو ما يطالع تشكيك أوغير ذلك.> قدمن وضع المبادئ، وجودة نظمها يجعلها أعلق بالقلوب، لأنها أول ما يطالع

العادم القرطاجني : منهاج البلغاء وسراج الأدباء، ص 305.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> نفسه.

نفسه، ص306،305.

المتلقي عند سماعه للقصيدة، فحسن المبدأ يجعله يتشوق لإكتشاف بقية أجزائها، والكشف عن أسرارها، وكلما كان المبدأ جديدًا ومستغربًا كان إقبال النفوس عليه أكبر، وشغفها بترديده أعمق.

« ويجب أن تكون الصدور متناسبة النسج، حسنة الإلتفاتات، لطيفة التدرج مشعشعة الأوصاف بالتشبيهات، ويجب أن يكون التخلص لطيفا، والخروج إلى المدح بديعا. > أ فالتناسب أمر يلح عليه حازم في كل مرة، و يجعله مرتبطا بكل عناصر العمل الشعري حيث يعد التدقيق في إختيار أجزاء الصورة، و حسن تركيبها بشكل منسجم يجعل الإنتقال منها إلى المدح أمرًا طيّعًا و هينًا ليس فيه أي نوع من الإرتباك، و يعطي حازم مثلا عن تلك الأغراض بالمدح حيث يرى أنه << يجب أن يكون صدر المديح حسن السبك، عذب العبارات، مستطاب المعاني ليناسب ما اتصل به من النسيب. ويجب أن تعتمد فيه الأوصاف. >> 2

قيه الجزالة و المبالغة في الأوصاف. >> 2

فالتقرب إلى الممدوح يفرض على الشاعر إنتقاء الألفاظ و العبارات المؤدية للمعنى، لتكون أكثر قدرة على التعبير و الإيحاء، كما أن عذوبة اللفظ المستعمل تقع من قلب الممدوح موقعا حسنا، فتثير في نفسه الإعجاب و التأثر، و في ذات الوقت تكون المبالغة في وصف الممدوح، و ذكر خصاله أمرًا يتلاءم و طبيعة هذا الغرض، حيث يعمد إلى وصفه بأجمل الصفات وأحسنها، و ذكر الأمجاد و البطولات، و الأصل الكريم و غيرها مما يستهوى النفس و يجذبها حو مما يجب إعتماده حين يقع وصف الحرب أن تفخم العبارات و تهوّل الأوصاف و يحسن الإطراد في إقتصاص ما وقع من ذلك، و أن تراح النفوس حيث يقع التمادي في ذلك بإيراد معانى تستطيبها و تبسط ما قبض منها تهويل وصف الحرب، و تحسين الإحالة على التواريخ في هذا الموضع .>>3 و مما يقتضي المبالغة فيه عند المدح، هو ما يتعلق بالحرب، حيث يستعير الشاعر من الطبيعة و كائناتها كل ما يوحي بالقوة ليلبسه الممدوح، متفننا في تشكيل الصور، و إخراجها مستشهدًا بما يخدم الغرض و يقوي من تخيلية المعاني، بما أمكن من صفحات التاريخ، كل ذلك مطية يتخذها الشاعر لبسط نفس المتلقى و جعله يشعر باللذة و الإرتياح لتلك الأقاويل، مشيدًا بخصوبة خيال الشاعر، و سعته. فإذا كان هذا أمر المبادئ في الأغراض الشعرية، فإن للخواتم أمور يستوجب مراعاتها. << فأما الإختتام فينبغى أن يكون بمعان سارة فيما قصد به التهاني و المديح، و بمعان مؤسية فيما قصد به التعازي و الرثاء. و كذلك يكون الإختتام في كل غرض بما يناسبه و ينبغي أن يكون اللفظ فيه مستعذبًا و التأليف جزلا متناسبًا، فإن النفس عند منقطع الكلام تكون متفرغة لتفقد ما وقع فيه غير مشتغلة بإستئناف شيىء آخر $\sim$  أن الملاءمة كما هي أمر ضروري في المبادئ و الغرض الشعري فإنها كذلك في الخواتم، حيث يفرض الغرض إنهاء القول بطريقة خاصة تتسجم مع المنحى العام للقصيدة، وإلا كان الخلط و عدم التناسب من قبيل وضع الأمور في غير نصابها.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> حازم القرطاجني: منهاج البلغاء وسراج الأدباء ،ص 306.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>نفسه.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>نفسه.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> نفسه ، ص 306،307.

فالخواتم هي آخر ما يقف عنده المتلقي، لذلك وجب أن توحي بما خلصت إليه الأمور في القصيدة، مع مناسبة الألفاظ للمقال و المقام. < فأما ما يجب العناية بالتأنق فيه على وجه المختار فتحسين المبدأ و التخلص. و أما ما تتأكد به العناية و لا سيما عند من أخد بمذهب أيمة المحدثين فتحسين البيت التالي للبيت الأول من القصيدة ليتناصر بذلك حسن البدأ. >> أنه يكتفي حازم بالتأكد على تحسين البيت الأول من القصيدة، و التركيز على إظهار مواطن الإجادة فيه، بل يتعدى ذلك إلى البيت الموالي له ليكون -حسب رأيه - سندًا في جودة المطلع و قوته و هذا ليتشافعا في تأدية المعنى، و الزيادة من تأثيريته، و لتأكيد تمكن الشاعر و إمساكه بعنان المعنى و القدرة على إبراز تخييليته لأن قوة البيت الثاني زيادة في حسن المبدأ، و إظهار لجماله.

و يرى أن المحدثين -بالنسبة إلى زمن حاتم - أكثر اعتناء بالبيت الثاني و حسنه، ممن سبقهم من الشعراء. و قد أدرج جملة من الأمثلة التي تناصر فيها حسن المبدأ ومنها قول أبي تمام:  $^{2}$ 

# شهدتُ لقد أَقْوَتْ مغانيكمُ بعدي \*\* ومحت كما محَّتْ وشائع من بُرْدَ و أنجدتمُ من بعد إتهام داركُم \*\* فيادَمْعُ أنجدني على ساكني نجد

في هذا البيت الذي يستهل فيه الشاعر حديثه المخصص لمدح أبي المغيث الرافقي والإعتدار منه، بقول حلفت، مقدمًا القسم جاعلا منه دليلا على ما سيأتى من كلام، وتأكيدًا لما فيه فقد أقسم بافتقار مغاني الممدوح بعد ترك الشاعر له، وتخلفه عنه كما يفتقر الثوب المسدى لخيوطه أووشائعه، فالشاعر لم يكتف بهذا الإستهلال الذي بين من خلاله صلته بالممدوح وحاجته إليه بل تابع حديثه في ذات الأمر في البيت الموالي فإن سفر الممدوح وتركه "لتهامه" ليقيم "بنجد" بدلا عنها، فإن فراقه أمر صعب الإحتمال لم يجد ما يخفف منه إلا الدّمع تعبيرا عن الأسف والحزن لهذا الفراق، ولفراق قوم نعم بقربهم زمنًا، وبذلك متاصر الحسن في البيت الأول والبيت الثاني ليزيد من جمال المطلع وتأثيريته على نفس الممدوح والقارئ بصفة شاملة ومن ذلك أيضا قول المتنبى:3

# من الجآذرُ في زيّ الأعاريب \*\* حُمرُ الحُلّي والمطايا والجلابيب إن كنت تسأل مثلا في معارفها \*\* فمن بالك بتسهيد وتعذيب

استهل المتنبي قصيدته بطرح سؤال لاينتظر له إجابة، سؤال عن أولئك النسوة اللاتي يظهر عليهن علو المكانة ورفعة الشأن فقد كن يركبن أجود أنواع الإبل نوقا حمراء أصيلة، ويتزين بحلى من ذهب حمراء، ويرتدين ثياب الملوك رغم حداثة السن دلالة أصالة وغنى، لكن الشاعر لم يكتف بهذا المطلع الحسن بل أضاف إليه ما يتمه ويسنده من القول مخاطبا نفسه متعجبًا من سؤالها عمن تعرفه وقد تيم قلبه ليحرم جفونه طعم النوم ويصيبه بالسهاد، وبذلك يكون الشاعر قد ضم إلى حسن المطلع حسنا من خلال دعمه

الجآذر: ج جؤذر و هو ولد البقرة الوحشية، الأعاريب: ج عرب، الجلابيب: الملاحف.

<sup>1</sup> حازم القرطاجني: منهاج البلغاء و سراج الأدباء، ص307،306

<sup>2</sup> الخطيب التبريزي: شرح ديوان أبي تمام، ط3، دار الكتاب العربي، بيروت، لبنان، 1998م، ج1، ص287.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> أبو الطيب المتنبي: شرح ديوان أبي الطيب المنتبي، ج1، ص160.159

لمعنى المطلع تأكيدا على براعة الشاعر وتمكينًا للمعنى أكثر في نفس السامع و قد جعلت دقة الخيال في رسم هذه الصورة وتحري التفاصيل فيها أكثر حسنا وقوله: 1

# لعينيك ما يلقى الفؤادُ وما لقي \*\* وللحُبّ ما لم يَبْقَ منّي وما بَقي وما كنت ممن يدخل العشقُ قلبَه \*\* ولكن من يُبْصرُ جفونك يعشق

يخاطب الشاعر هذه المحبوبة واصفا ما تتمتع به عيناها من سحر منقطع النظير فكانتا سبب لوعته وتألمه، فقد أصابتا بسهميها مركز قلبه فكما لوعتاه بالأمس هاهما تلوعانه اليوم لتقصر قلبه على حبها، وليعتل قلبه علة تضاف إلى علله، فهذا الوصف الجميل الذي استهل به المتنبي قصيدته ليتمكن من الظفر بالتأثير على السامع و جلب إهتمامه نجده يشفعه ببيت آخر تأكيدا للمعنى و زيادة في الحسن فهذا المصاب بلوعة الحب لم يكن يومًا ممن يتحرك قلبه بعشق، أو يميل في حياته إلى لهو لكن جمال هاتين العينين قد فتنه ليغير حاله، فهما تفتنان كل من رآهما فتدخلان العشق قلب من لا يعشق، فتعدى الحسن المطلع إلى البيت الموالى له و هو ما يؤكد عليه حازم ففيه تقوية للمعنى، و توضيح لمكامن الجمال فيه. و قوله: 2

# فراقُ و من فارقتُ غير مذمّم \*\* و أمُّ و من يمّمْتُ غير مُيممَ و ما منزلُ اللذّاتِ عندي بمنزل \*\* إذا لمْ أُبجَّلْ عنده و أكـــرّم

قال الشاعر هذه القصيدة و هو يمدح كافورًا و قد أهدى إليه مُهرًا أدهما، بأنه قد فارق شخصًا ذو شمائل و هو سيف الدولة متوجهًا إلى كافور و هو خير شخص يقصده، فهذا الفراق الهدف منه البحث عن سند آخر، لكن تلك المفارقة و هذا اللجوء لا يناسب الشاعر إلا مع طيب الموقع، و حسن المعاملة لأنه لن يرضى بحياة في غيابهما، حتى لو اضطر إلى فراق آخر، فقد زاد البيت الثاني من جمال المطلع، لما تمتع به من معنى حسن، و جودة تعبير. حو أكثر ما يتوخون هذا إذا كان البيت الثاني تتمة الفصل الأول، فأما إذا كان الفصل الأول أكثر من بيتين فإنهم يوجّهون العناية إلى تحسين نهاية الفصل. و كلما قرب فأما إذا كان الفصل الأول أكثر من بيتين فإنهم يوجّهون العناية إلى تحسين نهاية الفصل. و كلما قرب نخسينه و تجويده أمرًا ملحًا، متدرجًا في ذلك بتقديم المعنى الأهم و الأكثر تأثيرًا، فتحسين البيت الموالي للمبدأ يكون أشد أهمية إذا كان تكملة لمعنى الأولى، و زيادة في توضيح معناه، و هو المبدأ المفضل عند حازم، و قد يتعلق بهما بيت ثالث تتمة لهذا الفصل او المطلع فإن عناية الشاعر ينبغي أن توجه إلى آخر ما يختم به المطلع باعتباره نقطة التحول و الإنتقال إلى صلب الموضوع و غرضه الأساسي. و من هذا الضرب الأخير يدخل أبى تمام: 4

# أيّها البرقُ بِتْ بأعلى البِرَاق و اغْدُ فيها بوَابــــل غيداق

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> أبو الطيب المتنبي: شرح ديوان أبي الطيب المتنبي، ج2، ص304.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> نفسه، ج 4، ص134.

يممت: قصدت، أبجل: أعظم، و يرفع قدري.

 $<sup>^{3}</sup>$  حازم القرطاجني : منهاج البلغاء وسراج الأدباء، ص $^{3}$ 

<sup>4</sup> الخطيب التبريزي: شرح ديوان أبي تمام، ج1، ص461.

# وتعلَّم بأنه ما لأنوا \*\* أَكَ إِن لَمْ تُرَوِّهَا مِن خَلِقَ لِمِن طَالَما التقت المُع المز \*\* نَ عليها و أَدَمُعُ العُسَاق

فالشاعر يستهل حديثه المدحي بالنداء لفتا لإنتباه السامع، فهي دعوة للعطاء و للخير، و لسخاء يشبه المطر، يغدقه الممدوح على الشاعر فهو كالبرق المنبئ بمطر غزير، فإنه لا نصيب و لا مطمع في خير و سخاء إلا منه، و جوده به على من حوله، فعطاؤه منقطع النظير أشبه ما يكون بأطلال ديار ظعن عنها أهلها فغدت قفارًا، لو لا أن حباها الله بخيره و مطره، فقد أمطرها العشاق بدموعهم لفراق الأحبة ليبعثوا فيها الحياة من جديد، لتتحول من دمن مقفرة إلى دمن تدب فيها الحياة، و تبعث من جديد، فالممدوح بالنسبة للشاعر في هذا الموقف أشبه بالمطر للدمن، فعطاء كل منهما دفع للحياة، فالممدوح قد أروى الأرض بعطائه، فقد أجاد الشاعر في الإستهلال لحديثه و ربط الكلام في البيت الأول. بما جاء من الأبيات التي تلته فزاد ذلك من حسن المطلع و قوى من تأثيره على المتلقي، فتعدى الحسن ليشمل البيتين المواليين للمطلع.

 « و إذا لم يكن البيت الثاني مناسبًا للأول في حسنه غضّ ذلك من بهاء المبدأ و حسن الطليعة، و خصوصًا إذا كان فيه قبح من جهة لفظ أو معنى أو نظم أو أسلوب. >> أو قد بين حازم سبب إلحاحه على ضرورة تحسين البيت الثاني، لأن أي نوع من القبح يضر للمبدأ، و ينقص من جماليته، و يحط من قدرة التأثيرية على النفوس، لأنه يذهب بجمال معنى البيت الأول و حسنه، و قد رأى حازم فب قول المتنبي أحسن تدليل على هذا النوع: 2

# أتـــراهـا لكثرة العُشاق \*\* تحسب الدمع خلِقةً فـــي المـآقي كيف ترثى التي رأت كـل جفن \*\* راءها غير جفنهــــا غير راق

ابتدأ الشاعر قصيدته بوصف هذه المحبوبة التي قسى قابها بحيث لا ترحم أي باك قد أضناه العشق و لوع قلبه، لأنها ترى أن الدمع في عيون العشاق خلقه و شيئًا مألوفا، و من أين و كيف ترحم و هي مقتنعة بأن كل جفون الناس غير ساكنة الدمع إلا جفنيها، فهي تحب رؤية الدموع في أعين العشاق، فتعبيرية هذه الصورة قد تخطت البيت الأول لتشمل ماتبعه. لكن الكعنى في البيت الثاني لم يأت مناسبا للمطلع رغم جودة هذا الأخير مما قلل من حسنه لهذا فإن: حتصين البيت التالي ليست التخلص إلى المدح يجري من بيتا لتخلص مجرى تحسين البيت الثاني من البيت الأول في أن اتباع تحسين أحدهما بتحسين الآخر أكيد.>> و ينطبق ما سبق من كلام بتحسين البيت الثاني، على بيت التخلص إلى المدح فحسنه يزيد من جمال المعنى لأنه حلقة الوصل بين المطلع و الغرض، فجودة نظمه و إنتقاء اللفظ المناسب له يجعل المتلقى لا يشعر بالفاصل بين الفصلين، لأن الإنتقال جاء بتفكير مدروس من قبل الشاعر، و بخيال ذكي أحسن كيفية الإنتقال بمسامع المتلقي دون أن يشعره بذلك، لخلقه جوا من الإنسجام و التناسب، لذا كانت

.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> حازم القرطاجني : منهاج البلغاء وسراج الأدباء ، ص308.

أبو الطيب المتنبي: شرح ديوان أبي الطيب المتنبي، ج 2، ص362. راق: رفأ، سكن.

 $<sup>^{3}</sup>$  حازم القرطاجني : منهاج البلغاء وسراج الأدباء ، $^{3}$ 

العناية ببيت التخلص لا تقل أهمية و إلحاحا عن البيت الثاني. حرفاما ما تتأكد به العناية عند قوم و لا تتأكد عند آخرين فمقاطع القصائد و أبياتها الأواخر، وذلك من جهة ما يرجع إلى هيئات الوضع و التأليف و الإطراد في الأفاظ و المعاني و النظتم و الأسلوب. فأما من جهة وقوع لفظ مكروه أو معنى مشنوء في منقطع الكلام فالرأي فيه واحد في أن التحفظ منه واجب على كل ناظم أو ناثر.> الكن حازم لم يترك الأمر للشاعر فيما يتعلق بالخاتمة، ينظمها كيفما شاء، بحسب مايتناسب و المقام و الغرض الذي ينظم فيه لينتقي ما يلائمه، و يخدم المعنى فيه، فالطريقة في ذلك تتبع من رؤية الشاعر و قدرته الفنية، لكن ذلك لا يمنع حازم من التأكد على جودة العبارة، و نقاء اللفظ و سموه عن كل وضيع، مع سلامة النظم و التركيب، و هي أمور تحريها أمر لازم في كل أنحاء القصيدة و جوانبها.

## شروط المقاطع و المطالع:

لقد أشار حازم في ثنايا حديثه عن أنواع القصائد إلى ضرورة العناية بمبادئ الكلام و الحرص على تحسينها، ليأخذ في التفصيل في الأمر موضحًا مختلف الأشياء التي ينبغي على الشاعر مراعاتها عند بناءه لقصيدته، سواء أتعلق الأمر بالمطلع أو المقطع(الخاتمة).

و نلاحظ أن عنايته بالمطلع و تخييليته قد أخذت جانبًا مهما من جهده عند الحديث عن البناء الفني للقصيدة، و ذلك لأن حلمطالع القصائد تأثير كبير على السامع، لأن النفس تتشوق لإستفتاح الكلام، فما كان حسنًا تنبسط له، و ما كان قبيحًا تنقبض منه، و لذا كانت جودة المطالع مرتبطة بحسن المسموع و المفهوم، و جزالة الألفاظ، و الدلالة على الغرض المقصود.>>2 العناية بالمطلع أمر حتمي من أجل تحقيق مقصدية الشعر التي هي احداث التخييل، و جعل المعنى يرتسم في ذهن السامع و نفسه على ذات الهيئة التي أرادها الشاعر، و سعى إلى إحداث التصديق فيها، من أجل هذا وضع القرطاجني جملة من الخصائص التي وجد ضرورة توفرها في تلك المبادئ في القصيدة الشعرية << فأما ما يجب في المطالع على رأى من يجعلها إستهلالات القصائد، فمن ذلك ما يرجع إلى جملة المصراع. و هو أن تكون العبارة فيه حسنة، و أن يكون المعنى شريفًا تامًا، و أن تكون الدلالة على المعنى واضحة، و أن تكون الألفاظ الواقعة فيه لا سيما الأولى و الواقعة في مقطع المصراع مستحسنة غير كريهة من جهة مسموعها و مفهومها فإن النفس تكون متطلعة لما يستفتح لها الكلام به. فهي تنبسط لإستقبالها الحسن أولا و تنقبض لإستقبالها القبيح أولاً أيضا.>>3 فتعلق النفس بأول ما تسمعه من القصيدة، يجعلها تتطلع إلى كل مبدع فيه، و كل بناء مميز للمعانى فيه، فالمناسبة بين اللفظ و المعنى و شرف و حسن كل جانب منهما مع جودة التركيب يحقق ما يبحث عنه المتلقى و يحقق له الراحة النفسية التي كان ينشدها، و نجاح الشاعر في إنجاز ذلك وقف على مدى نشاط الخيال و سعته، و طريقته في بناء الصورة و تشكيلها، بطريقة تجعل السامع متلهفا لمطالعة بقية أجزاء القصيدة لما يشعر به من متعة نفسية تدفع به إلى الإرتياح رضا بما

الحازم القرطاجني : منهاج البلغاء وسراج الأدباء ،ص308،308.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> محمد الحجوي: البديع عند حازم القرطاجني، مجلة آفاق الثقافة و التراث، ص32.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> حازم القرطاجني: منهاج البلغاء وسراج الأدباء ، ص282.

يسمع، و إلا كان المطلع تخيبًا لأمله، و صدمة تجعله ينقبض من الوهلة الأولى فينفر من العمل المقدم له، مغيرًا رأيه في التطلع لبقية فصول القصيدة.

إن جمال المطلع مرتبط أيضا بمراعاة أشياء أخرى حو من ذلك ما يرجع إلى الكلمة الواقعة في مقطع المصراع. و يجب أن تكون مختارة متمكنة، حسنة الدلالة على المعنى تابعة له. و يحسن أن يكون مقطعها مماثلاً لمقطع الكلمة التي فيها القافية، و أن يكون ما بين أقرب ساكن منها إلى المقطع من الحركات عدد ما بين أقرب ساكن من كلمة القافية و بين نهايتها من الحركات أيضًا، و أن يكون ملتزما من حركة المجرى أو التقييد أو التأسيس و الردف و الوصل بالضمائر، و حروف الإطلاق و غير ذلك مما يلزم القوافي مثل ما إلتزم في كلمة القافية و سائر قوافي القصيدة التي ذلك المصراع أولها، ليكون البيت بوجدان التي ذكرت مصرعًا.>>

فيفصل في المطلع و صورته حيث يرى أن تكون العبارة المنتهي بها المصراع الأول من البيت حسنة الوضع، منتقاة العبارة دقيقة التعبير عن المعنى المتوخى منها، كما ينبغي أن تجيئ ملائمة لنظيرتها في المصراع الثاني، و أيضا من الناحية الموسيقية فمجيئ هذه اللفظة منتهية بذات اللفظ الذي انتهت به القافية يجعل البيت مصرعًا مما يزيد من جمال المطلع و تأثيريته، حيث يربط الخيال بين اللفظ و المعنى بحسن التركيب و التأليف، وكذا بحسن الجرس الموسيقي الذي ينتهي به شطرا البيت المفتتح به.

< فأما ما يرجع إلى مفتتح المصراع فأن يكون ذلك دالاً على غرض القصيدة، و أن يكون مع ذلك عذب المسموع ولا يكون ذلك مما تردّ على ألسنة الشعراء في المطالع حتى أخلق و ذهبت طلاوته كلفظة خليليّ، أو مما اختص به شاعر و لم يتعرض أحد لأخذه منه، كقول امرئ القيس: "قفا نبك" >> فهذه دعوة إلى ملاءمة ما يبدأ به المطلع للغرض المنظوم فيه داخل القصيدة، لأن ذلك يخلق جوًا من الترابط و الإنسجام، كما ينبغي على الشاعر حسن البدأ بانتقاء لفظ مناسب و أكثر تأثيرًا في السامع مع البعد عن التكرار فيما كثر استعماله. فالتفرد أمر مهم في المطلع لأن النفوس تمل ما هو مكرر و تشرئب دائما إلى الجديد و المميز، و هنا تبرز وظيفة الخيال في التحليل و التركيب و إنتقاء الأفضل لجعل المتلقي يستجيب لدعوة الشاعر، و يتفاعل مع القصيدة، و ما تتطرق له من معنى، ضمن الغرض المستعمل.

فالحديث عن مبدأ الكلام في القصيدة و الأحوال المستوجبة المراعاة من قبل الشاعر يقودنا إلى النطلع إلى الحال التي ينبغي أن تكون عليها الخاتمة فيها حطهذا فإن "التصريع" في المطلع لابد منه، و لابد من أن يصرف الشاعر جهدًا كبيرًا في تجويده لا ليكون المصرع الثاني "مناسبا للأول" و لكن ليكون المصراعان أيضًا مناسبين للمقطع الذي هو آخر القصيدة، زيادة على مناسبته أو ملاءمته لما اندرج من كلام في حشو القصيدة - الذي يمتد بين المطلع و المقطع - فكأن حازمًا أدرك ببديهته صلة ما بين خاتمة النص و التدرج الداخلي للمعاني فلا يجوز -في رأيه - أن تأتي هذه الخاتمة بإنطباع لم يتولد عن

\_

ا حازم القرطاجني :منهاج البلغاء و سراج الأدباء ،ص283،282.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>: نفسه، ص284.

مجمل الإنطباعات الخاصة بفحوى القصيدة. >> أوهذا الإصرار على جودة المصراع، و من وراءه البيت الأول (المطلع) هو تأكيد على أهميته باعتباره أول ما يطالع المتلقي عند قراءته القصيدة، لكن هذا التأكيد، هو توكيد لعلاقة المطلع بما يليه من فصول فكل يسلمك فيه الأول المتالي << فأما ما يجب في المقاطع على ذلك الإعتبار و هي أواخر القصائد فأن يتحرى أن يكون ما وقع فيها من الكلام كأحسن ما اندرج في حشو القصيدة، و أن يتحرز فيها من قطع الكلام على لفظ كريه أو معنى منفر للنفس عما قصدت إمالتها إليه أو مميل لها إلى ما قصدت تنفرها عنه. و كذلك يتحفظ في أول البيت الواقع مقطعا للقصيدة من كل ما يكره و لو ظاهره و ما توهمه دلالة العبارة أولا و إن رفعت الإيهام آخرا و دلّت على معنى حسن .>> أن عناية حازم بأجزاء القصيدة لم تقف عند المطلع فحسب بل تعدتها للحديث عما يختم به الشاعر قصيدته أو ما يطلق عليه اسم المقطع، فهو خلاصة لما سبق التعرض إليه في حشو القصيدة، لذا المقطع لأنه نقطة تحول من الحديث ضمن غرض القصيدة إلى خلاصة القول فيه، و للخروج بالعبرة من المقطع لأنه نقطة تحول من الحديث ضمن غرض القصيدة إلى خلاصة القول فيه، و للخروج بالعبرة من الكلام الذي قيل فيه لذا كان تأثيره لا يقل عن تأثير المطلع على المتلقي فحسن المقطع يترك انطباعًا حسنًا في نفسه تجاه القصيدة ككل باعتباره آخر ما يطلع عليه المتلقي من القصيدة، و هو ما من شأنه أن يحقق في نفسه تجاه القصيدة . و منه قول المتنبى: 3

# فلا بلَغْتَ بها إلا إلى ظَفَرِ \*\* و لا وَصَلَت بها إلاّ إلى أملِ

لقد جاء قوله هذا تتمة لما ورد في القصيدة من مدح، بحيث خلص به الحديث إلى القول أن دور هذا الممدوح الذي قاد جيشه إلى المعركة، كانت الغاية فيها تحقيق النصر و النهوض بالأمة و رفعها إلى أعلى المراتب، بحيث يكون لها كلمتها فتغدو مهابة الجانب أملا في السؤدد، و هو ما تمكن الممدوح من الوصول إليه. و بذلك أحسن الشاعر توظيف المقطع الذي ينهى به حديثه بشكل يتلاءم مع الغرض الذي هو بصدده.

حومن الشعراء من يأخذ في النقيض من هذا فلا يعتني بالمبدأ و لا المقطع. فيختم كيفما اتفق و يبدأ كيفما تيسر له. و يعتمد هذا من يريد إعفاء خاطره، أو من يريد أن يظهر أنه لم يعتمد الروية و التقبيح في كلامه و إنما أخذ الكلام أخذًا اقتضابيا على الصورة التي عن له فيها أولا. فلا يحفل بعدم التصريع و لا يبالي بوقوع خرم في صدر البيت إن وقع له، ليوهم بذلك أنه أعفى قريحته و أن في قوته أن يقول أحسن مما قال.>> عير أن حازم يوضح أن هناك من الشعراء من يبدي عدم التزامه بحسن المبدأ و الختام، فينظم قصيدته وفق ما ألهمها له خياله، فيصورها بالشكل الذي يراه دون أن يدقق في تحسين الفصل الأول و الأخير من القصيدة، كأنما ذلك إعتداد منهم بقدرتهم على التصوير و إيقاع التخييل

\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ا**براهيم خليل**: الأسلوبية و نظرية النص، ط1، المؤسسة العربية للدراسات و النشر، بيروت، لبنان، 1997، ص56،57.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> حازم القرطاجني: منهاج البلغاء و سراج الأدباء، ص285.

أبو الطيب المتنبي: الديوان، ج2، ص47.

<sup>4</sup> حازم القرطاجني: منهاج البلغاء و سراج الأدباء، ص286،285.

المناسب دون الحاجة إلى إعادة النظر و التمحيص في وضع هذه الأجزاء من القصيدة، لكننا نلمس أن حازم يصر على رأيه في حسن المطلع و المقطع.

# -فاعلية الخيال في إبداع الإستهلال:

لن حديث حازم عن تحسين المطلع، باعتبار أول ما يطالع المتلقي من القصيدة، هي دعوة إلى التميز و الإبداع في وضعه، و فسح المجال للخيال لتشكيل صورة متآلفة من أشياء يكاد لا يجمع بينها رابط في الواقع، و هو ما يشيع الجمال فيها، جاعلا من عنصر المفاجأة الوسيلة في إيقاع الإستجابة النفسية المرادة. ﴿ و تحسين الإستهلالات و المطالع من أحسن شيىء في هذه الصناعة، إذ هي الطليعة الدالة على ما بعدها المتنزلة من القصيدة منزلة الوجه و الغرّة، تزيدُ النفس بحسنها ابتهاجا و نشاطا لتاقي ما بعدها إن كان بنسبة من ذلك. و ربما غطت بحسنها على كثير من التخون بالواقع بعدها إذا لم يتناصر الحسن فيما وكيها. ﴾ وهو لا يلح فقط على تحسين المطلع بل يعتبره أحسن شيىء في الصناعة الشعرية التي قوامها التخييل، فقدرة المطلع على تحقيق الإستلاب النفسي، و أسر النفس بذلك المعنى، يجعلها تنبسط لما فيه من حسن، يجعلها تقبل على بقية أجزاء القصيدة، وقد يغطي حسن المطلع على ما قد يكون في المتن من نقص.

الإبداع في المطلع كما سبق الإشارة إليه مرتبط بعدة عناصر، يشكل إقتراهنا جمالية المطلع، و شعريته. حو لا يخلو الإبداع في المبادئ من أن يكون راجعاإلى ما يقع في الألفاظ من حسن مادة و إستواء نسج و لطف إنتقال و تشاكل إقتران... أو ما يرجع إلى المعاني من حسن محاكاة و نفاسة مفهوم و تطبيق مفصل بالنسبة إلى الغرض...أو إلى ما يرجع إلى النظام من إحكام بنية و إبداع صيغة و وضع...أو إلى ما يرجع إلى الأسلوب من حسن منزع و لطف منحى و مذهب. و فهذه الخصائص المتعددة الجوانب و الأشكال تتعلق في مجملها بالصناعة الشعرية، فالشعراء يحرصون على وضع المطالع على أحسن صورة، و جعلها أكثر تعبيرا، و أوفق تمهيدا لما بعدها سواء من جهة اللفظ أو المعنى، سعيا من وراء ذلك إلى مفاجأة المتلقى و التأثير فيه، و جعله يستجيب لتلك الأقوال المخيلة، و يتطلع إلى باقي أجزاء القصيدة، و كأنما ذلك تحريض من الشاعر للمتابعة، و الحث على الكشف عما تتضمنه بقية الأبيات، لذا كان البعد عن تكرار ما وقع في المطلع من ألفاظ فيما يليه من أبيات أمر يزيد من جمالية الفاتمة، قائم على أسس نفسية، تراعي شعور القارئ. و نمو التأثير العاطفي و الوجداني للقصيدة فيه. فلا يسوغ أن يصدم القارئ بأحاسيس أو مشاعر متضاربة تتركه صريع النظرة غير المتوازنة إلى فلا يسوغ أن يصدم القارئ بإحساس و التجاوب مع المشاعر المتجانسة التي تفيض في جـــو أجزاء النص. فمن طبيعة القارئ الإحساس و التجاوب مع المشاعر المتجانسة التي تقيض في جــو أجزاء النص. فمن طبيعة القارئ الإحساس و التجاوب مع المشاعر المتجانسة التي تقيض في جــو أجزاء النص. فمن طبيعة القارئ الإحساس و التجاوب مع المشاعر المتجانسة التي تقيض في جــو أ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> حازم القرطاجني: منهاج البلغاء و سراج الأدباء، ص309.

<sup>2</sup> نفسه.

أو مناخ، خال من التقلبات العاصفة. >> أن احداث التأثير النفسي و الإستجابة التخييلية هي الغاية التي ينشد الشاعر تحقيقها من خلال عمله الشعري، لذلك نجده يسخر خياله الشعري من أجل تركيب الصورة في ذلك النص بشكل جميل و مميز تراعى فيه مختلف عناصر النجاح في العمل الفني، حتى يلقى السامع ماكان يطمح إليه من خلال ذلك العمل فتتعلق به نفسه و تستجيب بالإنفعال النفسي، الذي يعكس المشاركة الفعلية للشاعر في عمله و الإقبال على ما هو حسن، و الإدبار عن كل ما هو ردئ، لذا فإن دور النص في توطيد الصلة بين المرسل و المرسل إليه وقف على جودة ما هو معروض، و الذي تشكل فيه المطالع الباب الذي يُدْخل منه إلى إكتشاف النص.

حو ملاك الأمر في جميع ذلك أن يكون المفتتح مناسبا لمقصد المتكلم من جميع جهاتها. فإن كان مقصده الفخر كان الوجه أن يعتمد من الألفاظ و النظم و المعاني و الأسلوب ما يكون فيه بهاء و تفخيم، و إذا كان المقصد النسيب كان الوجه أن يعتمد منها ما يكون فيه رقة و عذوبة من جميع ذلك، و كذلك سائر المقاصد، فإن طريقة البلاغة فيها أن تفتتح بما يناسبها و يشبهها من القول من حيث ذكر.>>² إذ يعد التناسب بين عناصر البناء الشعري أمرًا يعكس تمكن الشاعر، و نجاح خياله في تحقيق ذلك الإنسجام بين مختلف جهات الصناعة.

و التناسب الذي يجب مراعاته في المطلع، هو ملاءمة المبدأ لنوعية الغرض المنظوم فيه ضمن القصيدة، حتى يكون نقطة أنطلاق تسلمك إلى ما بعدها دون أن يقع هناك تبايننا أو إختلالا بين المطلع و المتن، لأن ذلك يتسبب في إضطراب في الفهم، مما يؤثر سلبًا على عملية التخييل الشعري.

حو مما تحسن به المبادئ أن يصدر الكلام بما يكون فيه تنبيه إيقاظ لنفس السامع أو ان يشرب ما يؤثر فيها انفعالا و يثير لها حالا من تعجيب أو تهويل أو تشويق.>> تحسين الإستهلال يكون بانتقاء ما يصلح ليكون أول شيىء يصدر به الحديث، و ذلك باصطفاء الألفاظ التي تكون أقدر على تأدية المعنى، و جلب إهتمام المتلقي إليها، و إيقاع الإرتياح النفسي، والإعجاب بما هو مقدم، ليكون ذلك بداية لتحقيق الإستجابة التخييلية المنتظرة من هذا العمل.

و قد صنف القرطاجني حسن المطالع إلى ثلاث مراتب، لأن لكل خصائصه المميزة التي قد تختلف فيها عن بقية الرتب. حو أحسن المبادئ ما تناصر فيه حُسنُ المصراعين و حسن البيت الثاني على ما تقدم ذكره...و أكثر ما وقع الإحسان في المبادئ على هذا النحو للمحدثين. فأما العرب المتقدمون فلم يكن لهم بتشفيع البيت الأول بالثاني كبير عناية، و كثيرا ما كانوا يتسلسلون فيه في ذكر المواضع. >> 4 فكما سبق بيانه إن تركيز حازم على جودة المطلع، أمر لم يكتف فيه بالبيت الأول، بل و صله بالبيت الموالي، و جعله ضرورة لحسن المطلع، و اتباع هذا السبيل في الإستهلال أمر ظهر بوضوح أكثر عند الشعراء

<sup>1</sup> ابراهيم خليل: الأسلوبية و نظرية النص، ص57.

 $<sup>^{2}</sup>$  حازم القرطاجني: منهاج البلغاء و سراج الأدباء، ص $^{310}$ 

<sup>3</sup> **نفسه**.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> نفسه.

المتأخرين، ولم يكن متبعًا لدى من سبقهم من الشعراء، لإدراكهم أن في البيت الثاني توكيد للحسن الذي في الأول، ومجال أوسع لوقوع التخييل والتفاعل مع بقية النص، وما يحتويه من معان تتبسط لها النفس لتشعر بالإرتياح. لذا اعتبر أحسن أنواع المطالع وأجدرها على التقديم في الرتبة هي تلك المتناصرة الحسن في المصراعين وما تلاه من بيت. ومن ذلك قول امرئ القيس: 1

# فغول، فحلَّيت، فنف فمنعج \*\* إلى عاقل، فالجبِّ ذي الأمرات \*

يواصل الشاعر وصفه للديار التي حلّ بها، فهي تقع بين غول وحِليت، ونف، ومنعج والجب ذي الأعلام و الجبال الصغيرة كذلك، فقد كانت هذه طريقة يتوسلها الشعراء في التحول عن المطلع، دون أن يكون في البيت الثاني تتمة لجمال الصورة السابقة في المطلع، و كأنما ذلك توكيد للوحدة العضوية المفتقدة في القصيدة.

و يأتي في مرتبة ثانية في حسن المبادئ أن يجتمع الحسن في المصراعين دون البيت الثاني، و من ذلك قول المتنبى:<sup>2</sup>

# أتراهــــا لكثرة العشاق \*\* تحسب الدمع خلقة في المآقي

أما إقتصار الحسن على مصراعي المطلع دون البيت الثاني، فإن هذا النوع من الإستهلالات هو أدنى درجة مما سبقه، و هو بذلك تأكيد لوجهة نظر حازم بأن حسن المطلع لا يكتمل إلا بمؤازرة من البيت الذي يليه بتوفر الحسن و الجودة فيه أيضا.

فكثرة رؤية الدمع في أعين العشاق، و تلازمها مع معاناة الحب و الوجد، جعل الناظر يحسب أن هذا الدمع صفة متوارثة، خلقت العيون و الدمع فيها، مما جعل هذه المحبوبة لا ترحم من تبكي عيونهم، و بذلك فلا يتوقع منها أن تكثرت لحال الشاعر، و من هم في نفس وضعيته. ففي هذا المثال يتأكد دور الخيال في الربط بين حال العاشق و صورة الدمع في العيون.

المبادئ، التي حسن فيها المصراع الأول و كان ماوليه نمطا وسطا في الكلام، من الشرف بما وقع فيها بحيث تفوق المبادئ التي تناصر الحسن في مصراعيها و البيت التالي لهما>>. و يجيئ ثالثا في الرتبة ذلك المطلع الذي برز الحسن فيه و ظهر في المصراع الأول ليجئ المصراع الثاني، أقل جودة و حسنا، و هو ما يقال من جمالية المطلع و قدرته على التأثير في المتلقى و لفته إنتباهه لكون البراعة و التمييز في صنع المطلع أمر لم يتسنى في كلا المصراعين مما جعله أقل مقدرة على إحداث

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> امرؤ القيس: الديوان، ص94.

<sup>\*</sup> غول إذا أنبتت الأرض الطلح وحده سمي غولا، حليت: معدن و قرية، نفع: أصلها نفي من نفاه أبعده، منعج: جانب الحمى، وهو أيضا اسم واد لبني أسد كثير الماء، الجب: موضع في ديار أود بن صعب العشيرة، الأمرات: الأعلام.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> أبو الطيب المتنبي: شرح ديوان أبي الطيب المتنبي، ج2، ص362.

ا**لمآقي**: ج مؤق، و هو مؤخر العين.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> حازم القرطاجني: منهاج البلغاء و سراج الأدباء، ص311.

التخييل المرجو منه، و يقاع الصورة في نفس المتلقي و جعل تلك الصور الممثلة للسامع من لفظ الشاعر المخيل صورًا ينفعل لها و يظهر ذلك بحدوث الإنبساط لديه. و منه قول امرئ القيس: 1

# قفا نبك من ذكرى حبيب و منزل \*\* بسقط اللوى بين الدخول فحومل

فقد بدأ الشاعر قصيدته بدعوة إلى صاحبه أو صاحبيه للمشاركة في الفع و مؤازرته في هذا الموقف الجلل، و هو البكاء على فراق الأحبة، ملتمسا منهما العون في البكاء على حبيب تركه، و منزل غادره، و لعله بكاء على ملك أبيه الضائع الذي حولته الظروف، و صروف الدهر إلى خبر كان، لتقوض أركانه و تهدم أيامه، بكاء على حياة تمنى عودتها، و ملك ساهم -من غير قصد - في ضياعه. و قد حدد بعدًا مكانيا لهذا الفعل الوارد في شطر البيت الأول الذي هو بكاء المنزل أو ذلك الحبيب جاعلا مقره بمنقطع الرمل المعوج بين هذين الموضعين (الدخول، و حومل) فهذا المطلع الجيد الذي بدأ بالدعوة للمشاركة في الوقوف على ديار من بانوا، لم يقتصر على المصراع الأول ليمتد الحسن بربط هذا الفعل بحيز مكاني تأكيدًا لحقيقة ما يعانيه الشاعر فيتناصر بذلك الحسن في كلا المصراعين. و قد أورد القرطاجني بعض الأمثلة التي عدت من حسن المبادئ و منه قول النابغة: 2

# كليني لهم ياأميمةُ ناصب \*\* و ليل أقاسيه بطيئ الكواكب

فقد إستهل الشاعر قصيدته بوصف الحالة التي كان يعانيها و الألم الذي كان يخيم على نفسه، هذا الأخير جعله يشعر بأن هذا الليل يزيد في همه و يضيف ضغطا جديدًا إلى ضغوطاته النفسية فيطلب من محبوبته أن تتركه لمعاناته. و قد عد النقاد هذا البيت من أفضل المبادئ و أجودها، فقد تمكن النابغة من لفت إنتباه السامع، والتمهيد لتتبع الأجزاء التالية من القصيدة. و قول الأعشى: 3

# كفي بالذي تولينه لو تحبّبًا \*\* شفاء لسقم بعد ما كان أشيبا

بدأ الأعشى قصيدته مظاهرا إنقباض و ضيق الصدر، بما يوحي بحالة حزن تخيم على مشاعره حرض عليها هجر الحبيبة و صدها له، لكن ذلك لم يمنع الشاعر من أن يبقى متعلقا بها، و قد جاء المطلع حسن التقديم و السبك، فجاء تمهيدًا لما سيرد في بقية الأبيات من عتاب لقومه فوجه الشبه بين قومه و بين تلك المحبوبة كبير، فكلاهما يسرف في الصد و الهجر. و قد جعل الخيال الألفاظ أكثر إحاءً بهذا المعنى و دقة تصويره. و قول القطامى: 4

# إن مُحَيُّكَ فاسلم أيها الطلل .....

حيث خاطب الشاعر الطال خطابه لصاحبه، فقد بدأ بتوجيه التحية مسلمًا على هذا الطال الذي يبدو ذا مكانة حسنة في نفس الشاعر فهو لم يقف عند التسليم و إلقاء التحية، بل تعدى ذلك بالدعوة له بالسلامة،

ا امرؤ القيس: الديوان، ص15

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> النابغة الذبياني: الديوان، ص43.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> الأعشى: ديوان الأعشى الكبير، دط، شرح و تعليق محمد محمد حسن، المكتب الشرقي، بيروت، لبنان، 1968م، ص113.

<sup>4</sup> أبو الفرج الأصفهاني: الأغاني، ج3، ص128 و قد ورد فيه هذا الشطر مفردًا.

و كأن ذلك أمل في تجدد ما سلف من أيام، و عودة من غادر الديار، فجاء وضح المطلع بهذا الشكل حسنًا، و فيه ابداع يجلب السامع و يشده إليه. و قول بشار:<sup>1</sup>

# أبى طلل بالجزع أن يتكلّما \*\* و ماذا عليه لو أجاب متيما

استهل بشار حديثه بتقرير هذه الحقيقة التي مفداها رفض الطلل للإجابة و التكلم رغم ما يراه من حزن و ألم الشاعر الذي بلغ درجة الجزع، أقول في هذا الإستهلال شيء من الجدة في التناول رغم أن المعنى قديم، فتأكيده لهذا الموقف من الطلل الذي لم يرأف بحال الشاعر و لم يبد تعاطفه معه متسائلا بشيء من التمني عسى أن يحدث ما يصبو إليه فيرأف الطلل بحال هذا العاشق المتيم، فلم يكتف بذلك الشاعر ببيان رفض الطلل الإجابة و الرد على الشاعر، بل تمنى أن يحدث العكس، و يتحقق أمله. و قول حبيب:2

# يا بُعدَ غاية دمع العين إن بعدوا \*\* هي الصبابةُ طول الدّهرو السُّهد

يتأسف الشاعر عن عدم قدرته على ذرف الدموع لفراق الأحبة لكن ذلك لم يقف حائلا أمام حبه لهم و الذي يزداد فيه الشوق لملقاهم طول الدهر ليله و نهاره.

فكان استهلال الشاعر قوله بالنداء لفت لإنتباه المنادى، لكن الشاعر لم يوجه حديثه لإنسان أو شخص معروف، بل وجهه الدمع -و هو يخاطب شيئًا غير ناطق - الذي يتمنى حضوره لكن هيهات يدرك الشاعر ما يتمناه مما جعله يردف قول هذا في أول المصراع بالتأكيد على مكانتهم في قلبه التي لن تمحها الأيام و لا مرور الزمن و هو كما قلنا من المبادئ التي أبدع فيها الشعراء فحسن قولهم. أما في المراثي فنجد قول الشاعر:3

# أيا جارتا من يجتمع يتفرّق \*\* و من يكُ رهنًا للحوادث يغَلق

ابتدئ هذا القول بالنداء لفتًا للإنتباه مخاطبا هذه الجارة، و مقرًا بحقيقة معروفة عمد إلى تأكيدها لتلائم الغرض الشعري الذي جعل هذا البيت مستهلا له و هو الرثاء، و هو تأكيد على أن الفرقة أمر طبيعي يتلو أي إجتماع، لذلك كان الإستسلام للحزن الذي ينشأ عن فراق من تعودنا على قربه تقبلا لما يصيبنا من خطوب الدهر فإن ذلك يزيد من أسى النفس و ضجرها، فجاء الشطر الثاني توكيد لمعنى الأول فاجتمع الحسن في مصراعي المطلع.

و قول أوس بن حجر:<sup>4</sup>

# أيتها النفس أجملي جزعا \*\* إن الذي تحذرين قد وقعا

في هذا البيت يخاطب الشاعر نفسه مطالبا إياها بالجلد و الصبر نتيجة لوقوع ما كانت تخشاه، ليضم الحسن كلا المصراعين، ليجيئ هذا المطلع توطئة مناسبة لما جاء بعده من حديث، فقد عمد الشاعر إلى

<sup>،</sup> أبو الفرج الأصفهاني: الأغاني، ج3، ص48 .

 $<sup>^{2}</sup>$  الخطيب التبريزي: شرح ديوان أبي تمام، ج1، ص239.

 $<sup>^{3}</sup>$  البيت من فرائد المنهاج، ص $^{3}$ 

<sup>4</sup> أوس بن حجر: الديوان، تحقيق و شرح محمد يوسف نجم، ط2، دار صادر، بيروت، لبنان، 1967م ص53.

بدأ قوله بتوجيه النداء إلى نفسه، و كأنه يخاطب شخصًا أمامه، و كما هو معلوم ما في النداء من لفت الإنتباه السامع، و جذب لمتابعة ما يايه من تفاصيل في المعنى. و قول حبيب: 1

# أيّ القلوب عليكُم ليس ينصدع \*\* و أي نومً عليكم ليس يمتنع؟

يستهل الشاعر قصيدته بطرح إستفهام تعجبي تألمًا لفقد بني حُميد بن قحْطُبة، فإن القلوب جميعا تتشق حزنًا و ألما لموته و النوم يغادر المآقى أرقا لشدة المصاب و هوله.

فالشاعر لم يبدأ حديثه بنداء، أو إظهار تفجع، بل بدأه باستفهام تعجبي إنكاري من عدم جدوث تصدع في القلوب أو إمتتاع النوم عن المآقي بسبب وفاة هذا الشخص. يضاف إلى هذه الأبيات، أقوال أخرى رأى فيها حازم مبادئ حسنة، و التي منها قول النمري: 2

# ما تنقضي حسرةٌ مني و لا جَزَعُ \* \* إِذَا نكرت شبابًا ليس يُرتجع

يبدأ الشاعر قصيدته بنفي زوال الحسرة و الجزع عن نفسه، الذي ماتفتاً أن تطفو على السطح كلما تذكر شبابه الذي ولى، و لا يمكن رده، فاسحًا المجال للمشيب، فهو نوع من التمني الباعث على الحزن و الألم الذي يعاود الشاعر من حين لآخر. فتناصر الحسن في كلا المصراعين، مظهرًا لجمال المطلع و جودته. و قول أبى الطيب:3

# أغالب فيك الشوق و الشوق أغْلَبُ \* \* و أعجب من ذا الهجر و الوصل أعجب

يقول ان بين الشاعر و الشوق لمن أحب مغالبة، لكن غلبة الشوق عليه أكبر لأن الشوق ينتصر على الصبر عنده، فهذا الوصف لوضعية الشاعر و حاله مع الشوق في بادئ المصراع قد سنده الشاعر بحديثه عن تعجبه من هذا الهجر و الوصال اللذان بينهما مغالبة، و صراع مرير. فهذه الحال المعبر عنها فيها أخذ و ردِّ، فجاء المعنى حسنًا في جانبي البيت فضم المصراعين مافيه توكيد للتأثير في نفس السامع و تحريك لإنفعاله. و قول أبي عمر بن در ّاج القسطلّي: 4

# أَهَلَّ بِالبِّيْنِ، فانهلَّتْ مدامعه \*\* و آنس الفقر فاستكت مسامعه

فقد توافق انهمار الدمع من مدامع الشاعر مع الإعلان على الفراق و العزم على الرحيل عن المكان و قد قابل الشاعر هذا الشطر من البيت بأنه قد تعود على الفقر حتى ألفه فاستكت مسامعه جراء رحيله، فاجتمع الحسن في طرفي البيت، فكان هذا المدخل مخاطبًا لنفس السامع و مميلا لها إلى ما في العمل الشعري من معان مخيلة. فقد عمل الشاعر على توظيف ما لديه من وسائل لإيصال هذه الصورة إلى

الخطيب التبريزي: شرح ديوان أبي تمام، ج2، ص221.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> حازم القرطاجني: منهاج البلغاء و سراج الأدباء، ص331.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> أبو الطيب المتنبي: شرح ديوان أبي الطيب المتنبي، ج1، ص176.

<sup>\*</sup> الأغلب: الرجل شديد الغلبة

ابن دراج القسطلي: الديوان، تحقيق محمود علي مكي ،ط2 ، المكتب الإسلامي،دب، 1961م، ص113.و قد وردت كلمة "نفر" بدل "الفقر" في رواية حازم.

المتلقي و جعله يشاركه هذه المشاعر فقد نجح في جلب إهتمامه من خلال هذا الإستهلال. و قول يوسف بن هارون: 1

# من حاكِمُ بيني و بين عذولي \*\* الشَّجو شُجوي و العويل عويلي

في هذا البيت مطلع القصيدة إستفهام طلبي يتساءل من خلاله الشاعر عن من يحكم بين الشاعر و بين لائميه على شدة حزنه و عويله إذ يرى أن اللائم له لا يحس بالألم الذي يحس به الشاعر فهو دافعه إلى شدة الحزن، ليكون هذا المطلع مناسبًا لغرض الرثاء الذي يتناوله الشاعر في قصيدته، أين جاد مستهلها و حسن ليتساند الشطرين في بعث الجمال في القصيدة، و التأثير في السامع و دفعه إلى متابعة ما يليه من أبيات. و قول أبي اسحاق بن خفاجة: 2

# لك اللَّهُ من برق تراءى فَسلَّما \*\* و صافح رسمًا بالعذيب و سلما

فقد استهل الشاعر قصيدته مخاطبًا البرق جاعلا منه في موضع الإنسان و قد تعودت العرب مخاطبة أشياء غير حقيقية خروجا عن تقريرية الواقع و جموده.

فكان حديثه هذا بالدعاء لهذا البرق بالخير و العطاء من الله، حيث أن ظهوره المباغث فيه تحية كتحية العابر الذي سلم على قوم مر بهم، لكن هذا البرق لم يكتف بالتسليم و لكنه بضياءه قد قام بمصافحة هذه الرسوم تحية لها، و في ذلك مدعاة لفرح الشاعر و إتلاج لصدره لأن الأمر يؤذن بعودة الحياة لتلك الرسوم أو بالأحرى للمكان الذي هي فيه، و هو ما يبشر بعودة من رحل عن هذه الديارو هو ما يحقق الوصل من جديد، و هو مطلع تناصرت فيه الجودة في المعنى بين طرفي البيت الإستهلالي إيذانا بتأثيرها و ما بعدها في نفس السامع.

# <u>-دور الخيال في تعدد أشكال التخلصات:</u>

إذا كان حازم قد جعل حسن وضع المطلع، و البراعة في الإستهلال أمرًا مرتبطا بحذق الشاعر و حسن تصرفه في وضع المعاني، و تركيبها فإن التخلص لا يناقض هذه النظرة، لأن الإنتقال بالحديث من المعنى الأول إلى ما يليه أمر يتطلب مهارة وذكاء من الشاعر في بناء أجزاء قصيدته، وبذلك يكون التخلص أمرا يتفاوت فيه الشعراء بحسب قدرة كل واحد منهم. < اعلم أن الإنعطاف بالكلام من جهة إلى أخرى أو غرض إلى آخر لا يخلو من أن يكون مقصودا أولا، فيذكر الغرض الأول لأن يستدرج منه إلى الثاني ...أولا يكون قصد أولا في غرض الكلام الأول أن يجعل ذكره بل لا ينوي الغرض الثاني في أول الكلام، وإنما يسنح للخاطر سنوحا بديهيا ويلاحظه الفكر المتصرف بالتفاتاته إلى كل جهة ومنحى من أنحاء الكلام» أنحاء الكلام» أن تكون بلطف، وحيلة أنحاء الكلام، وإنما يشعر المتلقي بوجود فجوة في هذه النقلة، وهناك تكمن قيمة الخيال، هذه الملكة العجيبة التشكيل صورة التي تستطيع بطريقة خاصة أن تسيطر على تاك الصور المختلفة والمتعددة، لتجمع بينها لتشكيل صورة

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> حازم القرطاجني: منهاج البلغاء و سراج الأدباء، ص313.

 $<sup>^2</sup>$ نفسه، ص $^2$ 

<sup>3</sup> نفسه.

جديدة ومبتدعة، في شكل متآلف العناصر، ومنسجمها حتى تبدو وكأنها وجدت على هذه الصورة في الطبيعة لكثرة ما بينها من تناسب، فالإنتقال بالسامع من المطلع الذي لفت إهتمامه وشد إليه الإنتباه والإعجاب إلى الولوج في الغرض المخصص للقصيدة لابد له من حسن توطئة تجعل النقلة أشبه بسريان الماء، لا تستطيع التفريق بين جزيئاته، وهو ما يعرف عند النقاد "بحسن التخلص"، وقد بين حازم أن ذلك يتم إما بأن يجعل أول الكلام تمهيدا وتهيئة لذكر التالي، أو أن لا يكون ذلك في نية الشاعر، إنما وضع الأول دون أن يكون في فكره أن يقوده إلى ذكر غرض معين بعده، ولكن خاطره يقوده إلى ذكر ما لم يكن مخططا له مسبقا، أي لم يقصده وهو ما يسميها حازم "الإلتفات" وهو شكل من أشكال التخلص في العمل الشعري << والصورة الإلتفاتية هي: أن يجمع بين حاشيتي كلامين متباعدي المآخذ والأغراض، العمل الشعري << والصورة الإلتفاتية هي: أن يجمع بين حاشيتي كلامين متباعدي المآخذ والأغراض، من إحداهما إلى الأخرى إلى الأخرى إنعطافا لطيفا من غير واسطة، بين المنعطف منه والمنعطف أليه، يوجد الكلام بها مهيئا للخروج من جهة إلى أخرى، وسبب يجعل سبيلا إلى ذلك يشعر به قبل الإنتهاء إليه».

فقد حدد حازم معنى الإلتفات في الصورة الشعرية بأن الربط بين الكلام الأول و الثاني دون وجود واسطة تربط بينهما، أو تجعل الثاني تحصيلا للأول، و لكن بفضل الخيال تم وضع الثاني دون أن يكون قد وطأ له فيحسم وصل طرفي الكلام، فلا يظهر تباين في أجزاء التركيب، و هو مختلف عن الانتقال الذي يسميه "غير التقاتي" باعتبار الحديث أو النقلة في المعنى فيه تتم بوجود واسطة أو رابط بين المعنى الأول و المتخلص إليه، بحيث يهيئ الحديث من خلال الكلام الأول -المتلقي - نفسيا لإستقبال ما سيقدم، فيكون ذلك بمثابة التهيئة النفسية، و هو أمر يدعمه عدم إنقطاع الكلام، وتسلسله.

وقد بين حازم أن للإلتفات أشكال متعددة عمل على حصرها بقوله: << وأصناف الإلتفاتات كثيرة. وأكثر ما يعنى المتكلمون في البديع، من ضروبه ثلاثة أصناف:<sup>2</sup>

-مما أوهم ظاهره أنه كريه وهو مستحب في الحقيقة فيلتفت الشاعر إلى ذكر ما يزيل ذلك. ومنه قول عوف بن ملحم:3

# إن الثمانين وبلغتها قد أحوجت سمعى إلى ترجمان

فقوله: "بلغته" التفات، وقد عده من الناس "تتميما" والإلتفات أولى بمعناه فقد جاء هذا البيت تبريرا من الشاعر لعدم رده السلام على عبد الله الطاهر حين طرحه عليها. وذلك نوع من الإعتذار بأن كبر السن قد أثقل سمعه وأحرجه إلى دليل ونائب ينوب عنه. فقد ذكر الشاعر السن التي وصلها ليلحقها بكلمة بلغتها التفاتا لما جاء قبلها وربطا له بمستهل حديثه المدحي فقد كان توظيفه لكلمة "بلغتها" التفاتا من الشاعر ربط من خلاله بين فصول الكلام.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> حازم القرطاجني: منهاج البلغاء و سراج الأدباء، ص315.

<sup>2</sup> **نفسه**.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> نفسه.

-والثاني أن يلتفت الشاعر عند ذكر شيء إلى ما له في نفسه من غرض جميل أو غير ذلك، فيصرف الكلام إلى جهة ذلك الغرض.

بمعنى أن يستدرك الشاعر أثناء حديثه عن أمر ما، للحديث عن بعض ما تجيش به نفسه فيتحول إلى وصفها بما يشغله عن الغرض الأساسي للنص. نحو قول جرير: 1

# طرِبَ الحَمامُ بذى الأراك فهاجني \*\* لازلت في غَلَل \* و أَيْكَ \* ناضرِ

فقد تسبب الحمام عند طربه وتحليقه بعيدا عن المكان في تأثر الشاعر وتحرك نفسه مما أدى إلى هياجه رغم أنه كان مستمتعا بذلك المنظر الجميل الخلاب الذي كان يقطع فيها الماء الجاري الشجر الكثيف الملتف، وكأنها صورة أبدعتها أنامل رسام، فتحرك الحمام قد عكر عليه هذه اللحظة من الإنسجام مع الطبيعة وعناصرها، فجاء هذا البيت التفاتا من الشاعر للتعبير عن ماله في نفسه غرض جميل، فخرج بذلك عن الغرض الأساسي في القصيدة.

-الثالث أن يلتفت إلى نقض خفي داخل عليه في مقصد كلامه أو يخشى تطرق النقض إليه، فيحتال في ما يرفع النقض ويزل التطرق ويشير إلى ذلك ملتفتا.

بمعنى أن يكون التفات الشاعر والربط بين أول الكلام وتاليه دون واسطة، وإنما يجيء به الشاعر لإبطال شيء يتنافى والغرض المقصود.

حيث يلتفت الشاعر بعد مضيه في الحديث ضمن موضوع القصيدة لينقض ما كان غير متماش مع مقصد الكلام في العمل الشعري كقول طرفة:<sup>2</sup>

# فسقى ديارك غير مفسدها \*\* صوب الربيع وديمة تهمى

فقد جاء هذا البيت تعبيرا عن حال الشاعر النفسية التي يظهر عليها التفاؤل وهو أمر يعكسه دعاءه لهذا الطلل بالسقيا -كما كان يفعل أترابه من الشعراء الجاهليين- وأن يحل بها الربيع، لأن في ذلك تجديد للحياة وبعث لها من جديد فجاء هذا الكلام، أو هذا الإلتفات ربط بين طرفي الكلام بغير واسطة، ولا تدرج في الإنتقال بين فصول القصيدة. وقول ابن المعتز:3

# صَبْبَنَا عليها، ظالمين، سياطَنا \*\* فطارت بها أيذٍ سراع وأرجلُ

ففي هذا الوصف الإلتفاتي الإنتقالي يعترف الشاعر بأنه وقومه كانوا على خطأ فظلموا حين وجهوا اليها سياطهم فقد دفع ذلك إلى أن تكون في متناول الأيدي. فكان هذا البيت إنعطافا بالكلام من دون وجود

ا**جرير**: الديوان، ص226.

<sup>\*</sup> الغلل: الماء الذي يجري بين الشجر.

<sup>\*</sup> الأيك: الشجر الكثيف الملتف.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> **طرفة بن العبد**: شرح ديوان طرفة بن العبد، تحقيق سعدي الضناوي، ط2، دار الكتاب العربي بيروت، لبنان، 1997 م، ص 221. لكن وردت في الديوان كلمة "بلادك" بدل "ديارك" و "الغمام" بدل "الربيع" في رواية حازم.

<sup>3</sup> ابن المعتز: الديوان، دط، دار بيروت للطباعة والنشر، بيروت، لبنان، 1980م، ص 364.

واسطة أو تمهيد منطقي يقود إليه سعيا من وراء ذلك إلى الربط بين فصول الكلام المتباعد الأغراض مفاجأة للسامع وتحريكا لما بنفسه من إنفعالات.

الخلص البديع يسمون ما كان الخروج فيه بتدرج تخلصا، وما لم يكن بتدرج تخلصا، وما لم يكن بتدرج ولا هجوم ولكن بالعطاف طاريء على جهة من الإلتفات استطرادا>> فقد فرق النقاد بين التخلص والإلتفات والإستطراد بأن يجيء الأول متوقعا بعد أن مهد له في حين يكون الثاني بالدخول والإنتقال مباشرة إلى مايله أو موضوع القصيدة. ومنه قول حسان بن ثابت: 2

# إن كنت كاذب\_\_\_\_ة الذي حدَّثْتِنِي \*\* فَنَجَوْتِ مَنْجَى الحارث بن هشام

فقد ربط الشاعر بين الشطر الأول والثاني من خلال ربطه للكذب بالنجاة جاعلا من الحارث بن هشام طريقه للنقلة بين جوانب الكلام وترك الغرض إلى غرض آخر، بشكل لطيف، دون إشعار السامع بوقوع هذه النقلة. فتخلص من الحديث عن كذب هذه المحدثة للإنتقال للحديث عن الحارث بن هشام.

وقد يجتمع التخلص و الإستطر اد نحو قول مسلم: $^{3}$ 

# أَجِدَكِ لا تدرين أن ربّ ليلة \*\* كأن دجاها من قرونِكِ تنشر أرقت لها حتى تجلّت بغرّة \*\* كغرّة يحى حين يُذكرُ جعفرُ

لقد انتقل الشاعر من الحديث عن غرض إلى آخر، متخلصا من المديح الموجه إلى يحي ليستطرد منه إلى التحدث عن جعفر، فقد أوهم الشاعر أنه يتحدث عن يحي لكن استطراده جاء بغير واسطة ولا إنتقالا منطقيا، جعل الكلام في القصيدة ينعطف للحديث عن جعفر، وقد جاء ذلك بشكل سلس، وحذق من الشاعر، ينم عن خيال الشاعر حسن تحكمه في ترتيبي المعاني وتوظيفها.

« وشعراء المحدثين أحسن مأخدا في التخلص والإستطراد من القدماء، لأن المتقدمين إنما كانت قصاراهم في الخروج إلى المديح أن يقول: دع ذا، وعد القول في هذا أو يصف ناقته ويذكر أن إعمالها إنما كان من أجل قصد الممدوح، وعلى أنهم كانوا معتمدين في الخروج على تعدية القول أو تعدية العيس فقد ندر لهم من التخلص ما يستحسن ومن الإستطراد ما لا ينكر الإبداع فيه. وقد كان في المحدثين من يعفي خاطره في الخروج إلى المديح اقتداء بالمتقدمين فيهجم على المديح من غير توطئة لله. >> 4 فإذا كانت للشعراء القدامي طرقا خاصة في الإنتقال بالكلام من جهة إلى أخرى، سواء باستخدام بعض الألفاظ التي تعودوا على توظيفها أو توسل الناقة مطية تنقلهم من التوطئة إلى الغرض، والولوج من النسيب إلى المديح، فإن حازم يعتبر أن الشعراء المحدثين -بالنسبة إلى زمن حازم - قد أحسنوا الإنعطاف بالكلام في التخلص والإستطراد ففاقوا أسلافهم وتميزوا عليهم في هذا المجال.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> حازم القرطاجني: منهاج البلغاء وسراج الأدباء، ص 316.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> عبد الرحمن البرقوقي: شرح الديوان حسان بن ثابت الأنصاري، ص416.

<sup>3</sup> مسلم بن الوليد: الديوان، دط، تحقيق سامي الدهان، دار المعارف، القاهرة، 1969م، ص316.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> حازم القرطاجني: منهاج البلغاء وسراج الأدباء، ص 318،317.

وقد عمل حازم على تأكيد هذا الرأي بضرب جملة من الأمثلة الشعرية التي تعكس جمالية التخلص والإستطراد عند بعض الشعراء المتأخرين نحو قول البحترى: 1

# تأبى رُباه أن تجيب، ولم يكن \*\* مستخبرٌ ليجيب حتّى يفهما

فقد بدأ الشاعر بيته بتقرير حقيقة هي رفض الإجابة عما طلب منها إلا بعد أن تفهم هذا المطلوب وتعيه، فقد عيَّ الشاعر سؤال هذه الربوع دون أن يخرج بحل، أو نتيجة تريحه، أو تجيبه عن سؤاله المطروح. ثم قال:

# اللّه جـــار بني المدبّر كلّما \*\* ذُكر الأكارمُ ما أعفّ وأكرما

فهؤلاء الذين يتحدث عنهم اتصفوا بالعفة والكرم، فقد استطرد الشاعر بالإنتقال من الحديث عن الرفض و التمنع عن الإجابة من قبل هذا المكان إلى الحديث عن هؤلاء القوم وما يتصفون به من كرم وعفة.

# ولو أنني أعطيت فيهن المنى \*\* لسقيُّتُه ـــــــــنّ بكفّ إبراهيما

فقد جاء تخلص الشاعر في هذا البيت من خلال وضع إسم المتخلص إليه في آخر البيت بحيث يأتي قافية، وإدراجه في هذا الموضع من البيت تأكيدا لمكانة الحديث في النفس بوصف القافية أشهر ما في البيت وتعلق النفوس بها أكثر. << فالذي يجب أن يعتمد في الخروج من غرض إلى غرض أن يكون الكلام غير منفصل بعضه من بعض، وأن يحتال في ما يصل بين حاشيتي الكلام ويجمع بين طرفي القول حتى يلتقي طرفي المدح والنسيب أو غيرهما من الأغراض المتباينة إلتقاء محكما... وكذلك النفوس والأسماع إذا قرعها المديح بعد النسيب دفعه من غير توطئة لذلك، فإنها تستصعبه ولا تستسهله، وتجد

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> البحتري: الديوان، ج1، ص218.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> حازم القرطاجني: منهاج البلغاء وسراج الأدباء، ص 318.

 $<sup>^{3}</sup>$  البحتري: الديوان، ج1، ص $^{27}$ . لكن وردت الفاء بدل الواو في "لو أنني" في رواية حازم.

نبوة ما في انتقالها إليه من غير احتيال وتلطف في ما يجمع بين حاشيتي الكلام ويصل بين طرفيه الوصل الذي يوجد للكلام به إستواء والتئام $^{-1}$ .

يعمد حازم كعادته إلى التدقيق في كل صغيرة أو كبيرة تفيد في تكميل نظرته الشعرية، وتقعيده لطرق البناء الشعري، فها هو يقدم جملة من الأمور التي على الشاعر مراعاتها والإلتزام بها في الخروج من غرض إلى غرض، وذلك بأن يربط بين طرفي الحديث فلا يشعر المتلقي بوجود انفصال في الكلام، ملحا على ضرورة قيام الخيال بدوره الفعال في الربط بين طرفي الكلام وخلق نوع من الإنسجام والتناسب بينه بالرغم مما بينهما من مباينة، فهذه دعوة إلى ضرورة تماسك عناصر العمل الفني، وإلحاح على الوحدة الداخلية بين عناصره، وهو سبيل يتغيا من خلاله الشاعر جذب النفوس إلى الإستمتاع بجمالية الصور الشعرية المؤلف منها العمل الفني، لأنه كلما كان الإنسجام حاكما بين عناصر النص كانت قدرته على جلب السامع والتأثير فيه أكبر، مراعيا بذلك ميل النفوس إلى الأشياء المرتبة والمنسجمة. فتهيئة السامع لتلك النقلة من غرض إلى غرض، يجعل الكلام أكثر تحقيقا للإستجابة التخييلية التي يتوخاها الشاعر، ويسعى إلى إحداثها في نفس المتلقي، والتي هي في الأساس غاية الشعرية ومرامها.

فكما أكد حازم على الإعتناء بالبيت الثاني في المطالع نجده يؤكد أيضا على تحسين البيت التالي للتخلص باعتباره البيت الموالي له، و أول ما ينتقل إليه الفكر بعد التخلص، و ذلك بأن يودع كل ما له موقعًا حسنا في النفس و يتلاءم مع الغرض المنظوم فيه، جاعلا البيت الثاني للتخلص مقدما على الثاني في المطلع؛ لأن إثارة الإستجايبة النفسية للمتلقي في هذا الموقع من القصيدة، تدفع السامع إلى التعلق أكثر بالعمل الشعري فيدفع ذلك إلى مواصلة القصيدة، و الكشف عن مكامن الجمال فيها و لأن في تحسين البيت التالي لبيت التخلص تجديد لإثارة النفس و تأكيد على ضرورة تحقيق الإرتياح فيها حو هذا فيما المعط تعليل نفسي محض يراعي حالات المستمعين و المتلقين مراعاة دقيقة، مثلما فعل الناقد نفسه في الاحظ تعليل أهمية المطلع. > 2 لأن حازم يعتبر المتلقي شريكا في العملية الإبداعية و دوره فيها لا يقل أهمية عن المبدع، و التأثير فيه غاية الشعرية و مقصدها. و من التخلصات الحسنة المختارة، و التي أجمع النقاد على جمالها نجد قول البحترى: 3

## شقائق يحملن النّدى فكأنه \*\* دموع التصابي في خدود الخرائد كأن يد الفتح بن خاقان أقبلت \*\* تليها بتلك البارقات الرواعــــد

فقد انتقل الشاعر من الحديث عن الكرم و الجود رابطا إياه بشخص الفتح بن خاقان ليتخلص بذلك إلى المدح الموجه إلى خذا الشخص، فقد تجاوز كرمه حدود الدموع ليكون كالبارقات الرواعد متجاوزًا

<sup>1</sup> حازم القرطاجني: منهاج البلغاء وسراج الأدباء، ص318،319.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> يوسف بكار: بناء القصيدة في النقد العربي القديم في ضوء النقد الحديث، ط2، دار الأندلس للطباعة و النشر و التوزيع، بيروت، لبنان، 1982م، ص229.

<sup>3</sup> البحتري: الديوان، ج1، ص55.

بذلك تلك الألفاظ التي كان يعتمدها الشعراء القدامى توطئة لخروجه من موضوع إلى آخر. و أيضا قول محمد بن وهيب: 1

# مـــازال يلثمني مراشفه \*\* و يُعلّني الإبريق و القدحُ حتى استرد الليل خلعته \*\* و بدا خلال سواده وَضَحُ و بدا الصباحُ كأنَّ غرَّته \*\* وجه الخليفة حين يُمتدحُ

فقد ربط بين نور هذا الصباح و عزته بضياء الخليفة و استبشاره أثناء عملية المدح، جاعلا ذلك سبيله في التخلص و الإنتقال بين أطراف الكلام، و التطرق إلى الغرض المنظوم فيه. أما ما ذُهب به مذهب الإستطراد فنجد قول همام بن غالب الفرزدق: 2

و ركبً كأن الريح تطلبُ عندهم \*\* لها ترةً من جذبها بالعصائب سروا يخبطون الريح و هي تلفهم \*\* إلى شُعَب الأكوار ذات الحقائب إذا أنسوا نارًا يقولون: ليتها \*\* و قد خصرت أيديهم نارُ غالب

لقد تخلص الشاعر إلى المدح بعد حديثه عن الصعوبات التي كان يلاقيها هؤلاء القوم في رحلتهم، و ما عانوه من شدة البرد و الذي جعلهم يستعيضون بأفواههم عن أيدهم، بحثا عن مبعث للدفأ و تمنوا أن تكون تلك النار المقصودة نار غالب لما أنسوه من كرم و جود، فكان تخلصه بواسطة و تدرج أفضى بها أول الكلام إلى تاليه. و من جيد الإستطراد قول حبيب في وصف الفرس:3

## فلو تراه مشيحًا و الحصى زيمُ \*\* مــا بين رجليه من متنى و وحدان أيقنت إن لم تثبت أن حــافره \*\* من صخر تدمر أو من وجه عثمان

انتقل الشاعر من وصفه لهذا الفرس و هو يجري و الحصى كثيرة في طريقه ليستطرد بأن عدم الصمود سيفضي بصاحبه إلى صخر أو عثمان فجاء هذا الإستطراد بغير واسطة فكان ربطه بين غرضين متباينين دون أن يستدعي أحدهما الآخر، لكن براعة الشاعر جعلت هذه النقلة تتم بسلاسة تعكس حذقه و تمكنه.

لذلك فإن ححازمًا يتعمق في حالات النفس، و تقلباتها، لأن مصدر القصيدة نفسي في طابعه، فالبواعث نفسية، و القوى تستمد منها القصيدة الفنية نفسية أيضا، و الشاعر يعتمد في مدحه و ذمه على تحريك نفس المتلقي، لتهتز و تنشط، و كلما انطفأ نشاطها و خمد، تحتاج إلى أن تنشط من جديد،

<sup>1</sup> أبو الفرج الأصفهاني: الأغاني، ج17، ص148.

الفرزدق: الديوان، دط، دار بيروت للطباعة و النشر، بيروت، لبنان، 1980م، م1، ص29، و قد وردت فيه كلمة " من كل جانب بدل "ذات الحقائب" و "إذا رأوا نار" بدل "إذا أسوا" في المنهاج.

الترة: الثأر، العصائب: العمائم، شعب الأكوار: نواحيها و الكور: رحل البعير، حصرت: بردت نارغالب: نار أبيه غالب.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> الخطيب التبريزي: شرح ديوان أبي تمام، ج2، ص73. مع بعض الإختلاف حيث وردت "و الحصى فلق تحت السنابك" بدل "و الحصى زيم"، وكلمة "حلفت" بدل "أيقنت" في رواية حازم.

و هكذا فمطلع القصيدة، و الإنعطاف منه داخل القصيدة الواحدة، تتطلع إليه نفس المتلقي بأكثر مما نتطلع إلى حشو القصيدة، و مع الأحكام و حسن التناسب، و قوة الآشارة يتوفر للعمل الشعري كثير من خصائص فنيته، و كثير من خصائص تأثيره.>> فالشاعر يراعى في عمله أحوال المتلقى: و تباين مدى الإستجابة المحققة، لذلك فإنه يسعى إلى التجويد و التحسين مستعملا مختلف الوسائل الفنية المتاحة عملا على الإرتقاء بالنص الشعري إلى درجة التميز، و الإبداع حتى يستطيع شد الإنتباه إليه، و الإشعار بالراحة بفضل ما يتضمنه من أقاويل مخيلة تنقل السامع إلى عالم الأديب، و تعيشه فيه، فيستجيب بالإنبساط أو الإنقباض.

#### 4-دور الخيال في تحسين مواد الفصول وطرق وضعها و ترتيبها:

إن البناء الشعري عمل تتآزر فيه عناصر عدة، من جانب الألفاظ و المعاني، و النظم و الأسلوب، لتخلق في النهاية عملا منسجما، متناسب الأجزاء، يؤكد كل جانب منها تمكن الشاعر و تحكمه في وسائله الفنية، أين يؤدي الخيال دور المنسق في تحسين الصورة، و إظهارها في أجمل أشكالها، و جعلها أكثر قدرة على الإيحاء و التأثير في السامع.<< يحسن نظم القصيدة من الفصول الحسان كما يحسن إئتلاف الكلام من الألفاظ الحسان إذا كان تأليفها منها على ما يجب. و كما أن الكلم لها اعتباران: اعتبار راجع إلى مادتها و ذاتها، و إعتبار بالنسبة إلى المعنى الذي تدل عليه، كذلك الفصول تعتبر في أنفسها و ما يتعلق بهيآتها و وضعها، و تعتبر بحسب الجهات التي تضمنت الفصول الأوصاف المتعلقة بها.>>² فقد سبق تبيان ما ينبغي من جهة اللفظ و المعنى، لذا نجد حازم يؤكد في هذا الموضع أن نظم القصيدة، و بناء أجزائها بشكل منسجم تدخل فيه طريقة إنتقاء اللفظ المناسب للتعبير عن المعاني المقصودة، و جودة نظمها بشكل مترابط من شأنه إعطاء صورة متآلفة لكل جزء أو فصل من الفصول المشكلة للقصيدة و تضمن تعلق كل واحد منها بالآخر بشكل يجعل المعنى أكثر وضوحا و أحسن موقعا في النفوس.

و يظهر من خلال هذا الحديث، و ما سبق بيانه في الكلام عن جودة المطلع و الإستهلال مدى إعتناء حازم بابراز وحدة النص الشعري، و ترتيب أجزاءه باعتباره بنية تختلف عن غيرها من فنون القول و كما هو ملاحظ أن حازم قد جعل القصيدة مقسمة إلى فصول حو لعله يعني بالفصل هنا ماعناه المحدثون بالبنية الكبرىmacro -structre إذ "الفصل" الذي عرفناه في المؤلفات الأدبية هو الجزء من الكتاب، قل ذلك أو كثر، أما الفصل في القصيدة، فلا ينبغب له أن يكون كالفصل من الكتاب. و ما يريده بكلمة الفصول هو أن بعض أبيات القصيدة تلتقي، و تترابط مؤلفة وحدة معنوية، تكاد تكون مستقلة أو تستطيع أن تكون مستقلة عن بقية "الفصول" الأخرى في القصيدة... و لا يحسن في نظر حازم أن يكون "الفصل" من القصيدة منبتًا عن الفصل الذي يليه، فهو إن تم تأليفه من جمل، و عبارات مترابطة، متواشجة إلا أنه بحاجة إلى ما يصله بالذي يليه.>> قنأكيد حازم على جودة كل فصل من

<sup>1</sup> فتحي أحمد عامر: من قضايا التراث العربي، دراسة نصية نقدية تحليلية النقد و الناقد، ص384.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> حازم القرطاجني: منهاج البلغاء و سراج الأدباء، ص287.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> إبراهيم خليل: الأسلوبية و نظرية النص، ص59.

فصول القصيدة، هو تأكيد في ذات الوقت على ترابطه بغيره من الفصول حتى لا يكون إنقطاع للكلام، أو خلل قد يربك السامع و يؤثر على تحقيق الإرتياح المرجو وقوعه، فترابط فصول القصيدة، و إنسجام عناصرها المكونة أمر يزيد من جمالية العمل الأدبي، و يجعله يعلق بالأذهان فتحفظه و تقدمه على غيره من النصوص الأخرى، لما أحدثه هذا النص المتناسب من أثر نفسي جميل، حقق الإستجابة التخبيلية المنشودة، كما حقق المتعة للنفس فأشعرها بالراحة و الإنبساط، و فسح مجالا لخيال المتلقي للتحليق في فضاء الشاعر، و مشاركته هذا العالم الذي يطرحه عمله الشعري، لذا كان <<الكلام في ما يرجع إلى ذوات الفصول و إلى ما يجب في وضعها و ترتيب بعضه من بعض يشتمل على أربعة قوانين:...فأما القانون الأول في استجادة مواد الفصول و انتقاء جوهرها، فيجب أن تكون متناسبة المسموعات و المفهومات حسنة الإطراد... و ينبغي أن يكون نمط نظم الفصل مناسبا للغرض. فتعتمد فيه الجزالة في الفخر مثلا و العذوبة في النسيب، و أن تكون الفصول معتدلة المقادير بين الطول و القصر. و تقصير الفصول سائغ في المقطعات و المقاصد ...فأما القصائد المطولة و المقاصد التي يذهب يها مذهب التهويل و التفخيم فإن تطويل الفصول سائغ فيها و محتمل لموافقته مقصد الكلام و كون القصيدة فيها التهويل و سعة.» ا

فالحديث عن مادة الفصل و جوهرها، أمر يشترط فيه التناسب و الإنسجام، و هو أمر يلح عليه حازم عند حديثه عن كل جزئية في العمل الشعري. فهو هنا يؤكد على ضرورة إطراد عناصر العمل و تتاليها، بحيث يقود هذا إلى الآخر في نوع من التدرج فالمناسبة بين الفصول و غرض القصيدة أمر يزيد من جمالية العمل الفني، و يحسن موقعه من النفوس، لذا فضل أن يعتمد في كل فصل من فصول القصيدة ما يلائم الغرض، من ألفاظ و عبارات، و أسلوب و معانٍ مع مراعاة حجم الفصول و تلائمها مع كون المنظوم قصيدة أو مقطعة.

حفأما القانون الثاني و هو ترتيب بعض الفصول إلى بعض، فيجب أن يقدم من الفصول ما يكون للنفس به عناية بحسب الغرض المقصود بالكلام... و يتلوه الأهم فالأهم... و تقديم الفصول القصار على الطوال أحسن من أن يكون الأمر بالعكس.>>² كما ينص القانون الثاني في نظم الفصول و ضم بعضها إلى بعض بحيث يقدم فيها الأهم، و الذي عناية النفس به أكبر، لأن ذلك زيادة في شهرته، و ترسيخ له في النفوس، و التدرج من الأهم إلى المهم من شأنه أن يجعل المتلقي يرتاح لهذا الترتيب فيتابع ما يأتي بعده.

و تقديم الأهم و العناية به يتطلب توظيف الألفاظ و العبارات التي تصلح أن يستهل بها، و لفت الإنتباه و الإهتمام بها، و هو ما يزيد من قدرتها على تحقيق الإستجابة التخييلية المنشودة، و ضمان مشاركة المتلقى للشاعر تلك المعانى و المشاعر المعبر عنها من خلال القصيدة.

\_

<sup>1</sup> حازم القرطاجني: منهاج البلغاء و سراج الأدباء، ص288.

<sup>2</sup> نفسه، ص 289.

حفأما القانون الثالث في تأليف بعض بيوت الفصل إلى بعض فيجب أن يبدأ منها بالمعنى المناسب لما قبله. وإن تأتى مع هذا أن يكون ذلك المعنى هو عمدة معاني الفصل و الذي له نصاب الشرف كان أبهى لورود الفصل على النفس، على أن كثيرًا من الشعراء يؤخرون المعنى الأشرف ليكون خاتمة الفصل. فأما من يردف الأقوال الشعرية بالخطابية فإن الأحسن له أن يفتتح الفصل بأشرف معاني المحاكاة و يختمه بأشرف معاني الإقناع. و إلى هذا كان يذهب أبو الطبب المتنبي -رحمه الله - في كثير من كلامه.>أ فحازم يفضل تقديم المعنى المناسب لما قبله حتى يكون هناك تآلف و إنسجام بين الفصول، فتتمكن من النفوس تاركة بصماتها الظاهرة، خاصة إذا كان المعنى المبدوء به الأساس الذي تتفرع عنه المعاني الجزئية المشكلة للقصيدة و هو المذهب المختار عند حازم باعتبار أن احتلالها هذا الموقع من المعاني الجزئية المشكلة للقصيدة و هو المذهب المختار عند حازم باعتبار أن احتلالها هذا الموقع من المعاني الأخرى المتعرض إليها غير أن ذلك لم يمنعه من عرض رأي آخر يرى في تأخير المعنى الأكثر شرفا، و تضمينه في الخاتمة فيكون تدرج السامع من المهم إلى الأهم، لكن ذلك يضعف من رغبة المتاقي في تضمينه في الخاتمة فيكون تدرج السامع من المهم إلى الأهم، لكن ذلك يضعف من رغبة المتاقي في الإطلاع على بقية الفصول.

أما تلك القصائد المراوح فيها بين الأقوال الشعرية و الخطابية، فإن المنهج الأفضل هو البدء بالشعرية لإرتباطها بالنفس، و مخاطبتها لكوامنها و هي المحققة للإستجابة التخييلية لذا كان تقديمها أفضل، لتجعل الخطابية في ختام الفصل، لأن حدوث الإستجابة النفسية من شأنه أن يهيأ النفوس لتقبل المعاني الإقناعية. حو يحسن أن يصاغ رأس الفصل صيغة تدل على أنه مبدأ فصل، و إن تمكن مع هذا أن يناط به معنى يحسن موقعه من النفوس بالنسبة إلى الغرض كالتعجب و الدعاء و تعديد العهود السوالف و ما أشبه ذلك فهو أحسن. و يشترط في المذهب المختار أن يكون لمعنى البيت مع كون أوله مبدأ كلام و مصدرا بكلمة لها معنى إبتدائي أن يكون لمعنى البيت علقة بما قبله و نسبة إليه.>> و متى يعلم ما بين الفصول من فواصل أن تخص رؤوسها بألفاظ تبين أنها مبدأ الفصل، مع مراعاة مناسبة اللفظ الموظف لتأدية المعنى المعبر عنه من جهة، و موقعه الحسن من النفس من ناحية أخرى و هذا الفظ الموظف لتأدية المعنى المعبر عنه من جهة، و موقعه الحسن من النفس من ناحية أخرى و هذا بواسطة ملكة الخيال حو هذا الخيال هو الذي يتنافس في عالمه الشعراء و الفنانون فيبدعون فيه نتاجات تدهشنا و تثير إنفعالنا و تغير من مواقفنا أو تجعلنا نشاركهم عواطفهم و مواقفهم في فهم الحياة و الوجود من حولنا.>>8

فحتى يحقق الخيال هذه الغاية ينبغي أن يرتبط معنى البيت الذي هو مبدأ الفصل بمعنى ما قبله ضمن طريقة إسنادية تقوي من أدائية المعنى و تأثيريته، كما ان تناغم العلاقات الدلالية بين عناصر الصورة الشعرية المشكلة لرأس الفصل و ما قبله، و كأن أجزاء هذه الفصول تنفرع لتشكل في النهاية الصورة العامة التي تتكون منها القصيدة. حو يجب أن يردف البيت الأول من الفصل بما يكون لائقا به

<sup>1</sup> حازم القرطاجني: منهاج البلغاء و سراج الأدباء، ص289.

<sup>2</sup> نفسه.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> شلتاغ عبود شراد: مدخل إلى النقد الأدبي الحديث، ط1، دار مجدلاوي للنشر، الأردن، 1988م، ص36.

من معاني الفصل... و كذلك الحكم في ما يُتلى به الثاني و الثالث إلى آخر الفصل. وربما ختم الفصل بطرف من أغراض الفصل الذي يليه أو إشارة إلى بعض معانيه>>

كما يرى أنه من الضروري أن تكون معاني الأبيات التالية للبيت الأول في كل فصل من فصول القصيدة ملائمة لمبدئها مسندة إليه، وكأن معنى البيت الأول يفضي إليه بالضرورة، مما يخلق الإنسجام والترابط بين معاني الأبيات، على شكل تداعي حر، لكن هذا الأمر لا ينسينا أن الشاعر وأثناء نظمه للقصيدة يعمل جاهدا من أجل إعطاء تعبيرية أكثر للمعنى، مستقصيا في ذلك الفكرة التي يدور حولها موضوع القصيدة، عامدا إلى إعطاء الألفاظ فيها قيمة تخييلية تقوي من الصلة بينه وبين المتلقي، لذا نجده يختم الفصل بنوع من الإشارة تحيله على الفصل الذي يجيء بعده مما يجعلهما مرتبطان يستدعي الأول الثاني. وهكذا يحدث مع بقية الفصول المشكلة للقصيدة.

<< فاما القانون الرابع في وصل بعض الفصول ببعض فالتأليف في ذلك على أربعة أضرب:</p>

- -ضرب متصل العبارة والغرض.
- -وضرب متصل العبارة دون الغرض.
- -وضرب متصل الغرض دون العبارة.
- -وضرب منفصل الغرض والعبارة.>> 2

حيث يبين هذا القانون أشكال الإتصال بين الفصول، وصلة الغرض بالعبارة الناقلة لتلك المعاني، فتعدد هذه الصور للإتصال بين الفصول ليست كلها مؤدية لتحقيق الإتصال المطلوب والمحقق لتلك الوحدة المرجوة. والوقوف عند واحد منها من شأنه جلاء الأمر وتوضيح الحسن منها من الرديء.

<< فأما المتصل العبارة والغرض... بأن يكون بعض الألفاظ التي في أحد الفصلين يطلب بعض الألفاظ التي في الآخر من جهة الإستناد والربط>> $^{5}$  بمعنى أن يتناول الشاعر غرضا شعريا يمتد ليشمل كل الفصول ويربط من خلال ذلك بداية الفصل بآخره، أين تؤدي العبارة دورا فعالا في التعبير عن الغرض المنظوم فيه، والذي يعبر عما يشعر به الشاعر، ونظرته للموضوع.

إن إرتباط الفصل بما يليه يتم على مستوى الألفاظ بأن تتداعى المعاني ويستدعي المعنى الأول حدوث الثاني، فتجيء تبعا لذلك الألفاظ متطالبة تطالب المعاني، وملائمة للشيء أو الموضوع المقصود من خلال العمل الشعري، وفصوله المشكلة له، فتتناصر الألفاظ مع الغرض في شكل من الإنسجام والتناسب بين الفصل وتاليه. << وأما المتصل الغرض المنفصل العبارة فهو الذي يكون أول الفصل فيه رأس كلام. ويكون لذلك الكلام علقة بما قبله من جهة المعنى... وهذا الضرب على كل حال أفضل

<sup>1</sup> حازم القرطاجني: منهاج البلغاء وسراج الأدباء، ص290.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> نفسه.

<sup>3</sup> نفسه.

الضروب. وقد يقرن الحرف الرابط بهذا النحو فلا يغض من طلاوته ولا ينقص مما تجده النفس من حلاوته.>1.

إن تحسين مستهل الفصل بحيث يشير للموضوع الذي سيجيء في متن الفصل، أين يتصل الغرض في ذلك ليربط أول الفصل بآخره مع تعلق الفصول ببعضها البعض، لكن مع إنفصال العبارة المعبر من خلالها.

فإذا أراد الشاعر أن يقع الفصل موقعا حسنا من نفس السامع عمد إلى تجويد مستهله، ولفت الإنتباه فيه من خلال تضمينه دعوة، أو معنى فيه تعجيب وغرابة في التناول، فإن ذلك يشد إليه إهتمام السامع و يدعوه لمتابعة ما يليه من فصول، كما أن انفصال العبارة - رغم اتصال الغرض - يسمح بالتجديد، و النقلة إلى جانب آخر من الحديث، من شأن هذا التنويع أن يطرد الملل و ينشر روح التجديد بين جوانح القصيدة. دون الخروج عن الغرض أو الموضوع مناط الحديث. و مادام هذا الضرب له تأثير على نفس السامع، و قدرة على بعث الإرتياح فيها فإنه أفضل الطرق عند حازم.

حفأما الضرب الثالث و هو ما كان منفصل الغرض متصل العبارة فإنه منحط عن الضربين اللذين قبله.>>² ان الحكم على هذا الضرب بالإنحطاط عائد إلى كون العبارة المستعملة و التي تستدعي تلك الموجودة في الفصل الأول تلك الموجودة في الفصل التالي، فإن هذا الإتصال رغم أهميته، لكنه لا يعبر عن موضوع أو غرض له تعلق ببعضه البعض، لذلك بقي تطالب الفصول في هذا الضرب محصورًا في جانب الشكل أو العبارة، في حين لم يتغلغل هذا الإتصال ليشمل المعنى و الغرض لذلك استحق هذه الرتبة، و المجيئ في مرتبة أدنى مما سبقه من الفصول. <فأما الغرض الرابع و هو الذي لا توصل فيه عبارة بعبارة و لا غرض بغرض مناسب له، بل يهجم على الفصل هجوما من غير إشعار به مما قبله و لا مناسبة بين أحدهما و الآخر، فإن النظم الذي بهذه الصفة متشتت من كل وجه. و إنما تسامح بعض المجيدين في مثل هذا عند الخروج من نسيب إلى مديح. و ربما فعلوا ذلك عند خروجوهم منه إلى</p>

و في هذا الضرب الذي يجتمع فيه إنفصال العبارة بإنفصال الغرض، يجيئ كل فصل فيه مستقلا عن الآخر، و قد لا يجد القارئ صلة منطقية، أو رابط موضوعي لمجيئ الفصلين متتابعين، و من ثمة يفتقد النص الشعري لصلة تجمع بين أطراف فصوله، و هو من الضروب المستقبحة التي يقل ورودها في الأشعار، و قد حدث الإستثناء فقط ليبرر خروجهم و إنتقالهم من النسيب إلى المدح، أو من المدح إلى الذم بإعتبار طرفي الفصلين فيهما متناقضين.

فالحديث عن وحدة القصيدة الشعرية عند حازم هو ما دفعه إلى تقسيم القصيدة إلى فصول، تتلاءم و تترابط لتشكل في النهاية الهيكل العام للقصيدة، ليجيئ هذا التقسيم خلاصة لحديثه عن ضرورة الإهتمام

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> حازم القرطاجني: منهاج البلغاء وسراج الأدباء، ص290.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> نفسه.

<sup>3.</sup> ن**ف**سه.

بتحسين المطالع و التخلصات و الإستطرادات و الخواتم، و دور ذلك في النهوض بالقصيدة و طريقة نظمها بحضور عنصر الخيال الذي يكون الحاكم في الطريقة التي تسند فيها فصول القصيدة و أجزائها إلى بعضها البعض للحصول على عمل شعري متكامل و منسجم بإمكانه خلق الإستجابة التخييلية المرجوة، و تحريك نفس المتلقي بالإنفعال إرتياحا لهذا الترابط و التكامل، إضافة إلى ما تحمله من معاني تأسر النفس و تشعرها باللذة، غير أن حازم « يتكلم على المبنى في معزل عن المعنى باستثناء الإشارات إلى ضرورة تناسب عناصر المبنى مع المقاصد و الأغراض التي تمت إلى المعاني بصلة ما، نقصد بذلك إلى القول إن النقاد بعامة قد سوغوا لأنفسهم الكلام على مبنى منفصل عن أي معنى، و ذلك لإعتقادهم بوجود عناصر للشعر يتمتع كل منها باستقلاله عن الآخر و يضمها الشاعر بعضها إلى بعض محاولا أن يوفر لها الإنسجام و التآلف اذي يرمي القرطاجني إلى تحقيقه في بناء يوفر لها الإنسجام و التآلف اذي يرمي القرطاجني إلى تحقيقه في بناء القصيدة، من خلال تطالب الفصول هو في ذات الوقت دعوة إلى تآزر المعنى في القصيدة الواحدة. لذلك فالحديث عن انفصال المبنى عن المعنى عند حازم في نظرته لوحدة القصيدة أمر يحتاج إلى تدقيق.

## 5-صلة الخيال بتحديد أوصاف الجهات المعتمدة في الفصول:

يحتل التخييل مكانة هامة في رؤية حازم النقدية، باعتباره ركيزة أساسية في تحقيق الشعرية، و ارتباطه وثيق بطريقة تشكيل القول الشعري و إطراد أجزائه المكونة و ترابطها، إذ في حدوث هذا التناسب توكيد لحدوث التخييل فيه، أين تخرج فيه الألفاظ عن معانيها المعجمية و المتداولة، ليصبغها عليها الشاعر معان جديدة تتلون بكوامنه النفسية و الشعورية، و قد تباينت طرق الشعراء في ربط فصول القصائد بعضها ببعض، كل حسب إمكاناته و قدراته الفنية و التصويرية.
 إن من الشعراء من يقصد المبالغة في تكثير الأوصاف المتعلقة بالجهة التي القول فيها، فيستقصي من ذلك ما كانت له حقيقة، و ربما تجاوز ذلك إلى أن يخيل أوصافاً يوهم أن لها حقيقة في تلك الجهة ...و منهم من يقصر في أوصاف الجهات على الحقيقة و ما قاربها، كما أن فيهم من لا يدل بألفاظه إلا على الحقيقة أو ما قاربها، ومنهم من يتوخى مطابقة اللفظ قاربها، ومنهم من يتوخى مطابقة اللفظ لحقيقة ما يدل عليه عليه.>>

إذ أن قدرات الشعراء مختلفة، و طرق تشكيليهم للصور الشعرية فيها تفاوت، إذ يتوخى كل واحد طرقا خاصة في الإبداع و الإبتكار في التعبير عن المعاني، و خلق الإنسجام و الملاءمة بين العناصر المختلفة و المتباعدة، و قد وجدوا في المبالغة سبيلا للنهوض بالمعنى و تحقيق الشعرية، أين لا يتقيد بحدود الزمان و المكان، و الصورة التي وجدت عليها تلك المدركات الحسية في الطبيعة، حيث ينهض إلى

<sup>2</sup> حازم القرطاجني: منهاج البلغاء و سراج الأدباء، ص292.

-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> جودت فخر الدين: شكل القصيدة العربية في النقد العربي حتى القرن الثامن الهجري، ص40.

تشكيلها من منطلق حالته النفسية، و كيفية رؤيته للأشياء  $\sim$ و قد لاحظ بلاغيونا هذا الحق فأجازوا للشاعر أن يبالغ في وصف مشاعره، وفق ما يمليه عليه جيشاته النفسي الشعوري.>1

لكن الخروج بالقول عن حدود الواقع ليلج به الشاعر باب المغالاة و تخطي عتبة الإمكان، هو أمر معيب في الصناعة الشعرية، ينعكس سلبا على أدائية العمل الشعري، و قدرته على إثارة إنفعال المتلقي، و كسب تجاوبه مع تلك الأقوال المخيلة و لكنه < و بالرغم من الأهمية التي حاوط بها البلاغيون عنصر المبالغة في الصورة الشعرية، غير أنهم نبهوا إلى أن المبالغة (أو ما ندعوه كذبًا فنيا) لها حدود معينة ينبغي أن نتوقف عندها فلا نتجاوزها... فالمطلوب من التخييل أن لا يبالغ شططا بحيث ينفي أي ربط ممكن بين ما يتخيله الشاعر و بين ما هو معيوش و واقعي. > و ذلك يعني أن يسلك الشاعر طريق الصدق الفني، في التعبير عن التجربة الشعرية، و كما سبق الإشارة إليه أن المقصود بالصدق ليس المطابقة للواقع، و النقل الحرفي عنه، بل أن يشعر المتلقي بصدق الصورة التي يرسمها الشاعر من خلال عمله الفني، فحتى لو لم تحدث فعلا، فإمكانية وقوعها تضفي عليها صورة الصدق لتعبيرها عن تجارب إنسانية، و معاني جمهورية، فيقوم الأديب بحمل السامع إلى عالمه كي يعايش معه تلك التجربة الشعورية التي يقدمها القول الشعري.

فإن الإهتمام بإتساق الفصول وتجانسها وتطالب المعانى فيها أمر ليس غاية يستقصيها كل الشعراء، فلكل طاقته وتقديره لكيفية رسم المعنى ضمن الفصول، والهيئة التي يقدم من خلالها. << وكما أن فيهم من يخل بالمعاني ويترك كثيرا من أركانها، وربما أدخل ما ليس منها، كذلك فيهم من يتخطى أوصاف الجهة الملائقة بمقصده ويذكر من ذلك ما تيسر له -أكيدا كان ذلك بالنسبة إلى غرضه أو غير أكيد - فيكون قد أخل بالفصول بالنظر إلى الجهات، وربما أقحم فيها ما لا يصلح منه. >> قارتباط المعانى بالمقول فيه وثيق في نظرة حازم النقدية، إذ نجده يقارن ويماثل بين إخلال الشاعر بأجزاء المعنى المشكل للفكرة موضوع الحديث في العمل الشعري وبين تقصير الشاعر في حديثه عن تلك الجهات التي توجه الأقاويل الشعرية لوصفها، والتعبير عنها نحو المنزل، والحبيب والطيف... في النسيب. فقد يذكر الشاعر أمورا لا صلة لها بالمقال أو المقام الذي هو بصدده، مضمنا إياها القول الشعري، وبذلك يكون قد أقحم في القول أشياء ليست منه، مما يسيء إلى المعنى العام للقصيدة وإرتباط الفصول بعضها ببعض، لأنه قد أخطأ في أو القبض في نفس السامع. << وتبدو الجهات عند حازم تارة جهات ذهنية في ذهن المنشيء، وتبدو تارة شيئا متحققا معروفا ماثلا له يلاحظ في إنتاج الشعراء، فالقول بالجهة يستدعي المكان. وحازم يرى الذهن أو النفس مكانا حاويا، وكثيرا ما استخدم في حديثه عن المعاني والأغراض مفردات مرتبطة الذهن أو النفس مكانا حاويا، وكثيرا ما استخدم في حديثه عن المعاني والأغراض مفردات مرتبطة بالمفهوم الحسى للمكان. والذهن مكان المعنى ومكان المحفوظ والموروث من الطرق الشعرية بالمفهوم الحسى للمكان. والذهن مكان المعنى ومكان المحفوظ والموروث من الطرق الشعرية

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> **سمير أبو حميدان**: الإبلاغية في البلاغة العربية، ط1، منشورات عويدات الدولية، بيروت، باريس، 1991م، ص143.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> نفسه ،ص144،143

دازم القرطاجني: منهاج البلغاء و سراج الأدباء، ص293،292

والسياقات، ولذلك يتحدث أحيانا عن الجهات بما هي عيان متحقق يمثل ما استقر من تحققات شعرية، ويتحدث عنها بوصفها مواقع أو مواضع داخلية يتحرك عبرها الذهن، والغالب أن تكون هذه إنعكاسا لتلك في عيانها المتحقق.>>

فالحديث عن تلك المعاني بوصفها أشياء تستقر في الذهن فقط أمر لايتماشى بصورة كلية مع العملية الشعرية، إذ لابد من تجسيد لتلك المعاني الذهنية و ذلك من خلال الأقاويل الشعرية المحققة و التي ترتبط فيه عيانات الواقع بمدركات الداخل في تمازج و إنسجام.

غير أنه < يؤخذ على حازم في هذه النقطة أن التصور البلاغي التأثيري الذي قدمه لفن الشعر لا ينطبق على كثير من أغراض الشعر العربي كالنسيب والرثاء والإخوانيات والحماسة والفخر وكل ما ينتمي إلى المواجد والوجد الذاتي الذي تنفعل فيه نفس المبدع بمؤثر من المؤثرات ذلك إلى التعبير إننا أميل هنا إلى تصنيف غايات الشعر ومقاصده الكبرى في وجهين: التعبير والتأثير، وليس إلى جهة منهما بمفردها.  $^2$ 

إن المواجد بوصفها تعبيرا عن إنفعالات الشاعر وأحاسيسه، تتضمن قدرة كبيرة على نقل هذه الإنفعالات إلى السامع وجعله يشعر بها وينفعل إرتياحا إو إنقباضا لتلك الأقاويل معبرا عن تجاوبه مع ذلك المعنى الذي تحتويه الأقاويل الشعرية. < فأما الجهات التي تكثر معانيها وليست كلها شريفة بالنسبة إلى المقصد فإنما يسوغ إستقصاؤها في القصائد الطوال كقصائد ابن الرومي. فأما في القصائد القصار والمتوسطة فلا يحسن إلى التخطي إلى الأشرف فالأشرف منها كما وجب التخطي أيضا في المعاني المتناظرات إذا كثرت على ما قدمته. لكن ذلك قد يستساغ في القصائد الطوال، ولكل مقام مقال. وقد يكون الفصل مشتملا على جهتين أو أكثر، ويكون تعليق الأوصاف الواقعة في بعضها ببعض على سبيل محاكاة أو إلتفات أو غير ذلك. وما جاء غير متكلف من هذا القبيل فهو أحسن. >> 3 في حين فإن لم تكن المعاني المحاكاة شريفة المقصد فإن إستقصاء الوصف فيها جائز في القصائد الطوال لأن الحيز المخصص أفسح، ومجال توضيح المعنى خلالها أرحب، بحيث ينتقل من معنى إلى معنى آخر، من أجل تقريبه إلى ذهن السامع، وجعله يتخيل ذلك الشيء بفضل تحري الشاعر لمختلف أجزاء الشيء المحاكى.

بيد أن المجال في القصائد المتوسطة والقصيرة يكون أضيق، فلا يسمح إلا بالنقلة من معنى شريف إلى آخر شريف، كما تسيغ المعاني المتناظرة في الفصول -إذا كثرت- تخطى إستقصاء جزيئات المحاكى والإكتفاء بالإنتقال من شريف إلى شريف.

بمعنى آخر فإن ربط الأوصاف المستقصات في المعاني المحاكاة بعضها ببعض ضمن فصول القصيدة يكون إما عن طريق المحاكاة بأن يترتب الثاني عن الأول فيتدرج عنه، أو من خلال الإلتفات بأن يوضع الفصل الأول دون أن يكون في الحسبان أن يترتب الثاني عنه، لكن التفات الخاطر يقوده إلى هذا

\_

أ فاطمة عبد الله الوهيبي: نظرية المعنى عند حازم القرطاجني، ص175.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> عيسى علي العاكوب: التفكير النقدي عند العرب، ص350.

<sup>3</sup> حازم القرطاجني: منهاج البلغاء وسراج الأدباء، ص295،294.

الوضع. وسواء جاء الفصل مرتبطا بغيره من الفصول عن طريق المحاكاة أو الإلتفات فإن العفوية وعدم التصنع يمتن الصلة بينهما، ويبعث الراحة لدى المتلقى لعدم شعوره بتلك النقلة.

حوأحسن ما يكون عليه هيأة الكلام في ذلك أن تصدر الفصول بالمعاني الجزئية وتردف بالمعاني الكلية على جهة تمثل بأمر عام على أمر خاص أو إستدلال على الشيء بما هو أعم منه أو نحو ذلك. فكثيرا ما يقع بوضع معاني الفصول على هذه الصفة تعجيب للنفس وإنقياد إلى مقتضى الكلام، لكون المعاني الكلية مظنة لوقوع الإقتداء والإكتساء بها للسامع أو عدمها حيث يقصد التأنيس بوجودهما أو التنفير من فقدان ذلك. ولوقوع المراوحة التي قدمنا أن فيها إستجماما للنفوس.>> أ إن تنوع المعاني المحاكاة ضمن العمل الشعري وتعددها يظهر صلة بعضها بأشياء شخصية تتعلق بالشاعر وأحواله النفسية والشخصية، أو أن تتضمن الفصول معاني كلية تتعلق بأجناس أو أنواع تتصل بأمور عامة، بيد أن الجمع بينهما هو المذهب المختار عند حازم حيث تستهل الفصول بالمعاني الجزئية وصولا إلى المعاني الكلية، وهذا التدرج من الجزئي إلى الكلي من شأنه تعليق النفوس بالمعنى في القصيدة، حيث يفضي الأول إلى المغاني المخيلة الثاني، فتتأثر النفوس بهذا التدرج فترتاح فينتج عنها حدوث الإستجابة النفسية إعجابا بتلك المعاني المخيلة وحسن عرضها.

و لحدوث تلك اللذة النفسية كان التدليل على رؤوس الفصول و جعلها أكثر تميزا وإفصاح عن كونها مبادئ الفصول أمرا له أثره في الزيادة من تخبيلية العمل الشعري و هو ما يسميه حازم بالتسويم. 

< فهمزة الوصل بين رأس كل فصل وذيل الذي قبله يجب أن تكون من البيان والظهور، بحيث تقنع القاريء بترابط الفصلين، وإتصالهما ببعض، ويتطابق هذا النظر تطابقا -يكاد يكون حرفيا مع ما يذهب إليه عالم اللسان الهولندي " فان ديك كالله على حديثه عن ترابط البنى المؤلفة لكل نص... ذلك أن فان ديك يدعو إلى جعل كل بنية كبرى - وهي الإصطلاح المقابل لكلمة "الفصل" عند حازم -فضلا عن كونها مترابطة من الداخل بالروابط النحوية، والزمنية والصيغ الصرفية. والعلاقات المنطقية النسبية، والوظيفية - يدعو إلى جعلها مرتبطة بالبنية التي تليها ربطا يبعث فيهما معا علاقة الإطراد والتناسب.> 2

فارتباط الفصول بعضها ببعض أمر يبنغي أن يشعر به المتلقي، وإلا لن يتجاوز مفهوم الترابط حدود ذهن الشاعر دون أن يتجسد بشكل ملموس. فالترابط بين الفصول هو في الأساس ترابط وإنسجام بين مكونات النص سواء المعنى أو الأسلوب أو النظم، أو الألفاظ ليخلق في النهاية نصا منسجم الأجزاء والفصول مما يعطي له قدرة على جلب إنتباه المتلقي ودفعه للإستجابة لتلك الأقاويل حولما كان إعتماد ذلك في رؤوس الفصول و وجوهها أعلاما عليها وإعلاما بمغزى الشاعر فيها، وكان لفواتح الفصول بذلك بهاء وشهرة وإزديان حتى كأنها بذلك ذوات غرر رأيت أن أسمي ذلك "بالتسويم" وهو أن يعلم الشيء وتجعل له سيمي يتميز بها. وقد كثر إستعمال ذلك في الوجوه الغرر... وأيضا فإنا سمينا تحلية أعقاب الفصول

<sup>2</sup> إبر اهيم خليل: الأسلوبية و نظرية النص، ص60.

-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> حازم القرطاجني: منهاج البلغاء وسراج الأدباء، ص295.

بالأبيات الحكمية والإستدلالية "بالتحجيل" ليكون اقتران صنعة رأس الفصل وصنعة عجزه نحوا من اقتران الغرّة بالتحجيل في الفرس.>>1

فتعليم رؤوس الفصول من شأنه أن يعطي لها بهاءً وجمالا يجذب السامع ويلفت إهتمامه وإنتباهه و يوريه أن الجمال لا يكمن فقط في مطلع القصيدة بل هو أمر مشاع ممتد على إمتداد القصيدة وهو بذلك تجديد لنفس الشاعر في القصيدة وتتويع يبعد الرتابة عنها. أما التحجيل، كما يجعل في نهاية الفصول أبيات من الحكمة، فتكون مسك الختام فيها فيتلاءم رأس الفصل مع نهايته ويكون الحسن سمة طابعة للفصول وللقصيدة بشكل عام.

وممن يحسن الإطراد في تسويم رؤوس الفصول على هذا النحو أبو الطيب المتنبي . نحو قوله: <sup>2</sup> أغالب فيك الشوق، والشوق أغْلب \*\* و أعْجَبُ مِنْ ذا الهَجْر، و الوصلُ أَعْجَبُ

فقد إستهل الشاعر الفصل الأول بالحديث عن الشوق الذي كان سببه البعد والهجر، مبديا تعجبه من هذا الهجر الذي يعقبه وصل ليأتي البيت الثاني تكملة لهذا الفصل وتأكيدا لمعنى الأول بقوله:

## أما تغلط الأيام في بأن أرى \*\* بغيضًا تناءى أو حبيبًا يقرب

معتبا الأيام التي تصر على تقريب الأعداء وإبعاد الأحبة، وبذلك جاء هذا الكلام ملائما لحديثه عن الهجر في الفصل الأول.

فهذه الأيام كما يقول مولعة بإدناء من يبغض (كافور) وإبعاد من يحب (سيف الدولة)، أما يحدث غلط في الدهر فيتحقق هذا القرب لكن وقوعه خلاف لما تعود الدهر فعله. ثم افتتح الفصل الثاني من قرب بيئيه وسرعة سيره فقال:

## وللَّه سَيْري ما أقلَّ تئيَّةً \*\* عشيّةَ شرقيّ الحَدَالَى وغُرَّبُ

فجاء حديثه عن الرحيل إستهلالا مناسبا ينسجم مع حديثه عن التعجب والهجر في الفصل الأول. فيصف ذلك بقوله: ما أسرع سيري وأقل تلبثي في المكان عندما أصبح الموضوعان على جانبيه الشرقي و الغربي.

## عشية أحفى الناس بي من جفوته \*\* وأهدى الطريقين الذي أتجنب

يقول عن سيف الدولة أنه ألطف الناس به، فجفوته يتركه إلى غيره، وقد كان أهدى الطريقين العودة إليه بدل الفرار، إلا أني هجرته متوجها إلى كافور بمصر، و لم أتجه إليه عائدا.

ليفتح الفصل الثالث بتذكر العهود السارة وتعديدها فقال:

الحدالَى: موضع بالشام، التثية: التلبث والتمكث، أحفى: أبلغ الناس شيئا عني.

المانوية: قوم ينسبون إلى مانى وهو رجل يقول الخير من النهار، والشر من الليل وانتحل هذا المذهب، أيان: متى.

-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> حازم القرطاجني: منهاج البلغاء ونظرية الأدباء، ص297.

<sup>.</sup> أبو الطيب المتنبي: شرح ديوان أبي الطيب المتنبي، ج1، ص180،176،177،178،179. أو الطيب المتنبي: شرح ديوان أبي الطيب المتنبي ال

## وكم لظلام الليل عندك مِنْ يــَدٍ \*\* تُخَبّرُ أن المَانَويَةَ تَكــــــنْنِبُ وقاك ردى الأعداء تسري إليهم \*\* وزارك فيه ذو الدلال المحجب

في هذا الفصل إشادة من قبل الشاعر بالظلام وفضله -في ذلك تتفيد لقول المانوية التي تتسب الشر للظلام - أن كان فيه وقاية للمدوح من إكتناف أمره من قبل الرقباء، فقد ربط الشاعر بين ستر الليل للعاشقين من الرقباء، و بين كونه سترا للممدوح في تتقله من أن يكشف أمره بين الأعداء، فجاء حديثه عن فضل الليل وتفنيد مذهب المانوية تمهيد للحديث تمهيد للحديث عن فضل الليل بالنسبة لهذا الممدوح. ثم استفتح الفصل الرابع بتذكر حاله في خشية الرقباء عند رحيله عن سيف الدولة، ليشبه ذلك اليوم بليل العاشقين من وجود رقباء عليهم فقال:

## ويـــوم كليل العاشقين كمنْتُه \*\* أراقب فيه الشمس أيــان تَغْرُبُ

فشبه هذا اليوم من حيث الطول بليل العاشقين، وخوفهم وحذرهم من أن يراهم أحد فيكون ذلك سبب هلاكهم. فخوف المتنبي و هو راحل عن الديار خلسة مفارقا لمن فيها، ونئيا عن سيف الدولة، جعله يحرص على أن لا يراه أحد من الأعداء، لأن وقوع ذلك يجعله يلقى المصير ذاته عند إكتشاف الرقباء للعاشقين فالموت نهاية كل منهما (المتنبى والعاشقين).

ليجيء حديثه في ذات الفصل مطردا عند وصف الفرس لينتقل فيه من معان جزئية إلى معان كلية، حتى يحسب القاريء أن هذا الكلام فصلا واحدا، وأن يعتقد أنهما فصلان ويكون رأس الفصل الثاني قوله:

## وما الخيلُ إلاّ كالصديق قليلة \*\* وإن كثُرت في عين من لا يُجَرّبُ

فحديثه عن هذا الفرس ووصفه لميزاته، هو حديثه عن راحلته التي كان لها فضل كبير في سلامته، فهو يقر بأهميتها رافعا من شأنها إلى درجة الصديق، فكما أن إيجاد صديق وفي أمر صعب المنال، وقليل الإدراك عليه، فالحصول على جواد أصيل أمر شحيح مع كثرة الخيل، فجاء هذا الكلام منسجما مع ما ورد في الفصل الثالث، متصلا به.

فكما أن الخيل المجربة الأصيلة قليلة، كذلك الصديق الذي يسندنا وقت الحاجة قليل، فالصعوبات تكشف معادن الرجال وكذلك الخيل. لنفتتح الفصل الخامس أو السادس باعتبار الرأي الثاني، بذم الدنيا وما تؤول إليه أحوالها، وتعقب به صروفها نحو ما سبق ذكره كالهجر والفراق، ومواجهة العدو، وما يشعر به كل بعيد من ألم وكدر حيث قال:

## لحا اللّه ذي الدّنيا مُناخًا لراكب \*\* فكلُّ بعيدِ الهَمِّ فيها مُعَذّبُ

فهو في ذات الوقت تحسر على ما آل إليه حاله، وما صارت إليه أحواله، فبعد هناء العيش ورغده، ها هو لا يجد الراحة حتى في غربته وبعده عن موطنه، فالشاعر يذم الدنيا التي تذل أصحاب الهمم العالية. فها هي ذي الفصول رغم إستقلالها في المعنى إلا أن خيطا نفسيا متيننا يربط بينها، ليجعل التدرج و الموالاة تطبع علاقة الفصول بعضها ببعض، ليفرض الأول حدوث الثاني وفي هذا التحليل لفصول مقدمة قصيدة المتنبى نلمس عند حازم << الحرص على فهم الوحدة باعتبارها وحدة تضم عناصر

مستقلة، النقلة فيها تتم على أساس التدرج المنطقي... ولم يلتفت حازم إلى الصلة الوثيقة بين المقدمة والمديح في القصيدة، بل افترض أن القسمين يتصلان -فحسب- بحسن التخلص الذي أشار إليه. قد نقول إن الإحباط في الحب -داخل القصيدة- يتجاوب مع الإحباط في علاقة المتنبي بسيف الدولة، وأن كليهما يتجاوب مع الليل والظلام والأعداء والرقبة، وأن هذا التجاوب يشكل مهادا يقودنا عبر الفرس- إلى عالم جديد، هو عالم كافور الذي يمنح الأمل في ولاية أو ضيعة. ولكن هذا العالم الجديد ييدو محاطا بالريب ومنطويا على فساد لا يريم، يتخلل البأس فيه الأمل... قد نقول ذلك كله وأكثر منه لنشير إلى العلاقات الداخلية التي تصنع وحدة القصيدة وتكامل موقفها الذي يتجاوز التقسيم الشكلي إلى غزل ومديح، ولكن ما يمكن أن نقوله من هذا المنطلق، يظل بعيدا عن ذهن حازم الذي يفكر بفكر الوحدة من منظور آخر، باعتبارها عناصر مستقلة يجمعها خيط شكلي يسميه حينا بحسن الإطراد، كما يسميه -حينا آخر - بالترتيب والتفصيل.>> أ إن ما يربط الفصول بعضها ببعض، ويجمع بينها ليس خيطا شكليا كما يقول جابر عصفور، ولكن الرابط بينها هو عنصر الخيال الذي لا ينفصل في تشكيل ضور القصيدة عن الجانب النفسي فالقصيدة ليست فقط معان مستقلة، الجامع بينها فقط هو الغرض، ولكن هذه الفصول التي تتألف من معان جزئية في الحقيقة أنحاء تفصيلية للمعنة الكلي. فالحديث عن معاني هذه الفصول والوحدة بينها، هو الحديث عن وحدة حقيقية وليست وحدة ظاهرية.

أما إختتام أو اخر الفصول بأبيات حكمية أو إستدلالية يسمى تحجيلا، ففيه توكيد للمعنى، وزيادة في توضيحه، سعيا يتوخى من ورائه الشاعر إلى إضفاء الحسن على فصول القول الشعري، لجعل الكلام أكثر تأثيرا في النفوس وأقدر على بعث الإنفعال فيها، من خلال ما يقدم العمل الشعري بصفة عامة من أقاويل مخيلة، وبذلك يدعو حازم إلى أن تتآزر أوائل الفصول ونهاياتها من خلال التسويم في الأولى، والتحجيل في الأخرى << و هذا الفن من صناعة النظم شريف جدا. وينبغي أن يكون اللفظ والتركيب فيه سهلا وجزلا، وأن تورد القافية فيه متمكنة. وإن كانت مراعاة هذه الأشياء واجبة في غير ذلك من أبيات الشعر فإنها في هذه الأبيات التي تجعل إختتامات للفصول، ونصولا على عواملها أوجب.>> كواود نظمه وإسناد بعضه إلى بعض يضاف إليها عنصر القافية بوصفه عنصرا مؤثرا، فتظافر هذه العناصر في خواتم الفصول أمرا له وقعه في النفوس، لذا كان حرص الشاعر ومراعاته لهذه الأشياء، عند نظم الفصول لإدراكه أهمية موقع التحجيل في الفصول.

ويذهب حازم إلى التأكيد على وضع المعاني موضع الحكمة والتمثيل في نهايات الفصول ومقاطع القول، فممن أحسن نظمها زهير بن أبى سلمى نحو قوله: $^{3}$ 

أمـــن أمِّ أوفى دمنه لم تكلُّم \*\* بحومـــانة الدّرَّاج فالمتثلِّم

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> جابر عصفور: مفهوم الشعر، ص232،233.

<sup>2</sup> حازم القرطاجني: منهاج البلغاء وسراج الأدباء، ص301.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> أبو عبد الله الزوزني: شرح المعلقات العشر، ص133.

فقد استهل الشاعر معلقته بتساؤل عن سبب عدم إجابة دمن أم أوفى لسؤاله، متعجبا من ذلك الأمر مما جعل الشك يراوده في أن تكون هذه الدمن هي فعلا دمن أم أوفى فقد طال به العهد عنها فيخشى أن يكون قد أخطأها، ففي هذا المبدأ تشويق للسامع وتحريك لما في نفسه من فضول لكشف ما في الأبيات التالية من معان تتضمنها القصيدة و التي أحسن فيها الشاعر كيفية جعل المعنى يأسر نفس السامع ويجذبه إليه.

 $^{-1}$ ومثل ما ختم به زهير أيضا قصيدته اللامية في آخر فصل منها حين قال

## فما يك من خير أتوه فإنّما \*\* توارثه آباء آباء أبائهم قبل وهل ينبت الخطّي إلا وشيجُه \*\* وتُغْرَسُ إلاً في منابتها النّخلُ

لقد ختم الشاعر قصيدته المدحية، التي أشاد فيها بخصال هرم بن سنان وابن أبي حارثة المري، وما كان من دور هما الإصلاحي بين عبس وذبيان بجعل هذا الفعل الحسن ليس مستغربا فإن هؤولاء قد أخذوه عن آبائهم ، فالمجد لديهم قد توارثوه كابرا عن كابر، ليختم حديثه ببيت من الحكمة كان خلاصة لما سبقه وتلخيصا وتتمة له والذي مفاده أن الأرض لا تتبت إلا ما هو متصل بها ومتشابك، فكذلك النخل لا يصلح غرسها إلا في مناخها الملائم وإلا ماتت. فكان توظيف الشاعر للتحجيل في ختام قصيدته له تأثير حسن على نفس السامع بحيث ترك إنطباعا جيدا فيما خلص إليه من قول، دون أن يشعر المتلقي بأي نوع من التكلف أو الإضرار بالمعنى الوارد في حشو القصيدة.

وقد ظهر إهتمام حازم بالأمثال والحكم، وإقراره بأهميتها في القول الشعري، فهو يعتبرها خاصية مميزة للشعر العربي عن الشعر عند الأمم الأخرى، لذا نبه إلى ضرورة البراعة في توظيفها و وضعها الموضع المناسب، واللائق حتى لا تجيء مقحمة فتفقد المعنى والقصيدة جانبا من جمالها. ويتبدى ذلك من خلال مقارنته الشعر العربي بنظيره اليوناني << ولو وجد هذا الحكيم أرسطو في شعر اليونانيين ما يوجد في شعر العرب من كثرة الحكم والأمثال والإستدلالات، وإختلاف ضروب الإبداع في فنون الكلام لفظا ومعنى، وتبحرهم في أصناف المعاني، وحسن تصرفهم في وضعها ووضع الألفاظ بإزائها، وفي إحكام مبانيها وإقتراناتها، ولمطف إلتفاتاتهم وتتميماتهم، وإستطراداتهم، وحسن مآخذهم ومنازعهم، وتلاعبهم بالأقاويل المخيلة كيف شاؤوا لزاد على ما وضع من القوانين الشعرية.>> 2 فهذا إقرار يشي بغنى الشعر العربي، وتعدد طرق الإبداع فيه لذا فبإمكان الشاعر أن يختار المناسب منها للغرض ويقدمه بشكل يرقى بالمعنى إلى درجة الشعرية.

### 6-دور الخيال في تحديد الطرق المعتمدة في الأغراض الشعرية:

إن تقسيم القصيدة الشعرية إلى بسيطة ومركبة، تبعا لما تتشكل منه أهو غرض واحد، أم تتضمن غرضين متضادين، فقد عمل حازم بعد حديثه عما ينبغي إعتماده في القصائد البسيطة ذات الغرض

<sup>2</sup> حازم القرطاجني: منهاج البلغاء وسراج الأدباء، ص69.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> حجر عاصى: شرح ديوان زهير بن أبى سلمى، ص92،93.

الواحد، نجده يقف وقفة أخرى عاملا من خلالها بيان ما يحسن وما يقبح في القصيدة المركبة << وأما ما يسوغ ويحسن في كثير من المواضع فأن يكون المقصدان غير منصرفين إلى محل واحد أو غير منبعثين من محل واحد، وأما ما يحسن من ذلك ويعد بديعا فأن يكون أحد المتضادين يقصد به في الباطن غير ما يقصد به في الظاهر، فيكون في الحقيقة موافقا لمضاده فيما يدل عليه على جهة المجاز والنأويل.>> أن جمع القصيدة الواحدة بين غرضين متباينين ينبغي أن لا ينحى بهما المنحى ذاته كالمدح و الذم في محل واحد ومن جهة واحدة فأحسن ما يجيئ عليه الغرضان المتضادان من صورة في القصيدة الواحدة بأن يكون ما يقصد به في الباطن مخالفا لما يقصد به في الظاهر.

وقد جعل من قول النابغة مثالا على ذلك: $^{2}$ 

## ولا عيب فيهم غير أن سيوفهم \*\* بهن فلول من قراع الكتائب

فقد جمع النابغة في هذا القول بين المدح والذم، فهؤلاء القوم ليس بهم عيب ينكرون به إلا كون سيوفهم بها فلول أو تكسرات بسبب كثرة الحرب، فظاهر القول يوهم بأن الشاعر يذم هؤولاء القوم لكن الحقيقة غير ذلك، فهذه صفة تحسب لهم وليس عليهم، فشجاعتهم وقوة بأسهم يعكسها تفلل سيوفهم. وبذلك جمع في هذا القول بين الحمد وما يظن أنه ذم لكن حقيقته غير ذلك.

ونجد أيضا قول ابن الرومي:3

## خير ما فيهم، ولا خير فيهم \*\* أنهم غير آثمي المغتاب

فقد بدى في مستهل قوله أن الكلام سينحى منحى الحمد (خير مافيهم)، لكن إستكمال القول يوضح غير ذلك، فهم قوم لا يرون إثما في الغيبة، فجمع بذلك بين الذم وما اوهم به قبل تمام القول انه حمد والحقيقة أمر عكس ذلك.

والحديث عن الأغراض الشعرية وطريقة النظم فيها سواء إنفردت القصيدة بغرض أو جمعت بين غرضين، فإن لكل غرض من تلك الأغراض طريقة يتبعها الشعراء في نظمهم للمعاني ضمن هذا الغرض، وهو ما عكف حازم على ببيانه، وتوضيح الأمور المنوطة بكل غرض، حتى لا يقحم فيه أشياء لا تتلاءم وطبيعة الغرض المنظوم فيه، وقد حاول الوقوف عند كل غرض منفردا حتى يبين الأمور التي ينبغي إعتمادها فيه << فمن ذلك طريقة المدح، ويجب فيها السمو بكل طبقة من الممدوحين إلى ما يجب لها من الأوصاف... ويجب ان يتوسط في مقادير الأمداح التي لا يحتاج فيها إلى إطالة... ويجب أن تكون ألفاظ المدح ومعانيه جزلة مذهوبا بها مذهب الفخامة في المواضع التي يصلح بها ذلك، وأن يكون نظمه متينا وأن تكون فيه مع ذلك عذوبة.>> أن طبيعة غرض المدح أن يعمد الشاعر إلى الإشادة بالممدوح، والتنويه بخصاله، وتعداد بطولاته، رفعا لقدره، وإعلاء لمكانته وتحقيق هذا الأمر، والإناطة بجوانبه على اكمل وجه يستدعى من الشاعر إختيار الألفاظ والعبارات المناسبة لذلك، والتي

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> حازم القرطاجني: منهاج البلغاء وسراج الأدباء ، ص350.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> النابغة الذبياني: الديوان، ص33.

قدارم القرطاجني: منهاج البلغاء وسراج الأدباء، ص350.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> نفسه، ص351.

تكون فيها فخامة وجزالة بحيث يمكنها الإيحاء أكثر بتلك المعاني مع إجتماع ذلك الحسن بحسن الإسناد وجمال الأسلوب.

وعلى الشاعر المادح لأن يحكم فطنته وهو بصدد المدح بحيث يراعى أحوال ممدوحة والمقام الذي هو فيه فلا يطيل كلامه بشكل يبعث على الملل حتى لا ينفر السامع من مواصلة الإستماع فتنقبض نفسه فيضرب صفحا عن تأمل تلك المعاني المخيلة التي يزخر بها العمل الشعري.

لكن الحديث عن غرض آخر كالنسيب، والنظم فيه أمر له خصوصية وأمور داخلة أو مرتبطة بطبيعة هذا العرض فأما << النسيب فيحتاج أن يكون مستعذب الألفاظ حسن السبك حلو المعاني لطيف المنازل سهلا غير متوعر، وينبغي أن يكون مقدار التغزّل قبل المدح قصدًا لا قصيرًا مخلاً ولا طويلاً مملاً.>> أن صلة النسيب بأحوال النفس وما يعتريها من مشاعر وأحاسيس، يفرض حتمية الرقة فيما هو مستعمل، فيتم مخاطبة النفس بمعان تحركها وتبعث الراحة والنشوة فيها، والتوسل بألفاظ عذبة ولطيفة بشكل يمكنها أن تلائم ما تحمله من معان وتعبر عن ما يختلج في نفس الشاعر من مشاعر وأحاسيس وتبلغها صاحبها فيشعر بمعاناة الشاعر فيتأثر لها.

أما عن الغزل باعتباره مقدمة يلج بعدها الشاعر إلى الحديث عن الغرض الحقيقي في القصيدة فإن مقداره ينبغي أن يتلاءم من حيث الحجم المخصص له، وأن لا يطغى بصورة تؤثر على الغرض الأصلي في القصيدة، و هو بيت القصيد. << وأما الرثاء فيجب أن يكون شاجي الأقاويل مبكي المعاني مثيرًا للتباريح، وأن يكون بألفاظ مألوفة سهلة في وزن متناسب ملذوذ، وأن يستفتح فيه بالدلالة على المقصد، ولا يصدر بنسيب لأنه مناقض لغرض الرثاء، وإن كان هذا قد وقع للقدماء. >> فالتعبير عن الألم والحزن الذي يسببه فقد عزيز، أو خسارة قريب، الأحرى فيه توظيف ألفاظ سهلة، لها قدرة تعبيرية عما يعتري النفس من أشجان وألام، والبدء فيها بذكر الغزل أمر مستقبح يتنافى مع معاني الحزن وما يترتب عنها من خشوع.

ومما ورد فيه تصدير الرثاء بالغزل قول دريد يرثي أخاه والذي أوله: $^{3}$ 

## أرث جديدُ الوصل من أمّ معبد \*\* بعاقبة أم أخلفت كل موعد

فقد صدر الشاعر قصيدته بمطلع لا يتلاءم والغرض المنظوم فيه، فنجد أنه يتمنى تجديد الوصل مع أم معبد وأن يغدو التدانى بديلا على التجافي لكن هيهات يحدث ذلك فقد فاجأته بخلفها لكل وعد، وهو إحباط قد يشفع للشاعر كمطية للحديث عن إحباطات أخرى لكن هذه المرة السبب فيها الحياة وما تسلبه منا من أشياء وأشخاص أعزاء علينا. وقصيدة النابغة التي يرثي فيها بعض آل جفنة:4

دعاكَ الهوى واستجهلتك المنازل \*\* وكيف تصابى المرء والشيب شامل

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> حازم القرطاجني: منهاج البلغاء و سراج الأدباء، ص351.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> نفسه.

 $<sup>^{3}</sup>$ نفسه، ص $^{3}$ 

<sup>4</sup> النابغة الذبياني: الديوان، ص184.

يقر الشاعر في أول حديثه بأن الهوى والوجد هو ما دفع هذا العاشق الولهان لأن يعود تلك الديار لعله يجد فيها أنيسا لوحدته وتخفيفا من ألمه، لكن هذا الشخص يقابل بخذلان الدمن له، وعدم تعرفها عليه، فقد طال البعد عنها حتى كاد الزمن يطمس معالمها، متسائلا عما يفعله هذا الشخص فهل في ذلك محاولة منه لإستعادة أيام خلت وقد حل الشيب مكان الصبى فكان إسترجاع تلك الأيام من المستحيلات. فلم يأت هذا المطلع موافقا لما وليه من حديث عن الرثاء، وما يتطلبه هذا الأخير من حزن وشجن. وقول عدي بن زيد يرثى ولده علقمة: 1

## أعَرَفتَ أمس من لميس طلل \*\* .....

إن ما قيل عن قول دريد والنابغة ينطبق على قول عدى، فاستهلال الحديث عن الرثاء بمطلع غزلي أمر مستقبح، فقد سبق أن رأينا أن من شروط المطلع ملاءمته للغرض الشعري المعبر عنهلأن الغاية من المطلع هي تهيئة النفس لتقبل ما يليه من كلام، بغية التأثير في السامع ودفعه إلى الإستجابة لتلك الأقوال المخيلة.

<فأما طرق الاعتذار و المعاتبات و الإستعطافات و ما جرى مجراها فملاك الأمر فيها التلطف و الاثلاج إلى كل معتذر أو معاتب أو مستعطف من الطريق الذي يعلم من سجيته أو يقدر تأثره لذلك.>فهذه الطرق التي تتأخر من حيث درجة شيوعها مقارنة بغيرها من الأغراض الكبرى فكون الكلام فيها موجه إلى من هو أعلى درجة أو سلطانا أو مكانة، فإنه يقتضي استعمال ألفاظ الإلتماس، بحيث تكون سهلة لطيفة، يمكنها أن تحرك نفس السامع فيستجيب لطلب الشاعر، و يلبي رغبته.

< و طريق الهجاء أيضا يقصد فيه ما يعلم أو يقدر أن المهجو يجزع من ذكره و يتألم من سمعه مما له به علقة. >> 4 إذا كان المدح غرضه الإشادة بالممدوح و إعلاء شأنه فالهجاء نقيض ذلك، فالحط من شأن المهجو غايته و تحقيق ذلك أمر يتوسل فيه الشاعر أن يؤلم المهجو، و يؤذيه.

<حفأما طرق التهاني فيجب أن تعتمد فيها المعاني السارة و الأوصاف المستطابة، و أن يستكثر فيها من التيمن للمهنا، و أن يؤتى في ذلك بما يقع وفقه، و يتحذر من الإلمام بما يمكن أن يقع منه في نفس المهنى شيىء، و يجتنب ذكر ما في سمعه تنغص له. و يحسن في التهاني أن تستفتح بقول يدل على

<sup>1</sup> أبو الفرج الأصفهاني: الأغاني، ج2، ص153، لكنه روى: تعرف أمس من لمس الطلل \*\* مثل الكتاب الدارس الأحول.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> حازم القرطاجني: منهاج البلغاء و سراج الأدباء، ص 352.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> نفسه.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> نفسه.

غرض التهنئة، فإن موقع ذلك حسن من النفوس. >  $^1$  إذا تغيا الشاعر -من خلاله عمله الشعري - التهنئة، والتعبير عن فرحته و مشاركته شخصا ما مناسبة سارة -على اختلافها - و ظف ما تيسر لديه من معاني تتلاءم و هذه المناسبة، و ربطها بالممدوح و مكانته، مستعملا ما لطف من ألفاظ و حمل تعابير الفرح بين طياته، سعيا من الشاعر إلى لفت إنتباه السامع و التأثير فيه بما تتضمنه القصيدة من معاني التيمن و التهنئة، مع الحرص على تجنب ما قد يعكر تخييل هذه المعاني.

و في استهلال الكلام بما يوحي بهذا الغرض جذب للسامع و تأثير فيه، و هو أمر مستحب و مفضل في هذا الضرب من الشعر.

-

<sup>1</sup> حازم القرطاجني: منهاج البلغاء و سراج الأدباء، ص 352.

ظل نمودج القصيدة الجاهلية، و طريقة بنائها مسيطرًا لفترة طويلة على أذهان الشعراء و النقاد، لما عرفته من إكتمال في البناء، و نضج في الطرح.

يذهب حازم إلى أن الأغراض الشعرية هي أجناس تحتها أجناس، لكنها و على تعددها لا يخرج أن يكون الباعث عليها عن الشعور بالإرتياح، أو الشعور بالإكتراث. و قد حصر هذه الأغراض في أربع طرق: التهاني و ما معها و التعازي و ما معها، و المدائح و ما معها، و الأهاجي و مامعها.

في حديثه عن البناء الفني للقصيدة تأكيد على دور الخيال و فعاليته في تحسين المطالع و العناية بها، بأن تحتوي على ما فيه إيقاض لنفس السامع و إثارة إنفعاله، و تشفيع هذا الحسن بالبيت التالي للمطلع لما في ذلك من دور كبير في الزيادة من تخييلية العمل الشعري و الزيادة في تأثيره على المتلقى.

كما يتجلى دور الخيال و التخييل، في الإبداع في الخروج من فصل إلى آخر، و من غرض إلى الذي يليه، بحيث يكون في الإنتقال حذق من الشاعر فلا يشعر المتلقي بوجود فجوة، أو فاصل بين موضوعات القصيدة، و قد بين أن هذا الإنتقال قد يتم بواسطة (بالتدرج) أو من غير واسطة (صورة التفاتية) من خلال الجمع بين طرفي كلامين متباعدي المأخذ و الغرض.

و الحديث عن الإنتقال السلس بين موضوعات القصيدة سواء أكان تخلصا أو إستطراد لا يشمل فيه يشمل التحسين بيت التخلص فقط بل البيت الذي يليه أيضا كما أكد على دور الخيال و التخييل في تحسين مواد فصول و إنتقاء جوهرها، و خلق التناسب بينها و بين الغرض الشعري في القصيدة، و في ذلك تأكيد على مراعاة المتلقي و تقديم ما يناسبه ليزيد من تخييلية العمل.

و ضمن تحسين الفصول أكد على تحسين رؤوسها و تخصيصها بفواتح تزيد من شهرتها، و ختمها بأبيات حكمية أو استدلالية، ففي ذلك تأكيد على دور الخيال في إشاعة الجمال في مختلف أجزاء القصيدة.

يقوم الخيال الشعري بانتقاء ما يلائم الغرض الشعري من طرق في التعبير عن المعنى، و تسخير مختلف الوسائل الفنية لتحسينه و الزيادة من تخييليته، مستعملا لكل غرض ما يلائمه من معان و أساليب و ألفاظ.

## <u>الفصل الرابع:</u>

## علاقة الخيال و التخييل بالصدق و الكذب في الشعر و أثرهما في حدوث التلقي

## قضية الصدق و الكذب قبل القرن 7 هـ

## 1-مكانة الخيال و التخييل في الصناعة الشعرية.

- جوانب التخييل في العمل الشعري
- دور الغرابة و التعجب في حدوث التخييل الشعري.

#### 2- دور المحاكاة في حدوث التخييل.

- أحكام المحاكاة و طرق التصرف في التخييلات الشعرية.
  - علاقة الخيال بالحس.
  - دور الخيال في بيان أحكام المحاكاة التشبيهية.
    - دور الخيال في حصول قوة التشبيه.
      - الأثر النفسى للمحاكاة الشعرية.

## 3-علاقة الصدق و الكذب بوقوع التخييل.

- كيفية وقوع الصدق و الكذب في الشعر.

#### 4-مكانة المتلقى من الخيال و التخييل.

تضاف قضية "الصدق و الكذب" في الشعر إلى القضايا التي شغلت الساحة النقدية و الفلسفية لفترة معتبرة و التي تعددت فيها الآراء و تباينت، فتركز الحكم فيها على طريقة الشاعر في نظم القول، و تشكيل الصور، لقد اختلف البلاغيون و النقاد حول هذه المسألة، فذهب بعضهم إلى أن أحسن الشعر أكذبه، في حين ذهب البعض الآخر إلى أن أحسن الشعر أصدقه، كل ينظر إلى قيمة الصورة الشعرية و طبيعتها من جانب.

كان ابن طباطبا (ت 322 هـ) من الذين نادوا بالصدق في الشعر، حيث ربط جمال الصورة و قدرتها على التحريك الوجداني بصدق التجربة الشعورية و يتجلى ذلك من خلال تأكيده أن حركسن الشعر و قبول الفهم إياه علة أخرى، و هي موافقته للحال التي يعد معناه لها..فإذا وافقت هذه المعاني هذه الحالات تضاعف حسن موقعها عند مستمعها لا سيما إذا أيدت بما يجلب القلوب من الصدق عن ذات النفس بكشف المعاني المختلجة فيها، و التصريح بما كان يكتم منها، و الاعتراف بالحق في جميعها.>> أ، فحسن الصورة التي ينقلها العمل الشعري، و التي يحاكيها الشاعر في عمله يزيد في جمالها طريقة تشكيل المعاني و كيفية نسجها و التي تعبر عن الانفعالات النفسية الشاعر فهو حيطلب الصدق المعنوي في كل شعر، و يقبل الكذب الذي يعني المبالغة، أي كذب الصورة، لكن هنا بمنزلة بين المنزلتين هي صدق التشبيه الذي يبدو جامعا المعنى و الصورة... فالصورة المشتركة هي الطريقة البيانية، و المعنى هو وجه الشبه في أغلب الظن.>> 2 فما يسوغه ابن طباطبا هو استعمال طرق البيان المختلفة التي من شأنها النهوض بالمعنى و توضيح الصورة، دون أن يقود ذلك إلى المبالغة التي قد تدخله مجال الكذب من بابه الواسع. في وقت ذهب قدامة بن جعفر ( ت 337 هـ) إلى مناصرة مذهب الخلو باعتباره حردهو ما ذهب إليه أهل الفهم بالشعر و الشعراء قديما، و بلغني عن بعضهم أنه قال: أحسن الشعر أكذبه، و كذا نرى فلاسفة اليونانيين في الشعر على مذهب لغتهم.>> 3

فتخطي حدود الواقع إلى الاستحالة هو ما يقصد بالغلو، و الذي يعد قدامة أحد المسوغين له مبديا دعمه للرأي القائل بأن أعذب الشعر أكذبة محكما المقياس الفني في استساغته لما يرد في الشعر من افراط و مبالغة، و هو موقف لا يبتعد كثيرا عما ذهب إليه أبو هلال العسكري ( 395 هـ) حين اعتبر أن أكثر الشعر حجبني على الكذب و الاستحالة من الصفات الممتنعة، و النعوت الخارجة عن العادات و الألفاظ الكاذبة، من قذف المحصنات و شهادة الزور، و قول البهتان - لاسيما الشعر الجاهلي الذي هو أقوى الشعر و أفحله - و ليس يراد منه إلا حسن اللفظ وجودة المعنى هذا الذي يسوغ استعمال الكذب و غيره و قبل لبعض الفلاسفة فلان يكذب في شعره، فقال : يراد من الشاعر حسن الكلام، و الصدق يراد من الأنبياء.>>

ابن طباطبا العلوي: عيار الشعر، ص16..16

<sup>2</sup> مصطفى الجوزو: نظريات الشعر عند العرب الجاهلية و العصور الاسلامية، ج1،ص. 153

<sup>3</sup> قدامة بن جعفر: نقد الشعر .ص62.

<sup>4</sup>أبو هلال العسكري: الصناعتين ، ص137،136.

أن ذلك قول فيه كثير من التعميم، و لا يمكن جعل ذلك مبررا إجازة وقوع الكذب في العمل الشعري و جعله أساسا يتكئ عليه الشعر في ايقاع التأثير النفسي، و تحريك الخيال الشعري لدى طرفي العملية الابداعية، بيد أن تعريفه للغلو بأنه << تجاوز حد المعنى و الارتفاع فيه إلى غاية لا يكاد يبلغها.>> أو وقوع زيادة في المعنى، و تجاوزه حدا معينا في تصوير الأشياء لا يعني بالضرورة ورود الكذب فيه، أما الحكيم ابن سينا (ت 428 هـ) فقد نظر إلى موضوع الصدق و الكذب في الشعر من زاوية التخييل و المحاكاة فرد ما ينتجه القول الشعري من إذعان أو انفعال نفسي إلى التخييل بعيدا عن صدق القول أو كذبه << فكثيرا ما يؤثر الانفعال و لا يحدث تصديقا.>> فوقوع تصديق السامع للقول لا يعنى بالضرورة أن ينفعل له، و قد جعل ابن سينا التخييل جوهر الشعر، و هو يختلف عن التصديق، فوصف الكلام في التصديق يدل على ما هو موجود في وقت يكون استعداد النفس لتقبل القول الشعري هو الفيصل في التخييل و ليس صدقه أو كذبه، أو بمعنى آخر مطابقته للحقيقة أو عدمها، و إن كنا نشعر بميل ابن سينا إلى الكذب الشعري غير أن ذلك لا يدفعنا إلى تصنيفه مع القائلين بأن أعذب الشعر أكذبه.

و قد وصف ابن رشيق الشعر قائلا: حو من فضائله أن الكذب الذي اجتمع الناس-على قبحهحسن فيه و حسبك ما حسن الكذب و اغتفر له قبحه.>> قهو بيرر لما يرد في الشعر من أقوال كاذبة
سعيا منه إلى التأكيد أن هذا النوع من المبالغة من شأنه أن يزيد في حسن المعنى و جماله مبينا أن في
إلغاء المبالغة شيئا معيبا.أما عبد القاهر الجرجاني فقد ذهب إلى أن الكذب هو الصنعة حيث حرمد باعها
و تنشر شعاعها و يتسع ميدانها...حيث يعتمد الاتساع و التخييل، و يدعى الحقيقة في ما أصله التقريب
و التمثيل و حيث يقصد التلطف و التأويل، و يذهب في القول مذهب المبالغة و الاغراق في المدح و الذم
و سائر الاغراض>> 4. فعماد الصنعة الشعرية عنده التخييل و المبالغة، لكنه في ذات الوقت نجده رافضا
تضمين الشعر تلك المعاني العقلية التي تبتعد به عن التخييل، فيغدو و القول الشعري<< كالمقصور
معروفة، و صورا مشهورة، و يتصرف في أصول هي و إن كانت شريفة فإنها كالجواهر تحفظ أعدادها
و لا يرجى إزديادها و كالأعيان الجامدة التي لا تنمى و لا تزيد، و لا تربح و لا تفيد، و كالحسناء
هذا الناقد لا ينتافي مع الجانب الاخلاقي، لكن التخييل الشعري يتطلب من الشاعر تجميلا للواقع المحاكى
هذا الناقد لا ينتافي مع الجانب الاخلاقي، لكن التخييل الشعري يتطلب من الشاعر تجميلا للواقع المحاكى
و تلوينه بما تمليه عوارض النفس و أهوائها.

أبو هلال العسكري: الصناعتين، ص. 357

<sup>2</sup>عبد الرحمن بدوي: فن الشعر، ص 162، 162

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>ابن رشيق: العمدة، ج1،ص.22

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>عبد القاهر الجرجابي: أسرار البلاغة، ص. 203

دنفسه.

وحسب الكيفية التي يشكل عليها خيال الشاعر الصور الشعرية، و من أجل ذلك كانت المبالغة وسيلة يستخدمها الشاعر للتعبير عن مشاعر ما عند محاكاته للواقع.

بينما يرفض ابن رشد ( 595 هـ) الكذب ضمن حديثه عن المحاكاة و التي يخلط بينها و بين التخييل، فقد عد << المحاكاة التي تكون بالأمور المخترعة الكاذبة ليست من فعل الشاعـــر و هي التي تسمى أمثالا و قصصا، مثل ما كتب في كتاب كليلــة و ذمنة.>>1. غير أن مطالبته بتحري الصدق لا يعني أبدا استعباده للتخييل الشعري.

لقد ركز البلاغيون و النقاد و حتى الفلاسفة عند مناقشتهم لقضية الصدق و الكذب و علاقتهما بالعمل الشعري على البعد النفسي للمعاني التي يتضمنها العمل، فالصدق الفني يجعل المتلقي يعيش مع المبدع التجربة الشعورية-الحقيقية- و يشاركه فيها، كما كان الكذب أيضا فنيا أين لا تتطابق الصورة الشعرية مع الواقع العيني، و لا يتقيد الشاعر بحدودي الزمان و المكان و لا حدود الممكن ليرسم بفضل خياله الخصب صورا تتلاءم و الحالة النفسية و الشعورية التي يعيشها، و يبالغ في نعتها.

فإذا كانت الآراء قد اختلفت في النظر إلى القول الشعري برد الحسن فيه إلى الصدق أو الكذب، سيحاول هذا الفصل الوقوف عند علاقة الخيال و التخييل بالصدق و الكذب في العمل الشعري عند حازم القرطاجني و ما مدى تأثيرها على المتلقي بوصفه طرفا في العملية الابداعية؟ و كيف يتجلى أثر الصدق و الكذب في بناء الصورة الفنية و طرق التصوير فيها؟

\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> عبد الرحمن بدوي: فن الشعر، ص. 214،213

#### 1-مكانة الخيال و التخييل في الصناعة الشعرية:

سعى حازم من خلال كتابه المنهاج إلى تحديد الأشياء الفاصلة بين الكلام الأدبي و الكلام العادي، أو بتعبير آخر ما يرقى بعمل ما إلى الأدبية. و يتضح ذلك من خلال علم البلاغة، هذا العلم الشامل لصناعتي الشعر و الخطابة، اللتان و إن اشتركتا في المعاني فقد تباينت بهما الغايات و المقاصد. حلا كان علم البلاغة مشتملا على صناعتي الشعر و الخطابة، و كان الشعر و الخطابة يشتركان في مادة المعاني و يفترقان بصورتي التخييل و الاقتاع و كان لكلتيهما أن تخيّل و أن تقنع في شيء شيء من الموجودات الممكن أن يحيط بها علم إنسان، و كان القصد في التخييل و الاقتاع حمل النفوس على فعل شيء أو اعتقاده أو التخلى عن فعله و اعتقاده كانت النفس إنما تتحرك لفعل شيء أو طلبه أو اعتقاده أو التخلى عن واحد واحد من الفعل أو الطلب و الاعتقاد بأن يخيّل لها أو يوقع في غالب ظنها أنه خير أو شرور. >> أ، ففي حين أنه خير أو شر بطريق من الطرق التي يقال بها في الأشياء أنها خيرات أو شرور. >> أ، ففي حين الشاعر من خلال عمله الشعري إلى التأثير في المتلقي من خلال ما يقدمه من أقوال يتغيا من ورائها الشاعر من خلال عمله الشعري إلى التأثير في المتلقي من خلال ما يقدمه من أقوال يتغيا من ورائها طلب فعل و اعتقاده أو التخلى عن فعله و اعتقاده فالاختلاف الكامن بين هاتين الصناعتين لا ينفي الستعمال الشعر للاقناع في بعض المواطن، أو توظيف الخطابة لأقوال مخيلة في حالات معينة دون أن استعمال الشعر للاقناع في بعض المواطن، أو توظيف الخطابة لأقوال مخيلة في حالات معينة دون أن

لكن الملاحظ أن القرطاجني « لا يتحدث كثيرا عن الاقتاع الخطابي - و كأنه لم يذكره إلا ليميز بينه و بين التخييل على نحو ما فعل ابن سينا في تلخيص كتاب الشعر - و إنما أكثر اهتمامه بالصناعة الشعرية. >> 3، إن اهمال القرطاجني للخطابة في منهاجه لصالح الحديث عن صناعة الشعر و بيان أسسه التي يبنى عليها، هو نابع من اهتمامه كناقد و أديب، بصناعة الشعر التي رأى ضرورة توضيح كل ما يتعلق بها، و لا سيما أسس هذه الصناعة و خصائصها المميزة. فإذا كان التخييل يحتل مكانة مهمة في العملية الشعرية عند حازم، فإن الوقوف عند مفهوم حازم للخيال و التخييل يستدعى أو لا التعرف على تعريفه للشعر و هل شكل صدق الشعر أو كذبه معيارا في الحكم على جودة العمل عند ه؟ ماهي المكانة التي احتلها المتلقى من الخيال و التخييل؟

يذهب حازم إلى أن<< الشعر كلام موزون مقفى من شأنه أن يحبب إلى النفس ما قصد تحبيبه إليها، و يكره إليها ما قصد تكريهه، لتحمل بذلك على طلبه أوالهرب منه بما يتضمن من حسن تخييل له و محاكاة مستقلة بنفسها أو متصورة بحسن هيأة تأليف الكلام أو قوة صدقه أو قوة شهرته، أو بمجموع ذلك، و كل ذلك يتأكد بما يقترن به من إغراب، فإن الاستغراب و التعجب حركة للنفس إذا اقترنت بحركتها الخيالية قوى انفعالها و تأثرها.>> 3، فالشعر كلام عماده الوزن و القافية.

<sup>19،20.</sup> منهاج البلغاء و سراج الأدباء، ص. 19،20

<sup>2</sup> محمد شكري عياد: كتاب أرسطو طاليس في الشعر، ص. 244

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> حازم القرطاجني: منهاج البلغاء و سراج الأدباء، ص 71

هذا الكلام يذكرنا بتعريف قدامة بن جعفر للشعر بأنه حرقول موزون مقفى يدل على معنى.>> أ. فما يميز الشعر هو أنه قول موزون مقفى يحمل معنى يسعى لتأديته إلى المتلقي، لكن حازم يضيف إلى كون هذا الكلام يعتمد على الوزن و القافية أنه يسعى إلى إشارة انفعال المتلقي و التأثير فيه و ذلك من خلال ما يقدمه من أقوال قد تدفعه إلى فعل شيء أو النفور منه (التحمل بذلك على طلبه أو الهروب منه)، و هذا لن يتحقق إلا من خلال قول أحسنت فيه المحاكاة و التخييل، أين تبرز براعة الشاعر و قدرته التصويرية لأن حر الشعر عند حازم إثارة تخييلية لإنفعالات المتلقي يقصد بها دفعه إلى اتخاذ وقفة سلوكية خاصة تؤدي به إلى فعل الشيء أو طلبه أو اعتقاده، هذه الإثارة تحدث فعلها لدى المتلقي فيما يسميه علم النفس القديم "قوى الادراك الباطن" بمعنى أن صور الشعر أو مخيلاته تثير جانبا خاصا من الصور الذهنية المختزنة في القوة الذاكرة لدى المتلقي .. فتربط بين مخيلات الشعر و ما أستثير من صور مختزنة مما يفضي بالمتلقي إلى حالة إدراكية متميزة تؤثر -بدورها - في قواه النزوعية فتفضي به إلى الوقفة السلوكية التي عبر عنها حازم بطلب الشيء أو فعله أو التخلي عن طلبه و فعله .> أو ما يسمى بالاستجابة التخييلية القول الشعري، و جودة المحاكاة و التصوير فيه، فإن حدوث ردة الفعل، أو ما يسمى بالاستجابة التخييلية وقفا على فاعلية المخيلة لدى المتلقي و كذلك الشاعر.

إن نجاح الشاعر في الربط بين الصور التخييلية المعبرعنها من خلال العمل الشعري و تلك الصورة المختزنة في ذهن المتلقي و ذلك بتحريك هذه الأخيرة و جعلها تذعن لما هو مقدم و تتفاعل ما يطلبه القول الشعري سواء بالرغبة في الشيء أو النفور منه هو نجاح في أداء الخيال لدوره في بعث عناصر الجمال في العمل، و الطريقة المميزة في تشكيل الصور الشعرية و الربط بين عناصرها. و أثر ذلك في تحقيق الغاية التخييلية المنشودة من العمل الابداعي.

يظهر جليا من خلال تعريف حازم للشعر أن التخييل و المحاكاة هما الحقيقة المميزة للشعر، لكن حازم لا يقف عند هذا الحد بل يواصل موضعا أن تلك المحاكاة المعتمدة في العمل الشعري قد تكون قائمة بنفسها أو أن تعتمد على أشياء مساعدة ترسخ الصورة و تؤكدها، و هي التأليف المنسجم للكلام، صدقه، أو قوة شهرته أو باجتماع كل ذلك. فتحقيق المحاكاة للغاية المنشودة في الشعر يترسخ من خلال اقتران المحاكاة بالاغراب هذا الأخير ينجم عنه تفاجؤ التلقي بالأشياء المستغربة فينجم عنه التعجب، فيكون بذلك تأثر النفس بالقول الشعري أكبر، و انفعالها أقوى. << وارتباط التعجيب بالغرابة و الاستغراب عائد لرؤية حازم للشعرية، و كونها لا تتحرك على قطب المعتاد و المألوف، بل تنحو إلى كسر المألوف و ما يتوقعه المتلقي، و تفاجئ أفقه بالمستطرف و النادر الوقوع و المستغرب. > 3، فطبيعة النفس ميالة إلى الأشياء المستغربة، فتكون أكثر علوقا بالذهن و تأثيرها في النفوس أبلغ.

اقدامة بن جعفر: نقد الشعر، ص. 17

<sup>298.</sup> الصورة الفنية في التراث النقدي و البلاغي عند العرب،ص. 298

قفاطمة عبد الله الوهيبي: نظرية المعنى عند حازم القرطاجني، ص86.

لذلك كان الاستغراب أمرا مساعدا في تحقيق الاستجابة التخييلية التي يتوخاها الشاعر من المتلقى.

لكن حازم القرطاجني لا يفتأ أن يقدم لنا بعد هذا التعريف للشعر تعريفا آخر يختلف شيئا ما عن الأول و الذي مفاده أن << الشعر كلام مخيل موزون، مختص في لسان العرب بزيادة التقفية إلى ذلك و التئامه من مقدمات مخيلة، صادقة أو كاذبة، لا يشترط فيها بما هي شعر -غير التخييل.>> أالملاحظ أن هذا التعريف الثاني للشعر قد قدم فيه التخييل على الوزن و القافية، فالكلام المخيل أو الذي يعبر عن أقوال تخييلية هو الكلام الذي يمكن الحكم عليه بأنه شعر، يضاف إلى ذلك الوزن، فهو كلام منظم يستند إلى أوزان خاصة، و قد زيد فيها القافية، إذ تعودت العرب أن يكون الشعر مقفى باعتبار أن القافية هي آخر ما يعلق بنفس المتلقي و سمعه من البيت الشعري، لذا كان اعتناءهم كبيرا بها، و اعتبروها جزءا مهما في الوزن.

فهذه الأقوال الشعرية المخيلة هي أيضا موزونة مقفاة، لكن تأثر حازم بالموروث الثقافي اليوناني و الأرسطى بشكل خاص، جعله ينظر إلى الشعر نظرة الفيلسوف لقضايا المنطق.

حيث أن الشعر يتكون من مقدمات مخيلة لا أهمية للصدق و الكذب فيها، لكن الأهمية الكبرى هي أن تكون تلك المقدمات مبنية على التخييل حرإذ يجعل التخييل المحور الذي تدور عليه شاعرية الأثر و أدبيته...و هو ما يضطر حازما إلى العودة إلى تعريف الشعر بتقديم التخييل على الوزن و القافية بعد أن قدمهما سابقا على التخييل الذي هو القطب المحوري الجاعل من الكلام شعرا، حيث إن الشعر كلام مؤلف من مقدمات لا يشترط فيها من حيث هي شعر غير التخييل فقط و لا شيء سواه، و من هنا يمكن تعريف الصورة الشعرية عند حازم بكونها الوحدة اللسانية التي تشكل تخييلا و قاعدتها الأساسية من حيث هي انزياح دلالي و دلالة إيحائية في نفس الآن هي أنها كلما كانت أبعد عن أفق انتظار المتلقى إلا و حققت المفاجأة الجمالية أو الأسلوبية.>> 2.

يجعل حازم التخييل السمة المميزة للشعر عن غيره من أصناف القول، مقدما إياه على الوزن و القافية فهذا لا يعد تناقضا مع تعريفه السابق، لكنه قد يجتمع الوزن و القافية في كلام ما دون إمكانية الحكم عليه بالشعرية، في حين أن قدرة القول على إحداث التأثير، و ايقاع التخييل في المتلقي هو الفيصل في تسميته بالشعر، و في هذا التعريف يظهر القرطاجني بتعريف ابن سينا حتى يكاد التعريفان يتطابقان، يقول ابن سينا حاله الشعر كلام مخيل مؤلف من أقوال موزونة متساوية، و عند العرب مقفاة. >> 3، فقد قدم ابن سينا كما فعل حازم التخييل على الوزن و القافية جاعلا منه أساس الشعر، لكن حازم يضيف إلى ذلك أن تلك المقدمات التي يتألف منها القول الشعري لا أهمية فيها للصدق أو الكذب، لكن الأهم هو قدرة هذه المقدمات أو هذا القول على التأثير و ايقاع التخييل، بمعنى أن العبرة بالنتيجة الحاصلة عن القول الشعري و التي هي التخييل.

2عمر أوكان: اللغة و الخطاب ،د ط، افريقيا الشرق، الدار البيضاء المغرب، بيروت لبنان، 2001، ص. 119

\_

ما القرطاجني: منهاج البلغاء و سراج الأدباء، ص. 89

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>عبد الرحمن بدوي: أرسطو طاليس، فن الشعر، ص 161.

و الذي يتحدد معناه في قوله : << و التخييل أن تتمثل للسامع من لفظ الشاعر المخيل أو معانيه، أو أسلوبه و نظامه، و تقوم في خياله صورة أو صور ينفعل لتخيلها و تصورها، أو تصور شيء آخر بها انفعالا من غير رويّة إلى جهة من الانبساط أو الانقباض .>> 1، بمعنى أن القول الشعري يكون له وقع على المتلقى من خلال الألفاظ المستعملة أو المعانى المعبر عنها أو الأسلوب المتبع هذه الأمور أو الجوانب المشكلة للعمل الشعري باجتماعها و تآلفها الحسن في النص الشعري ينتج عنها حدوث تصور ذهني قد يتماشى مع معارفه المخزنة، فيؤدي إلى تحريك نفسه بالانفعال تجاوبا مع ذلك القول، و تأثر ا بما يعبر عنه، أو قد يؤدي هذا القول إلى استدعاء تصور آخر تربطه بموضوع الشعر صلة مشابهة أو تضاد، بمعنى أن هذا القول يؤدي بالمتلقى إلى وقفة سلوكية معينة سواء بالانبساط أو الانقباض، أي طريقة التلقى لهذا النص هي المحدد لنوع الاستجابة الحاصلة، و مدى تقبل السامع لذلك العمل الابداعي. لكن المميز لرد الفعل، أو الانفعال الناجم من قبل المتلقى أنه من غير روية أو طول تفكير، و بذلك يكون التخييل << تصور تنشئه في نفس السامع عناصر الشعر المختلفة، التي يسميها حازم انحاءه، و يؤدي ذلك إلى انفعال لا واع، و هذه الإنحاء هي اللفظ و المعنى و الأسلوب و النظم و الوزن.  $^{2}$  ، فحدوث هذا التصور ليس مقتصرا على جانب واحد من العمل و لكنه شامل لمختلف أنحائه، و يعد النظام شاملا لكل من النظم و الوزن، و اللفظ و المعنى و الأسلوب، بيد أن الحكم على الانفعال الناتج عن القول الشعري بأنه غير واع يقود إلى الحكم على المتلقى بالسذاجة و قلة الفهم، و هذا يتنافى مع طبيعة التخييل، فهو بالفعل استجابة نفسية للقول الشعري لكنها و رغم عدم تروي المتلقى فيها و إطالة التفكير، لكنها استجابة واعية تنم عن فهم و إدراك لما هو مقدم، و هو ما يعكس حدوث التخييل في بعض الأقوال دون أخرى .

تتضح أنحاء وقوع التخييل من خلال جوانب الشعر المختلفة ليتحدد على إثرها نوعية التخييل الناتج عن الشعر حيث أن « التخييل في الشعر يقع من أربع أنحاء : من جهة المعنى، و من جهة الأسلوب و من جهة اللفظ و من جهة النظم و الوزن، و ينقسم التخييل بالنسبة إلى الشعر قسمين : تخييل ضروري و تخييل ليس بضروري، و لكنه أكيد و مستحب لكونه تكميلا للضروري و عونا له على ما يراد من إنهاض النفس إلى طلب الشيء أو الهرب منه، و التخاييل الضرورية هي تخاييل المعاني من جهة الألفاظ، و الأكيدة و المستحبة تخاييل اللفظ في نفسه و تخاييل الأسلوب و تخاييل الأوزان و النظم، و آكد ذلك تخييل الأسلوب.>> 3، يتحدد نوع التخييل في الشعر بالقياس إلى الناحية المتصل، فيكون إما ضروريا أو غير ضروري، هذا الأخير لا يعنى أن هذا القسم من التخييل غير ذي فائدة، و لكنه يعمل كمساعد للتأثير في النفوس و جعلها تنبسط أو تنقبض، لكنه ليس جوهريا في العمل الشعري.

المازم القرطاجني: منهاج البلغاء و سراج الأدباء، ص. 89

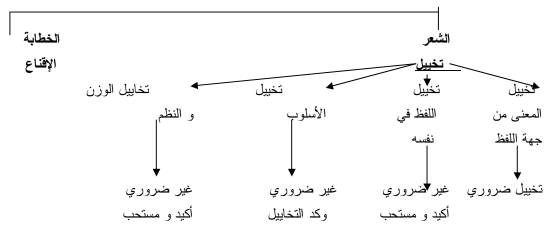
<sup>2</sup> مصطفى الجوزو: نظريات الشعر عند العرب، الجاهلية و العصور الاسلامية ،ج1،ص. 135

دارم القرطاجني: منهاج البلغاء و سراج الأدباء، ص89.

و بتعبير آخر فإن التخابيل الضرورية هي تخاييل المعاني من جهة الألفاظ الذي عبر عنها عن طريق اللفظ، أي أن المعنى الموظف مستوف لشروط التخييل.

أما التخاييل غير الضرورية- لكنها مهمة و مساعدة- هي تخاييل الألفاظ في ذاتها فه ي الكيـــدة و مستحبة، يضاف إليها تخاييل الوزن و النظم، أما تخاييل الأسلوب فرغم كونها غير ضرورية فهي أوكد التخاييل و هذا لا يعنى إهمال حازم لهذا الضرب من التخاييل << فهو بهذا الاعتبار لا يستغنى عنه التخييل الضروري في أداء وظيفته و لكنه من حيث المرتبة يأتي بعد تخييل المعنى ثانيا.>> 1، و يمكن توضيح الأمر من خلال الرسم أو التشجير التالي :2

#### علم البلاغة



#### - جوانب التخييل في العمل الشعري:

بعد تعرض حازم لأنحاء التخييل في الشعر، و تحديده للضروري منها و غير الضروري، يعود ليبين كيفية وقوع هذا التخييل في نفس المتلقي، حيث أن << طرق وقوع التخييل في النفس: إما أن تكون بأن يتصور في الذهن شيء من طريق الفكر و خطرات البال، أو بأن تشاهد شيئا فتذكر به شيئا أو بأن يحاكى لها الشيء بتصوير نحتى، أوخطي، أو ما يجري مجرى ذلك، أو يحاكى لها صوته أو فعله أو هيأته، بما يشبه ذلك من صوت أو فعل أو هيأة، أو بأن يحاكى لها معنى بقول يخيله لها و هذا هو الذي نتكلم فيه نحن في هذا المنهج - أو بأن يوضح لها علامة من الخط تدل على القول المخيل، أو بأن تفهم ذلك بالإشارة.>> 3، فحدوث التخبيل حركة تنشأ في النفس عن طريق تصور في الذهن بسبب حركة الفكر أو خطرات البال ، أو من خلال ربطه بين شيء مرئي يستدعى في الذهن شيئا آخر مختزن، أو أن تتم محاكاة الشيء عن طريق النحت أو الكتابة أو غيرها من الوسائل التي ترسخ المعنى في الذهن و النفس و جعله كمقابل لذلك الموجود في الواقع.

اسعد مصلوح: حازم القرطاجني و نظرية المحاكاة و التخبيل في الشعر، ص. 182

<sup>2</sup>عمر أوكان: اللغة و الخطاب، ص. 118

دارم القرطاجني: منهاج البلغاء و سراج الأدباء، ص90،89.

أي جعل الإشارة دليلا على تلك الصور المحاكاة، حتى يكون موقعها من النفس أقرب و تأثيرها أكبر لأن << أحسن مواقع التخييل :أن يناط بالمعاني المناسبة للغرض الذي فيه القول كتخييل الأمور السارة في التهاني، و الأمور المفجعة في المرائي، فإن مناسبة المعنى للحال التي فيها القول و شدة و التباسه بها يعاون التخييل على ما يراد من تأثر النفس لمقتضاه.>> 1

فحتى يكون موقع التخييل أوكد في النفس و أكثر تأثيرا فيها ينبغي أن يلاءم بين المعاني و الغرض المقول فيه، و كلما كان الانسجام بينهما بين كان تأثيرهما أكبر في المتلقي، و كانت قدرتها على إحداث الاستجابة المرجوة أوفر، بالإضافة إلى ذلك فإن القوة التأثيرية للتخييل تكون أكبر إذا تمكن الشاعر من تقديم الجديد، و ابداع أشياء يفاجئ بها المتلقي و يثير دهشته و يحسن موقع التخييل من النفس، أن يترامى بالكلام إلى أتحاء من التعجيب، فيقوى بذلك تأثر النفس لمقتضى الكلام. و التعجيب يكون باستبداع ما يثيره الشاعر من لطائف الكلام التي يقل التهدى إلى مثلها، فورودها مستدر مستطرف لذلك: كالتهدي إلى ما يقل التهدي إليه من سبب للشيء تخفى سببيته، أو غاية له أو شاهد عليه، أو شبيه له أو معاند، و كالجمع بين مفترقين من جهة لطيفة قد انتسب بها أحدهما إلى الآخر، و غير ذلك من الوجوه التي من شأن النفس أن تستغربها.>>

#### <u>- دور الغرابة و التعجيب في حدوث التخييل:</u>

تتعكس براعة الشاعر و تمكينه من خلال حسن توظيفه لوسائله الفنية و مدى قدرته التعبيرية عن المعنى المراد، كما تظهر أيضا من خلال أثر القول الشعري المبدع علي المتلقي، حيث يؤكد القرطاجني من خلال قوله هذا ما سبق أن أشار إليه في تعريفه للشعر، بأن القوة التأثيرية للقول الشعري تزداد بقدر ما احتوى عليه من تعجيب، و أشياء مستطرفة و نادرة، و التي يظهر فيها التجديد و الابتكار، أو أن يجمع بين شيئين مختلفين قد يبدو انتساب أحدهما إلى الآخر أمرا مستحيلا، فيربط بينهما من زاوية خاصة تتم عن عبقرية الشاعر و سعة خياله، مما يترتب عنه حدوث الاستغراب لدى المتلقي، وحدوث ردة فعل تخييلية تتناسب مع ما يطلبه الشاعر من خلال عمله << و لا شك أن التعجيب و الاستغراب بارتكازه على غير المألوف أو المعتدد، أو حسب عبارة حازم المستطرف و النادر الوقوع و المفاجئ بارتكازه على كسر التوقع أو أفق انتظار المقول له، و يزحزحه عما اعتاد عليه و يفاجئه، بما لم يتوقع، و من هنا يتحقق الانفعال و التأثر و الهزة الجمالية.>> 3.

فحدوث الرتابة في المعنى المعبر عنه، و مخاطبة المتلقي بأشياء سبق تداولها يجعل ردة الفعل عادية، في حين أن كسر هذا القالب، و تقديم الشيء المبتكر، ورسم الصورة بشكل جديد و مميز يجعل خيال المتلقى ينشط و يتفاعل مع الشيء المبتدع، و من ثمة تكون الوقفة السلوكيية مميزة،

قطمة عبد الله الوهيبي: نظرية المعنى عند حازم القرطاجني، ص 298،297.

المازم القرطاجني: منهاج البلغاء و سراج الأدباء، ص90.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>نفسه، ص.90

و تحرك الانفعال بالتخييل أقوى و أوضح لأن<< هذا الخطاب التخييلي التعجيبي هو جسر يجمع المبدع بالمتلقي من حيث هو خطاب جعله حازم أكثر علوقا بفكرة تحريك النفوس.>> أ، فكلما كان القول الشعري أكثر تعجبا و تخييلية قويت الصلة بين الشاعر و المتلقى، و كانت القدرة على تحريك كوامن النفس أوضح و هي دعوة من حازم إلى التجديد و الابتكار و كسر القوالب الجاهزة و تجنب

تكرار ما كثر تردده على ألسنة الشعراء، و من ثمة فهو تأكيد على استثمار أفضل لملكة الخيال للتجديد في طرق تناول المعانى و طرحها.

الحديث عن التعجيب في القول الشعري أمر ليس من ابتكار حازم، فقد سبق و أن تحدث عنه ابن سينا عند حديثه عن التخييل\* حيث << يأخذ حازم من ابن سينا فكرة التعجيب لكن بمنحنى مختلف، فنحن نعلم أن ابن سينا يجد في التخييل إذعانا للتعجب و انفعالا له، و يجد للمحاكاة شيئا من التعجيب، و يستحسن التخييل المخترع، أما حازم فيعتقد أن ترامى الكلام إلى انحاء من التعجيب يحسن موقع التخييل من النفس...فالفرق بين الرجلين هو أن الأول يرى أن التعجيب نتيجة للمحاكاة التي تؤدي إلى التخييل و يستحسن التخييل المخترع، في حين أن الثاني يعتقد أن التعجيب تحسين للتخييل، و يقرن إليه الاختراع و الغرابة من غير أن يلحقه بجوهر التخييل.>> 2، فالتعجيب برغم أهميته و فعاليته في ايقاع التخييل في النفس، فهو وسلة مساعدة على تحقيقه، و ليس أمرا مشكلاً له، و حتى يكون التأثيـــر و الانفعال الناتج عن القول الشعري قويا فإنه. << يجب ألا يسلك بالتخييل مسلك السذاجة في الكلام، و لكن يتقاذف بالكلام في ذلك إلى جهات من الوضع الذي تتشافع فيه التركيبات المستحسنة و الترتيبات و الاقترانات و النسب الواقعة بين المعانى...و لهذا نجد المحاكاة أبدا يتضح حسنها في الأوصاف الحسنة التناسق، المتشاكلة الاقتران ... لأن هذه أنحاء من الكلام قد جرت العادة في أن يجهد في تحسين هيآت الألفاظ و المعانى و ترتيباتها فيها.>> 3، فحسن التخييل يستوجب النأي عن الكلام الساذج، و هذا ما يؤكد ما سبق الإشارة إليه بأن التخييل ليس عملا غير واع و إنما هو عمل ذكى، لذا وجب أن تتابع التركيبات الحسنة، و النظم الجيد المنسجم العناصر الذي تتناسب فيه المعانى، لأن توفر هذه الوجوه في القول الشعري هو تأكيد لجودة المحاكاة فيه، و لأن حسن التعبير عن المعنى و توظيف الوسائل الفنية بدقة يجعل الموضوع أوضح و فهمه أعلق بالذهن و تأثيره في النفوس أكبر، و ذلك يتم من خلال تناسق الأوصاف الحسنة، و تماثل الاقتران...

أوليد بوعديلة: مظاهر التفكير في التواصل اللساني عند حازم القرطاجني-دراسة في منهاج البلغاء و سراج الأدباء- مجلة المبرز،عدد خاص بالملتقى الوطني حول اللسانيات في العلوم الإنسانية،المدرسة العليا للأساتذة في العلوم الإنسانية،بوزريعة الجزائر،5-6 فيفرى 2000، ص 120.

<sup>\*</sup>سبق التحدث عنه في مدخل هذا البحث،ص

مصطفى الجوزو: نظريات الشعر عند العرب،الجاهلية و العصور الاسلامية،ج1،ص. 137

دمازم القرطاجني: منهاج البلغاء و سراج الأدباء، ص90،91.

#### <u>2- دور المحاكاة في حدوث التخييل:</u>

حسن التخييل مرتبط أبد ا بالمحاكاة وجودتها وتحقق هذه الأخيرة و ما قبلها وقف على ابداع الشاعر و تحكمه في وسائله الفنية، و ملاءمته بين اللفظ و المعنى الذي تعبر عنه، و مدى خصوبة خياله، و اتساع أفقه حيث يصور العالم بشكل جديد و صورة مغايرة عما هي عليه في الواقع، برغم منبوعها منه، مما ينتج عنصر المفاجأة التي تؤدي إلى حدوث الاستجابة النفسية المتوخاة: << و تنقسم التخاييل و المحاكيات بحسب ما يقصد بها إلى : محاكاة تحسين، و محاكاة تقبيح، و محاكاة مطابقة لا يقصد بها إلا ضرب من رياضة الخواطر و الملح في بعض المواضع التي يعتمد فيها وصف الشيء و محاكاته بما يطابقه و يخيِّله على ما هو عليه، و ربما كان القصد بذلك ضربا من التعجيب أو الاعتبار، و ربما كانت محاكاة المطابقة في قوة المحاكاة التحسينية أو التقبيحية...فكأن التخييل بالجملة لم يخل من تحريك النفس إلى استحسان أو إلى استقباح فلهذا كانت قوة محاكاة المطابقة في كثير من المواضع قوة احدى المحاكاتين التحسينية أو التقبيحية لكنها قسم ثالث على كل حال، إذ لم تخلص إلى تحسين و لا تقبيح.>> أ ،و في حديثه عن المحاكاة و ربطه لها بالتخييل، يرى بأنها تنقسم بحسب الغاية أو القصد الذي تؤديه إلى ثلاثة أقسام : محاكاة تحسين و محاكاة تقبيح، و محاكاة مطابقة \*، و يوضح القرطاجني أن محاكاة المطابقة و التي يخيل فيها الشيء على صورته التي هو عليها تعد نوعا من التتشيط لملكه الخيال لدى الشاعر، فالخيال يقوم بوصف الشيء و نقل تلك الصورة ليس بالابتكار في تشكيل شيء جديد من أشياء متباينة، غير أن محاكاة المطابقة لا يفتأ فيها أن تكون تأثيرا بالاستحسان أو الاستقباح لأن النفس تميل إلى ما هو حسن فتنبسط و تنفر من المستقبح فتتقبض، غير أن محاكاة الشيء بالصورة المطابقة ينقص من شعرية القول و تعبيرية الألفاظ المستعملة لأن يتقيد فيها بالمشابهة الواقعة، فيكون قرب هذا القول من التقريرية أكبر و القدرة على تحريك النفوس أقل << و ينقسم التخييل بالنظر إلى متعلقاته إلى قسمين: تخيل المقول فيه بالقول، و تخيل أشياء في المقول فيه و في القول من جهة ألفاظه و معانيه و نظمه و أسلوبه، فالتخييل الأول يجــرى مجرى تخطيــط الصــور و تشكيلها و التخييلات الثواني تجرى مجرى النقوش في الصور و التوشية في الأثـواب و التفصيل في فرائد العقود و أحجارها.>> 2، أما أجزاء التخييل الداخلة في تشكيلة فإنها نوعان: يتمثل الأول في كيفية بناء الشاعر لصوره، أين يقوم الخيال بالربط بين الصور والجمع بين الأشياء التي لا يبدو بينها رابط ليكوِّن منها صورا جديدة و مختلفة، و ذلك بالابتكار في طريقة التصوير، التي تفاجئ المتلقى و تؤدي إلى حدوث الاستجابة التخييلية، و بمعنى آخر يتعلق هذا الضرب من التخييل بالمعنى أي هو التخييل الضروري الذي سبق و أن أشار إليه حازم في مسبق حديثه.

<sup>1</sup> مازم القرطاجني: منهاج البلغاء و سراج الأدباء، ص92.

<sup>\*</sup>هذا التقسيم سبقه إليه ابن سينا و هو ما يؤكده حازم نفسه.

<sup>2</sup> حازم القرطاجني: منهاج البلغاء و سراج الأدباء، ص93.

أما الضرب الثاني المسمى بالتخييلات الثواني و هي التخييلات غير الضرورية لكنها مهمة لكونها تساعد في توضيح المعنى و تقديمه في أحسن صورة، بغية ترك أثر حسن في نفس المتلقي و هي تخاييل الألفاظ، و الأوزان و النظم، و تخاييل الأسلوب، كل هذه التخاييل هي في خدمة القسم الأول و هو التخييل الضروري حتى يعطى صورة مؤثرة، و يقع موقعا طيبا من نفس المتلقي، فتحدث عنه الاستجابة المنتظرة، لأن مدى تأثر النفوس مرتبط بالكيفية التي تقدم بها الصورة إذ تكون الاستجابة على حسب جودة التشكيل، و الكيفية التي يقدم بها القول الشعري للمتلقي، فكلما توافرت فيه سبل الجمال و جاءت شاملة لمختلف جوانب العمل الفني كانت مكانتها أوطد بالنفوس، و قدرتها على تحقيق الاستجابة التخييلية أكبر. << فالنفوس تتخيل بما يخيل لها الشاعر من ذلك محاسن ضروب الزينة فتبتهج لذلك، و لهذا نقلوا إلى بعض الهيئات اللفظية التي من هذا القبيل أسماء الصناعات التي هي تنميقات في المصنوعات فقالوا : الترصع، و التوشيح، و التسهيم من تسهيم البرود، و كثير من الكلام الذي ليس بشعري فقالوا : الترصع، و التوشيح، و التسهيم من تسهيم البرود، و كثير من الكلام الذي ليس بشعري باعتبار التخييل الأول يكون شعرا باعتبار التخاييل الثواني، و إن غاب هذا عن كثير من الناس.>> أ.

إن وقوع التخييل، وحدوث الاستجابة-كما سبق توضيحه-متصل بالقول الشعري، و ما يتضمنه من صورة ذات قدرة على الاستلاب و قد نجم عن الاحتكاك بين الشعراء و أصحاب المهن دخول بعض المصطلحات إلى الصناعة الشعرية كالترصيع، التوشيح، التسهيم...، لكن رغم ذلك فالحكم بالشعرية مرتبط بالتخييل، و هو ما يؤكد أن الشاعر مرتبط بالواقع، يؤثر و يتأثر بكل ما هو حوله من أشياء أو أشخاص، مما ينعكس على صناعته الشعرية التي هي تعبير عن الحياة و همومها، و ما يعتري نفسه من أحوال مختلفة، تعكس الحالة الشعورية التي يمر بها، و هو ما يترك بصماته الواضحة في عمله، ليشرك فيها المتلقى و يجعله يتأثر بها يطرحه من أفكار و صور. << و قد حاول بعض الدارسين أن يفرقوا بين التخيل و التخييل عند حازم، و جعلوا التخيل مختصا بالمبدع، و التخييل متعلقا بالمستمع أو المخاطب ...فالتخييل و إن كان يتلقاه و يتأثر به المتلقى إلا أنه هو نتيجة عمل المبدع، و هو صلب العملية الابداعية من طرف المبدع، فالتخييل في الوقت الذي هو فيه نتيجة هو أيضا كيفية و طريقة إنتاج للشعرية.>> 2 ، إن عملية التخيل كما يقوم بها الشاعر عند تشكيل صورة الشعرية، فهي ليست نشاطا يتركز في ذهن الشاعر فحسب، لكنها أيضا حركة تتبع في نفس المتلقى فتجعله يربط بين العمل المقدم و ما به من صور و بين أشياء سابقة يختزنها الذهن و تملأ النفس، و من ثمة فإن جعل الخيال أو التخييل كل منهما مختصا بطرق من أطراف العملية الابداعية (المبدع-المتلقى)، أمرا يحدث نوعا من الانفصال، بينما الحقيقة أن العمل بينهما متكامل و مترابط، و لا يمكن التقليل من دور أي منهما في العملية الابداعية.

<sup>1</sup>حازم القرطاجني: منهاج البلغاء و سراج الدباء،ص94.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>فاطمة عبد الله الوهيبي: نظرية المعنى عند حازم القرطاجني، ص286.

لهذا كان حالشاعر تارة بخيل لك صورة الشيء بصفاته نفسه، و تارة يخيلها لك بصفات شيء آخر هي مماثلة لصفات ذلك الشيء، فلا بد في كل محاكاة من أن تكون جارية على أحد هذين الطريقتين...فيكون ذلك بمنزلة ما قدمت من أن المحاكي للشيء، بأن يضع له تمثالا يعطى به صورة الشيء المحاكى، قد يعطي أيضا هيئة تمثال الشيء و تخطيطه بأن يتخذ له مرآة بيدي صورته فيها.>> أ فوقوع التخييل يتم طريقتين: إما بأن يحاكى الشيء بصفاته، أي أن يتم تمثيل ذلك الشيء الموجود في الواقع إما عن طريق النحت أو الخط ،حيث تشكل صورة الشيء انطلاقا من صفاته المشكلة، و المميزة له، أو أن يتم تمثيله عن طريق شيء آخر تربطه به صفات المماثلة و المشابهة فيكون هذا الشيء دليلا على الشيء المحاكى، و قد حاول حازم توضيح العملية عن طريق تقديمه لمثال المرآة (و قد يتخذ مرآة يبدي لك بها تمثال تلك الصورة فتعرف المصور أيضا بتمثال الصورة المتشكل في المرآة) فالمرآة ليست محاكاة للصورة و إنما لصورة الصورة، أما أن (يمثل صورة الشيء نحتا أو خطا فتعرف المصور بالصورة) فالمحاكاة هنا مباشرة نابعة من أوصاف الشيء ذاته و من الأمثلة التي تم فيها محاكاة الشيء بغيره على ما ألف فيه قول أبي عمر بن دراج: 2

## و سلافة أعناب تشعل نارها \*\* تهدي إلي بيانع العناب

فالمألوف أن تؤثر النار فيما جاورها من نبات، فتؤدي إلى إذباله بسبب الحرارة، لكن الشاعر لم يبن محاكاته في هذه الصورة الشعرية على ذلك، بل فاجأنا بأن جعل صورة هذه الأعناب يانعة حينما قدمت اليـــه، فجاء بناءه لهذه الصورة بغير ما ألف.

يرمى إليه الشعراء من خلال توظيفهم للاستغراب، الزيادة في التأثير في المتلقي، و حمله على الاستجابة لما يخييله ذلك العمل. حو لو أن الشعراء جروا فيما بيدعون من صور على السنن المألوف، لما تميزت رؤية الشاعر عن سائر الرؤى، و ذلك بأن الشعراء يمنحونا أفقا مائلا يعدل عن المألوف، و يهيئ نوعا من المضايفة التي تحققها صور الخيال و أبنية الإسناد الشعري القائم على الاقتحام و المغامرة اللغوية. >> 3 فالغرابة هي وسيلة لإحداث التخييل و تحسينه، تحقيق و الاستجابة النفسية، و ليست غاية في حد ذاتها، و قد تعددت أشكال تلك الصور، و اختلفت بين الشعراء قديما و حديثا، فكان منها المبتكر المبدع، و منها القديم المطروق، و ذلك وقف على مدى التوظيف الأمثل لطاقة الخيال الإبداعية، إذ حر ليس الخيال إلا مستوى معينا ثانيا أفضل من المستوى المعتاد المألوف، و فيه يتم وعي الذات للحياة الباطنة بصورة أفضل و أوضح مما يحدث في المستوى الأول. >> 4 فالخيال الشعري يتجاوز في محاكاته رسم الواقع على صورته المعهودة، إلى أصباغ هذه المعطيات و تلوينها بما يختلج بداخل النفس حتى تعبر عن ذات الشاعر و نفسيته.

المازم القرطاجني: منهاج البلغاء و سراج الأدباء، ص. 94

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ابن دراج القسطني: الديوان، ص. 152

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>عاطف جودة نصر: الخيال مفهوماته و وظائفه، ص. 184

<sup>4</sup>مصطفى ناصف: الصورة الأدبية ،ط1،دار مصر للطباعة، الفجالة، 1958،ص21.

و تحقيق ذلك يتم بفضل يقظة الشاعر و إدراكه لطبيعة الأشياء، و اكتشافه للروابط غير المتوقعة بينها، و استثمارها في توضيح الصورة و جعلها أكثر تأثيرا. فالعبرة في المحاكاة ليست في قدم أو جدة المعنى، و لكن في طريقة الشاعر في تقديم المعنى بصورة مبتكرة مبدعة، تنم عن صفاء الذهن و سعة الخيال حو و لا يخلو أن تخيل نفوس الأمور بأقوال دالة على خواصها و أعراضها اللاحقة التي تقوم بها في الخواطر هيآت تلك الأمور و تتسق صورها الخيالية، أو تخيل بأن تحاك بأقوال دالة على خواص أشياء آخر و أعراضها التي بها تنتظم صورها الخيالية في النفس فتجعل الصور المرتسمة من هذه الأشياء المحاكي بها أمثلة لصور الأشياء المحاكاة و يستدل بوجود الحكم في المثال على وجود الممثل.>> أفقد تقوم المحاكاة الشيء على أساس خصائصه المميزة، أو على أشياء عارضة قد تلحق به، و التي قد ارتبطت بالأذهان لعلقتها به، أو بخواص و أعراض لأشياء أخرى، فترتسم له في الخيال صور تدل على الأشياء المحاكاة، و في هذا الأمر يقترب حازم من المفهوم الأرسطي للمحاكاة.

#### أحكام المحاكاة و طرق التصرف في التخييلات الشعرية:

بين حازم أن المحاكاة تتم إما عن طريق محاكاة الشيء في نفسه، أو محاكاته في غيره، يذهب إلى التفصيل أكثر مبينا أن محاكاة الشيء في نفسه تعتمد أساسا على ما يقدمه الحس من مدركات و معارف، لكن السؤال المطروح هل كان الأشياء المحاكاة هي من تقديم الحسن؟ أم هناك معارف أخرى لا علاقة لها بالحس؟ و هو ما عمد القرطاجني لتوضيحه، و بيان كنهه.

<الأشياء منها ما يدرك بالحس، و منها ما ليس إدراكه بالحس، و الذي يدركه الإنسان بالحس فهو الذي تتخيله نفسه لأن التخييل تابع للحس، و كل ما أدركته بغير الحس، فإنما يرام تخييله بما يكون دليلا على حاله من هيئات الأحوال المطيفة به، و اللازمة له...و كل ما لم يحدد من الأمور غير المحسوسة بشيء من هذه الأشياء، و لا خصص بمحاكاة حال من هذه الأحوال بل اقتصر على إفهامه بالإسم الذال عليه، فليس يجب أن يعتقد في ذلك الإفهام أنه تخييل شعري أصلا، لأن الكلام كله كان يكون تخييلا بهذا الاعتبار.>> أبان محاكاة الشيء في نفسه تجعل العملية تستند إلى ما يقدمه الحس من مدركات، هذه الأخيرة تمثل المادة التي يشكل منها الشاعر صوره، لكنه لا ينقلها بنفس الصورة التي هو عليها، و إنما يعيد تشكيلها بطريقته الخاصة، و يمنحها لمسة شعرية تزيد من قوتها التأثرية في ايقاع التخييل، و هي المادة التي يتشكل منها التخييل الشعري، أما الأشياء التي لم تدرك بالحس فإن ايقاع التخييل فيها يكون من الأحوال المحيطة بها فإنه لا يتشكل منه تخييل شعري، و هو ما \_ يؤكد ارتباط الخيال و التخييل بالحس < أما الخيال فقد عدوه قسما من التخييل إذ هو الصورة الحسية التي تتخذها المخيلة وسيلة لها لنقل المعني، و لهذا فقد رأوا التخييل مرتبطا أوثق ارتباط بالحس.>  $^{8}$ 

3عثمان موافي: في نظرية الأدب، من قضايا الشعر و النشر في النقذ العربي القديم، دط، دار المعرفة الجامعية، الاسكندرية، مصر، 2002، ج1، ص141.

المازم القرطاجني: منهاج البلغاء و سراج الأدباء، ص. 97

<sup>2</sup>**نفسە،**ص.99

فالصلة بين الخيال و التخييل وطيدة، و علاقتهما متداخلة، فوقوع التخييل مرتبط بعمل الخيال و دوره في التوحيد و الإدماج في المدركات الحسية، لجعلها أكثر تعبيرا عن المعنى المراد، و نجاح القرطاجني في التفرقة بين التخييل الشعري و غير الشعري دليل على براعته و تميزه « و قد سبق حازم بهذه النتيجة التي وصل إليها في التفرقة بين التخييل الشعري و بين التخييل غير الشعري بعض النقاد الأوروبيين المحدثين، اللذين بحثوا هذا الموضوع بافاضة مثل كولردج ذلك الذي يعد من أوائل من فطنوا إلى ذلك. و الواقع أن ما وصل إليه في هذا الموضوع، لا يختلف كثيرا عما وصل إليه حازم قبله بزمن طويل، و يكفى أن نطلع على تعريف هذا الناقد الأوروبي للخيال كي نحيط علما بهذه الحقيقة » أحيث يقول تعريفه الخيال بأنه هو « تلك القوة السحرية ...التي تكشف عن ذاتها في خلق التوازن أو التوفيق بين الصفات المتضادة أو المتعارضة . >> 2

يعتمد الخيال على ما يدرك بالحس و يجعله المادة المعتمدة في تشكيل الصور الشعرية، حيث لا يقبل غير المعارف الحسية في العمل الشعري و التي تنتج التخييل بفضل التشكيل المميز و المبتكر لتلك المعارف و هذا التأكيد على أن التخييل الشعري لا يحدث إلا من خلال الصور الحسية، و هو ما دفع إلى التفريق بينها و بين غيرها من المعارف التي لا تدرك بالحس، و هو بذلك يكون قد ذهب إلى ذات ما ذهب إليه كولردج و يتم التفصيل في التخييل الشعري بتبيان تلك المدركات. حو إذا حوكي الشيء جملة أو تفصيلا فالواجب أن تؤخذ أوصافه المتناهية في الشهرة و الحسن إن قصد التحسين، و في الشهرة و القبح إن قصد التقبير و يبدأ في الحسن بما ظهور الحسن فيه أوضح و ما النفس بتقديمه أعنى، و يبدأ في الذم بما ظهور القبح فيه أوضح و النفس بالالتفات إليه أيضا أعنى و ينتقل من الشيء إلى ما يليه في المزية من ذلك. و يكون بمنزلة المصور الذي أولا ما جل من رسوم تخطيط الشيء ثم ينتقل إلى الأدق فالأدق.>> 3، و في الحالتين سواء أكانت المحاكاة جملة أو تفصيلا فإنه ينبغي على الشاعر البدأ بأوصاف الشيء الأكثر حسنا و شهرة إذا أريد بالمحاكاة التحسين، أما إذا أريد التقبيح في المحاكاة وجب الابتداء بأكثر الأوصاف قبحا و شهرة مع مراعاة التدرج في ذلك من أعلى إلى أدنى مع الاعتناء بالمناسبة بين الأوصاف المحاكاة حتى لا يحدث اضطراب أو خلط في الكلام، حيث يقوم الخيال بعملية تحقيق المماثلة بين المحاكى و المحاكى به بشكل يجعل صورة الواقع في العمل الشعري تشبه ماهي عليه بالفعل لكنها لا تطابقها، بل هي صورة أجمل للواقع، تتبع من رؤية الشاعر، و نظرته له. و من أمثله المحاكاة التي تناسبت فيها الأوصاف قول حبيب : 4

## إنا غدونا واتقين بواثق \*\* بالله شمس ضحى و بدر تمام

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>عثمان موافي: في نظرية الأدب، ج1،ص141.

<sup>2</sup>**مصطفى بدوي**: كولردج،ص157.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> حازم القرطاجني :منهاج البلغاء و سراج الأدباء، ص. 101

<sup>4</sup> الخطيب التبريزي: شرح ديوان أبي نمام، ج2،ص 101.

غير أنه قد ورد في الديوان كلمة "ر**حلنا**"بدل "**غدونا**"في رواية حازم.

فقد تم تشبيه الممدوح (الواثق) شمس الضحى و بدر التمام، فقد تم التناسب بين صفات المحاكي و المحاكي به، فثقة الشاعر بالواثق منبعها المعرفة و الخبرة حتى كانت أشبه في الوضوح بالشمس لحظة الضحى و بالبدر عند التمام، فتلاءمت الأوصاف في هذه المحاكاة بين الطرفين، و لم يظهر بينها تفاوت، كما يقول المتنبى:

## شمس ضحاها هلال ليلتها \*\* در تقاصيرها زبرجدها

فالممدوح في قريش هو كالشمس نهارا و القمر ليلا، بل هو كالبدر و الزبرجد في القلادة، فقد جمع بين الفضل، و شرف المكانة، فهو مصدر فخرهم فتطلعهم إليه تطلع الناس للهلال عند بدوه، فقد تمكن الشاعر بفضل ما يتمتع به من سعة خيال أن يناسب بين الممدوح و ما أصبغه به من أوصاف، فجاءت هذه الأخيرة ملائمة للمعنى المراد التعبير عنه، و هي المكانة الرفيعة و علو الشأن و المنزلة كعلو الشمس و الهلال، فتمكن بذلك المتنبي أن يستثمر الواقع و ما يمليه عليه من صور ليربط بينه و بين الممدوح فيبدو و كأنه ذلك المشبه به بكل المقابيس.

«و يجب في محاكاة أجزاء الشيء أن ترتب في الكلام على حسب ما وجدت عليه في الشيء كأن المحاكاة بالمسموعات تجرى من السمع مجرى المحاكاة بالمتلونات من البصر، و قد اعتادت النفوس أن تصور لها تماثيل الأشباح المحسوسة و نحوها على ماهي عليه ترتيبها.>> أفالتدرج في محاكاة أجزاء الشيء لا ينبغي الخروج فيها عن ترتيب تلك الأجزاء وفق الصورة التي وجدت فيه، لأن النفوس قد ألفت الشيء على الصورة التي هو عليها، و أي تغيير أو اضطراب في ذلك يؤدي إلى صدم المتلقي و خذلانه فينكر تلك المحاكاة فلا يمكن سوى اعتبارها محاكاة جزئية، و ذلك بتخييل كل جزء منها على حدة بما أن إحداث المجموع فيه اضطراب و خلل.

إن ما يتمتع به الخيال من حرية في نسج الصور، و تشكيلها وفق ما يخدم الأغراض التي يرمى اليها الشاعر، هي حرية يحد منها الواقع، إذ لا يستطيع الخروج عما يقدمه الحس من مدركات، و إلا خرج إلى ما يعرف بالغلو، أو الابتكار من العدم << و الخيال ليس مرادفا للإغراب و التوهم و التعمية، و كذلك ليس نوعا من الشطح أو الضرب في المجهول، أو الابتكار في السراب أو اللاشيء، أو الاعتماد على الوهم الخادع، و لكن الخيال الحق هو المتسم بالعمق مع الإيحاء في غير غموض و لا سطحية و هو الذي تغذيه العاطفة الجياشة في جميع مراحله، و الممتزج بالفكر و النابع من أعماق الشاعر و أحاسيسه المختلفة.>> 3.

تقاصيرها: أصل العنق، زبرجدها:الزمرد أو جوهر معروف أو القلادة القصيرة التي تنزل على الصدر.

2 **حازم القرطاجني**: منهاج البلغاء و سراج الأدباء،ص104.

أبو الطيب المتنبي: شرح ديوان أبي الطيب المتنبي،ج1،ص306.

<sup>3</sup> الراهيم أمين الزرزمولي: الصورة الفنية في شعر الجارم، د ط، دار قباء للطباعة و النشر و التوزيع،القاهرة 1997،ص144.

فالخيال يعتمد على الصور المختزنة في الذهن عن الأشياء المدركة بعد غيابها عن الحس و يمزجها بما يعتري أعماقه من أحاسيس و مشاعر ليصنع منها تشكيلا جميلا للواقع.و مما انتظمت فيه أجزاء الخبر المحاكي على حد وقوعها قول الأعشى: 1

كن كالسموعل إذا طاف الهمام به \*\* في جحفل كسواد الليل جرار إذ سامـــه خطّي خسف،فـقال له \*\* قل ما تشاء فإنني سامع حـار فـقال:عذر و ثكل أنت بينهــما \*\* فاختر و ما فيهما حظ لمخــتار فـشك غير طويل،ثم قال لـــه \*\* اقتل أسيرك إنّي مانـــع جاري

فالملاحظ أن أجزاء الخبر المحاكي في قول الأعشى قد جاءت مرتبة و منتظمة على حسب حدوثها، فهي دعوة من الشاعر للمتلقي لأن يكون في قوة السموءل إذا داهمه الخطر في غياهب الليل، فهؤلاء الأعداء قد جاءوه في جمع و قوة في العدد محاولين إذلاله و النيل من نخوته و كبريائه، لكنه قابلهم ببأس كبير و صمود سائلا عن سبب مقدمهم، و الذي كشف عنه مظهر هم بأنهم يخيرونه بين تسليم من عنده أو القتل و التشريد، لكن رده كان واضحا أنه آثر القتل على تسليم من استجار به، فهذه القصة على بساطتها أحسن فيها الشاعر توظيف الخيال فجاءت محاكاته لما وقع رغم تحريه التفاصيل و تتابع الأحداث فيها، فإنه حرص على نقلها وفق نظريته هو و أسلوبه، أين تلونت الأحداث بأحاسيسه و مشاعره، فغدت أكثر تعبيرا، فكانت قدرتها على احداث الهزة الانفعالية للمتلقي أكبر لما احتوته من صور تخييلية تحرك ما في نفسه من تجارب مماثلة.

« فأما طريق التهدي إلى تحسينات الأشياء و تقبيحاتها بالمحاكاة فإنه لما كان المقصود بالشعر إنهاض النفوس إلى فعل شيء أو طلبه أو اعتقاده أو التخلي عن فعله أو طلبه أو اعتقاده بما يخيل لما فيه من حسن أو قبح و جلالة أو خشية وجب أن تكون موضوعات صناعة الشعر،الأشياء التي لها التساب إلى ما يفعله الإنسان و يطلبه و يعتقد، والأقاويل الدالة على تلك الأشياء من حيث تخيل بها تلك الأشياء فتحسين المحاكاة و تقبيحها إما أن يتعلقا بفعل أو اعتقاد،أو يتعلقا بالشيء الذي يفعل أو يعتقد >> 2، لما كانت الغاية الشاعر أن يحسن موقع الكلام من نفس المتلقي و التأثير فيه و تحقيق الاستجابة النفسية، فإن محاكاة تلك الأشياء الحسية المدركة عن الواقع بتحسينها أو تقبيحها بشكل مؤثر يدفع المتلقي إلى الاقدام أو النفور من الشيء المحاكي و ذلك بتقريبها مما تطمح إليه النفس و يتلاءم و أحوالها، فهو في ذلك ينظق من مفهومه للتخييل، و لما كانت المحاكاة وسيلة إلى احداث التخييل وجب تحسين أو تقبيح الأشياء المحاكاة بما يخدم غرض الشعر المعبر عنه << إن الشعر خيال يرتبط في جانب منه بمعطى خارجي هو الحقيقة ويرتبط في جانبه الآخر بعملية داخلية، يتوازن فيها القلب معلى مناه بمعطى خارجي هو الحقيقة ويرتبط في جانبه الآخر بعملية داخلية، يتوازن فيها القلب مع الفكل، أو الانفعال مع العقل. >> 3

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>تفسه، *ص*. 106

قجابر عصفور: الخيال المتعقل، دراسة في النقد الاحيائي، مجلة الاقلام،دار الجاحظ للنشر، بغداد،1980،العدد 1،ص 51.

فالدور الذي يقوم به الخيال في إعادة تشكيل الصور المنقوله عن الواقع، هو ما يجعل الصور الشعرية تختلف عن غيرها من الصور في ضروب القول الأخرى إضافة إلى قدرتها على التخييل، و جعل المتلقي يشارك الشاعر في عمله الشعري « و لا يكمل لشاعر قول على الوجه المختار إلا بأن تكون له قوة حافظة و قوة مائزة، و قوة صاتعة، فأما القوة الحافظة فهي أن تكون خيالات الفكر منتظمة، ممتازا بعضها عن بعض محفوظا كلها في نصابه...و كثير من خواطر الشعراء تكون معتكرة الخيالات، غير منتظمة التصور فإذا أجال خاطره في أوصاف الأشياء و خيالاتها اشتبهت عليه و الخيالات، غير ما يليق بمقصده و بالموضع الذي يحتاج فيه إلى ذلك.» أ، إن إحداث التوافق و التلاءم بين المعاني و الأغراض أثناء عملية الابداع الشعري يتطلب شاعرا جيدا و مميزا، حيث يتمتع بقدرات نفسية تؤهله بأن يرقى و يتميز عن غيره من الناس، هذه القوى هي القوة الحافظة، و القوة المائزة، و القوة الصانعة.

و قد ذهب الفلاسفة المسلمين أن هذه القوى << تتدرج هذه القوى في تصاعد بداية بالقوى الحسية الظاهرة، فالقوى الحسية الباطنة، التي تبدأ بالحس المشترك، فالمصورة (أو الخيال)، فالمتخيلة، فالوهم، فالحافظة، أو الذكر، فالقوة الناطقة العملية فالنظرية، و تعتمد كل قوة من هذه القوى على ما تحقق القوة السابقة عليها من إدراك فتصبح كل منها معينة أو خادمة للآخر التي تترأسها.>> 2. حيث تبدو القوة الحافظة إحدى القوى الذهنية وظيفتها حفظ تلك الصور أو المدركات الحسية بعد أن غابت عن الإدراك الحسي و هو بذلك يقصد الخيال أو المصورة كما يسميها الفلاسفة المسلمون.

لكن وظيفتها لا تقتصر على حفظ تلك الصور منتظمة و مرتبة، لكنها أيضا تتصرف في تلك المدركات المختزنة، فتؤيد الشاعر بالمناسب منها لغرض القول، إذ يتم الكشف عن ماهيتها من خلال التفكير و إجالة الخاطر فيها و هو أمر لا يتسنى لجميع الشعراء، لأن منهم من تعتكر خيالاتهم فيستعمل بسبب عدم انتظام تلك الصور في ذهنه - صورا لا تناسب ما هو بصدد الحديث عنه << فهذه القوة عنده لا تعني مجرد الذاكرة القادرة على استحضار المعاتي و هي القوة المعينة للمتوهمة، بل هي عنده قوة مركبة تدمج أعمال قوى النفس الباطنة جميعها و تقوم بوظائفها، و لا يمكن فهمها إلا في ضوء هذا التركيب و الادماج، و قد أضيف إليه ملكة خاصة تلك التي يسميها حازم ملكة إجالة الخاطر، و ذلك يشبه ما قرره ابن سينا عن التصادي و التفاعل بين عمل الحس المشترك و بقية الخاطر، و ذلك يشبه ما قرره ابن سينا عن التصادي و التفاعل بين عمل الحس المشترك و بقية عن دور القوة الحافظة لا يعني انفصالها عن غيرها من القوى إنما عملها متكامل و التفصيل في ذكر وظائفها هو تحديد لما تقوم به حين تستثار الذاكرة، و قد شبه حازم الشاعر بناظم الجواهر يعلم موضع الجوهرة الملائمة لعمله فيأخذها.

المازم القرطاجني: منهاج البلغاء و سراج الأدباء، ص43،42

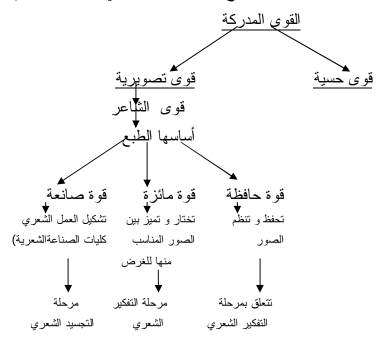
<sup>2</sup> ألفت كمال الروبي: نظرية الشعر عند الفلاسفة المسلمين، ص. 47.

قاطمة عبد الله الوهيبي: نظرية المعنى عند حازم القرطاجني، ص213.

القوة المائزة هي التي بها يميز الإنسان ما يلائم الموضع و النظم و الأسلوب و الغرض مما لا يلائم ذلك، و ما يصح و ما لا يصح .>> 1، تضاف القوة المائزة إلى الحافظة في كونهما تتعلقان بمرحلة التفكير الشعري إذ بواسطة هذه القوة يكون بإمكان الشاعر أن يختار الصور المناسبة للغرض المنظوم فيه، و كذلك التركيب المستعمل و الأسلوب المتبع حتى يتماشى مع الغرض المنشود و هو تحقيق الاستجابة التخييلية.

فعملية الانتقاء و المفاضلة بين الصور، و ما يتناسب منها مع الموضوع و الغرض الشعير، و طريقة نظمه و التعبير عنه عمل تقوم به هذه القوة الذهنية، حيث تدل الشاعر على الأشياء الأكثر تعبيرا و انسجاما، و لو لاها لحدث خلط و ارتباك في الوضع، لكن ذلك لا يعنى أبدا أن القوة الحافظة و المائزة قوتين منفصلتين و لكن الفصل جاء لتبيين عمل كل منهما فهما لا تنفصلان في مجال التطبيق و العمل حو القوة الصانعة هي القوة التي تتولى العمل في ضم بعض أجزاء الألفاظ و المعاني و التركيبات النظمية و المذاهب الاسلوبية إلى بعض و التدرج من بعضها إلى بعض، و بالجملة التي تتولى جميع ما تلتئم به كليات هذه الصناعة.>> 2،تعمل القوة الصانعة على إتمام عمل القوتين السابقتين لتتولى هي عملية الإنشاء الفعلي للعمل الشعري و ابداعه، و ذلك بقيامها بتشكيل التراكيب النظمية، و إسناد الألفاظ إلى بعض بعض شكل يجعلها أكثر تعبيرا عن المعنى المراد، و انتقاء الأسلوب الذي يتماشى مع الموضوع، أو بمعنى آخر إنجاز الشكل النهائي الذي تقدم عليه القصيدة.

و إن في هذا التشجير للقوى المدركة لدى الشاعر توضيح أكبر لهذه الفكرة التي يقول بها حازم :  $^{3}$ 



المازم القرطاجني: منهاج البلغاء و سراج الأدباء، ص. 43

 $<sup>^2</sup>$ نفسه.

قفاطمة عبد الوهيبي: نظرية المعنى عند حازم القرطاجني، ص 213.

و هذه القوى الثلاثة سواء ما تعلق منها بمرحلة التفكير الشعري أو التجسيد للعمل فإن القرطاجني يقول بضرورة توفرها في طبع الشاعر حتى يحكم بقوة الموهبة لديه، هذه الأخيرة و رغم أهميتها فهي لا تكتفى منفردة لتشكيل شاعر جيد، بل لا بد من الدربة و الممارسة لأنها تشحذ الطبع و تنميه.

#### - علاقة الخيال بالحس:

لقد أقر حازم بأن المدركات الحسية أحد أبرز الأشياء المحققة للشعرية لدورها المهم في عملية المحاكاة، و التي تؤدي فيما بعد إلى احداث التخييل الذي هو تأثر بصورة الواقع الذي يقدمه العمل الشعري. فالحس المشترك أو ما يطلق عليه الفلاسفة اسم القنطاسيا كما سبق بيانه في مدخل هذا البحث يقوم بذات الدور الذي تقوم به القوة المائزة عند القرطاجني.

تمثل المدركات الحسية المادة الخام في تشكيل الصور الشعرية، و التي تكون المحاكاة الآداة الناقلة لها، حيث يعمل الخيال على إعادة بلورة هذه الصور و تركيبها في إنشاء صور جديدة تتلاءم و طبيعة الموضوع، و تعبر عن نفسية الشاعر. حفإذا كانت صور الأشياء قد ارتسمت في الخيال على حسب ما وقعت عليه في الوجود و كانت للنفس قوة على معرفة ما تماثل منها و ما تناسب و ما تخالف و ما تضاد، و بالجملة ما انتسب منها إلى الآخر نسبة ذاتية أو عرضية ثابتة أو منتقلة أمكنها أن تركب من انتساب بعضها إلى بعض تركيبات على حد القضايا الواقعة في الوجود التي تقدم بالحسس و المشاهدة، و بالجملة الإدراك من أي طريق كان أو التي لم تقع لكن النفس تتصور وقوعها لكون انتساب بعض أجزاء المعنى المؤلف على هذا الحد إلى بعض مقبولا في العقل ممكنا عنده وجوده، و أن تنشىء على ذلك صورا شتى من ضروب المعانى في ضروب الأغراض.>> 1

إن دور الخيال يتمثل في ملاحظة نقاط التمايز بين الأشياء، و الفروق الموجودة بينها، و كذلك ما تتاسب و تماثل منها. فدور الخيال لا يقتصر على اكتشاف نقاط الاختلاف و التشابه بين صور الأشياء المرتسمة في الذهن، و لكن دوره يتجاوز ذلك إلى التركيب بينها و نسبة بعضها إلى بعض، فقد تشابه تلك الصور المنشأة تلك الموجودة في الواقع لكنها لا تطابقها، حيث تتباين التركيبات بين الصور المتماثلة و المتضادة بحسب المقال الذي شكلت من أجله، و الذي نظمت فيه « و معلوم أن الخيال الفني لا يبني الصور بحيث تطابق معطياتها الحسية...و معلوم أيضا أن التخيل لا يركب الصور من عدم خالص، و إنما الأحرى أن يقال إنه يعدم الأصل العياني بتغيبه. و لا يعني هذا الغياب أن ننصرف عن المعطى الحسي، ذلك أننا مطالبون لتعرف من خلال الصور على الكيفية التي يدرك بها الشاعر الأشياء، مقارنين كلما أمكن بين الدلالات و المعاني من أجل أن نقع على رابطة بين أشكال الوجود، تذكل عند التعبيير في نسيج لغوى.>>

<sup>2</sup>عاطف جودة نصر: الخيال مفهوماته و وظائفه، ص 217.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> **حازم القرطاجني**: منهاج البلغاء و سراج الأدباء، ص. 38، 39

فالعملية الشعرية لا تخرج في الصور المعتمدة في تشكيل القول الشعري عن المعطى الحسي، و لا يمكن تجاهل ما هو موجود، لكن الخيال يعطي للشاعر حرية في تشكيل صورة جديدة للواقع تعبر عن رؤيته له فتمتزج معطيات الذات بمعطيات الحس لتشكيل واقع جديد يتلاءم و الغرض المعبر عنه في العمل الشعري، لكن القرطاجني يبين لنا أن هناك طريقة أخرى قد تخرج عن الخيال حيث يبدو << الطريق الثاني الذي اقتباس المعاني منه بسبب زائد على الخيال هو ما اسند فيه بحث الفكر إلى كلام جرى في نظم أو نثر أو تاريخ أو حديث أو مثل فيبحث الخاطر فيما يستند إليه من ذلك .>> 1

فإذا كان دور الخيال هو الربط بين الوجود الحسي و الوجود الذهني للمدركات من خلال التشكيل المختلف للصور، فإنه يشير بأن هناك من المعاني ما هي زائدة عن الخيال، بمعنى أن يستمد الشاعر عن طريق العقل معانيه من أقوال أو أعمال أخرى سواء أكانت شعرية أو نثرية، تاريخا، أو مثلا...فيختار المناسب ما تتضمنه لاستفادة منه في التعبير عن الغرض المراد لكن بنوع من التصرف يتناسب و الصناعة الشعرية، و يخدم الكلام المعبر عنه، أو حتى عن طريق التضمين.<< و يمكن من هذا النص فهم إحالة الاضراب\* في ضوء إشارة حازم عن إيراد المعنى في عبارة أخرى على جهة القلب و النقل حيث الاضراب هو الاعراض و العدول، إذ تورد الاحالة بقصد نقضها و المضي عكسها، و بذلك قد تكون مقابلة أيضا لإحالة التنكرة...و بذلك تبدو إحالة الاضراب من أبرز أنواع الإحالات في تأدية وظيفة الزحزحة الدلالية التي هي وجه من وجوه التحويل التي تقوم بها آلية الإحالة.>> 2، فإن إمكانية وظيفة الزحزحة الدلالية التي هي وجه من وجوه التحويل التي تقوم بها آلية الإحالة.>> 2، فإن إمكانية تعبر عن مشاعره و حالته النفسية فيقوم بربط الصلة بين ذلك و الموضوع المحال عليه، حتى يجيء متجانسا مع طبيعة العمل الابداعي، في هذا الوقت تكون الإحالة ذات فائدة، و تزيد من جمالية العمل الفني، و تخييليته.

إن الدور الذي يقوم به الخيال في تشكيل عناصر الصور الشعرية، و بعثه الجمال في تلك المعطيات المستمدة من الواقع من خلال إخضاعها لتجاربه الشخصية، بغية تقديمها في شكل جديد و مبتكر، هو أمر يجعلنا نوقن بأن الخيال شيء مخالف التخييل هذا الأخير - الذي هو قوام الشعرية الآثر الأدبي - ينتج عنه تحريك انفعالات المتلقي، و دفعه لإتخاذ وقفه سلوكية، يتحدد على إثرها مدى قبوله أو رفضه لما يخيله العمل المقدم من أقوال، فالخيال و التخييل و إن كانا لا يشكلان شيئا واحدا، إلا أن الخيط الفاصل بينهما رفيع جــدا، بحيث تصبح عملية الفصل بينهما أمرا صعبا و شاقا، فتكامل عمليهما و تداخله يجعل حصر مجال أحدهما في مكان ما بعينه شيئا عسيرا.

المائم القرطاجني: منهاج البلغاء و سراج الأدباء، ص39.

<sup>\*</sup>التعبير عن المعنى المعروف بعبارة جديدة.

<sup>2</sup>فاطمة عبد الله الوهيبي: نظرية المعنى عند حازم القرطاجني، ص 152،151.

#### -دور الخيال في بيان أحكام المحاكاة التشبيهية:

إن النفوس نطمح دائما إلى عقد مقاربات بين الأشياء، قد لا تشترك في الشبه لكن تربطها علاقة تشابه في نفس الشاعر، لذلك يعمد للربط بينها بخيط نفسي رفيع و متين <> و التماثل بين حدى الصورة التشبيهية كما نعنيه هو التماثل الممكن الذي يهيئه انفعال الشاعر و كلمة ممكن تعنى هنا أن الصورة تحدث هذا التماثل بطريقة تأليف العناصر المنتظرة تأليفا منسجما و معبرا، فقد تكون بعض العناصر المتماثلة داخل الصورة متنافرة خارجها.>> 1، فالتأليف بين الصور المقدمة عن طريق الحس أمر يقوم به الخيال، ليشكل منها صورة مبتكرة لجعلها في خدمة الغرض الشعري، و أكثر تعبيرا عما تصبوا إليه النفوس فتتعلق بها و تتفعل لما تدعو إليه لهذا فإنه حديثترط في المحاكاة التي يقصد بها تحريك النفس إلى طلب الشيء أو الهرب منه أن يكون ما يحاكى به الشيء المقصود إمالة النفس نحوه مما تميل النفس إليه، و أن يكون ما يحاكى به الشيء المقصود تنفير النفس عنه مما تنفر النفس عنه أيضا، فإن مثل ما يقصد تحريك النفس إلى طلبه بما من شأنها أن تهرب عنه، و ما قصد تحريكها إلى الهرب منه بما من شأنه أن تطلبه، كان ذلك خطأ و جاريا مجرى التناقض. >> 2، وحيث أن التخبيل هو الأساس الذي يعتمد عليه الشاعر في إحداث التأثير النفسي في المتلقى بجعله يطلب الشيء و يعمل به أو ينفر منه و من العمل به، و حتى يتحقق ذلك لا بد من الملاءمة بين الشيء المحاكي و ما تميل إليه النفس فإذا مالت إلى طلب الشيء و العمل به كانت المحاكاة ملائمة لذلك، و إذا قصد التتفير و عدم العمل به جاءت المحاكاة بما يتماشى و ذلك لأن أي خلط أو اضطراب سينعكس لا محالة سلبا على عملية التخييل، و من ذلك قول حبيب : 3

# إذا ذاقها، و هي الحياة رأيته \*\* يعبس تعبيس المقدّم للقتل

فقد تمت المحاكاة بما لا يلائم القصد، فبدل أن يكون رد فعله بعد تذوقه لها و هي الحياة ،السعادة و الفرح، لكنه عبس تعبيس المقدم للقتل، فكان ذلك ضربا من الخطأ و وضع الأمور في غير نصابها مما ينتج عنه اضطراب في عملية التخييل، أو بمعنى آخر أن يراعى الشاعر الجو النفسي للتشبيه فيحاكي الشيء بما يقصد إماله النفس إليه، أو تتفيرها منه.

 <br/>
 <br/>

 $<sup>^{1}</sup>$ عبد القادر الرباعي: الصورة الفنية في شعر أبي تمام، ط2، المؤسسة العربية للدراسات والنشر ، بيروت لبنان، 1999، ص $^{2}$  حازم القرطاجني: منهاج البلغاء و سراج الأدباء، ص $^{2}$  الأدباء، ص

<sup>3</sup> **الخطيب التبريزي**: شرح ديوان أبي تمام، ج2، ص. 420

<sup>4</sup> مازم القرطاجني: منهاج البلغاء و سراج الأدباء، ص 114.

و من شروط المحاكاة أيضا المناسبة بين الشيء و ما يحاكى به بأن لا يكون بينهما تفوت، إذ لا بد أن يحاكى الشيء بما هو من مقداره و لونه و هيئته. لكن إذا اختصت محاكاة الشيء بأحد أجزائه فلا أهمية لحدوث تباين في الأجزاء الأخرى، نحو تشبيه الذباب بالقادج في قول عنترة\* فوجه الشبه بين المشبه و المشبه به ينحصر في جزء واحد هي صورة حك الذراع بالذراع، أي أن المحاكاة قد تعلقت بالهيئة لا بالمقدار أو اللون.

و من ذلك أيضا قول الله تعالى : << و أن ألق عصاك، فلما رآها تهتز كأنها جان ولى مدبرا و لم يعقب، يا موسى أقبل و لا تخف إنك من الآمنين. >> 1 و قوله تعالى أيضا : << فألقى عصاه فإذا هي ثعبان مبين مبين مبين مبين العصا بالجان \* من جهة الحركة، و في الآية الثانية شبهت العصا بالثعبان الضخم في طريقة الحركة. إن الموقف الصعب جعل سيدنا موسى يذهل و يخاف عندما ألقى عصاه و رآها تتحرك، فخيل لين العصا و الجان لم يأت لوجود شبه شكلي، أو ظاهري بينهما، و إنما الشبه مكمنه مماثلة في جزء من المحاكى و هو طريقة الحركة، فهذه المحاكاة هي لشيء عرضي لا علاقة لها بالمقدار و اللون.

و قد تم ربط العصا في سورة الشعراء بصورة الثعبان العظيم الضخم، فالشبه بين المحاكى و المحاكى به يتمثل في الهيئة، و بالتالي فإن المحاكاة الجزئية التي تتركز على بعض أجزاء الشيء المحاكى ليس المقصود بها تطابق الصورتين، فالتباين بين العصا و الجان، أو الثعبان المبين أمر قائم لكن التركيز كان على هيئة الحركة، لا مقدار بمقدار.

إن تفصيل حازم القرطاجني في شأن المحاكاة و شروطها و كيفياتها وراءه دافع، هو وضع قوانيــن و أسس للعملية الشعرية، و خدمة المحاكاة للغاية الأساسية من الصناعة الشعرية و هي التخييل، فحتى يتحقق ذلك لا بد من مراعاة حسن المحاكاة وفق ما وضعه من شروط وجب على الشاعر التزامها. و قد وصف سعد مصلوح ما قام به حازم في هذا المجال بقوله إن « للقوانين التى توصل إليها حازم بشأن المحاكاة و التي حاول فيها أن يقدم لنا فلسفة للبلاغة و تأصيلا عقليا لقواعدها يجمع بين التقسيم العقلي و الذوق الوجدائي في تآلف فريد...فحقيقة الأمر إننا في كتاب حازم نجد لأول مرة كتاب بلاغي نقولا عن المحاكاة، إشارات أرسطو، و لكننا لا نلتقي و أرسطو بقدر ما نلتقي و عقلية حازم. > 3، إن تأثر حازم بأرسطو أمر لا يمن إنكاره، لكن حازم لم يأخذ قواعد المحاكاة الأرسطية محاولا تطبيقها على الشعر العربي، بل هو استفاد منها لكنه طورها، و استطاع بذكائه و فطنته أن يقدم إضافات معتبرة تتلاءم و الشعر العربي مما ينم عن ذكــــاء و فطنة في فهم الأمور و التعامل معها.

<sup>\*</sup>سبق التطرق لبيتي عنترة عند الحديث عن الجدة و القدم في المعاني،ص

السورة القصص، الآية 31،ص.389

<sup>2</sup> **سورة الشعراء،** الآية 32،ص368.

<sup>\*</sup>حية صغيرة، كثيرة الهيج و الحركة.

<sup>&</sup>quot;سعد مصلوح: حازم القرطاجني و نظرية المحاكاة و التخبيل في الشعر، ص96.

#### -دور الخيال في حصول قوة التشبيه:

تتعدد أساليب الشعراء، وطرق تناولهم للمعنى ومن ثمة تختلف وتتفاوت تلك اللوحات والصور التي يرسمها الشعراء، من شاعر إلى آخر، وعند الشاعر ذاته بحسب الغرض والموضوع المطروق، وذلك من ناحية فقر الصورة أو غناها، وضوح الدلالة فيها أو تعقيدها، صدقها أو كذبها والتكلف فيها إلى غير ذلك، مما فيه تعبير عما تجيش به نفوسنا، وتجسيد لما يدور في الذهن من معان وعليه (اعلم أن المنحى الشعري نسببا كان أو مدحا أو غير ذلك فإن نسبة الكلام المقول فيه إليه نسبة القلادة إلى الجيد، لأن الألفاظ والمعاني كالآلي، والوزن كالسبك والمنحى الذي هو مناط الكلام وبه إعتلاقه كالجيد له، فكما أن الحُلّي يزداد حسنه في الجيد الحسن، فكذلك النظم إنما يظهر حسنه في المنحى الحسن فلذلك وجب أن الحرن من له قوة التشبيه المذكورة أكمل في هذه الصناعة ممن ليست له تلك القوة.>> أيربط حازم بين الخرض الشعري الذي تنظم فيه القصيدة سواء أكان مدحا أو نسيبا أو أي غرض آخر وبين الألفاظ والمعاني والوزن، فجمالها مع حسن النظم فيها وإسناد بعضها إذا تلاءم مع الغرض الشعري في القصيدة يعطي لنا قصيدة منسجمة الجمال والحسن، ويقوم التشبيه بدور مهم في جمال النص، أين تبرز براعة الخيال ودوره الكبير في جمال الصورة.

أما بروزها في بعض الأعمال دون بعض فإنه يشي بحاجة الشاعر إلى عوامل مساعدة أو إلى بواعث تحرك فيه تلك القوة والتي يأتي على رأسها كما سبق بيانه «الوجد والاشتياق والحنين إلى المنازل المألوفة وآلافها عند فراقها وتذكر عهودها وعهودهم.»> قومن ثمّة تظهر قوة الشاعر، لتكون نصوصا أكثر شعرية من غيرها، وأحسن تخييلا من أخرى.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> حازم القرطاجني: منهاج البلغاء وسراج الأدباء، ص.342

 $<sup>^{2}</sup>$  نفسه، ص $^{343}$ ،342.

<sup>3</sup>نفسه، *ص* 249.

<<وإعلم أن هذه القوة لا تدرك بحرص ولا تنال بجهد، بل قد يمنعها الحريص ويُمنحها غير الحريص وإعتبر ذلك بجرير والفرزدق. فإن جريرا على عفته، نسيبه في غاية الرقة وحسن الأسلوب، والفرزدق على عهره وشدة ولوعه بالنساء، نسيبه في نهاية الجفاء وقبح الأسلوب، مع حرصه أن يُرتّقه ويحسن أسلوبه. > 1

إن القوة التشبيهية هي قوة نفسية تنمو وتتطور، حيث تسقلها التجربة، وكثرة الممارسة، فيكون للطبع دفعا كبيرا لها على أن تشحذ ويحسن إستغلالها، فهي قوة غير مهيئة لجميع الناس أو الشعراء بصفة أدق حتى مع السعي لتحصيلها << إن قوة التشبيه هذه طاقة نفسية تتولد في صاحبها، وتنمو بنمو فكره وقريحته، وعن طريق هذه القوة النفسية التي تتجدد، وتقوى يستطيع صاحبها -شاعرا أو ناقدا أن يلتفت إلى بعض مناحي المحبين في شكواهم التي تضمها أشعارهم مما لطف أسلوبه، وظرف منزعه، وإن كان هذا يجيء تفاريق في تلك الأشعار، فيحضر الأديب في خاطره هذا النوع اللطيف الأسلوب، الظريف المنزع من الشعر وعن طريق فكره وخياله يستبين الطريق التي من أجلها حسنا الكلام في منزعه وأسلوبه.>> أفالقوة على التشبيه أمر تؤدي المحاكاة دورا فاعلا حيث تمد الشاعر بتلك الصورة الموجودة في الواقع والمدركة بالحس لتكون مادة أساسية يعتمدها الشاعر في تشكيل صوره، حيث يستحضر في ذهنه تلك الصور ليعيد فيها النظر لتقديمها في شكل مخالف وجديد للخيال الدور الرئيسي فيها، حيث يرتقي بتلك الصور الموجودة في الذهن إلى مستوى أعلى من المألوف، ويبعث الجمال فيها، جيث يرتقي بنلك الصور الموجودة في الذهن إلى مستوى أعلى من المألوف، ويبعث الجمال فيها، جعلها أكثر شعرية، مما يبعث على الرضا لدى السامع والإلتذاد بما يسمع.

ومن ذلك هذا البيت الذي تمنى الفرزدق قول مثله: $^{3}$ 

# متى كان الخيام بذي طلوح \*\* سُقِيتِ الغَيْثُ أيّتها الخيام

فقد تمنى الشاعر الخير لتلك الخيام، ودعا لها بالسقيا جاعلا من النداء وسيلة في لفت الإنتباه، لكن الشاعر ذهب إلى تشبيه هذه الخيام بالإنسان موجها لهذا نداء وكأنه ينتظر منها الإجابة.فقد كان إيراد الشاعر للمعنى بهذه الطريقة تأكيد على أهمية دور الخيال في الذهاب بالمعنى هذا المذهب، فالدعاء لتلك الخيام بالسقيا هو دعاء يلتمس من ورائه الشاعر بقاء أهلها معرسين في ذات المكان بعد توفر الماء الذي هو غاية رحيلهم، وتركهم لتلك الديار.

<وقد تحصل بحفظ الكثير مما حسن منحاه وأسلوبه ومنزعه، وريِّ الذكر من ذلك، وتعليل النفس به أبدا، ومطارحتها القول على نحو من ذلك والترامي بالخاطر أبدا إلى جهات المعارضة من ذلك، دربة يوصل بها أيضا إلى التشبيه، ولا سيما إذا تفهم ما قلته في الوجوه التي بها تحسين الأساليب والمنازع، فكانت تلك الوجوه متحصلة في ذهنه.>

4 مازم القرطاجني: منهاج البلغاء و سراج الأدباء، ص344.

مازم القرطاجني: منهاج البلغاء و سراج الأدباء، ص. 343

قنحي أحمد عامر: من قضايا التراث العربي، ص. 400

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>جرير: الديوان، ص385.

إذا لم يكن للشاعر قوة على التشبيه، ولم يعنيه طبعه على هذا النحو في تشكيل الصور الشعرية، فإنه سيجد العون في النصوص الشعرية الأخرى، حيث يتمكن بفضل حفظ النصوص والدرب والممارسة من أن تولد له هذه القوة النفسية، ولعل هذا أحد الأسباب الوجيهة التي جعلت العديد من الشعراء الجاهليين يبدون حياتهم كرواة شعر لغيره نحو زهير وغيره.

#### - الأثر النفسي للمحاكاة الشعرية:

إن أكثر ما يجلب المتلقي و يجعله يلتذ بالمحاكاة هو حسن المناسبة بين الصورة و ما يحاكيها، لتبلغ التأثيرية ذروتها في جذب السامع من خلال ما تتضمنه من التعجيب و استغراب، حيث يرتبطان بقدرة القائل على تحريك نقوس المتلقين و جعلها تستجيب بالبسط أو القبض، لذا فقد << اشتد ولموع النفس بالتخيل، و صارت شديدة الانفعال له حتى أنها ربما تركت التصديق للتخيل، فأطاعت تخيلها و ألغت تصديقها، و جملة الأمر أنها تنفعل للمحاكاة انفعالا من غير روية، سواء كان الأمر الذي وقعت المحاكاة فيه على ما خيلته لها المحاكاة حقيقية، أو كان ذلك لا حقيقة له فيبسطها التخييل للأمر أو يقبضها عنه، فلا تقصر في طلبه أو الهرب منه عن درجة المبصر لذلك، فيكون إيثار الشيء أو تركه طاعة للتخييل غير مقصر عن إيثاره أو تركه إنقيادا للروية.>> 1

إن تعود النفس على التغيل و إعجابها الشديد به جعلها تتفعل لما يقدم له، بحيث تشعر باللذة و المتعة لسماع تلك الأقوال المحاكاة، فإن ذلك الانفعال هو انفعال نفسي تأثري لذلك وصفه حازم بعدم الروية ليتساوى في ذلك ما إذا كان التخيل المترتب عن المحاكاة قد قامت فيه هذه الأخيرة على ما هو موجود في الواقع أو ممكن الحدوث فينتج عنه التأثر و من ثمة الانفعال بالبسط أو القبض، يتم لجودة المحاكاة و براعة الابداع فيها حو من إلتذاذ النفوس بالتخيل أن الصور القبيحة المستبشعة عندما قد تكون صورها المنقوشة و المخطوطة و المنحوتة لذيذة إذا بلغت الغاية القصوى من الشبه بما هي أمثلة له، فيكون موقعها من النفوس مستلذا لا لأنها حسنة في أنفسها بل لأنها حسنة المحاكاة لما حوكي بها عند مقايستها به.>> أن إلتذاذ النفس بالمحاكاة أمر لا يتسبب فيه كون الشيء المحاكى جميلا و لكن ذلك عائد إلى براعة الشاعر في تصوير الشيء المحاكى و بعث الجمال فيه و تقديمه في شكل مبتكر، فجمال الصورة المنقوشة لا يعود إل جمال الشيء و لكن لجمال و روعة تصوير ذلك الشبه لأن مبتكر، فجمال الصورة المنقوشة لا يعود إل جمال الشيء و لكن لجمال و روعة تصوير ذلك الشبه لأن الثاني المقول له، و هي عملية متحركة متوازنة و لذلك فقوى الابداع تحتاج إلى قوى مقابلة و استعداد النفسي الذي يقود إلى الانفعال أمر متوقف من جهة على براعة الشاعر و قدرته على التصوير و المحاكاة النفسي الذي يقود إلى الانفعال أمر متوقف من جهة على براعة الشاعر و قدرته على التصوير و المحاكاة

قفاطمة عبد الله الوهيبي: نظرية المعنى عند حازم القرطاجني، ص 235.

أحازم القرطاجني: منهاج البلغاء و سراج الأباء،ص.116

<sup>∠</sup>نفسه.

ولكنها في الوقت ذلك متصلة ببراعة المتلقي و استعداده للاستماع و لتقبل ما يعرض عليه مما يعطى له حسا تذوقيا يجعله يحكم بالجودة أو القبح على العمل و من ثم يحدث التأثر الذي يقود إلى التخييل، و الشعور باللذة التي يترتب عنها اتخاذ وقفة سلوكية معينة.

حفأما السبب في حسن موقع المحاكاة من النفس من جهة اقتراتها بالمحاسن التأليفية فهو أنه لما كان للنفس في اجتلاء المعاتي في العبارات المستحسنة من حسن الموقع الذي يرتاح له ما لا يكون لها عند قيام المعنى بفكرها من غير طريق السمع، و لا عندما يوحي إليها المعنى بإشارة، و لا عندما تجتليه في عبارة مستقبحة...فإذا تلقاه في عبارة بديعة اهتز له و تحرك لمقتضاه، كأن العين و النفس تبتهج لاجتلاء ماله شعاع و لون من الأشربة في الآنية التي تشف عنها كالزجاج و البلور ما لم تبتهج لذلك إذا عرض عليها في آنية الحنتم وجب أن تكون الأقاويل الشعرية أشد الأقاويل تحريكا للنفوس، لأنها أشد إفصاحا عما به علقة الأغراض الإنسانية، إذا كان المقصود بها الدلالة على أعراض الشيء و لواحقه التي للآداب بها علقة.>> أ، لا يكتفي القرطاجني بالحديث عن حسن المحاكاة و الاهتمام بجمال الصورة المشكلة، فإنه يتجاوز ذلك للحديث عن دور اللفظ و النظم التأليفية في تحسين المحاكاة، و جعلها نقع موقعا حسنا من النفس. فلما كانت الألفاظ هي القوالب التي تصب فيها المعاني، لتنتقل من الوجود الذهني إلى الوجود العيني، كان حسن انتقاء العبارة الملائمة، و البراعة في نظم المنتقل من الوجود الذهني إلى الوجود العيني، كان حسن انتقاء العبارة الملائمة، و البراعة في نظم المنافية و تأليفها مع غيرها أمرا يأسر النفس، و يعلق بها.

و بعبارة أخرى فالمعنى -عند حازم -يقوم في الذهن عبر عدة طرق : فقد يقوم في الفكر من غير طريق السمع (عن طريق التذكر)، أو قد يوحى المعنى بإشارة، أو قد نتلقى النفس المعنى في عبارة مستقبحة أو عن طريق المحاكاة فتستعمل عبارة موحية حسنة النظم و التأليف تضمن انفعال السام—ع و تحرك مشاعره، رضا و استحسانا لما يسمع. حوان الأقاويل الشعرية يحسن موقعها من النفوس من حيث تختار مواد اللفظ و تنتقي أفضلها و تركب التركيب المتلائم المتشاكل و تستقصى بأجزاء العبارات التي هي الألفاظ الدالة على أجزاء المعانى المحتاج إليها حتى تكون حسنة إعراب الجملة و التفاصيل عن جملة المعنى و تفاصيله... فتقوم صورته بذلك في الخيال الذهني على حد ماهي عليه خارج الذهن، أو أكمل منها إن كانت محتاجة إلى التكميل.>> 2، إن انتقاء أفضل العبارات الشعري و إفصاحه عن المعنى المطلوب-فحسن محاكاة الشيء المدرك و التدقيق في تصوير أجزائه المكونة يجعل المحاكاة في أحسن صورها، حيث ترتسم تلك الصورة في الذهن على شكل موافق الصورتها في الواقع، مما يزيد من تعبيرية الصورة المرسومة و يعمق مكانتها من النفس فاللغة الشعرية ترقى من حيث الاستعمال عن العادية.

احازم القرطاجني: منهاج البلغاء و سراج الأدباء،ص. 118

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>نفسه، ص 119.

لهذا فإن << الصورة الشعرية هي انبثاق من اللغة، فهي على الدوام تعلو قليلا عن لغة التواصل العادية لهذا حين نعيش الاشعار التي نقرأها فإننا نعيش تجربة الانبثاق المنعشة، و لكن أفعال الانبثاق تتكرر، و بهذا يضع الشعر اللغة في حالة انبثاق حيث تبدو الحياة مرئية عبر حيوية اللغة المنبثقة.>> أن محاكاة الشاعر للواقع من خلال عمله الشعري، تجعله ينقل لنا الواقع بصورة جديدة و مميزة، تؤدى فيه اللغة الدور المحوري حيث تتجاوز و تعبيرتها المعنى السطحى لتعبر عن معاني أخرى ضمنية أو كما يطلق عليها عبد القاهر الجرجاني "معنى المعنى" لتصور لنا الواقع في أشكال مختلفة تتباين باختلاف الغرض و طريقة النظم.<< فتحرك النفوس للأقاويل المخيلة إنما يكون بحسب الاستعداد، و بحسب ما تكون عليه المحاكاة في نفسه، و ما تدعم به المحاكاة و تعضد مما يزيد به المعنى تمويها و الكلام حسن ديباجة من أمور ترجع إلى لفظ أو معنى أو نظم أو أسلوب.>> 2، لا تحقق المحاكاة نفس الدرجة من تحريك النفوس و التأثير فيها إذا أن الأمر متوقف على طريقة تصوير المعنى و مدى براعة الشاعر في تشكيله، و طريقته في التعبير عنه من ألفاظ و أسلوب و وزن و نظم كل هذه الأمور تزيد جودتها من قيريدة القول الشعرى.

كما يساهم في ذلك أيضا استعداد المتلقي لتقبل ما يرمى إليه العمل و التأثر به باعتباره شريكا مهما في العملية الابداعية و عنصرا لا غنى عنه فيها، لأن دوره لا يقل أهمية عن دور الشاعر و ما يقوم به، و يكون هذا الاستعداد بأن يكون للملتقى ميولا، أو تكون نفسه مستعدة لقبول ما يقدمه الشاعر أو لاعتقاده ضرورة الاستجابة له، و مما وافق فيه ميول المتلقى و أهواءه و يكون بذلك هذا الاستعداد بمثابة العقد الذي يربط الشاعر بالمتلقى إذ هو حر عقد يتضمن وجود سامع يستقبل القول الشعري حسب استعدادات متماثلة أو متشابهة، من حيث الالتذاذ بالتخييل و مناسبته للطبيعة و تجاوبه مع حاجات النفس الجمالية، و وفق منطلقاته تجعل القائل يرسل القول الشعري و يستسلم لأثره و تأثيره الجمالي و يترك نفسه تستجيب لسلطة الجمال في القول و تتأثر لمقتضاه عبر عملية استلاب جمالي.>> 3، فإن هذا الاستعداد يتمثل في أول الأمر في معرفة المتلقي للموضوع، بوصفه أرضية تمهد لإبلاغ العمل الشعري، و وصوله للمتلقي بالشكل المرجو، و من ثم يتحدد نوع الاستجابة الحاصلة و درجتها، بوصف المتلقي مبدعا ثان و ليس مستهلكا يقتصر دوره على استقبال العمل و الاستجابة له، فعملية التلقي عملية واعية لها مبدعا ثان و ليس مستهلكا يقتصر دوره على استقبال العمل و الاستجابة له، فعملية التلقي عملية واعية لها مبدعا ثان و ليس مستهلكا يقتصر دوره على استقبال العمل و الاستجابة له، فعملية التلقي عملية واعية لها مبدعا ثان و ليس مستهلكا يقتصر دوره على استقبال العمل و الاستجابة له، فعملية التلقي عملية واعية لها مبدء أن في المبدئ و المبتاء و هو أمر يعكسه قول المتنبي : 4

# إنما تنفع المقالة في المر ع، إذا وافقت هوى في الفؤاد

أجاستون باشلار: جماليات المكان ت غالب هلسا، ط4،المؤسسة الجامعية للدراسات و النشر والتوزيع،بيروت لبنان،1996 ،ص.25 حازم القرطاجني: منهاج البلغاء و سراج الأدباء،ص.121

قطمة عبد الله الوهيبي: نظرية المعنى عند حازم القرطاجني، ص. 236

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>أبو الطيب المتنبي: شرح ديوان أبي الطيب المتنبي، ج2، ص31.

و قد وقع بعض الاختلاف في البيت عن رواية حازم، حيث وردت فيه كلمة "تنجح" بدل "تنفع" و "صادفت" مكان "وافقت" من رواية حازم.

#### الفصل الرابع : علاقة الخيال و التخييل بالصدق و الكذب في الشعر و أثرهما في حدوث التلقي

يقول الشاعر إنما يتحقق المراد، و يحصل نجاح المرء في شيء معين إذا وافق هواه، لأن الراحة النفسية باعث على الاقتتاع، و من ثم التصميم على الفعل، و النجاح في تحقيقه.

فنجاح ابن الأخشيد في الاختبار و عدم موافقته على ما أراد الوشاة أن يوغلوا به صدره و لدليل على ما وقر في نفسه من ولاء لكافور عكسته موافقته على تسليم الغلمان ساعة طلب مولاه ذلك، فلولا قناعة مولى كافور و ولاءه لسيده التي تملأ نفسه لما أبدى طاعته دون نزاع.

فكذلك القول الشعري إذا وجد ما يوافقه في نفس السامع، و لامس أعماقه فإن تأثيره فيه يكون جليا تترجمه استجابته لتلك الأقوال التي أبدع فيها خيال الشاعر و قدم صورا مبتكرة عن الواقع و التي تكون أكثر عمقا، و أوضح أثرا من غيرها.

و من أمثلة المحاكاة التي قرن فيها الشيء بشيء حقيقي قول حبيب : 1

# دمن طالما التقت أدمع الـ مزن عليها و أدمع العثاق

نلاحظ هنا هذه الصورة الجميلة -على بساطتها - كيف كانت فيها الدمن و آثار الديار الدوارس مكانا لاجتماع شيئين متباينين، فلطالما كانت هذه الديار تتلقى الأمطار المنهمرة من السماء لتبدد واقعها البغيض بعد أن غدت قفرا و رحل عنها قاطنوها، فهاهي اليوم أيضا تتلقي سيلا آخر منهمر، و هو دموع العشاق أسلو و حزنا على فراق الأحبة الظاعنين. فالشاعر قد حاكى صورة المطر المنهمر بالدموع التي يذرفها العشاق، فقد تم ربط شيء (ماء المطر) بشيء آخر (دموع العشاق) و بذلك استعمل الشاعر خياله لمحاكاة ذلك المنظر الجميل، فلم يعمل على نقل الواقع كما هو، بل لونه بما يلامس النفس و يأثر فيها بربطه بالعشاق، فهي مكامن للخصب (المطر) و للشعور بالقهر (البكاء على فراق من يحبون) فحسن هذه المحاكاة هو اقتران أدمع العشاق و هي حقيقة بأدمع المزن و هي غير حقيقية.و قول ابن التنوخي : 2

# لما ساءنى أن وشحتنى سيوفهم و أنك لى دون الوشاح وشاح

أظهر الشاعر استياءه مما حدث، فقد أشعره تطويق السيوف له بالذل و المهانة، فلا نصير له سوى الممدوح الذي كان يحميه من كل جانب، فقد قرن الشاعر بين الوشاح (ما يوضع حول الرقبة) و بين الوشاح (الالتزام نحو الممدوح)و هو غير حقيقي، فجمع بفضل الخيال بين شيئين قد لا يظهر بينهما رابط.

# 3- علاقة الصدق و الكذب بوقوع التخييل:

إن ارتباط الشعر بالمحاكاة يجعل الشاعر و هو بصدد رسم صوره أمام ثلاثة خيارات، محاكاة تحسين، أو تقبيح، أو مطابقة، فالشاعر يستعمل فطنته و ذكاءه في جعل صورة الواقع المحاكى أجمل من الحقيقة و علقتها و تأثيرها في النفوس أقوى، إذا اعتبر حازم الأقوال الشعرية جزءا من القياس المنطقي التي قد تجيء فيه المقدمات صادقة أو كاذبة لا أهمية لذلك بقدر أهمية ما تتضمنه من تخبيل الذي هو مناط الشعر عنده.

2مازم القرطاجني: منهاج البلغاء و سراج الأدباء، ص128.

\_

الخطيب التبريزي: شرح ديوان أبي تمام، ج1،ص. 461

و تظهر براعة الشاعر و قدرته على اقناع المتلقي بتلك الأقوال و ذلك بما يضمنها إياه من تعجيب قد يشغل النفس و يلهيها عن تفحص ما إذا كان هذا القول صادقا أو كاذبا. << و إنما يصير القول الكاذب مقتعا و موهما أنه حق بتمويهات و استدراجات ترجع إلى القول أو المقول له، و تلك التمويهات و الاستدراجات قد توجد في كثير من الناس بالطبع و الحنكة الحاصلة باعتياد المخاطبات التي يحتاج فيها إلى تقوية الظنون في شيء ما أنه على غير ما هو عليه بكثرة سماع المخاطبات في ذلك و التدرب في احتذائها.>>1، إن التمويه في الأقاويل الشعرية هو جعل السامع يقنع و يتأكد بأن هذا القول الكاذب و ذلك بحسن محاكاته واخفاءه موضع الكذب.

فهذه التمويهات أو الحيل التي يلجأ إليها الشاعر أو الخطيب على السواء إخفاء الكذب الذي يعتري أقوالهم من شأنه إنهاء المتلقي و جعله يعتقد ما ليس حقيقة و ذلك بتقوية الظن في الشيء الذي تحاكيه، حيث يشغل الشاعر نفوس المتلقين بتلك الصورة المبدعة التي يؤدي فيها الاستغراب دورا مهما في ايقاع ذلك الظن. « و التمويهات تكون بطي محل الكذب من القياس عن السامع، أو باغتراره إياه ببناء القياس على مقدمات توهم أنها صادقة الاشتباهها بما يكون صدقا، أو بترتيبه على وضع يوهم أنه صحيح المشتباهه بالصحيح، أو بوجود الأمرين معا في القياس أعني أن يقع فيه الخلل من جهتي المادة و الترتيب معا، أو بالهاء السامع عن تفقد موضع الكذب و إن كان إلى حيز الوضوح أقرب منه إلى حيز الخفاء بضروب من الابداعات و التعجيبات تشغل النفس عن ملاحظة محل الكذب و الخلل المواقع في القياس من جهة مادة أو من جهة ترتيب أو من جهة المادة و الترتيب. > 2، و التمويه يكون باخفاء موقع الكذب عن السامع و جعله لا يكتشف محله، أو أن يبني القول الشعري من مقدمات عيكون باخفاء موقع الكذب عن السامع و جعله لا يكتشف محله، أو أن يبني القول الشعري من مقدمات الصادقة من شبه ليوقع الظن بأنها كذلك، أو باستعمال طرق لغوية و أسلوبية تجعل ذلك المعني الشعري المعبر عنه، معا، و في هذه الحالة يبرز دور الخيال بحدة، حيث يؤدي دورا مهما و أساسيا في تشكيل تلك المقدمات الكاذبة بطريقة تجعل العقول قبل النفوس تتأثر و تستجيب لتلك الأقاويل المخيلة.

فنجاح الشاعر في اقناع المتلقي وجعله يتجاوب مع ما تقدمه تلك الأقوال وقف على براعته في استخدام الخيال الشعري، و توظيف الوسائل الفنية في جعل المتلقي يقتنع بصدق تلك المقدمات المخيلة، حتى و إن كانت الحقيقة غير ذلك، بيد أن ذلك لا يجعل القارئ يظن أن العمل الشعري قائم على ترويج الكذب و الدعوة إليه. و من ثم كان الخيال الشعري القائم على تجويد تلك المقدمات التي يبنى عليها القول الشعري للوصول إلى التأثير في السامع و دفعه المنطق التي يسعى بها للإقناع بصحة ما توصل إليه من نتائج.

<sup>2</sup>نفسه، *- 6*4.

احازم القرطاجني: منهاج البلغاء و سراج الأدباء، ص. 63.

 $^{1}$  و منه قول أمرئ القيس

## فسلى ثيابى من ثيابك تنسل

# و إن كنت قد ساءتك منى خلقة

مما هو معهود في الاستثناء أن يجيء مخالفا للمستثنى، فامرؤ القيس و هو يتغزل بفاطمة يدعوها إلى أن ترد عليه قلبه فيفارقها، إذا كانت قد رأت منه خصلة لم ترضها، لكن ما فعله امرؤ القيس هو أنه بنى قياسه على النقيض فكأنه يقول لكنك لم تسؤك منى خليقة فهو يثبت غير ما هو ظاهر في المقدمة أو الشطر من البيت، فيترتب عن ذلك أن لا تسلي ثيابك من ثيابي فهذا الاستثناء غير صحيح ، الغرض منه فقط اقناع محبوبته بأنه يفعل ما تقول به، لكن الحقيقة هي دعوة للوصال و ترك النأي، فنلاحظ كيف أن الخيال قد ربط بين الشيء المادي و هي الثياب التي تتميز بالملازمة للجسم و الالتساق به بوضعه مع فاطمة بدعوته لها بسل ثيابها من ثيابه، فالسل فيه قيام بالفعل برفق دون ترك أثر، فكأنه أراد بذلك أن يثبت شيئا آخر غير هذا بأنه لم يفعل شيئا، أو هو لا يتصف بخصلة تجعلها تبتعد عنه لذا فهي دعوة ضمنية للوصال.

و في الحديث عن التمويه و علاقته بالتخييل يكون حازم قد << استطاع لدقته أن يميز بين الخيل التمويهية و التخييل، صحيح أنه يعتقد أن التمويه متصل بالقائل و المتلقي، و لكن الحيل الشعرية إذا اتصلت بالشعر نفسه فهي محاكاة و بهذا استطاع حازم أن يفصل بين التخييل من حيث هو مظهر عام يساوى المحاكاة، و من حيث هو عنصر خاص قد يوازي التمويه. >> 2 فالتمويه هو محاولة الشاعر مغالطة المتلقي، و ايهامه بصدق القول أو المقدمة التخييلية، و سعى منه لإخفاء الكذب فيها، باقناع المتلقي بأنه ليس كذلك و تحريك نفسه بالانفعال لتلك الأقوال، و هو ما يتوقف على دور الخيال في تحسين الصورة و اقناع المتلقي بها. و بمعنى آخر فالشعر يختلف عن الخطابة بما يشمل عليه من تخييل و محاكاة، لا أهمية إذا ما كانت تلك المقدمات المشكلة للقول الشعري تقنية أو مشهورة أو مظنونة، المهم أنها مقدمات تخييلية تتميز بكونها موهومة الكذب و هو ما يفصل الشعر عن الخطابة، لهذا كان << أفضل الشعر ما حسنت محاكاته و هيأته، و قويت شهرته أو صدقه، أو خفي كذبه و قامت غرابته. و إن كان يعد حذقا للشاعر اقتداره على ترويج الكذب و تمويهه على النفس و اعجالها إلى التأثر له قبل، باعمال الروية في ماهو عليه، فهذا يرجع إلى الشاعر وشدة تحيّله في ايقاع الدلسة للنفس في الكلام، فأما أن يكون ذلك شيئا يرجع إلى ذات الكلام فلا. >> 3، فقد وقف حازم عند ما ينبغي أن يتميز به الشعر الجيد، و هو حسن المحاكاة، و الهيئة، قوة الصدق، و خفاء الكذب و قيام الغرابة و التعجيب.

إن تروى الشاعر الربط بين الصور لتشكيل العمل الشعري، فهو يسعى إلى اخفاء الكذب، متخذا الحيلة سبيلا لإقناع المتلقي بتلك الأقاويل و جعلها تحرك ما بالنفس من انفعالات مختلفة و في الوقت ذاته يقف عند صفات الشعر الردئ.

أ**مرؤ القيس**: الديوان،ص23.

<sup>2</sup> إحسان عباس: تاريخ النقد الأدبي عند العرب، ص. 578

دمازم القرطاجني: منهاج البلغاء و سراج الأدباء، ص 72،71.

أفضل الشعر = (حسن المحاكاة + حسن الهيئة + خفي الكذب + قائم الغرابة) ± الوزن و القافية ي الاعجال بالتأثر

أردأ الشعر = (قبح المحاكاة + وضوح الكذب + قبح الهيئة + غياب الغرابة) ± الوزن و القافية ي تجمد النفس عن التأثر.

<sup>1-</sup>حازم القرطاجني: منهاج البلغاء و سراج الأدباء، ص72.

<sup>2-</sup>نفسه، ص. 75

<sup>3-</sup>مصطفى السعدني: التصوير الفني في شعر محمود حسن اسماعيل، دط، منشأة المعارف الاسكندرية، دت،ص51.

و قد ورد التشبيه في أشعار العرب بكثرة، كما ورد في القرآن الكريم و الذي منه قوله تعالى الحرو اللذين كفروا أعمالهم كسراب بقيعة، يحسبه الضمآن ماء حتى إذا جاءه لم يجده شيئا و وجد الله عنده فوقاه حسابه و الله سريع الحساب.>> أ، فقد شبه سبحانه و تعالى الماء بالسراب، فأعمال هؤلاء الكفرة سيئة لذا كانت كالسراب الذي إذا اقتربت منه اكتشفت أنه عدم، و ما هو إلا وهم و هم من تصوير الخيال، فوجه الشبه هنا موجود، و التشبيه ليس كاذبا، و قد ذكرت هنا أداة التشبيه و هي الكاف مما يعنى أن الفارق بين الماء و السراب أكثر من الشبه، لكن الشبه قائم، يلائم المعنى المعبر عنه في هذه الآية الكريمة، و أيضا قوله تعالى : << و القمر قدرناه منازل حتى عاد كالعرجون القديم. فقد شبه الهلال في هذه الآية الكريمة بالعرجون القديم، فكما أن الهلال يأخذ في النقصان حتى يصبح مثل العرجون القديم الذي مرت عليه الأيام فذبلت ثماره، فنلاحظ جمال هذا التشبيه و إصابته و قد فرقت كاف التشبيه بين المشبه (الهلال) و المشبه به (العرجون القديم) من حيث الذبول.

و بالتالي إن الوصف التشبيهي أو المحاكاة تعبر عن الصدق إلا إذا قصد بها صاحبها الإفراط و المبالغة التي تجعل المحاكاة أمرا غير قابل للتحقق و التصديق، و الأمر في المحاكاة المقصود بها تقبيح القبيح هو عكس ما كنا بصدد الحديث عنه.

# - كيفية وقوع الصدق و الكذب في الشعر:

عمل حازم على تجاوز النظرة التي كانت سائدة و التي مفادها أن أحسن الشعر أكذبه، حيث عمل على الموازنة بين الشعر و الخطابة، من حيث الصدق، فنفى قطعيا الصدق عن الخطابة، دون أن يثبت أو ينفي تكون الشعر من أقاويل صادقة أو كاذبة، لأن مدار الاهتمام عنده ليس هذا الأمر، و لكن بما يتضمنه القول الشعري من تخييل و قدرة على تحريك النفوس، مؤكدا أن << الأقاويل الشعرية منها ما هو صدق محض، و منها ما يجتمع فيه الصدق و الكذب، و الكذب منه ما يعلم أنه كذب من ذات القول. فالذي لا يعلم كذبه من ذات القول ينقسم إلي ما لا يلزم علم كذبه من خارج القول أنه كذب.>> ق، يواصل حازم تقسيمه الثلاثي لكل ما يتعلق بالعمل الشعري، هذا الأخير منه ما يكون صادقا محضا، و منه الكاذب المحض، و منه الجامع بين الصدق و الكذب. فقد يتضح كذب القول الشعري من خلال القول ذاته، و قد لا يعلم منه إذ هناك إمكانية للعلم بكذبه من خارج القول الشعري أو قد لا تلزم المعرفة من خارجه، و هي أمور تتضح أكثر من خلال ما يلي من أقوال حازم الذي يعمل كعادته في المنهاج على استقصاء الأمر و ذكر أدى تفاصيله.

حفالذي لا يعلم كذبه من ذات القول، و قد لا يكون طريق علمه من خارج أيضا هو الاختلاق الامكاني، و أعني بالاختلاق الإمكاني أن يدّعي الإنسان أنه محب، و يذكر محبوبا تيمه و منزلا شجاه من غير أن يكون كذلك، و عنيت بالإمكان أن يذكر ما يمكن أن يقع منه و من غيره من أبناء جنسه،

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>سورة النور: الآية 39،ص.355

<sup>2</sup> مورة ياسين: الآية 39،ص.442

دمازم القرطاجني: منهاج البلغاء و سراج الأدباء، م76.

و غير ذلك مما يصفه و يذكره، و الذي يعلم من خارج القول أنه كذب و لا بدّ: الاختلاق الامتناعي و الإفراط الامتناعي و الاستحالي، و الافراط: هو أن يغلو في الصفة فيخرج بها عن حد الإمكان إلى الامتناع أو الاستحالة، و قد فرق بين الممتنع و المستحيل، بأن الممتنع، هو ما لا يقع في الوجود، و إن كان متصورا في الذهن، كترتيب يد أسد على رجل مثلا. و المستحيل: هو ما لا يصح وقوعه في الوجود، و لا تصوره في ذهن ككون الإنسان قائما قاعدا في حال واحدة.>> أ، يبين القرطاجني أن العمل الشعري لا يكشف دائما عن صدق القول فيه من عدمه و هو أمر يصعب التأكد منه، لذا لا يمكن الحكم فيه بالكذب على ذلك القول و هو ما اطلق عليه حازم "الاختلاق الإمكاني"كأن يدّعي الشاعر أشياء قابلة للحدوث يمكن أن تعرض لأي شخص، كحديثه عن حبيب تيمه، و ديار غدت أطلالا...فقد يكون الشاعر يصف ما وقع له، لكن في ذات الآن قد يفعل ذلك من قبيل التقليد، كما كان يفعل الكثير من الشعراء في العصر الجاهلي، هذا هو الكذب الذي لا يمكن الكشف أو الاستدلال عليه من القول ذاته. أما ذلك الذي يعرف كذبه من خارج القول و هو الاختلاق الامتناعي و الافراط الامتناعي، و الاستحالي.

حفأما الإفراط الإمكاني فلا يتحقق ما هو عليه من صدق أو كذب، لا من ذات القول، و لا من < بديهة العقل، بل يستند العقل في تحقيق ذلك إلى أمر خارج عنه و عن القول، إلا أن يدل القول على ذلك بالغرض، فلا يعتد بهذا أيضا، و إنما نسميه إفراطا بحسب ما يغلب على الظن. >  $^2$ 

قد يلجأ الشاعر في محاكاته الشعرية إلى المبالغة و الغلو في وصف الشيء، و الإفراط الإمكاني هو أمر لا يمكن تبين مدى صدقه أو كذبه فهو أمر لا يعرف لا من داخل القول و لا من خارجه بل يستند العقل في ذلك إلى ما هو خارج عنهما و هذا الضرب من المبالغة قد يلجأ إليه الشاعر مثلا في مدح من هم أعلى منه سلطانا و جاها و هو أمر تتباين درجته بحسب مكانة من بصده تنظم هذه الأقوال «و الاختلاق الإمكاني يقع للعرب من جهات الشعر و أغراضه. وجهات الشعر: هو ما توجه الأقاويل الشعرية نوصفه و محاكاته مثل: الحبيب و المنزل و الطيف في طريق النسبب، فمثل هذه الجهات يعتمد وصف ما تعلق بها من الأحوال التي لها علقة بالأغراض الإنسانية فتكون مسانح لإقتناص المعاني بملحظة الخواطر ما يتعلق بجهة جهة من ذلك. و الأغراض هي الهيئات النفسية التي ينحى بالمعاني في بملحظة الخواطر ما يتعلق بجهة جهة من ذلك. و الأغراض المقائق الموجودة لتلك المعاني في المنتسبة إلى تلك الجهات نحوها و يمال بها في صغوها لكون الحقائق الموجودة لتلك المعاني في الأعيان مما يهيئ النفس بتلك الهيآت و مما تطلبه النفس أيضا أو تهرب منه، إذا تهيأت بتلك الهيآت و مما تطلبه النفس أيضا أو تهرب منه، إذا تهيأت بتلك الهيات. > 3، إن هذا النوع من الاختلاق الذي يمكن وقوعه، يستعمله الشعراء العرب في أشعارهم و للتعبير في الأغراض الشعرية المختلفة، و هذا النوع مستساغ في الشعر.

<sup>1-</sup> حازم القرطاجني: منهاج البلغاء و سراج الأدباء، ص76

<sup>2-</sup>نفسه، ص . 77

فالشاعر يتصور وجود حبيب، و منازل يبكيها، و يدعو لها بالسقيا...محاولا نقل ما يعتريه من مشاعر، من حزن و ألم، و فرحة لإستعادة مافات من ذكريات، و هي مناسبة يستغلها الشاعر لإظهار كوامنه النفسية و تتشيط مقدرة الخيال لديه لجعل الصورة أكثر وضوحا و تأثيرا، حتى يتمكن من تحقيق تلك الاستجابة التخييلية التي ينشدها و بيان نجاحه في توظيف تلك الملكة على أحسن صورة. ﴿ إِنَّ الاستجابة التخييلية التي ينشدها و بيان نجاحه في توظيف تلك الملكة على أحسن صورة. ﴿ إِنَّ المستعورية، ليس هذا و حسب بل إن المرء و هو بازاء جملة، الموحيات التي تتدفق من الصورة، يقوم بعملية تأويل لها و لموحياتها، إنه يركبها في ذهنه و فقا لما هي عليه تركيبته النفسية ذاتها. > أ، و بالتالي فهذا الاختلاق للصور هو أمر ممكن، حتى و إن لم يقع للشاعر بالفعل، لكن تعبيره عن هذه الحالة، و محاولة معايشة ذلك الموقف يجعل ورود مثل هذا النوع من التصوير أمرا مستساغا، إضافة الي قدرته على تحريك النفوس و هزها بالانفعال و هو ما يطمح الشاعر إلى تحقيقه من خلال عمله الشعري، و لأنه كما اتضح من تعريف حازم للشعر بأن العبرة فيه عائدة إلى ما يحتويه من تخبيل، لا إلى كون تلك الأقاويل صادقة أو كاذبة.

إن هذا النوع من الاختلاق، الذي يصطنع فيه الشاعر حالة، أو صورة تعبيرية عن موقف لم يقع، أمر لا يتنافى مع إمكانية الوقوع، فهو أمر معتاد الحصول لذا فهو يقترب من الممكن. << و الاختلاق الامتناعي ليس يقع للعرب في جهة من جهات الشعر أصلا، و كان الشعراء اليونان يختلقون أشياء يبنون عليها تخاييلهم الشعرية و يجعلونها جهات لأقاويلهم، و يجعلون تلك الأشياء التي تقع في الوجود كالأمثلة لما وقع فيه، و يبنون على ذلك قصصا مخترعا نحو ما تحدث به العجائز الصبيان في أسمارهم من الأمور التي يمتنع وقوع مثلها.>> 2، و هو أن يدعى الشاعر أمرا لا يمكن تحققه، و هذا الضرب لم يرد استعماله في أشعار العرب على اختلاف الأغراض و تعددها، و هو ما ترفضه الطباع، و يتنافى مع الأشياء المعتادة الوقوع، حيث يعلم كذبه من خارج القول الشعري.

ثبت استعمال هذا النوع من الاختلاق لدى اليونان حيث عمدوا إلى بناء الأقاويل الشعرية على أشياء اخترعوها و ربطوها بما يحدث في الواقع، و هي بذلك ضربا من شطحات الخيال و تحليقه بعيدا عن أرض الواقع لذا كان العلم بكذبه من خارج القول الشعري .<< فأما أغراض الشعر المنوطة بالجهات الذكورة، فإن العرب كانت لها فيها اختلاقات: منها اقتصادية، و منها افراطية، و الافراطية منها ممكنة، و ممتنعة، و مستحيلة. فالكذب الاختلاقي في أغراض الشعر لا يعاب من جهة الصناعة لأن النفس قابلة لله، إذ لا استدلال على كونه كذبا من جهة القول و لا العقل، فلم يبق إلا أن يعاب من جهة الدين، و قد رفع الحرج عن مثل هذا الكذب أيضا في الدين، فإن الرسول صلى الله عليه و سلم كان ينشد النسيب أمام المدح، فيصغى إليه و يثيب عليه.>> 3.

اسمير أبو حميدان: الابلاغية في البلاغة العربية، ص. 136

<sup>2</sup> حازم القرطاجني: منهاج البلغاء و سراج الأدباء، ص. 78،77

<sup>3</sup>نفسه، *ص*78،78

ان اختلاق الأغراض أمر غير معيب في صناعة الشعر، لوقوعه من النفوس موقعا حسنا يؤدي بها إلى قبوله، و كذب هذا النوع من الأقاويل أمر لا يمكن تبينه لا من جهة القول، و لا من جهة تصور العقل له، حتى الناحية الخلقية و الدينية فقد رفع فيها الحرج.

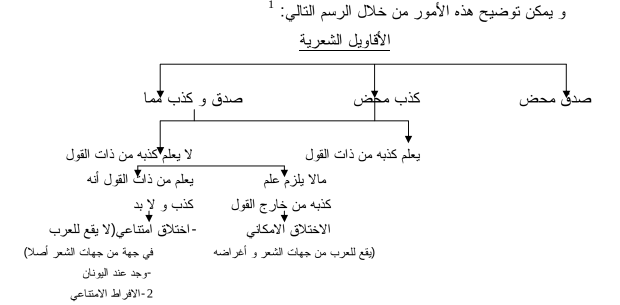
فإذا كان للخيال حرية في الحركة و التعبير عن المعاني الذهنية، فإن ذلك لا يخرجه عن عالم الواقع، و ارتباطه بالمحسوسات و تشكيلها، لذلك كان الإفراط الخارج عن حدود الامكان أمرا لا يتقبله الشعر و إن رأى فيه البعض سعة لخيال الشاعر و تمكنا من أدوات صنعته لهذا فإن << تعريف الإفراط مهم لأنه يقع تحت فرع ما يعلم من خارج القول أنه كذب، و لأنه بسببه تحدث الاستحالة أو الامتناع، و تعريفه للإفراط مربوط تحديدا بالصفة و هذه مسألة مهمة جدا في الحفر عن مصطلحي الامتناع و الاستحالة عنده، إذ كلا المصطلحين مربوطان مباشرة بالإفراط، و قد حرص حازم منذ البداية على ابراز مفاهيمه و منطلقاته النظرية قبل المضي في التفصيلات الدقيقة للحدود التي يتناوشها الخيال و التخييل.>> 2

فالطريق المؤدية إلى الامتناع و الاستحالة في الصناعة الشعرية هي الإفراط في الوصف و التعبير عن الأشياء، حيث يصعب حينها كبح جماح الخيال، و جعله يتصرف في حدوث الممكن و المقبول، و أن لا يخرج بالصورة الشعرية إلى حدود الغرابة و العبث بمختلف أجزاء الصورة، و المدركات الحسية حجفتغدو صوره خرافات ذهنية و ليست رؤية نفسية.>> 3، و هو ما من شأنه إضعاف تأثر النفوس له، و قبولها لمنطق الأشياء في هذا القول الشعري، و هو ما يؤثر سلبا على حصول التخييل، و ما ينتج عنه من استجابة سواء بالقبول أو الرفض فيكون مصير العمل الفشل الذريع.

المازم القرطاجني: منهاج البلغاء و سراج الأدباء، ص. 79

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> فاطمة عبد الله الوهيبي: نظرية المعنى عند حازم القرطاجني، ص186.

أبيليا الحاوي: في النقد و الأدب،ط5،دار الكتاب اللبناني،بيروت لبنان،1986،ج1،ص127.



< و ليست تحرك الأقوال الكاذبة إلا من حيث يكون في الكذب بعض خفاء أو حيث يحمل النفس شدة و لعلها بالكلام لفرط ما أبدع فيه على الانقياد لمقتضاه، و إن كان مما يكره و لا يصدق الحاض عليه، و مع هذا فتحريكها دون تحريك الأقاويل الصادقة إذا تساوى فيهما الخيال و ما يعضد مما داخل الكلام و خارجه، فتحريك الصادقة عام فيها قوي، و تحريك الكاذبة خاص فيها ضعيف، و ما عم التحريك فيه و قوي كان أخلق بأن يجعل عمدة في الاستعمال حيث يتأتى >  $^2$ .

3-الافراط الاستحالي

إن التأثير في المتلقي، و تحقيق استجابته للقول الشعري أمر مرتبط بطريقة تصوير المعاني و تشكيلها، لكن غلو الخيال في رسم الصور الشعرية - و إن كان يستهوى بعض الناس -فإن ذلك يجعله في مرتبة أقل من الأقاويل الصادقة إذا أحسن توظيف ملكة الخيال فيها، فاستحقت أن تكون عماد العمل الشعري. << بيد أن للكذب الفني الشعري القائم على المبالغة في المحاكاة التخييلية حدا على الشاعر أن لا يتجاوزه، و إلا فقدت الصورة قيمتها الفنية، و ناقصت الغرض الذي من أجله صيغت، لعزوف النفس حينئذ و نفورها منها، و عدم انفعالها معها... ...مما يكذب فيه القائل بالرجوع إلى الواقع الحال، و يفقد التخييل قوته و قدرته على القيام بدوره المطلوب في الإثارة الوجدانية المناسبة فتفقد الصورة الشعرية قيمتها الفنية و النفسية.>> 3، إن تجاوز المبالغة حدود الحقيقة لتقترب من المستحيل يجعل نعتها بالكذب أمرا لا مناص منه، مما قد يضر العمل الأدبي أكثر من نفعه له، و إن كان النقاد قد جعلوا استعمالها من أجل التحقير أو التهكم أمرا جائزا.

أفاطمة عبد الله الوهيبي: نظرية المعنى عند حازم القرطاجني، ص185.

<sup>2</sup>مازم القرطاجني: منهاج البلغاء و سراج الأدباء، ص. 82

مجيد عبد الحميد ناجي: الأسس النفسية لأساليب البلاغة العربية، ص 173.

حو إنما جرى الغلط على كثير من الناس في هذا حيث لم يفرقوا بين الوصف الذي لا يخرج عن حد الإمكان و إن لم يثبت وقوعه، و بين الخارج إلى حيز الاستحالة، و غلطتهم في ذلك أبيات وقعت فيها مبالغات خفيت عليهم فيها جهات الإمكان، فظنوا أنها من الممتنعة المستحيلة.>> أ، حاول حازم تبيين سبب الالتباس الحاصل لدى البعض و العائد إلى عدم تعمقهم و اكتشافهم للمعنى، و الذي جعلهم لا يدركون جوانب الإمكان في بعض المبالغات الشعرية، و يقدم القرطاجني مثالاً عن تلك المبالغات التي يمكن صرفها إلى جهة الإمكان بقول المتنبي : 2

# و ما سكنت مذ سرت فيها القساطل و لم تصف من مزج الدماء المناهل

و أنى أهدى هذا الرسول بأرضه و من أي ماء كان يسقى جياده

هذين البيتين هما من قصيدة يمدح فيها المتنبي سيف الدولة عند دخول رسول الروم حلب، حيث يتساءل فيهما عن كيفية اهتداء هذا الرسول و وصوله إلى سيف الدولة، فالمعركة دائرة بشدة حتى غطى الغبار الذي أثارته حوافر الخيل فلم يترك سبيلا للرؤية أو الاهتداء إلى مكان تواجد سيف الدولة. فقد طالت أرض المعركة حتى النهر -مشرب الناس و دوابهم - فتلوث بدماء القتلى.

فما ذهب إليه الشاعر من مبالغة في وصف أرض المعركة لا يخرج كلام الشاعر عن حدود الممكن، فقد استطاع خياله أن ينقل المتلقي إلى جو الواقعة، و يجعله يرى تلك الصورة بكل حيثياتها، حتى و إن كان الشاعر قد نقل الواقع من خلال رؤيته الخاصة لما دار من أحداث، و جعله يصور مدى الصعوبات التي واجهها هذا الرسول للبلوغ سيف الدولة و التحدث إليه. أما قوله في وصف الأسد: 3

# سبق إلتقاء كه بوثبة هاجم لجازك ميلا

يأتي هذا ضمن مدح المتنبي لبدر بن عمار، حيث يصف كيف عاجل الأسد الممدوح بوثبة جعلته يطال ردف فرسه، فما كان ذلك ليحدث لو لم تحدث المصادمة، و ما تمكن الممدوح من تجاوزه و تفاديه، فرغم أن الأسد قد عاجل الممدوح بالهجوم عليه، فقد كان له بالمرصاد و تمكن منه فضربه بالسوط، فهذه المبالغة في وصف هذا الموقف و إن كانت لم تقع، فهي من إنتاج الخيال الشعري للمبدع، لا تتجاوز ما هو مسوغ به لتدخل القول باب المستحيل أو الكذب الإفراطي.

بعد هذا التفصيل في الحديث عن الكذب و دوره في الصناعة الشعرية و عن امتزاجه بالصدق و أثر ذلك في العملية الابداعية، يتحول الحديث بنا مع حازم إلى النوع الثالث من الأقاويل الشعرية،

المازم القرطاجني: منهاج البلغاء و سراج الأدباء، ص. 135

<sup>2</sup>أبو الطيب المتنبي: الديوان،ج3، ص113،112

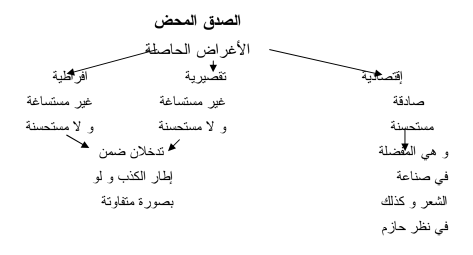
القساطل: ج قسطلي و هو الغبار الذي تثيره الخيل بحو افرها، المناهل: ج منهل التي يكون فيها النهل، و هو أول الشرب. أبو الطيب المتنبي: شرح ديوان أبي الطيب المتنبي،ج3،ص242.

المصادمة: من الصدم، و هو الصك، الميل: ثلاث فراسح، المسافة من الأرض المتراخية، ليس له حد معروف.

و هو ما يتعلق بالصدق المحض. 

حلى ما وقع في الوجود، ومنه المقصر، عن المطابقة بأن يدل على بعض الوصف و يقع دون الغاية على ما وقع في الوجود، ومنه المقصر، عن المطابقة بأن يدل على بعض الوصف و يقع دون الغاية التي انتهى إليها الشيء من ذلك الوصف. فهذا النوع من الصدق قبيح من جهة الصناعة و ما يجب فيها>> أفالشاعر و أثناء تحريه الصدق في صناعة قصيدته قد يلتزم في المعنى المطابقة للواقع و كيفية وقوع الأشياء فيه غير أن المقصود بالصدق و المطابقة هنا، هو الصدق الفني في التعبير عن التجربة الشعورية، و التي تعتمد في أساسياتها على معطيات الحس و ما يزودها به من مدركات، لكن ذلك لا يعنى أن يبقى حبيس تلك المعطيات و يكتفي بعملية الوصف، و إلا خرج الكلام عن نطاق الشعر، فوصف الشاعر للأشياء والمعطيات المدركة يكون وفق رؤيته هو، التي تتأثر بعوامل النفس، و ما يعتريها من تغيرات آنية، و دائمة، لكن القول الشعري قد يقصر في وصف الأشياء، فلا يعطيها حقها، فيجيء وصف لها أقل مما رسم للشيء من أهداف و غايات، و بذلك يفشل الشاعر في تحقيقه هذه الوظيفة، فيأتي عمله حرغم صدقه – عملا مستقبحا يسيء إلى المعنى، و يقلل من رتبته و أهميته، فإن « الذي يعنيه الصدق الفني أن تكون الصورة الشعرية معبرة عن تجربة شعورية حقيقية تعبيرا صادقا، يحسه القارئ من خلالها، فيتفاعل معها تفاعلا تاما يساعدها في إحداث التخييل المناسب ذي الإثارة الوجدانية، الذي يعبر بالصورة حدود عناصرها في الواقع العياتي المرصود، و يمنحها قدرة على التوافق مع حركة النفس الشعورية.> 2

فالمقصود بالصدق ليس التقيد بحدود الصورة كما هي عليه في الواقع، و إنما هو الصدق في التعبير عن الشيء وفق معطيات الداخل، فيظهر تلون الخارج بالداخل في شكل منسجم و متلائم، و هو ما يحسه المتلقي، و يلمسه، و يجعله يتأثر بأقوال معينة أكثر من غيرها.و في الشكل التالي توضيحا أكثر: 3



المازم القرطاجني: منهاج البلغاء و سراج الأدباء، ص. 79

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>مجيد عبد الحميد ناجي: الأسس النفسية لأساليب البلاغة العربية،ص.174

<sup>&</sup>quot;سعد مصلوح: حازم القرطاجني و نظرية المحاكاة و التخبيل في الشعر ، ص176.

و قد ذكر القرطاجني السبب الذي دفعه إلى كثرة هذه التقسيمات و التدقيق في بيان الفرق بين الأغراض الشعرية و ما تتألف منه من أقوال قائلا: حو إنما احتجت إلى اثبات وقوع الأقاويل الصادقة في الشعر، لأرفع الشبهة الداخلة في ذلك على قوم، حيث ظنوا أن الأقاويل الشعرية لا تكون إلا كاذبة، و هذا قول فاسد قد رده أبو علي بن سينا في غير ما موضع من كتبه، لأن الاعتبار في الشعر إنما هو التخييل في أي مادة اتفق، لا يشترط في ذلك صدق و لا كذب، بل أيهما ائتلفت الأقاويل المخيلة منه فبالغرض، لأن صنعة الشاعر هي جودة التأليف و حسن المحاكاة، و موضوعها الألفاظ و ما تدل عليه...> أ، فإذا كان التخييل هو الأساس المعتمد في الحكم بشعرية الأثر الأدبي بغض النظر عما إذا كانت تلك المقدمات التي بني عليها صادقة أم كاذبة، فإن التأثير في المتلقي، و تحقيق الاستجابة المتوخاة من العمل الابداعي تشكل غاية ملحة تعكس مدى نجاح خيال الشاعر في تصوير الواقع المحاكى، و تحقيق الاستلاب النفسي لديه من خلال إعادة تشكيله للنص المقدم وفق ما تمليه طبيعته النفسية و ما يخيله النص من صور، هذا الأمر يقودنا إلى التساؤل عن المكانة التي يحتلها المتلقي ضمن رؤية حازم النقدية، و الدور الذي يؤديه كل من الخيال و التخييل في دعم هذه المكانة، و تحقيق الرتبة التي ينشدها الشاعر من خلال العمل الشعري.

## 4- مكانة المتلقى من الخيال و التخييل:

يظهر من خلال حديث حازم القرطاجني عن الخيال و التخييل و دورهما في العملية الشعرية، تركيزه على المتلقي بوصفه طرفا مهما و فاعلا في استقبال العمل الشعري و الحكم عليه، و حتى في بناءه لذا كان المتلقي عنده غاية منشودة -كما اتضح لنا من خلال الفصول السابقة- يسعى إلى أرضائه من خلال تلك الأقوال المخيلة التي يحملها العمل الشعري، و ما تثيره هذه الأقوال من جوانب جمالية و صور في ذهن السامع و في نفسه، و ما تتجه من انفعالات نفسية سواء بالبسط أو القبض على حسب ما يثيره فيها ذلك العمل من تحريك شعوري و نفسي لكن حر ليست المحاكاة في كل موضع تبلغ الغاية القصوى من هـــز النفوس و تحريكها، بل تؤثر فيها بحسب ما تكون عليه درجة الابداع فيها، و بحسب ما تكون عليه درجة الابداع فيها، و بحسب ما تكون عليه الهيئة النطقية المقترنة بها، و بقدر ما تجد النفوس مستعدة لقــبول المحاكـــاة و التأثر لها.>> 2.

فحدوث تلك الهزة الشعورية المنشودة مرتبط بشكل كبير بجودة العمل الفني، و مدى براعة الشاعر في نسج صوره بشكل مختلف و مبتكر، لكنه و في ذات الوقت للحالة الشعورية و النفسية التي يكون عليها المتلقي أثناء استقباله للعمل أثر مهم في حكمه على العمل المقدم، و درجة الاستجابة له، فحدوث التلاؤم بين ما هو مقدم و ما يعتري السامع من مشاعر أدعى إلى جعل الاستجابة لتلك الأقوال المخيلة أكثر قوة و ظهورا.

المازم القرطاجني: منهاج البلغاء و سراج الأدباء، ص81.

<sup>2</sup>**نفسه،**ص 121.

بيد أنه << و لكي يتم التواصل بين المبدع و المتلقي، و لكي يتم توصيل القيم التي تنطوي عليها القصيدة ينبغي أن يسلم كلا الطرفين بأهمية الفعل الذي يجمعهما و الذي دفع الشاعر إلى الابداع و فرض على المتلقي الاستجابة في عملية التلقي.>> أفحدوث التعارف بين المرسل و المرسل إليه، و تسليمها بموضوع الرسالة كفيل بايصال المعاني التي تتضمنها تلك الرسالة إلى المقول له و جعله يتفاعل معها سواء بالارتياح أو الاكتراث، و جعله يكتشف مدى براعة خيال الشاعر وسعة أفقه، الذي جعله يحاكي الصور المستمدة من الواقع، و جعلها أكثر جمالا، و خدمة للغرض المنظوم فيه.

فقد تحدث حازم عن ذلك من خلال إشارته إلى ما يسمى بالاستعداد، هذا الأخير الذي تترتب عنه شكل الاستجابة المحققة من قبل المتلقي و قد قسم هذا الاستعداد إلى نوعين :<< استعداد بأن تكون للنفس حال وهوى قد تهيأت بهما لأن يحركها قول ما بحسب شدة موافقته لتلك الحال و الهوى...و الاستعداد الثاني هو أن تكون النفس معتقدة في الشعر أنه حكم و أنه غريم يتقاضى النفوس الكريمة الإجابة إلى مقتضاه بما أسلبها من هزة الارتياح لحسن المحاكاة.>> ²، فكلا النوعين يعدان صلة ربط وثيقة بين المبدع و المتلقي، من خلال حرص الأول على اتقان عمله و التفنن في رسم صوره الشعرية، و إخراجها في شكل جمالي أفضل و أبدع، لإدراكه ليقظة الطرف الآخر المتلقي - و تذوقه لكل ما هو جميل. لذا فإن حدوث اللذة لدى السامع وقف على تكامل العمل الشعري و الصورة التي يقدم عليها، كما أن حدوث الإلتذاذ بالتخييل لدى المتلقي مرتبط بمدى مناسبته للطبيعة و تلاؤمه مع ميولات النفس الجمالية.

و بذلك فإن وجود الاستعداد لدى طرفي العملية الابداعية كفيل بخلق التأثير الجمالي المرتجى، لكن تحقيق الذروة في جذب السامع و استمالته للعمل الشعري على صلة وثيقة بما يحتويه العمل من تعجيب و استغراب، وهو ما نوه به حازم عند تعريفه للشعر \*و لأن << غاية الشعر هي التأثير، و التأثير يعني تغييرا في الاتجاه و تحولا في السلوك و البداية الأولى للتأثير هي تقديم الحقيقة تقديما يبهر المتلقي من ناحية، و يبدهه من ناحية أخرى، و ذلك أمر لا يمكن أن يتم بمجرد النظم العاري للأفكار، بل يتم بضرب بارع من الصياغة تنطوي على قدرة من التمويه، تتخذ معه الحقائق أشكالا تخلب الأبباب و تسحر العقول فتبدى الحقائق من خلال ستار شفيف يضفي إبهاما محببا يثير الفضول و يغذي الشوق إلى التعرف.>> 3.

أجابر عصفور: مفهوم الشعر، ص. 148

<sup>2</sup> مازم القرطاجني: منهاج البلغاء و سراج الأدباء، ص122،121.

<sup>\*-</sup>أنظر المنهاج ،ص.71

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>جابر عصفور: مفهوم الشعر، ص148.

و لأن النفوس أميل إلى كل ما هو جديد و مختلف، فإن استجابتها للتعجيب تتجاوز درجة تحرك النفس لذلك الشيء الجديد و المستغرب لتصل إلى أن تحمل على فعل شيء و طلبه، أو التخلي عن فعله و طلبه، فحدوث عنصر المفاجأة لدى المتلقي بكون الشيء المتلقى غير معتاد أو مألوف، يجعله يقبل على ذلك العمل ليحقق لها المتعة النفسية التي يبحث عنها، و يحقق له أيضا الاشباع الجمالي الذي ينشده.

إن تحرك نفس المتلقي و تفاعلها مع الصور المخيلة التي يقدمها العمل الشعري، لا يعنى أبدا وقوف المتلقي موقف المستقبل السلبي لما هو مقدم، بل هو شريك له وزنا، لا يهتز إلا لما يحتل من نفسه موقعا حسنا و يلاقي استحسانا لديه و قد السهم علم النفس الحديث بسهم كبير في تفسير هذه الناحية، أعني الصورة و تأثيرها على المتلقي، فالمرء بحسب علم النفس النصوصي إذا ساغ التعبير لا يقف من النس الشعري موقفا جامدا و غير متحرك... إذ يتضمن الصورة أو الصور الموحية، لهو مثابة المنبه الذي يحرك سواكن المرء و يخص كوامنه الشعورية، ليس هذا و حسب بل إن المرء و هو بإزاء جملة الموحيات التي تتدفق من الصورة، يقوم بعملية تأويل لها و لموحياتها، إنه يركبها في ذهنه وفقا لما هي عليه تركيبته النفسية ذاتها.> أ، و بذلك يكون الانفعال الناجم عن تلك الأقوال المخيلة ليس تحركا أرعن غير مدروس فهو قائم على دراسة و تمحيص تدفع المتلقي إلى الوصول إلى تشكيل فهمه الخاص أرعن غير مدروس فهو قائم على دراسة و تمحيص تدفع المتلقي إلى الوصول إلى تشكيل فهمه الخاص لذلك العمل، و تأويل ما تضمنه من معان، فهو لا يخلو من تأثير الجانب النفسي للمتلقي و حضوره أثناء تقيمه للعمل الشعري، و هو أمر يختلف من شخص إلى آخر، تبعا لإستعداد كل واحد، و كيفية إدراكه و تلقيه لذلك العمل، و تفاعله معه.

و تبعا لذلك كان: << حضور الجانب النفسي للمتلقي يتيح تقييم الخطاب الأدبي بالنظر في ردود الفعل عنده، فهي بمثابة اللوحة المتذبذبة التي ترتفع أو تهبط تبعا للذبذبات الدلالية الموجهة إليها من الخطاب، و ما فيه من بنى بلاغية كبنية التمثيل مثلا، و لا تتحقق أهمية هذه البنية إلا بقياس آثرها، مع تعليل هذا التأثير و بيان جهته و مأتاه، فهو تأثير عن وعي لا مجرد انفجارات عاطفية طائشة.>> ²، فدرجة رد الفعل المرصود لدى المتلقي تتعين تبعا للنص الأدبي و طريقة تشكيل تلك الأقوال المخيلة، وطبيعة النص الذي يتألف من لفظ و معنى و نظم و أسلوب، و بذلك يتخطى التلقي السامع بمفرده، ليشمل النص أيضا و الذي يفرض عوامل خاصة ينتج عنها وقفة ما، أو رد فعل سلوكي يتماشي و ما يفرضه ذلك النص من معطيات و من معان مخيلة، و هو ما يؤكد أن رد الفعل الناتج عن العمل أمر صادر عن وعي و فهم.

247،246 الجرجاني، ص 247،246 عند عبد القاهر الجرجاني، ص 247،246

اسمير أبو حميدان: الابلاغية في البلاغة العربية، 136..

تقبلها النفس أو تمتنع من قبولها. و الذي تقبله النفس من ذلك ما كانت المآخذ فيه لطيفة و المقصد فيه مستطرفا، و كان للكلام به حسن موقع من النفس، و المعين على ذلك أن ينزع بالكلام إلى الجهة الملائمة لهوى النفس من حيث تسرها أو تعجبها أو تشجوها، حيث يكون الغرض مبينا على ذلك.>> 1.

فطبيعة المتلقي، و نوعية الاستجابة الحاصلة مرتبطة بشكل الحركة الدلالية في النص، حيث يعمد الشاعر إلى حصر الاهتمام في النص الشعري ضمن دائرة معينة و جعل المتلقي يدور في فلكها، و بذلك تبنى العلاقة بين المبدع و المتلقي على هذا الأساس حيث أن « التلقي بوصفه نقلا معبرا عن علاقة بين فاعل و منتقل يتأطر حقل حركية مؤثراته و تأثيراته داخل هذه الثنائية، و من ثم يجد مجمل العلاقات بين الثنائيات القابلة للتوليد داخل مجموعة التلقي نجد موضعها التأثيري كامنا في هذه الثنائية، و من ثم فهي الثنائية المركزية التي تنتهي إليها كل العلاقات القائمة في الثنائيات الأخرى، و لأنها كذلك ستكون عملية تلقي دالة من دوالها-بالمعنى الرياضي-سواء في نظامها الإشاري الذي يؤدي إتساقه مع نظام التلقي إلى رقي التلقي.>> 2، إن حدوث التلاؤم بين النص الشعري المقدم (الرسالة) و نفسية المتلقي (المرسل إليه)، من شأنه أن يرقى بدرجة التلقي و يحدث الانسجام بين العمل المقدم من قبل الشاعر و ما ينتجه من أثر في نفس المتلقي، حيث تتجاوز الاستجابة لديه التحريك النفسي، ليدفع إلى طلب ذلك الشيء الذي يخيله العمل الشعري أو الانتهاء عن فعله و طلبه.

باعتبار أن تلقي العمل الفني هو إعادة خلقه من جديد، حيث أن هذه الصورة ليست الأصل باعتبار أن هذه الأخيرة، بمجرد تلقيها تتعدم لدى المتلقي لتفسح المجال لخلق صورة جديدة مثال للأصل في خيال المتلقي، ليصبح الأمر متعلقا بإعادة إنتاج جديد لذلك العمل و ذلك أمر منوط بعمل الخيال، الذي يعمل بشكل متميز في رسم صورة لتلك المعطيات و الصور التي يقدمها النص الشعري، و حمل المتلقي على المشاركة في ذلك العالم الذي رسمه الشاعر و دعا المتلقي إلى كتشافه، و من ثم يكون تلقي تلك الصورة المبدعة بمثابة إعطائها روحا جديدة، و الذأي بها عن الموت و الزوال
المستقبل فتتألف من القدرة على التمييز و على قبول الإيحاءات، و على بعث العناصر التي تتكون منها التجارب الماضية بحرية و وضوح، و على فصل كل عنصر منها عن العناصر الأخرى التي ترتبط به على نحو معقد، و على السيطرة على التفاص لأخر نتيجة تلقيه صورا شعرية معينة، و الأمر عائد للمقدرة كانت عملية التلقي أمرا يختلف من شخص لأخر نتيجة تلقيه صورا شعرية معينة، و الأمر عائد للمقدرة الذهنية للسامع و كيفية تجسيده لتلك الإيحاءات و الدلالات، و التي تصدر عن تركيبته النفسية، و هو ما يجعل عملية التلقي تتسم بشيء من الذاتية عند محاولة فهمه و تأويله لآخص جزئية في العمل المقدم.

المائم القرطاجني: منهاج البلغاء و سراج الأدباء، ص 365.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>مؤيد عزيز: نحو نظرية تلقي قرآنية، مجلة أفاق الثقافة و التراث، السنة السابعة، دائرة البحث العلمي و الدراسات بمركز جمعية الماجد للثقافة، و التراث، دبي،1999،العدد26،25،ص.29

<sup>3</sup> رتشاريز: مبادئ النقد الأدبي، ترجمة مصطفى بدوى،دط،المؤسسة المصرية العامة للتأليف و الترجمــة و الطباعـــة و النشر،الاسكندرية، 1961، ص238.

و جملة الأمر فإن أثر كل من الخيال و التخييل في المتلقي، و ما ينتجه العمل الشعري لديه من تأثير نفسي و ذهني، يقوده إلى الاستجابة لتلك الأقوال المخيلة، و ما تثيره من صور شعرية تعتمد على الإبداع و التعجيب في نقل الواقع و جعله أكثر جمالا و مناسبة لتنفس المتلقى لذا كانت << معرفة غايات الشعراء و امتداد آمادهم في معرفة الكلام و اتساع مجالهم يحتاج في المقابل إلى جهد مماثل في تخريج كلامهم، فالاحتياج التأويلي أو الجهد القرائي واجب جمالى ليوازي إطلاق المعاني و بعد الغايات و امتداد الآماد الشعرية، و يجب أن يبرع المرسل إليه النموذجي في الاحتيال و التخريج ليثبت أنه كفء و ند للقائل، و لم لا يكون و قد كان إياه منذ قليل يتلبسه و يمثل في ذهنه و وجدانه مهيمنا و موجها لمراحل تشكيل القول الشعري؟ ذلك بالضبط ما يجعله خبيرا و ليس مستهلكا >> 1.

و من ثم يثبت أن المتلقي شريك في العملية الإبداعية حضوره أكيد سواء في التفكير أو الإنشاء أو الاستقبال، فغيابه عن الحس لا يعني عدم مرافقته للمتلقى طوال مراحل العمل الابداعي، لذا ألح حازم على مراعاة هذا الشريك، و عدم فقدان التواصل معه، لأن ذلك من شأنه أن يؤدي إلى بوار العمل المنتج، و الحكم بإعدامه. بيد أن تخصيص جانب من هذا البحث للحديث عن دور الخيال و التخييل في عملية التلقي، لا يقودنا إلى الفهم بأن القرطاجني قد ركز جل اهتمامه على المتلقي أكثر من غيره، بل على العكس فقد أولى الثلاثة (الشاعر، العمل الشعري -المتلقي)،عناية متساوية على وجه التقريب في حين مرسل رسالة مرسل إليه

ركز الكثير ممن سبقوه على المتلقى مهملين بشكل ما أحد الأطراف الأخرى.

فالقرطاجني ينوه بأهمية جميع الأطراف، و هو ما يؤكده سعيه لوضع أسس ثابتة للعملية الشعرية مشيدا بدور كل منهم في تحقيق التخييل الذي هو عماد العملية الشعرية، و الفيصل بين الشعر و غيره من الأقوال التي تتقوم على أسس مختلفة خارجة عن باب التخييل.

إن الحديث عن التواصل بالمفهوم الحديث، أو وجود نظرية للتلقي لها أسسها الواضحة و شروطها المحددة، لدى حازم القرطاجني أمر غائب في المنهاج، لكن حازم حاول وضع اللبنة الأساسية في عملية التلقي من خلال حرصه على تقوية الصلة بين طرفي العملية الابداعية، و هو ما يفسر إلحاحه على تقديم نصائح للمبدع و تأكيده على تحريها للوصول بالعمل المبدع إلى الغاية التي أنشئ من أجلها و تحقيق درجة الاستجابة المرجوة من المتلقي، لذا فإن ما قدمه القرطاجني أمر مهم، حيث ربط التخييل بالمتلقي و جعل أحدهما سبب و مسبب، سعيا منه للإرتقاء بهذه الصناعة و تجويد ما ينتجه الشعراء من أعمال.

\_

الفاطمة عبد الله الوهيبي: نظرية المعنى عند حازم القرطاجني، ص 241،240.

جعل حازم التخييل المحور الذي تدور حوله شعرية الأثر الأدبي ليتقدم على الوزن و القافية، بعد أن تقدما عليه في تعريف آخر له للشعر.

و التخييل الشعري أمر تدعمه المحاكاة، و ما تتضمنه من إغراب و تعجيب، بحيث تفاجئ المتلقي و تدفعه للتأثر بذلك القول.

تتقسم التخابيل الشعرية إلى قسمين: تخابيل ضرورية (تخابيل المعاني من جهة اللفظ) و تخابيل غير ضرورية (تخابيل اللفظ في نفسه، تخابيل الأسلوب، تخابيل الوزن و النظم) بيد أن ذلك لا يقلل من أهمية هذه الأخير في تحقيق التخييل الضروري.

يقع التخييل في النفس عن طريق تصور في الذهن تحدثه حركة في الفكر أو خطرات في البال، أو عن طريق إحدى وسائل الكتابة أو النحت لتجعل للشيء الموجود في الواقع مقابلا في الذهن.

يرى حازم في التعجيب تحسينا للتخييل، و ليس نتيجة للمحاكاة كما ذهب إلى ذلك ابن سينا.

تنقسم المحاكاة تبعا لما تؤديه من دور في عملية التخييل إلى محاكاة تحسين، محاكاة تقبيح، و محاكاة مطابقة.غير أن الابتكار في هذه الأخيرة أكثر محدودية ، كما أن تحرى الترتيب في محاكاة الشيء على الصورة التي وجد عليها في الواقع أمرا مهما.

يتكامل دور الخيال و التخييل في الصناعة الشعرية، بيد أنهما ليسا شيئا واحدا حيث لا يمكن حصر أحدهما لدى واحد من أطراف العملية الابداعية (المبدع-المتلقي) و قد حقق حازم السبق في تمييزه بين التخييل الشعري و التخييل غير الشعري من خلال تحديده لوظيفة اللغة العادية و اللغة الشعرية.

يقدم القرطاجني التخييل في العمل الشعري على صدق أو كذب المحاكاة، و ورود الكذب فيه أمر قد يلجأ الشاعر لإخفائه باستعمال بعض الحيل التمويهية و الاستدراجية، و ذلك متوقف على مدى إمكانية الشاعــــر و قدرته على استثمار خياله و توظيف وسائله الفنية.

كما يفند أن يكون التشبيه أو المحاكاة من جملة الكذب الشعري، متجاوزا مقولة أحسن الشعر أكذبه يؤكد حازم على أن حدوث التأثير في المتلقي محكوم بنجاح الخيال الابداعي للشاعر في عمله، كما يعتبر المتلقي شريكا مهما في العملية الابداعية، و وجود الاستعداد لديه من شأنه توثيق الصلة بين طرفي العملية الإبداعية ، معتبرا الاحتياج التأويلي أو الجهد القرائي واجبا جماليا يوازي اطلاق المعاني و التعبير عنها.

منح حازم عناصر العمل الابداعي (الشاعر -النص -المتلقي) عناية تكاد تكون متساوية.

حاول حازم وضع اللبنة الأساسية من خلال حرصه على تقوية الصلة بين طرفي العملية الإبداعية.

# مكتبة البحث

- -المصحف الشريف، برواية عاصم عن نافع،ط4،دار الفجر الاسلامي،دمشق،1983.
- ابن الأثير (أبو الفتح ضياء الدين نصر الله محمد): المثل السائر، تحقيق محمد محي الدين عبد الحميد، دط، المكتبة العصرية، بيروت لبنان، 1990، ج1.
  - ابن الجهم (على): الديوان، تحقيق خليل مروم، لجنة التراث العربي، بيروت لبنان، 1959.
  - -ابن الخطيم (قيس): الديوان، تحقيق ناصر الدين السد،ط1،مكتبة دار العروبة، القاهرة،1962.
  - ابن الرومي: الديوان، شرح أحمد حسين بسج،ط1،دار الكتب العلمية، بيروت لبنان،1994،ج1،ج2،ج3.
    - -ابن ضرار (الشماخ):الديوان، تحقيق صلاح الدين عبد الهادي،دار المعارف بمصر، القاهرة، 1968.
      - ابن العبد (طرفة): شرح الديوان، تحقيق سعدي الضناوي، ط2، دار الكتاب العربي، بيروت، 1997.
        - -ابن المعتز: الديوان، دط، بيروت للطباعة و النشر، بيروت،1980.
- -ابن الورد (عروة): الديوان، شرح ابن السكيت، تقديم و وضع الهوامش راجي الأسمر، ط2 دار الكتاب العربي بيروت، البنان، 1997.
  - ابن الوليد (مسلم): الديوان، تحقيق سامي الدهان، دط، دار المعارف، القاهرة، 1969.
  - -ابن جعفر (أبو الفرج قدامة): نقد الشعر ،تحقيق كمال مصطفى،ط3،مكتبة الخانجي،القاهرة،1939.
  - ابن حجر (أوس): الديوان، تحقيق و شرح محمد يوسف نجم، ط2، دار صادر، بيروت لبنان، 1967.
  - -ابن رشد: تلخيص كتاب أرسطو طاليس فن الشعر، ترجمة عبد الرحمن بدوي، دط، دار الثقافة، بيروت لبنان، 1973.
- -تلخيص الخطابة،تحقيق محمد سليم سالم،دط،المجلس الأعلى للشؤون الاسلامية،اجنة إحياء التراث الاسلامي،القاهرة 1967.
  - ابن رشيق القيرواني (حسن): العمدة في صناعة الشعر و نقده، تحقيق محي الدين عبد الحميد، ط3، مطبعة السعادة، حيدر أباد، 1963، ج1.
- تحقيق محمد محي الدين عبد الحميد، ط5، دار الجيل، بيروت لبنان، 1981، ج2.
  - ابن سينا (أبو علي الحسين عن عبد الله): النجاة في الحكمة المنطقية و الطبيعي و الإلهية،ط2،مطبعة السعادة،القاهرة، 1938.
  - -كتاب المجموع أو الحكمة العروضية في كتاب معاني الشعر، تحقيق محمد سليم سالم،مركز التراث و نشره،القاهرة،1969.
    - -كتاب الشفاء ضمن فن الشعر ،ترجمة عبد الرحمن،بدوي،دط،دار الثقافة،بيروت لبنان،1973.
      - ابن طباطيا (محمد بن أحمد): عيار الشعر، تحقيق طه الحاجري، و محمد زغلول سلام، دط، المكتبة التجارية، القاهرة، 1968.
    - ابن فارس (أبو الحسن أحمد): معجم مقاييس اللغة ، تحقيق عبد السلام هارون، ط1 ، دار الجيل ، بيروت لبنان، 1991 ، م 2 ، مادة خيل.

#### الفصل الرابع: علاقة الخيال و التخييل بالصدق و الكذب في الشعر و أثرهما في حدوث التلقي

- ابن قتيبة (أبو محمد عبد الله بن مسلم): الشعر و الشعراء، مراجعة عبد المنعم العريان، ط2، دار إحياء العلوم، بيروت لبنان، 1987.
- -ابن كلثوم (عمرو): الديوان، جمع و تحقيق أميل بديع يعقوب، ط2،دار الكتاب العربي،بيروت للبنان،1996.
- ابن منظور (أبو الفضل جمال الدين محمد بن مكرم): لسان العرب، ط3، دار صادر ، بيروت لبنان، 1994، م11، مادة خيل، و مادة شكل، م3 مادة قصد.

لسان العرب المحيط، تقديم عبد الله العلايلي، إعادة بناء يوسف خياط دط، دار الجيل، دار لسان العرب، بيروت لبنان، 1998، م2، مادة خيل.

- -أبو العتاهية: الديوان، دط، دار بيروت للطباعة و النشر، بيروت لبنان، 1980.
- أبو حميدان (سمير): الابلاغية في البلاغة العربية،ط1،منشورات عويدات الدولية،بيروت،باريس،1991.
  - أبو نواس: الديوان، دط، دار بيروت للطباعة و النشر، بيروت لبنان، 1982.
  - إخوان الصفا: رسائل اخوان الصفا و خلان الوفا، دط، دار بيروت للطباعة و النشر، لبنان، 1983، ج3.
    - -أفلاطون: جمهورية أفلاطون، ترجمة حنا خباز ،دط،بيروت لبنان، 1969.
    - أمرق القيس: الديوان، تحقيق حنا فاخوري،ط1 دار الجيل،بيروت لبنان،1989.
      - أنيس (ابر اهيم): موسيقى الشعر ،ط3،مكتبة الأنجلو مصرية، القاهرة، 1965.
    - -أوكان (عمر): اللغة و الخطاب، دط، افريقيا الشرق، الدار البيضاء، المغرب، بيروت لبنان، 2001.
- - -الأعشى الكبير: الديوان، شرح محمد محمد حسن، دط، المكتب الشرقي، بيروت لبنان، 1968.
  - -البحتري: الديوان، شرح يوسف الشيخ محمد، دط، دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، 2000، ج1، ج2.
- البرقوفي (عبد الرحمن): شرح ديوان حسان بن ثابت الانصاري، تحقيق عبد الرحمن البرقوفي، دط، دار الكتاب العربي، بيروت لبنان، دط.
- التبريزي (الخطيب): شرح ديوان أبي تمام، تقديم و تهميش راجي الأسمر، ط1، دار الكتاب العربي، بيروت لبنان 1978، ج1، ج2.
  - -الجاحظ (أبو عثمان عمرو بن بحر): كتاب الحيوان، تحقيق عبد السلام هارون، دط، دار الجيل، بيروت لبنان، 1992، ج1، ج3.

البيان و التبين: تحقيق عبد السلام هارون،ط2،دار الخانجي و المثنى،مصر، بغداد،1960،ج1.

- الجرجاني (على بن عبد العزيز القاضي): الوساطة بين المتنبي و خصومه، تحقيق و شرح محمد أبي الفضل البراهيم، و علي محمد البجاوي، دط، مطبعة عيسى البابلي

الحلبي، القاهرة، 1966.

- -الجرجاني (عبد القاهر):أسرار البلاغة،تحقيق محمد الفاضلي ،ط2،المكتبة العصرية،بيروت لبنان،1999. دلائل الإعجاز،تحقيق عبد الحميد الهنداوي،ط1،دار الكتب العلمية،بيروت لبنان،2001.
  - -الجوزو (مصطفى):نظرية الشعر عند العرب الجاهلية و العصور الاسلامية،ط1 دار الطليعة للطباعة و النشر ببيروت لبنان،1991،ج1.

#### الفصل الرابع : علاقة الخيال و التخييل بالصدق و الكذب في الشعر و أثرهما في حدوث التلقي

- -الحاوي (إيليا): في النقد و الأدبي، ط5، دار الكتاب اللبناني، بيروت لبنان، 1986، ج1.
- الحايل (الحسين): الخيال أداة للابداع، ط1، مطبعة المعارف الجديدة، الرباط المملكة المغربية، 1988.
  - -الحطيئة: الديو ان شرح يوسف عيد،ط1،دار الجيل،بيروت لبنان،1991.
  - -الخنساء: الديوان،ط1،دار صادر للطباعة و النشر ،بيروت لبنان،1996.
  - الداية (فايز): علم الدلالة النظرية و التطبيق، دط، ديوان المطبوعات الجامعية، الجزائر، 1958.
- الذبياتي (النابغة): الديو ان، شرح و تعليق، حنا نصر الحتى، ط3، دار الكتاب العربي، بيروت لبنان، 1999.
- -الرباعي (عبد القادر):الصور الفنية في شعر أبي تمام،ط2،المؤسسة العربية للدراسات و النشر،بيروت لبنان،1999.
  - -الرضى (الشريف): الديو ان، دط، دار بيروت للطباعة و النشر، بيروت لبنان، 1981، م1.
- -الروبي (ألفت كمال): نظرية الشعر عند الفلاسفة المسلمين من الكندي حتى ابن رشد، ط1، دار النتوير للطباعة و النشر، بيروت لبنان، 1983.
- الزرزموني (ابر اهيم أمين): الصورة الفنية في شعر الجارم، دط، دار قباء للطباعة و النشر و التوزيع، القاهرة، 1997
  - الزوزني (أبو عبد الله الحسين بن أحمد بن الحسين): شرح المعلقات العشر ،دط، دار مكتبة الحياة ،بيروت لبنان، 1983.
    - السعدني (مصطفى): التصوير الفني في شعر عز الدين اسماعيل، دط، منشأة المعارف، الاسكندرية، دت.
      - العاكوب (عيسى علي): التفكير النقدي عند العرب،ط1،دار الفكر المعاصر،بيروت لبنان،دار العاكوب (عيسى علي): التفكير النقدي مشق،سوريا، 1997.
- العسكري (أبو الهلال الحسن بن عبد الله بن سهل): كتاب الصناعتين الكتابة و الشعر، تحقيق على محمد البجاوي و محمد ابو الفضا ابراهيم، دط، المكتبة العصرية، بيروت لبنان، 1986.
  - العشماوي (محمد زكى): در اسات في النقد الأدبي المعاصر ،ط1، دار الشروق، دب، 1994.
  - -العطار (سليمان): الخيال عند ابن عربي، النظرية و المجالات، دط، دار الثقافة للنشر و التوزيع، القاهرة، 1991.
    - الغزالي: مشكاة الأنوار ، تحقيق أبو العلاء عفيفي ، دط ، معهد البحوث و الدر اسات العربية ، دب، 1969.
      - الفارابي (أبو نصر محمد بن محمد بن طرخان): إحصاء العلوم، تحقيق عثمان أمين، دط، دار الفكر الفكر العربي، القاهرة، 1948.
        - -الفرزدق (همام بن غالب): الديو ان ، دط، دار بيروت للطباعة و النشر ، بيروت لبنان، 1980، م1.
- القرطاجني (أبو الحسن حازم بن محمد بن الحسين): منهاج البلغاء و سراج الأدباء، تقديم و تحقيق محمد الحبيب بن الخوجة، ط2، دار الغرب الاسلامي، بيروت لبنان، 1981.
  - -القسطلي (ابن در اج): الديو ان، تحقيق محمود علي مكي، ط2، المكتب الاسلامي، دب، 1961.
    - القلماوي (سهير): فن الأدب المحاكاة، دط، دار الحلبي، القاهرة، 1953.
  - -الكندي (أبو يوسف يعقوب بن اسحاق): رسائل الكندي الفلسفية، تحقيق محمد عبد الهادي ريدة، دط، دار الفكر العربي، القاهرة، 1950، ج1.
- -المتنبي (أبو الطيب): الديوان، شرح أبي البقاء العبكري، ضبط و تصحيح مصطفى السقا، و ابر اهيم الأبياري، و عبد الحفيظ شلبي، دط، دار الفكر، دب، دت، ج1، ج2، ج4.

#### الفصل الرابع : علاقة الخيال و التخييل بالصدق و الكذب في الشعر و أثرهما في حدوث التلقي

- -المرزوقي (أبو علي أحمد بن محمد بن الحسن): شرح ديوان الحماسة ، نشر أحمد أمين و عبد السلام هارون ، ط1 ، دار الجيل ، بيروت لبنان ، 1991 ، ج1.
- الوهيبي (فاطمة عبد الله): نظرية المعنى عند حازم القرطاجني، ط1، المركز الثقافي العربي، دار البيضاء المغرب، 2002.
  - -باشلار (جاستون):جماليات المكان،ترجمة غالب هلسا،ط4،المؤسسة الجامعية للدراسات و النشر و النشر و النوزيع،بيروت لبنان،1996.
    - -بدوي (محمد مصطفى): كولر دج، دط، دار المعارف بمصر، القاهرة، 1958.
- -بكار (يوسف حسن) :بناء القصيدة في النقد العربي القديم في ضوء الحديث،ط2،دار الأندلس للطباعة و النشر و النشر و التوزيع،بيروت لبنان،1982.
  - -جرير: الديو ان، دط، دار بيروت للطباعة و النشر، بيروت لبنان، 1978.
  - -جودة نصر (عاطف): الخيال مفهوماته و وظائفه، دط، الهيئة المصرية العامة للكتاب القاهرة، 1984.
    - -حماسة (محمد عبد اللطيف): اللغة و بناء الشعر ،دط،دار غريب للطباعة، القاهرة، 2001.
  - خليل (ابر اهيم): الاسلوبية و نظرية النص، ط1، المؤسسة العربية للدر اسات و النشر، بيروت لبنان، 1977.
- -دهمان (أحمد علي): الصورة البلاغية عند عبد القاهر الجرجاني منهجا و تطبيقا،ط1،دار طلاس،دمشق،1986. رتشاردز: مبادئ النقد الأدبي، ترجمة مصطفى بدوي، دط، المؤسسة المصرية العامة للتأليف و الترجمة و الطباعة و النشر، الاسكندرية، 1961.
  - -شراد (شلتاغ عبود):مدخل إلى النقد الأدبي الحديث،ط1،دار مجد لاوي للنشر،الأردن،1988.
  - شريفي (عبد اللطيف) و دراقي (زبير):محاضرات في موسيقى الشعر العربي،دط،ديوان المطبوعات الجامعية،الجزائر،1998.
  - -طاليس (أرسطو) :كتاب أرسطو طاليس في الشعر ،نقل بشر متى بن يونس القنائي،تحقيق عبد الرحمن بدوى،دط،دار

النهضة المصرية، دب، 1953.

كتاب أرسطو طاليس في الشعر، نقل بنشر متى بن يونس القنائي، ترجمة شكري عياد، دط، دار الكتاب العربي للطباعة و النشر القاهرة 1967.

كتاب النفس، نقله إلى العربية أحمد فؤاد الأهواني، ط2، دار إحياء الكتب العربية، دب، 1962.

- -طباتة (بدوي): قضايا النقد الأدبي، ط1، دار المريج للنشر، الرياض، 1984.
- -عامر (فتحي أحمد):من قضايا التراث العرابي-دراسة نصية نقدية تحليلية-،دط،منشأة المعارف،جلال حزي و شركاءه،الاسكندرية،1985 .
  - -عاص (حجر):شرح ديوان زهير ،ط2،دار الفكر العربي،بيروت لبنان،1998.
  - -عباس (إحسان): تاريخ النقد الأدبي عند العرب، نقد الشعر من القرن الثاني حتى القرن الثامن عشر، ط2، دار الشروق للنشر و التوزيع، عمان الأردن، 1993.
    - -عبد الدايم (صابر): موسيقى الشعر العربي بين الثبات و التطور ،ط3،مكتبة الخانجي، القاهرة، 1993.
      - عبد الله (محمد حسن): الصورة و البناء الشعري، دط، دار المعارف بمصر، القاهرة، دت.

#### الفصل الرابع: علاقة الخيال و التخييل بالصدق و الكذب في الشعر و أثرهما في حدوث التلقي

- -عبد المطلب (محمد):قضايا الحداثة عند عبد القاهر الجرجاني،ط1،الشركة المصرية العالمية للنشر لونجمان، القاهرة،1995.
- -عبد المطلب مصطفى (محمد): إتجاهات النقد خلال القرنين السادس و السابع الهجريين، ط1، دار الأندلس للطباعة و النشر و التوزيع، بيروت، لبنان، 1984.
  - -عزام (محمد): المصطلح النقدي في التراث الأدبي العربي، دط، دار الشرق العربي، بيروت لبنان، حلب سوريا، دت.
    - -عصفور (جابر): الصورة الفنية في التراث النقدي و البلاغي عند العرب، دط، المركز الثقافي العربي، دب، 1992.
  - مفهوم الشعر ،دراسة في التراث النقدي و البلاغي عند العرب،ط4،مؤسسة فرح للصحافة و الثقافة،القاهرة،1990.
  - -عونى (عبد الرؤوف محمد):القافية و الأصوات اللغوية، دراسة مقارنة،دط،مكتبة الخانجي،القاهرة،1977.
    - -عنترة:الديوان،دط،دار بيروت للطباعة و النشر،بيروت لبنان،1978.
  - -فخر الدين (جودت): شكل القصيدة العربية في النقد القديم، ط2، دار الحرف العربي للطباعة و النشر و التوزيع، و دار المناهل للطباعة و النشر و التوزيع، بيروت لبنان، 1995.
    - -فروخ (عمر) تاريخ الأدب العربي الأعصر العباسية، ط4، دار العلم للملابين، بيروت لبنان، 1981.
      - -فيدوح (عبد الله): الجمالية في الفكر العربي، دط، منشورات إتحاد الكتاب العرب، دمشق، 1999.
    - -قاسم (محمود) : الخيال في مذهب محى الدين بن عربي «ط،معهد البحوث و الدر اسات العربية، دب، 1969.
      - -قلقيلية (عبد العزيز): النقد الأدبي في المغرب العربي،دط،مكتبة الانجلو مصرية،القاهرة،1973،ج1.
        - البلاغة الاصطلاحية، دط، دار الفكر العربي، القاهرة، 1987.
        - -كثير (عزة): الديوان تقديم و شرح مجيد طراد، ط3، دار الكتاب العربي، بيروت لبنان، 1999.
        - -كمال زكي (أحمد): النقد الأدبي الحديث أصوله و اتجاهاته، دط، دار النهضة للطباعة و النشر، بيروت لبنان، 1981.
      - -موافي (عثمان): في نظرية الأدب-من قضايا الشعر و النشر في النقد -دط، دار المعرفة الجامعية، الاسكندرية مصر، 2002، ج1.
    - ناجي (مجيد عبد الحميد): الأسس النفسية لأساليب البلاغة العربية،ط1،المؤسسة الجامعية للدراسات و النشر و التوزيع،بيروت لبنان،1984.
      - -ناصف (مصطفى): نظرية المعنى في النقد العربي، ط2 الأندلس للطباعة و النشر و التوزيع البيروت لبنان، 1981.
        - -الصورة الأدبية،ط1،دار مصر للطباعة،الفجالة،1958.
        - هلال (محمد غنيمي): النقد الأدبي الحديث، دط، دار نهضة مصر للطباعة و النشر، القاهرة، دت.
      - هني (عبد القادر): نظرية الابداع في النقد العربي القديم، دط، ديوان المطبوعات الجامعية، الجزائر، 1999.
        - -وهب (رومية): الرحلة في القصيدة الجاهلية، ط2، مؤسسة الرسالة، بيروت لبنان، 1979.

# 

- أدهم (سامي): الابداعي الخيالي، مجلة الفكر العربي المعاصر، مركز الانماء القومي، بيروت لبنان، 1989، العدد 66. - الحجوي (محمد): البديع عند حازم القرطاجني، مجلة آفاق الثقافة و التراث، السنة الرابعة، إدارة البحث العلمي و النشاط الثقافي بمركز جمعية الماجد للثقافة و التراث، دبي، 1996، العدد 13.

-بوعديلة (وليد):مظاهر التفكير في التواصل اللساني عند حازم القرطاجني (دراسة في منهاج البلغاء و سراج الأدباء)، مجلة المبرز، عدد خاص بالمتلقي الوطني حول السانيات في العلوم الإنسانية، المدرسة العليا للأساتذة في الآداب و العلوم الانسانية ، 5،66 فيفري بزريعة الجزائر، 2002.

-عزيز (مؤيد): نحو نظرية تلقي قر آنية، مجلة آفاق الثقافة و التراث، السنة السابعة، دائرة البحث العلمي و الدراسات بمركز الماجد للثقافة و التراث، دبي، 1999، العدد 25،26.

-عصفور (جابر): الخيال المتعقل -در اسة في النقد الإحيائي -مجلة أقلام، دار الجاحظ للنشر، بغداد، 1980، العدد 11.

# المراجع الأجنبية

Jean pièrre mével, genevier hubelot, larousse de la langue française, libairie larousse, parie, 1977, tome1.

-Paul robert : dictionnaire alphabétique analogique de la langue française, société du nouveau littré le robert, paris France, 1977, tome3.

-Patrik bacry hilene houssemaine : larousse dictionnaire hubelot, imprimé en France, 1999.

## الخاتمة

الخيال و التخييل عند حازم القرطاجني موضوع هذا البحث، هو عمل عكف عبر مقدمة و أربعة فصول إلى تحليل و تنظيم المادة التي تخدم هذا الموضوع، بما يتفق و طبيعة الخيال و ما يبدعه من صور شعرية مختلفة.

و قد أبرز المدخل نظرة الفلاسفة و النقاد، يونان و مسلمين إلى الخيال و التخييل عبر مقاربة لجملة من الآراء المختلفة، بغية رصد ما لحق بهذين المصطلحين من تطور و بيان دورهما في تشكيل العمل الشعري، ثم محاولة ربط تلك الآراء بما قيل في النقد الحديث بغية التوصل إلى فهم صحيح للخيال و التخييل كأداة أساسية في العمل الإبداعي.

أما الفصل الأول الذي كان مجالا للحديث عن علاقة الخيال و التخييل بقضية اللفظ و المعنى، و دورهما في بناء العمل الشعري عند حازم، قد أفضى إلى القول بأن هذه القضية التي شغلت البلاغيين و النقاد لفترة طويلة لم يكن لها كبير أثر في رؤية حازم النقدية فاللغة ذات صلة وثيقة بالتخييل و الشعرية.

فالعملية اللغوية عند حازم هي تشكيل رمزي للمعنى، و نقل لصورته من الذهن إلى اللفظ لكنه يتجاوز النظر إلى النظم على أنه حيز لتشكيل الألفاظ و تعلق بعضها ببعض ضمن إطار الجملة، ليتحرك على مستوى العلاقة بين المعاني على مستوى القول الشعري بأكمله (مستوى الشعرية).

و لما كان الباعث على قول الشعر مصدره حركات النفس، و غايته إثارة انفعالات المتلقي و جعله يستجيب للقول الشعري بالبسط أو القبض، فقد حرص حازم على تأكيد علاقة الخيال بالمعاني، و توضيح طرق الانتقال من الوجود العيني إلى الصور الذهنية من خلال ربط المعاني المفردة الدالة على الأشياء بالمرجع الخارجي. و قد بدت ملكة الخيال آداة فعالة في تتشيط الوجود الذهني، و ذلك بربطه بالمدركات الحسية، سعيا لتجاوز ما قد يلحق بهذه المعانى من اضطراب.

و تعد المعاني البسيطة الأكثر شيوعا و ملامسة لحياة الناس أكثر المعاني ملاءمة للشعر لقدرتها على تشكيل كلام فصيح، سواء أكانت أول أو ثوان.

كما يشكل التناسب القانون الأساسي في تشكيل القول الشعري، حيث يتجلى دور الخيال في تحقيق التناسب بين المعاني، و جعلها أكثر ترابطا و تداعيا، مع تسخير مختلف أشكال البديع في خدمة المعنى و الغرض في القصيدة، حتى يستطيع التأثير في المتلقي من خلال تخييل المعاني، و لكن مع التنبه إلى عدم وقوع أي غموض في المعنى قد يعيق تلك الغاية.

إن دور الخيال و التخييل بالغ الأهمية في تشكيل اللفظ و المعنى، و إليهما يعزى البداع الشاعر و قدرته في منح المعنى حلة جديدة، بغض النظر عن كون المعنى مطروقا أو مبتكرا.

في حين خصص الفصل الثاني لبيان أثر الخيال و التخييل في تشكيل النظام الصوتي عند حازم، حيث خلصنا أن الوزن و القافية خاصية مميزة لأشعار العرب، فهما من الأسس المشكلة لجوهر الشعر، حيث يؤدي تنوع المجاري الصوتية إلى تنوع نغمي يسهم في تحسين موقع القول الشعري من النفوس.

و لما كان النتاسب قانونا أساسيا في تشكيل القول الشعري، فإن الملاءمة بين أجزاء الوزن الشعري و خلق تناغم صوتي يعكس المعنى المخيل، هو عمل يقوم به الخيال، لتكون قدرة الخيال على التحكم في تشكيل الأصوات المتجانسة تحقيقا للمتعة الفنية و إظهار اللجوهر التخييلي للعمل الشعري.

إن تأكيد حازم على دور الخيال في تحقيق التناسب لا يقف عند حدود الانسجام بين الوزن و الغرض، بل أيضا بين أجزاء الوزن ذاته، لإعطاء الوزن قدرة تأثيرية أكبر من خلال تخييل الأغراض بالأوزان. لكن حازم في ذات الوقت يؤكد على أن البراعة في توظيف ملكة الخيال، و التشكيل المبدع للصور لأنه ما يحقق تفوق شاعر على شاعرا آخر، فدور الوزن في تحقيق التخييل الشعري أمر أكيد، بيد أن اعتبار نوعية البحر المستعمل أساسا للتميز أمر غير مقبول.

فالحرص على إحداث التخييل لدى المتلقي، و تحقيق استجابته للقول الشعري، هو ما حذى بحازم للتأكيد على أهمية القافية، و الإلحاح على تحسينها، و بيان طرق وضعها لما تحدثه من أثر نفسي في المتلقي.

أما الفصل الثالث فكان الحديث فيه عن تجلي دور الخيال و التخييل في بنية القصيدة عند حازم، فلما تعددت الأغراض الشعرية كان الباعث فيها لا يخرج عن أن يكون الشعور بالارتياح أو الاكتراث.

فالحديث عن البناء الفني للقصيدة، هو تأكيد على دور الخيال في تحسين أجزاء القصيدة، و العناية بالمطالع و التخلصات و أثر ذلك في إحداث التخييل الشعري، و الربط بين الفصول المشكلة للقصيدة، مع تتاسب هذه الفصول و خدمتها لغرض القصيدة.

أما الفصل الرابع فكان للحديث عن علاقة الخيال و التخييل، بقضية الصدق و الكذب الشعريين و أثرهما في حدوث التلقي، حيث تم الوقوف عند مكانة الخيال و التخييل في الصناعة الشعرية، عند حازم سعيا منه لوضع قوانين كلية للشعرية، أساسها مبدأ التناسب مستخدما مصطلح "علم البلاغة" (العلم الكلي) كجامع بين المعاني الذهنية و الوضع و التركيب و التناسب.

فقد تم التوصل إلى أن التخييل عند حازم يمثل المحور الذي تدور حوله شعرية الأثر و أدبيته ليتقدم التخييل على الوزن و القافية بعد أن تقدما عليه في تعريف آخر للشعر يقترب من تعريف قدامة بن جعفر.

فحدوث التخييل في النفس يتم عن طريق تصور في الذهن تحدثه حركة في الفكر أو خطرات في البال عن طريق ربطه لشيء مرئي بآخر ذهني، سواء عن طريق التذكر أو عن طريق إحدى وسائل الكتابة أو النحت.

عمل حازم على ربط التخييل-بوصفه مقوم الشعر- بالغرابة و التعجيب، و جعلهما أساسا للتميز و البراعة الشعرية، حيث تم تحديد الاختلاف الوظيفي بين اللغتين العادية و الشعرية، و هو تحديد للمقوم الأساسي للشعر، فحدوث اللذة الجمالية بالبسط أو القبض تتم عبر التعجيب و الاستغراب.

كما نجده يؤكد على دور المحاكاة في حدوث التخييل، حيث تتقسم تبعا لما تؤديه من دور: إلى محاكاة تحسين، محاكاة تقبيح، محاكاة مطابقة، يلح حازم على ضرورة التدرج في محاكاة أجزاء الشيء وفق ما وجد عليه في الطبيعة حتى لا يتم صدم المتلقي، و دفعه إلى النفور.

يفرق القرطاجني بين التخييل الشعري و غير الشعري، كما يؤكد على أهمية دور الخيال و التخييل في صناعة العمل الشعري، غير أن حصر أحدهما في طرف معين من عناصر العملية الإبداعية (المبدع، المتلقي) يتنافى مع طبيعة الإبداع الشعري.

يقدم حازم التخييل في القول الشعري على صدق أو كذب المحاكاة فيه، ليكون التخييل مظهرا عاما للشعرية، في وقت يشكل التمويه وسيلة يستعملها الشاعر الإقناع المتلقي بصدق المقدمات التخييلية مستبعدا كون المحاكاة و التشبيه من جملة الكذب الشعري.

فالحديث عن الصدق و الكذب في الشعر هو حديث عن مدى حرية الخيال في نسج الصور.

يعتبر حازم المتلقي شريكا مهم في العملية الإبداعية يتجاوز كونه مستهلكا لكل ما يخيل له من أقوال، فوجود الاستعداد لديه يقوى الصلة بينه و بين المبدع و يحقق التأثر.

جعل حازم من الاحتياج التأويلي أو الجهد القرائي للمتلقي واجبا جماليا يوازي اطلاق المعاني و التعبير عنها، دون إهمال لبقية عناصر العملية الإبداعية، و هو بذلك يتحدث عن موقع المتلقي من العمل الشعري و كيفية التواصل معه.

إن الحديث عن دور الخيال و التخييل عند حازم، و عبر الفصول الأربعة جاء ليدعم فعاليتها في صناعة العمل الشعري و بلوغه درجة الابداع و التميز لتشكل مجتمعة عملا متكاملا، و بذلك يمكن النظر إلى جوانب هذا الموضوع كنقطة إلتقاء بين النظرية و التطبيق.

تلك أهم القضايا التي تم التوصل إليها من خلال هذا البحث في فهم نظرة حازم القرطاجني للخيال و التخييل، ليختم هذا العمل بما أنهى به حازم القرطاجني قصيدته المقصورة.

بدأتها باسم الذي ختمتها فالبدء باسم الله أولى ما به و الحمد لله أجل غايسة

بحمده، جلّ الإله و عـلا! عند افتتاح كل أمر يعتنى يبلغ بالقول لها و ينتهى

### مكتبة البحث

- -المصحف الشريف، برواية عاصم عن نافع،ط4،دار الفجر الاسلامي،دمشق،1983.
- ابن الأثير (أبو الفتح ضياء الدين نصر الله محمد): المثل السائر، تحقيق محمد محي الدين عبد الحميد، دط، المكتبة العصرية، بيروت لبنان، 1990، ج1.
  - ا**بن الجهم** (علي): الديوان، تحقيق خليل مروم، لجنة التراث العربي، بيروت لبنان،1959.
  - -ابن الخطيم (قيس): الديوان، تحقيق ناصر الدين السد،ط1،مكتبة دار العروبة، القاهرة،1962.
  - ابن الرومي: الديوان، شرح أحمد حسين بسج،ط1،دار الكتب العلمية، بيروت لبنان،1994،ج1،ج2،ج3.
    - ابن ضرار (الشماخ): الديوان، تحقيق صلاح الدين عبد الهادي، دار المعارف بمصر، القاهرة، 1968.
      - -ابن العبد (طرفة): شرح الديوان، تحقيق سعدي الضناوي،ط2،دار الكتاب العربي،بيروت،1997.
        - -ابن المعتز: الديوان، دط، بيروت للطباعة و النشر، بيروت،1980.
- -ابن الورد (عروة): الديوان، شرح ابن السكيت، تقديم و وضع الهوامش راجي الأسمر، ط2 دار الكتاب العربي بيروت، البنان، 1997.
  - ابن الوليد (مسلم): الديوان، تحقيق سامي الدهان، دط، دار المعارف، القاهرة، 1969.
  - -ابن جعفر (أبو الفرج قدامة): نقد الشعر ،تحقيق كمال مصطفى،ط3،مكتبة الخانجي،القاهرة،1939.
  - -ابن حجر (أوس): الديوان، تحقيق و شرح محمد يوسف نجم، ط2،دار صادر، بيروت لبنان،1967.
  - ابن رشد: تلخيص كتاب أرسطو طاليس فن الشعر، ترجمة عبد الرحمن بدوي، دط، دار الثقافة، بيروت لبنان، 1973.
- -تلخيص الخطابة،تحقيق محمد سليم سالم،دط،المجلس الأعلى للشؤون الاسلامية،اجنة إحياء التراث الاسلامي،القاهرة 1967.
  - ابن رشيق القيرواني (حسن): العمدة في صناعة الشعر و نقده، تحقيق محي الدين عبد الحميد، ط3، مطبعة السعادة، حيدر أباد، 1963، ج1.
- تحقيق محمد محي الدين عبد الحميد، ط5، دار الجيل، بيروت لبنان، 1981، ج2.
  - ابن سينا (أبو علي الحسين عن عبد الله): النجاة في الحكمة المنطقية و الطبيعي و الإلهية،ط2،مطبعة السيادة،القاهرة، 1938.
  - -كتاب المجموع أو الحكمة العروضية في كتاب معاني الشعر، تحقيق محمد سليم سالم،مركز التراث و نشره،القاهرة،1969.
    - -كتاب الشفاء ضمن فن الشعر،ترجمة عبد الرحمن،بدوي،دط،دار الثقافة،بيروت لبنان،1973.
      - ابن طباطيا (محمد بن أحمد): عيار الشعر، تحقيق طه الحاجري، و محمد زغلول سلام، دط، المكتبة التجارية، القاهرة، 1968.
    - ابن فارس (أبو الحسن أحمد): معجم مقاييس اللغة ، تحقيق عبد السلام هارون، ط1 ، دار الجيل ، بيروت لبنان ، 1991 ، م 2 ، مادة خيل.

- ابن قتيبة (أبو محمد عبد الله بن مسلم): الشعر و الشعراء، مراجعة عبد المنعم العريان، ط2، دار إحياء العلوم، بيروت لبنان، 1987.
- -ابن كلثوم (عمرو):الديوان، جمع و تحقيق أميل بديع يعقوب، ط2،دار الكتاب العربي،بيروت للبنان،1996.
- ابن منظور (أبو الفضل جمال الدين محمد بن مكرم): لسان العرب، ط3، دار صادر ، بيروت لبنان، 1994، م11، مادة خيل، و مادة شكل، م3 مادة قصد.

لسان العرب المحيط، تقديم عبد الله العلايلي، إعادة بناء يوسف خياط دط، دار الجيل، دار لسان العرب، بيروت لبنان، 1998، م2، مادة خيل.

- -**أبو العتاهية**:الديوان، دط، دار بيروت للطباعة و النشر،بيروت لبنان،1980.
- -أبو حميدان (سمير): الابلاغية في البلاغة العربية،ط1،منشورات عويدات الدولية،بيروت،باريس،1991.
  - أبو نواس: الديوان، دط، دار بيروت للطباعة و النشر، بيروت لبنان، 1982.
  - إخوان الصفا: رسائل اخوان الصفا و خلان الوفا، دط، دار بيروت للطباعة و النشر، لبنان، 1983، ج3.
    - أفلاطون: جمهورية أفلاطون، ترجمة حنا خباز ،دط،بيروت لبنان، 1969.
    - -أمرق القيس: الديوان، تحقيق حنا فاخوري،ط1 دار الجيل،بيروت لبنان، 1989.
      - -أنيس (ابر اهيم):موسيقى الشعر ،ط3،مكتبة الأنجلو مصرية،القاهرة، 1965.
    - -**أوكان (عمر)**: اللغة و الخطاب،دط،افريقيا الشرق، الدار البيضاء، المغرب، بيروت لبنان، 2001.
- -الأصفهاني (أبو الفرج): الأغاني، تحقيق عبد الستار أحمد فراج، ط8، دار الثقافة، بيروت لبنان، 1990، م2، م 3 م 7، م 77.
  - -الأعشى الكبير: الديوان، شرح محمد محمد حسن، دط، المكتب الشرقي، بيروت لبنان، 1968.
  - -البحتري: الديوان، شرح يوسف الشيخ محمد، دط، دار الكتب العلمية ، بيروت لبنان، 2000، ج1، ج2.
- البرقوفي (عبد الرحمن): شرح ديوان حسان بن ثابت الانصاري، تحقيق عبد الرحمن البرقوفي، دط، دار الكتاب العربي، بيروت لبنان، دط.
- التبريزي (الخطيب): شرح ديوان أبي تمام، تقديم و تهميش راجي الأسمر، ط1، دار الكتاب العربي، بيروت لبنان 1998، ج1، ج2.
  - -الجاحظ (أبو عثمان عمرو بن بحر):كتاب الحيوان،تحقيق عبد السلام هارون،دط،دار الجيل،بيروت لبنان،1992،ج3.

البيان و التبين: تحقيق عبد السلام هارون،ط2،دار الخانجي و المثنى،مصر، بغداد،1960،ج1.

- الجرجاني (على بن عبد العزيز القاضي): الوساطة بين المتنبي و خصومه، تحقيق و شرح محمد أبي الفضل ابراهيم، و على محمد البجاوي، دط، مطبعة عيسى البابلي الحلبي، القاهرة، 1966.
- -الجرجاني (عبد القاهر):أسرار البلاغة،تحقيق محمد الفاضلي ،ط2،المكتبة العصرية،بيروت لبنان،1999. دلائل الإعجاز،تحقيق عبد الحميد الهنداوي،ط1،دار الكتب العلمية،بيروت لبنان،2001.
  - -الجوزو (مصطفى): نظرية الشعر عند العرب الجاهلية و العصور الاسلامية، ط1 دار الطليعة للطباعة و النشر ببيروت لبنان، 1991، ج1.
    - -الحاوي (إيليا): في النقد و الأدبي، ط5، دار الكتاب اللبناني، بيروت لبنان، 1986، ج1.

- الحايل (الحسين): الخيال أداة للابداع، ط1، مطبعة المعارف الجديدة، الرباط المملكة المغربية، 1988.
  - -الحطيئة: الديو ان، شرح يوسف عيد، ط1، دار الجيل، بيروت لبنان، 1991.
  - -الخنساء:الديوان،ط1،دار صادر للطباعة و النشر،بيروت لبنان،1996.
  - الداية (فايز): علم الدلالة النظرية و التطبيق، دط، ديوان المطبوعات الجامعية، الجزائر، 1958.
- -الذبياتي (النابغة): الديو ان، شرح و تعليق، حنا نصر الحتى، ط3، دار الكتاب العربي، بيروت لبنان، 1999.
- -الرباعي (عبد القادر): الصور الفنية في شعر أبي تمام،ط2، المؤسسة العربية للدراسات و النشر، بيروت لبنان، 1999.
  - -الرضى (الشريف): الديو ان، دط، دار بيروت للطباعة و النشر، بيروت لبنان، 1981، م1.
- -الروبي (ألفت كمال): نظرية الشعر عند الفلاسفة المسلمين من الكندي حتى ابن رشد، ط1، دار التنوير للطباعة و النشر ،بيروت لبنان، 1983.
- الزرزموني (ابر اهيم أمين): الصورة الفنية في شعر الجارم، دط، دار قباء للطباعة و النشر و التوزيع، القاهرة، 1997
  - الزوزني (أبو عبد الله الحسين بن أحمد بن الحسين): شرح المعلقات العشر ، دط، دار مكتبة الحياة ، بيروت لبنان، 1983.
    - السعدني (مصطفى): التصوير الفني في شعر عز الدين اسماعيل، دط، منشأة المعارف، الاسكندرية، دت.
      - العاكوب (عيسى علي): التفكير النقدي عند العرب،ط1،دار الفكر المعاصر، بيروت لبنان، دار الفكر عيسى علي): التفكير الفكر، دمشق، سوريا، 1997.
- العسكري (أبو الهلال الحسن بن عبد الله بن سهل): كتاب الصناعتين الكتابة و الشعر، تحقيق علي محمد البجاوي و محمد ابو الفضا ابر اهيم، دط، المكتبة العصرية ، بيروت لبنان، 1986.
  - العشماوي (محمد زكي): در اسات في النقد الأدبي المعاصر ،ط1،دار الشروق،دب،1994.
  - العطار (سليمان): الخيال عند ابن عربي، النظرية و المجالات، دط، دار الثقافة للنشر و التوزيع، القاهرة، 1991.
    - الغزالي: مشكاة الأنوار ، تحقيق أبو العلاء عفيفي، دط، معهد البحوث و الدر اسات العربية، دب، 1969.
      - الفارابي (أبو نصر محمد بن محمد بن طرخان): إحصاء العلوم، تحقيق عثمان أمين، دط، دار الفكر الفكر العربي، القاهرة، 1948.
        - الفرزدق (همام بن غالب): الديو ان ، دط ، دار بيروت للطباعة و النشر ، بيروت لبنان ، 1980 ، م 1 .
- القرطاجني (أبو الحسن حازم بن محمد بن الحسين): منهاج البلغاء و سراج الأدباء، تقديم و تحقيق محمد الحبيب بن الخوجة، ط2، دار الغرب الاسلامي، بيروت لبنان، 1981.
  - -القسطلي (ابن در اج): الديو ان، تحقيق محمود على مكي، ط2، المكتب الاسلامي، دب، 1961.
    - القلماوي (سهير): فن الأدب المحاكاة، دط، دار الحلبي، القاهرة، 1953.
  - -الكندي (أبو يوسف يعقوب بن اسحاق): رسائل الكندي الفلسفية،تحقيق محمد عبد الهادي ريدة،دط،دار الفكر العربي،القاهرة،1950،ج1.
- المتنبي (أبو الطيب): الديوان، شرح أبي البقاء العبكري، ضبط و تصحيح مصطفى السقا، و ابر اهيم الأبياري، و عبد الحفيظ شلبي، دط، دار الفكر، دب، دت، ج1، ج2، ج4
  - -المرزوقي (أبو علي أحمد بن محمد بن الحسن): شرح ديوان الحماسة ، نشر أحمد أمين و عبد السلام هارون ، ط1 ، دار الجيل ، بيروت لبنان ، 1991 ، ج1.

- الوهيبي (فاطمة عبد الله): نظرية المعنى عند حازم القرطاجني، ط1، المركز الثقافي العربي، دار البيضاء المغرب، 2002.
  - -باشلار (جاستون):جماليات المكان،ترجمة غالب هلسا،ط4،المؤسسة الجامعية للدر اسات و النشر و النشر و التوزيع،بيروت لبنان،1996.
    - -بدوي (محمد مصطفى): كولردج، دط، دار المعارف بمصر، القاهرة، 1958.
- -بكار (يوسف حسن):بناء القصيدة في النقد العربي القديم في ضوء الحديث،ط2،دار الأندلس للطباعة و النشر و النشر و التوزيع،بيروت لبنان،1982.
  - -جرير: الديو ان، دط، دار بيروت للطباعة و النشر، بيروت لبنان، 1978.
  - -جودة نصر (عاطف): الخيال مفهوماته و وظائفه، دط، الهيئة المصرية العامة للكتاب القاهرة، 1984.
    - -حماسة (محمد عبد اللطيف): اللغة و بناء الشعر ،دط،دار غريب للطباعة، القاهرة، 2001.
  - -خليل (ابر اهيم): الاسلوبية و نظرية النص،ط1، المؤسسة العربية للدر اسات و النشر، بيروت لبنان، 1977.
- -دهمان (أحمد علي): الصورة البلاغية عند عبد القاهر الجرجاني منهجا و تطبيقا،ط1،دار طلاس،دمشق،1986. رتشار در: مبادئ النقد الأدبي، ترجمة مصطفى بدوي، دط، المؤسسة المصرية العامة للتأليف و الترجمة و الطباعة و النشر، الاسكندرية، 1961.
  - -شراد (شلتاغ عبود):مدخل إلى النقد الأدبي الحديث،ط1،دار مجدلاوي للنشر،الأردن،1988.
  - شريفي (عبد اللطيف) و دراقي (زبير):محاضرات في موسيقى الشعر العربي،دط،ديوان المطبوعات الجامعية،الجزائر،1998.
  - -طاليس (أرسطو) :كتاب أرسطو طاليس في الشعر ،نقل بشر متى بن يونس القنائي،تحقيق عبد الرحمن بدوي،دط،دار

النهضة المصرية، 1953.

كتاب أرسطو طاليس في الشعر، نقل بنشر متى بن يونس القنائي، ترجمة شكري عياد، دط، دار الكتاب العربي للطباعة و النشر القاهرة 1967.

كتاب النفس، نقله إلى العربية أحمد فؤاد الأهواني، ط2، دار إحياء الكتب العربية، دب، 1962.

- -طباتة (بدوي):قضايا النقد الأدبي،ط1،دار المريج للنشر،الرياض،1984.
- -عامر (فتحي أحمد):من قضايا التراث العرابي-دراسة نصية نقدية تحليلية-،دط،منشأة المعارف،جلال حزي و شركاءه،الاسكندرية،1985 .
  - -عاص (حجر): شرح ديوان زهير ،ط2،دار الفكر العربي،بيروت لبنان، 1998.
  - -عباس (إحسان): تاريخ النقد الأدبي عند العرب، نقد الشعر من القرن الثاني حتى القرن الثامن عشر،ط2،دار الشروق للنشر و التوزيع، عمان الأردن،1993.
    - -عبد الدايم (صابر): موسيقي الشعر العربي بين الثبات و التطور ،ط3،مكتبة الخانجي، القاهرة، 1993.
      - -عبد الله (محمد حسن): الصورة و البناء الشعري، دط، دار المعارف بمصر، القاهرة، دت.
- -عبد المطلب (محمد):قضايا الحداثة عند عبد القاهر الجرجاني،ط1،الشركة المصرية العالمية للنشر لونجمان، القاهرة،1995.

- -عبد المطلب مصطفى (محمد): إتجاهات النقد خلال القرنين السادس و السابع الهجريين، ط1، دار الأندلس للطباعة و النشر و التوزيع، بيروت، لبنان، 1984.
  - -عزام (محمد): المصطلح النقدي في التراث الأدبي العربي، دط، دار الشرق العربي، بيروت لبنان، حلب سوريا، دت.
    - عصفور (جابر): الصورة الفنية في التراث النقدي و البلاغي عند العرب، دط، المركز الثقافي العربي، دب، 1992.
      - مفهوم الشعر، در اسة في التراث النقدي و البلاغي عند العرب،ط4، مؤسسة فرح للصحافة و الثقافة، القاهرة، 1990.
  - -عوني (عبد الرؤوف محمد):القافية و الأصوات اللغوية، دراسة مقارنة،دط،مكتبة الخانجي،القاهرة،1977.
    - -عنترة:الديوان،دط،دار بيروت للطباعة و النشر،بيروت لبنان،1978.
- -فخر الدين (جودت): شكل القصيدة العربية في النقد القديم، ط2، دار الحرف العربي للطباعة و النشر و التوزيع، و دار المناهل للطباعة و النشر و التوزيع، بيروت لبنان، 1995.
  - -فروخ (عمر) تاريخ الأدب العربي الأعصر العباسية، ط4، دار العلم للملايين، بيروت لبنان، 1981.
    - -فيدوح (عبد الله): الجمالية في الفكر العربي، دط، منشورات إتحاد الكتاب العرب، دمشق، 1999.
  - -قاسم (محمود) : الخيال في مذهب محى الدين بن عربي «طمعهد البحوث و الدر اسات العربية، دب، 1969.
    - -قلقيلية (عبد العزيز): النقد الأدبي في المغرب العربي، دط، مكتبة الانجلو مصرية، القاهرة، 1973، ج1.
      - البلاغة الاصطلاحية، دط، دار الفكر العربي، القاهرة، 1987.
      - -كثير (عزة):الديوان تقديم و شرح مجيد طراد،ط3،دار الكتاب العربي،بيروت لبنان،1999.
      - -كمال زكي (أحمد): النقد الأدبي الحديث أصوله و اتجاهاته ، دط ، دار النهضة للطباعة و النشر ، بيروت لبنان ، 1981.
    - -موافي (عثمان): في نظرية الأدب-من قضايا الشعر و النشر في النقد -دط، دار المعرفة الجامعية، الاسكندرية مصر، 2002، ج1.
  - ناجي (مجيد عبد الحميد): الأسس النفسية لأساليب البلاغة العربية،ط1، المؤسسة الجامعية للدراسات و النشر و التوزيع، بيروت لبنان، 1984.
    - ناصف (مصطفى): نظرية المعنى في النقد العربي، ط2، دار الأندلس للطباعة و النشر و التوزيع، بيروت لبنان، 1981.
      - -الصورة الأدبية،ط1،دار مصر للطباعة،الفجالة،1958.
      - هلال (محمد غنيمي): النقد الأدبي الحديث، دط، دار نهضة مصر للطباعة و النشر، القاهرة، دت.
    - هني (عبد القادر): نظرية الابداع في النقد العربي القديم، دط، ديوان المطبوعات الجامعية، الجزائر، 1999.
      - -وهب (رومية): الرحلة في القصيدة الجاهلية، ط2، مؤسسة الرسالة، بيروت لبنان، 1979.

- -أدهم (سامي): الابداعي الخيالي، مجلة الفكر العربي المعاصر، مركز الانماء القومي، بيروت لبنان، 1989، العدد 66. -الحجوي (محمد): البديع عند حازم القرطاجني، مجلة آفاق الثقافة و التراث، السنة الرابعة، إدارة البحث العلمي و النشاط الثقافي بمركز جمعية الماجد للثقافة و التراث، دبي، 1996، العدد 13.
- -بوعديلة (وليد):مظاهر التفكير في النواصل اللساني عند حازم القرطاجني (دراسة في منهاج البلغاء و سراج الأدباء)، مجلة المبرز، عدد خاص بالمتلقي الوطني حول السانيات في العلوم الإنسانية، المدرسة العليا للأساتذة في الآداب و العلوم الانسانية ،5،66 فيفري بزريعة الجزائر، 2002.
- -عزيز (مؤيد): نحو نظرية تلقي قر آنية، مجلة آفاق الثقافة و التراث، السنة السابعة، دائرة البحث العلمي و الدراسات بمركز الماجد للثقافة و التراث، دبي، 1999، العدد 26،25.
- -عصفور (جابر): الخيال المتعقل -در اسة في النقد الإحيائي -مجلة أقلام، دار الجاحظ للنشر، بغداد، 1980، العدد 11.

## المراجع الأجنبية

Jean pièrre mével, genevier hubelot, larousse de la langue française, libairie larousse, parie, 1977, tome1.

- -Paul robert : dictionnaire alphabétique analogique de la langue française, société du nouveau littré le robert, paris France, 1977, tome3.
- -Patrik bacry hilene houssemaine : larousse dictionnaire hubelot, imprimé en France, 1999.

# فهرس البحث

|             | الإهداء                                                           |
|-------------|-------------------------------------------------------------------|
|             | شکر و تقدیر                                                       |
| أ-ب-ج-د-هـ  | المقدمة                                                           |
|             | مدخل: مقاربة حول مفهوم الخيال و التخييل قبل القرن 7هـ             |
|             | و في النقد الحديث                                                 |
| 2           | 1-الخيال لغة.                                                     |
| 6-3         | 2-مفهوم الخيال و التخييل عند اليونان                              |
|             | 3-العرب و الخيال                                                  |
| 13-6        | -مفهوم الخيال و التخييل عند الفلاسفة المسلمين                     |
| 16-13       | -مفهوم الخيال و التخييل عند المتصوفة                              |
| 20-16       | -مفهوم الخيال و التخييل عند البلاغيين و النقاد                    |
| 26-20       | -مفهوم الخيال و التخييل في النقد الحديث                           |
|             | الفصل الأول: علاقة الخيال و التخييل بقضية اللفظ و المعنى و دورهما |
|             | في بناء العمل الشعري.                                             |
| 34-28       | -م <b>ق</b> دمة .                                                 |
| 36-35       | 1-جو هرية العلاقة بين اللغة و الخيال.                             |
| 38-36       | -علاقة اللغة بالمعاني الذهنية.                                    |
| 40-38       | -المعاني الأول و المعاني الثواني.                                 |
| 42-40       | -المعاني الشعرية و غير الشعرية.                                   |
| 43-42       | -مصدر المعاني الشعرية و المعاني العلمية.                          |
| 45-43       | 2-دور الخيال في تناسب المعاني                                     |
| 43-43       | <u> </u>                                                          |
| 51-45       | - دور التقابلات الضدية في تخييلية المعنى.                         |
| 51-45<br>52 | * *                                                               |
| 51-45       | -<br>دور التقابلات الضدية في تخييلية المعنى.                      |

| -أنواع التفسير و دورها التخييلي.                         | 56-54   |
|----------------------------------------------------------|---------|
| -دور الخيال في تحسين التفريع.                            | 59-56   |
| 3-دور اللفظ في العمل الإبداعي.                           | 60-59   |
| -دور الألفاظ في تحسين المعاني.                           | 62-60   |
| 4-أشكال الغموض في المعنى و أثرها على التخييل.            | 66-63   |
| -أساليب إزالة الغموض.                                    | 72-66   |
| 5-الجدة و القدم في المعاني.                              | 77-72   |
| 6-دور النظم في إحداث الاستجابة التخييلية.                | 78-77   |
| -اختيار العبارة و جودة نظمها.                            | 81-87   |
| صل الثاني: أثر الخيال و التخييل في تشكيل النظام الصوتي.  |         |
| كمة.                                                     | 86-83   |
| لوزن :                                                   |         |
| 1-الخيال و تناسب الأوزان الشعرية.                        | 89-87   |
| -دور الخيال في الملاءمة بين الوزن و الغرض 89             | 93-89   |
| الشعري.                                                  |         |
| -أوجه التناسب في الأغراض الشعرية.                        | 96-93   |
| 2-الأوزان البسيطة و الأوزان المركبة.                     | 103-97  |
| 3-أضرب التركيبات الوزنية و أثر الخيال فيها.              | 103     |
| -الأوزان المركبة من خماسية و سباعية.                     | 106-103 |
| -الأوزان المركبة من السباعيات المتغايرة. 06              | 113-106 |
| 4-دور الخيال في تحديد البنية التركيبية لأجزاء الأوزان 13 | 116-113 |
| الشعرية.                                                 |         |
| -كيفية تركيب الأسباب و الأوتاد.                          | 119-116 |
| مبررات شيوع استعمال بعض الأوزان أكثر 20                  | 122-120 |
| من غيرها.                                                |         |
| 5-التغييرات اللاحقة بالأوزان الشعرية.                    | 123-122 |
| -التغيير الملاحق بالقافية.                               | 124-123 |
| -التغيير الملاحق بالأعاريض.                              | 125-124 |
|                                                          |         |

| 126-125 | 6-تخييل الأوزان الشعرية و علاقته بأضرب الزحافات              |
|---------|--------------------------------------------------------------|
|         | المختلفة.                                                    |
| 127-126 | -أضرب الزحافات المستحسنة و المستقبحة.                        |
|         | - <b>القافية</b> :                                           |
| 130-127 | 1-دور الخيال في كيفية البناء الشعري و وضع القافية.           |
| 131-130 | - المستحسن في القافية المقيدة.                               |
| 134-131 | -الأثر النفسي للقافية.                                       |
| 138-134 | 2-دور الخيال في بناء القافية بالنسبة إلى غيرها.              |
|         | الفصل الثالث: تجلي الخيال و التخييل في بنية القصيدة عند حازم |
| 145-140 | -مقدمة.                                                      |
| 148-146 | 1-البواعث النفسية لبناء القصيدة.                             |
| 152-148 | 2-علاقة الخيال بالأغراض الشعرية.                             |
| 160-152 | 3-دور الخيال في إحكام مباني القصائد و تحسين هيآتها.          |
| 163-160 | -شروط المقاطع و المطالع.                                     |
| 169-163 | -فاعلية الخيال في إبداع الاستهلال.                           |
| 176-169 | -دور الخيال في تعدد أشكال التخلصات.                          |
| 181-176 | 4-دور الخيال في تحسين مواد الفصول و طرق وضعها                |
|         | و ترتيبها.                                                   |
| 188-181 | 5-صلة الخيال بتحديد أوصاف الجهات المعتمدة في الفصول.         |
| 194-188 | 6-دور الخيال في تحديد الطرق المعتمدة في الأغراض              |
|         | الشعرية.                                                     |
|         | الفصل الرابع: علاقة الخيال و التخييل بالصدق و الكذب في الشعر |
|         | و أثرهما في حدوث التلقي.                                     |
| 197-195 | -مقدمة.                                                      |
| 202-198 | 1-مكانة الخيال و التخييل في الصناعة الشعرية.                 |
| 203-202 | -جو انب التخييل في العمل الشعري.                             |
| 204-203 | -دور الغرابة و التعجيب في حدوث التخييل                       |

|         | الشعري.                                       |
|---------|-----------------------------------------------|
| 208-205 | 2-دور المحاكاة في حدوث التخييل.               |
| 214-208 | -أحكام المحاكاة و طرق التصرف في التخييلات     |
|         | الشعرية.                                      |
| 215-214 | -علاقة الخيال بالحس.                          |
| 217-216 | -دور الخيال في بيان أحكام المحاكاة التشبيهية. |
| 220-218 | -دور الخيال في حصول قوة التشبيه.              |
| 223-220 | -الأثر النفسي للمحاكاة الشعرية.               |
| 227-223 | 3-علاقة الصدق و الكذب بوقوع التخييل.          |
| 234-227 | -كيفية وقوع الصدق و الكذب في الشعر.           |
| 239-234 | 4-مكانة المتلقي من الخيال و التخييل.          |
| 243-240 | -الخاتمة.                                     |
| 249-244 | -مكتبة البحث.                                 |
| 253-250 | <u>-فهر</u> س                                 |