## الجممورية الجزائرية الديموةراطية الشعبية وزارة التعليم العالي والبحث العلمي

كلية الآداب واللغات

جامعة أبي بكر بلقايد

هسم اللغة العربية وأدابها

ـ تلمسان ـ

رسالة مقدمة لنيل شهادة الدكتوراه في اللغة والدراسات القرآنية

### بعنوان:

# تفسير ابن عطاء الله لآيات القرآن الكريم

ـ دراسة دلالية ـ

### إشراف الأستاذ الدكتور:

بخالكا عاعداً

خيرالدينسيب

ميلود ربيعي

#### أعضاء لجنة المناقشة

 جامعة تلمسان
 رئيسا

 جامعة تلمسان
 مشرفا مقررا

 جامعة تلمسان
 عضوا

 المركز الجامعي النعامة
 عضوا

 جامعة سيدي بلعباس
 عضوا

 جامعة و هران
 عضوا

أستاذ التعليم العالي ب أستاذ التعليم العالي أستاذ التعليم العالي

أستاذ محاضر أ

أستاذ محاضر أ

أستاذ محاضر أ

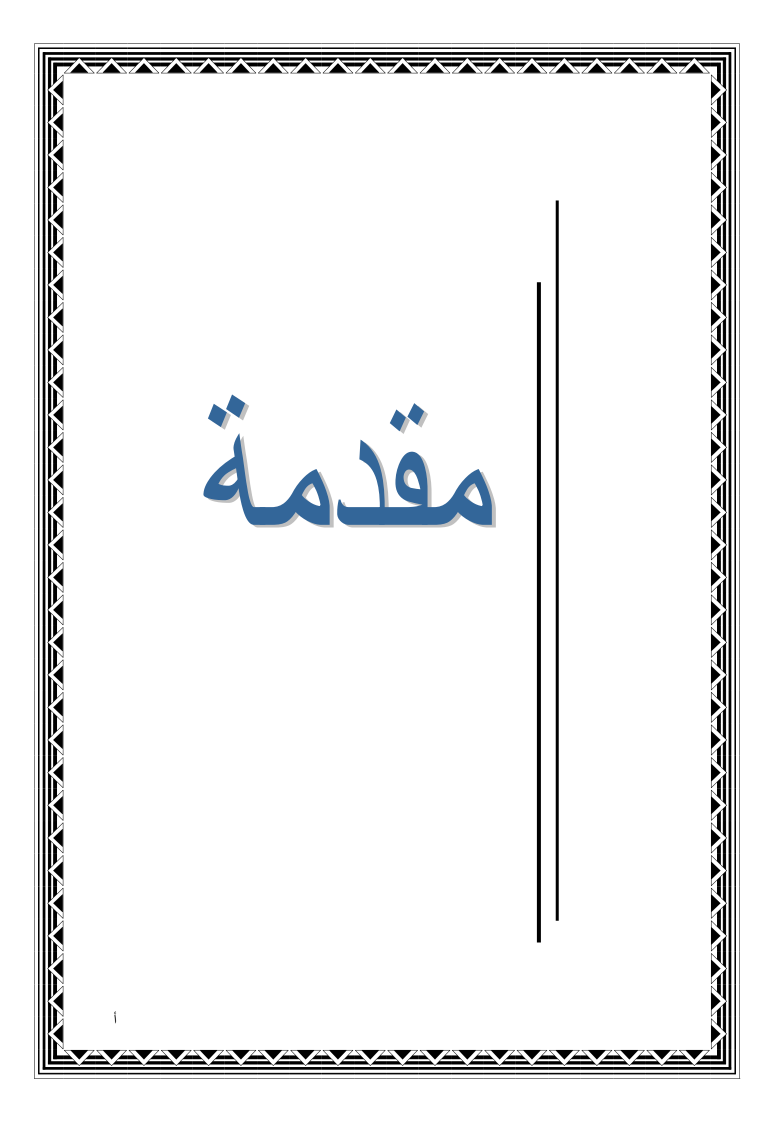
1 ـ أ د محمد عباس 2 ـ أ د خير الدين سيب 3 ـ أ د محمد الطول

4 ـ أ د محمد دويس

5 ـ أ د محمد مذبوحي

6 ـ أ د هواري يويسي

السنة الجامعية: 1431-1432هـ الموافق ل 2011 م -2012م



الحمد لله رب العالمين حمدا كثيرا لا ينقطع أبدا، ولا تحصي له الخلائق عددا، وأفضل الصلاة والسلام على حبيبه المختار، وآل بيته الكرام الأطهار، وصحبه المنتخبين الأبرار.

أما بعد

لا يزال مدار أهل العلم وطالبيه يخطّ أنوار القرآن العظيم الذي لا تنقضي عجائبه ولا يخبو سناه، ولا يحاط بسرّ إعجازه. ولا تزال لغته مدار درس الدارسين، ومحط رحال الباحثين، سواء منها لغة العبارة أم لغة الإشارة، ولا يزال الانشغال بتفسيره متواصل لا يتوقف في كل عصر حسب جهة المتخصصين.

لقد نشأت فكرة هذا الموضوع منذ انشغالي برسالة الماجستير بعنوان "التفكير الصوفي عند ابن عطاء الله السكندري"، فرأيت أن هذا الفكر الصوفي المتهم عموما بتحريف اللغة عن مدلولاتها، يستند في مفاهيمه إلى آيات القرآن ونصوص السنة، خاصة إذا تصدى لها من هو مثل "ابن عطاء الله" يفسرها ويستدل بها ولها، مستندا إلى أساليب اللغة العربية ومعهود كلام السلف، سواء في لغة العبارة أم لغة الإشارة التي اتخذ منها الصوفية لغة خاصة، يتواصلون بها فيما بينهم ويفهمون من نصوص الكتاب والسنة ما لا يفهمه غيرهم.

فطالما تشوقت نفسي إلى أن يجعل الله دراستي في تفسير كتابه العزيز على نفج يتجاوز حل الألفاظ وشرح الجمل إلى الفهم العميق بدءا بالظاهر ونفوذا إلى الباطن، دراسة دلالية تعانقُ فيها الإشارةُ العبارة، حتى حصلت على ضالتي في موضوع هذا البحث الموسوم به: ((تفسير ابن عطاء الله لآيات القرآن الكريم دراسة دلالية )).

لم يقصد ابن عطاء الله تأليف تفسير كامل للقرآن الكريم، كما فعل كثير ممن قبله أو بعده من الصوفية، والسبب في ذلك يعود في تقديري إلى قصر عمره وانشغاله بتربية المريدين، ثم لعدم تصدي الصوفي لأمر لم يؤذن له فيه، غير أن ارتباط مذهبه الصوفي بالكتاب والسنة، جعله يتعرض لآيات كثيرة من القرآن الكريم بالتفسير ظاهرا وباطنا،

استدلالا واستشهادا في مؤلفاته، كلما ناسبه الموضوع، ولم يفردها بتفسير مستقل. وكل ما قصده بالتفسير آية واحدة في رسالة خاصة، وهي الآية 54 من سورة الأنعام تكلم فيها ابن عطاء الله عن قوله تعالى : ﴿ وَإِذَا جَاءكَ الَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِآيَاتِنَا فَقُلْ سَلاَمٌ فيها ابن عطاء الله عن قوله تعالى : ﴿ وَإِذَا جَاءكَ الَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِآيَاتِنَا فَقُلْ سَلاَمٌ عَلَى نَفْسِهِ ......فأَنَّهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾. وبتتبعي لهذه الآيات ومواضعها في مؤلفات ابن عطاء الله "، فقد جمعت عدد 306 آية موزعة على 73 سورة، فسرها تفسيرا إشاريا، ووظفها للاستدلال على مسائل عامة وأخرى تفصيلية في التصوف وثمراته ونتائجه، أو استشهد بها على مبدأ إسقاط التدبير، أو معاني حكمه. وليست هذه سابقة فقد ظهرت تفاسير تصدى لها باحثون جمعوها من مصنفات لنفس المؤلف ونسبت إلى صاحب تلك التآليف، وطبعت مثل "تفسير ابن تيمة" و"تفسير ابن القيم".

فابن عطاء الله أحد المنظرين لعلم التصوف في ربط مفاهيمه بالكتاب والسنة، وهذا هو منهج الشاذلية عموما، إذ نقل ابن عطاء الله عن شيخها "أبي الحسن الشاذلي" قوله : «إذا عارض كشفك الكتاب والسنة فاضرب به عرض الحائط، وقل : إن الله ضمن لي العصمة في الكتاب والسنة ولم يضمنها لي في الكشف» ولذا سمي تصوف الشاذلية بتصوف العلماء، إضافة إلى أن ابن عطاء الله قد صدره شيخه "ناصر الدين ابن المنير المالكي" في علم الظاهر (أي علم الشريعة) وكان له كرسي بالأزهر يمزج فيه كلام العلماء بكلام القوم، وبهذه المكانة فقد توفرت في ابن عطاء الله شروط المفسر من علم باللغة العربية وبعلوم الكتاب والسنة، ومؤلفاته تعد مصادر إلى عصرنا الحاضر، مثل: "الحكم العطائية"، "لطائف المنن"، "القصد المجرد"، "التنوير في إسقاط التدبير". كما صدره شيخه أبو العباس المرسي في علم الباطن (أي علم الحقيقة أو علم التصوف أو علم السلوك...)، وقال : « هم يصدّرونه في الفقه وأنا أصدّره في التصوف» أو قال له مؤ أخرى: «إذا عوفي الفقيه ناصر الدين —ابن المنيّر — يجلسك في موضع حدك،

<sup>1 -</sup> ابن عطاء الله ، لطائف المنن ، ص 53.

ويجلس الفقيه من ناحية وأنا من ناحية، وتتكلم إنشاء الله في العلمين» أ، ويقر عطاء الله محققا ما بلغ من المراتب فيقول: « فكان ما أخبره »، وقال في موضع آخر: «فكان من فضل الله ما لا ننكره » أ. وهكذا حصل الموعود، وأصبحت لابن عطاء الله الصدارة في العلمين وآلت إليه رئاسة الطريقة بعد وفاة شيخه أبي العباس المرسي، وأصبح له كرسي في الجامع الأزهر يملي منه دروسه في الفقه والشريعة والتفسير وفي التصوف، وكانت حلقاته تعجّ دائما بالمستمعين المعجبين، ذلك أن لدروسه وأسلوبه في الشرح حلاوة وتأثير على السامعين مهد له بالصدراة أعلام الشريعة وأعلام الحقيقة.

وفي هذه الرسالة نستكشف نوعية تفسير ابن عطاء الله لآيات القرآن، فقد ظهر استعماله لأدوات ووسائل المفسر من اللغة ووسائلها، وكلام السلف، والتركيز على التفسير الإشاري الذي يعتمد على دلالة الظاهر وينفذ منها إلى دلالة الباطن من باب القياس، كما نبين توظيفه للغة التصوف بمصطلحاتها في تفسير الآيات أو الاستدلال بها على المعانى والمفاهيم التي سيقت لأجلها.

وقد اقتضت منهجية هذا البحث أن أقسمه إلى فصول أربعة يسبقها مدخل تمهيدي، وتعقبها خاتمة أدرجت فيها أبرز النتائج التي توصلت إليها، أو ظهرت في ثناياه، إضافة إلى ذكر مسائل جديرة بالدراسة ولم يتسع مجال البحث لها. أما المدخل التمهيدي فقد جاء في ثلاثة مطالب: تضمن فيها نشأة ابن عطاء الله العلمية والصوفية والتعليمية وجهوده في التأليف والتفسير. واختص الفصل الأول بثلاثة مباحث تناول فيها مصادر ووسائل ابن عطاء الله في التفسير والعلوم التي استعان بها. وتناول الفصل الثاني ثلاثة مباحث هي قضية التفسير والتأويل ومنهج ابن عطاء الله في التفسير ثم موقفه من التفسير الإشاري، كما تضمن الفصل الثالث ثلاثة مباحث كشف فيها عن البحث الدلالي في تفسير ابن عطاء الله. أما الفصل الرابع فقد انحصر في ثلاثة مباحث تمثلت

<sup>1 -</sup> المصدر نفسه ، ص 126.

<sup>2 -</sup> المصدر نفسه ، ص 125.

<sup>3 -</sup> جمال الدين الشيال. أعلام الإسكندرية في العصر الإسلامي ، دار المعارف بمصر. (د.ط.ت)، ص221.

في الحديث عن لغة التصوف الإشارية ومجال توظيفها في الاستشهاد بآيات القرن الكريم من خلال شواهد "الحكم " وشواهد كتابه "التنوير في إسقاط التدبير".

أما عن الصعوبات التي واجهتني في مسيرة بحثي هذا، فمنها عدم وجود دراسات سابقة تدرس منهج ابن عطاء الله، وكل ما هو متوفر دراسات في تصوف ابن عطاء الله مثل كتاب "ابن عطاء الله وتصوفه" لـ"أبي الوفا التفتازاني"، وهي رسالة نال بها صاحبها درجة الماجستير في خمسينيات القرن الماضي وتوجد منها نسخة بالمكتبة الوطنية طبعت في 1969م، وما عدا هذا فيما وجدت، إشارات من خلال شراح مصنفه "الحكم" وجدير بالذكر هنا شرح "ابن عجيبة" المسمى "إيقاظ الهمم" فقد كان يقف عند الآيات التي استدل بها ابن عطاء الله ويبين وجه دلالتها، ولذا فقد اعتمدته كثيرا إضافة إلى تفسيره المسمى "البحر المديد".

كما اعتمد البحث على مصادر ومراجع كثيرة ومتنوعة في اللغة والتفسير والنحو والصرف والتصوف وأصول الفقه وكتب معاني القرآن والتفاسير منها: روح المعاني للألوسي وروح البيان لبرسوي والقرطبي والتحرير والتنوير للطاهر بن عاشور وغيرها، وكتب علوم القرآن وكثير من الرسائل الجامعية خاصة في البحث الدلالي مثل: "البحث دلالي في نظم الدرر" وأهم كتب التصوف مثل : رسالة القشيري والموسوعة الصوفية . وقد اقتضت طبيعة الدراسة أن أتبع المنهج الاستقرائي التحليلي أحيانا، والمنهج المقارن في أحيان أخري.

وقبل أن أطوي هذه الصفحات وأريح القلم من سيره ما أحوجني في هذه اللحظات إلى حمد الله تعالى وشكره على نعمته الذي من علي بها، والذي أود الإشارة إليه أن هذه الأطروحة قد أشرف عليها الأستاذ الفاضل الدكتور خير الدين سيب، ورغم أشغاله فقد كان نعم المشجع والمتتبع والملاحظ، فجزاه الله خير الجزاء.

وأشكر الأساتذة الأفاضل أعضاء لجنة المناقشة، الذين أسندت إليهم مهمة النظر في هذه الرسالة وتقويمها وتصفيتها من عيوبها، وأشكر إخواني الأساتذة الذين قدموا لي مساعدات بالنسخ الرقمية والورقية منهم الأستاذ "الطاهر براهيمي" و "بلخير طاهري"

وغيرهما فجزاهم الله خير الجزاء، وأشكر زملائي الذين وقفوا بجانبي وحددوا لي النشاط ودفعوا عني الكلل أو الملل.

وقبل الختام فإنّ هذه الصفحات لم تبلغ حد الكمال، لأن صاحبها بشر والبشر معل الخطأ والزلل، غير أن ما يعزيني ويدفع عني لوم نفسي لنفسي أني ما ادخرت جهدا وما استبقيت ذخرا من أجل الوصول إلى المادة العلمية النافعة التي تخدم البحث فإن بححت فهذلك الفضل من الله وكفى بالله عليما، وإن كان في البحث هنات وهفوات فمن نفسي وتقصيري والله الهادي إلى طريق الصواب. وآخر دعواي أن الحمد لله رب العالمين

الباحث: ميلود ربيعي

## الملخل النميدي:

## ابن عطاء الله منشأته العلمية والصوفية وجهود في النأليف

المطلب الأول: ابن عطاء الله ونشأته العلمية والتعليمية.

المطلب الثاني: نشأة ابن عطاء الله الصوفية.

المطلب الثالث: جهوده في التأليف.

## المطلب الأول:

## ابن عطاء الله ونشأته العلمية والنعليمية

- 1- التعريف بابن عطاء الله.
- 2- نشأته العلمية وبدايته الصوفية ومسيرته التعليمية .
- أ- المرحلة الأولى: حياته بالإسكندرية قبل سنة 674 هـ.
- ب- المرحلة الثانية: حياته بالإسكندرية بعد سنة 674 ه.
  - ج المرحلة الثالثة: مسيرته التعليمية في القاهرة.

## 1- التعريف بابن عطاء الله:

#### أ – اسمه ونسبه ومولده:

السبكي تاج الدين عبد الوهاب بن علي . طبقات الشافعية الكبرى. تحقيق عبد الفتاح الحلو ونحمود الطناحي . طبعة الطبعة الحسينية القاهرة . سنة 1324ه ، ج 5 ص176.

<sup>-</sup> ابن فرحون إبراهيم بن علي بن محمد اليعمري برهان الدين (ت799ه). الديباج المذهب في معرفة أعيان المذهب , عقيق: مأمون بن محي الدين الجنان دار الكتب العربية بيروت. الطبعة الأولى. سنة1996م ، ص 70 .

<sup>-</sup> ابن حجر العسقلاني أبو الفضل أحمد بن علي . الدرر الكامنة في أعيان المائة الثامنة . دار الجيل بيروت . (د،ط) . (د،ت)، ج 1 ص 273 .

ابن تغري بردي جمال الدين أبو المحاسن يوسف (ت874ه), النجوم الزاهرة في أخبار مصر والقاهرة دار الثقافة ودار الإرشاد القومي القاهرة ، ج1 ص 280 .

<sup>-</sup> السيوطي جلال الدين بن عبد الرحمان (ت911ه), حسن المحاضرة في أخبار مصر والقاهرة, مصر 1321ه ، ج1 ص 250.

<sup>-</sup> ابن عماد الحنبلي أبو الفلاح عبد الحي بن أحمد العسكري (ت1089هـ). شذرات الذهب في أخبار من ذهب. دار إحياء التراث العربي بيروت. (د. ت. ط) ، ج6 ص19.

<sup>-</sup> ابن عجيبة أحمد الحسني (ت1224ه), إيقاظ الهمم في شرح الحكم. بيروت: المكتبة الثقافية. الطبعة الأولى. (د،ت)، ص 9 .

 $<sup>^{2}</sup>$  - ابن فرحون ، الديباج المذهب في معرفة أعيان المذهب ، ص  $^{2}$  .

<sup>-</sup> جلال الدين السيوطي ، حسن المحاضرة في أخبار مصر والقاهرة ، ج1 ص 250.

 $<sup>^{2}</sup>$  - ابن عجيبة الحسني ، إيقاظ الهمم في شرح الحكم ، ص $^{2}$  .

المدخل التمهيدي : ابن عطاء الله ونشأته العلمية والصوفية وجهوده في التأليف

ترجموا لنسبه أنه الجذامي  $^1$  نسبا المالكي مذهبا  $^2$ ، الشاذلي طريقة، فهو إسكندري الدار، وإليها ينسب فيقال: الإسكندراني أو الإسكندري أو السكندري .

ولد ابن عطاء الله بمدينة الإسكندرية من أسرة عريقة في العلم حيث كان جده من العلماء المشتغلين بتدريس الفقه -كما سيأتي-، ولم تذكر كتب التراجم السنة التي ولد فيها بالتحديد، لكن بمقابلة النصوص بعضها بالبعض الآخر نستنتج السنة التي وقع فيها مولده على وجه التقريب كما يلى:

أ، كما \* تتلمذ ابن عطاء الله على يد الشيخ أبي العباس المرسي وصحبه اثنتي عشرعاما \* توفي أبو العباس المرسى سنة 686ه \* ، مما يدل على أن صحبته بدأت سنة 674ه .

\* كان ابن عطاء الله قبل صحبته لشيخه المرسي، فقيها يطلب علوم الشريعة ومؤهلا لمناظرة أصحاب الشيخ المرسي، إذ جرت له معهم مقولة وخصومة أدت به إلى حضور مجلسه وتبين أمره ، فوجده يتكلم في الأنفاس التي أمر بها الشارع <sup>5</sup>، مما يدل على أنه قبل سنة 674هـ كان شابا على درجة من العلم يمكنه من فهم ما يدور في مجلس الشيخ أبي العباس المرسي، على أقل تقدير ستة عشر سنة.

م ابن عجيبة الحسني ، إيقاظ الهمم في شرح الحكم ، ص $^{1}$  - ابن عجيبة الحسنى ، إيقاظ الهمم في شرح الحكم ، ص

<sup>.</sup> 70 ، الديباج المذهب في معرفة أعيان المذهب ، ص 0

<sup>-</sup> جلال الدين السيوطي ، حسن المحاضرة في أخبار مصر والقاهرة ، ج1 ص 250.

 $<sup>^2</sup>$  – اعتبره ابن فرحون مالكي المذهب ، وكذلك ابن عجيبة وكثير غيرهما ، وانفرد تاج الدين السبكي باعتباره شافعي المذهب في كتابه " طبقات الشافعية " ج $^2$  ص $^2$ 176 ويمكن التوفيق بين ذلك بالقول أنه كان مالكي المذهب حسن النظر في مذهب الشافعي .

<sup>3-</sup> ابن عطاء الله السكندري ، لطائف المنن في مناقب أبي العباس المرسي وشيخه أبي الحسن ، تحقيق عبد الحليم محمود ، القاهرة : دار المعارف 1992م ، ص69.

<sup>.</sup> 371 س تغري بردي ، النجوم الزاهرة ، ج7 س  $^{4}$ 

<sup>-</sup> جلال الدين السيوطي ، حسن المحاضرة في أخبار مصر والقاهرة ، ج1 ص 249.

 $<sup>^{5}</sup>$  - ابن عطاء الله السكندري ، لطائف المنن في مناقب أبي العباس المرسي وشيخه أبي الحسن ، ص $^{69}$ -  $^{0}$ 

بالنظر في هذه المقدمات ينتج لدينا أنه صحب الشيخ أبا العباس وهو في السادسة عشرة من عمره وهو يطلب العلم الظاهر بمدينة الإسكندرية، أي أنه ولد سنة 658ه، وقد ذكر هذا التاريخ الأستاذ عبد الوهاب فرحات في كتابه  $^1$  " أبو الحسن الشاذلي  $^2$ ".

### ب – مكانته ووفاته :

#### ب-<u>1</u> مكانته :

عرف العلماء والمترجمون لابن عطاء الله السكندري بعد وفاته مكانته عالما صوفيا أسهم في التربية والتأليف، وسواء كانوا صوفية أو مؤرخين أوكتّاب طبقات الفقهاء، فشهادات المؤرخين والفقهاء أبعد عن التحيز والمبالغة، ونذكر أمثلة على ذلك:

1- من هؤلاء "عفيف الدين اليافعي " اليمني المتوفى سنة 768ه ، إذ وصفه بأنه: « الشيخ الكبير العارف بالله الخبير، شيخ الطريقين وإمام الفريقين، دليل الطريقة، ولسان الحقيقة، ركن الشريعة المطهرة الرفيعة»، وأشاد بذكر مصنفاته العديدة مبينا أنها اشتملت على أسرار ومعارف وحكم، وأنها في غاية من الجودة 3.

المتوفى سنة 771ه أنه كان إماما عارفا صاحب المتوفى سنة 771ه أنه كان إماما عارفا صاحب إشارات وكرامات، وأن له قدما راسخة في التصوف  $^4$  .

3- شهد له "ابن فرحون" المتوفى سنة 799ه بأنه كان جامعا لأنواع العلوم من تفسير وحديث ونحو وأصول وفقه وغير ذلك ، وأنه كان أعجوبة زمانه في كلام التصوف ، وأشار إلى أن الكثيرين قد سلكوا طريقه وانتفعوا به، وأن له نظما حسنا1.

 $<sup>^{1}</sup>$  عبد الوهاب فرحات ، سيدي أبو الحسن الشاذلي حياته ومدرسته في التصوف ، مكتبة مدبولي الطبعة الأولى  $^{2003}$ م، ص $^{251}$ .

<sup>2-</sup> أبو الحسن الشاذلي : : علي بن عبد الله بن عبد الجبار (593-656ه) ، ونسبته إلى شاذلة من قرى تونس، واستقر بالإسكندرية ، ومات بالصحراء بحميثرا في طريقه إلى الحج ودفن هناك . عبد المنعم الحفني ، الموسوعة الصوفية, القاهرة : مكتبة مدبولي، الطبعة الأولى 1424ه-2003م . رقم الترجمة 178.

 $<sup>^{3}</sup>$  عفيف الدين اليافعي اليمني ، مرآة الجنان وعبرة اليقظان في معرفة ما يعتبر من حوادث الزمان بيروت ، الطبعة الأولى، مصورة عن طبعة حيدرآباد الدكن 1339هـ،، ج2 - 2

<sup>4</sup> - 4 سبكي ، طبقات الشافعية الكبرى ، ج 5 ص4

لسان على لسان المتكلم على لسان المتكلم على لسان المتكلم على لسان الصوفية في زمانه، وذكر أنه كانت له جلالة عجيبة ووقع في النفوس  $^2$ .

5 وأجمل " عبد الرؤوف المناوي " المتوفى سنة 1031ه ، الحديث عن مكانته وثقافته بقوله: « إمام تاج علمه مرتفع، وشمل فضله مجتمع، وخبر نعته مشتهر، ودر حكمه منتثر، ومصنفاته مفيدة، وحلل ذكره على ممر الأيام جديدة، هجر النوم وقلاه، ولولم يكن له غير كتاب "التنوير " لكفاه......له اليد الطولى في العلوم الظاهرة والمعارف الباطنة، إمام في التفسير والحديث والأصول، متبحر في الفقه، له وعظ يَعذُب في القلوب ويحلو في النفوس، وكان رضي الله عنه قد تدرب بقواعد العقائد الشرعية، وهذبته العلوم فاستدل بالمنطوق على المفهوم، فساد بذلك العصابة الصوفية فكان له من الرياسة شرف معلوم.... 3.

6 شهد له أستاذه أبو العباس المرسي بهذه المنزلة قبل بلوغها، لما كان يراه من ذكائه وملازمته له، فقال له حين تلمذته عليه  $\dots$  والله ليكونن لك شأن عظيم  $\dots$  هو وقوله له:  $\dots$  الزم ، فو الله لئن لزمت لتكونن مفتيا في المذهبين، يريد مذهب أهل الشريعة أهل العلم الظاهر، ومذهب أهل الحقيقة، أهل العلم الباطن  $\dots$ 

#### <u>ب - 2</u> وفاته :

بعد حياة حافلة بالدعوة إلى طريق الله وتربية المريدين ، توفي ابن عطاء الله في سنة 709هـ، واتفق على هذا التاريخ جميع من ترجموا له، وخالف الشعراني فذكر أن وفاته سنة 707هـ، كما حدد بعض المترجمين الشهر الذي وقعت فيه الوفاة، وزاد بعضهم اليوم الذي وقعت فيه .

 $<sup>^{-1}</sup>$  ابن فرحون ، الديباج المذهب في معرفة أعيان المذهب ، ص $^{-1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$ ابن حجر العسقلاني ، الدرر الكامنة و ج $^{1}$  ص  $^{2}$ 

 $<sup>^{-3}</sup>$  عبد الرءوف المناوي زين الدين محمد (ت1031ه)، الكواكب الدرية في تراجم السادة الصوفية ، دار الفكر بيروت ، -250 ج

<sup>4-</sup> ابن عطاء الله السكندري ، لطائف المنن ، ص69.

 $<sup>^{-5}</sup>$  المصدر نفسه ، ص  $^{-5}$ 

#### المدخل التمهيدي : ابن عطاء الله ونشأته العلمية والصوفية وجهوده في التأليف

ذكر "تاج الدين السبكي" أن وفاة ابن عطاء الله كانت في شهر جمادى الآخرة من سنة 709 ه<sup>1</sup>. وذكر "ابن حجر العسقلاني " أنها كانت في نصف جمادى الآخرة ويتفق معه في ذلك "ابن العماد الحنبلي"  $^{8}$ , ويحدد "السيوطي" يوم الوفاة فيقول : إنها وقعت في اليوم الثالث عشر من شهر جمادى الآخرة سنة 709 ه<sup>4</sup>، أي ما يوافق 1309 نوفمبر 1309 م

توفي ابن عطاء الله بالقاهرة كما ذكر "ابن فرحون" و"تاج الدين السبكي"  $^{5}$ ، وزاد "ابن حجر العسقلاني" أن وفاته كانت بالمدرسة المنصورية بالقاهرة  $^{6}$ ، وتابعه في ذلك "السيوطي"  $^{7}$ ، وذكر "ابن تغري بردي" أن جنازته كانت بالقاهرة ، مشهودة حافلة للغاية $^{8}$ .

دفن ابن عطاء الله ب"القرافة" بقرب "بني وفا"  $^{9}$ ، وموقع قبره بجبانة سيدي "علي أبي وفاء" وفاء" وفاء" يقع على بعد 300 متر في الجنوب الشرقي لجامع سيدي "علي أبي الوفاء"، وبجوار القبر  $^{10}$  من الغرب قبة "كمال الدين محمد بن عبد الواحد المعروف بابن الهمام  $^{11}$ ".

 $<sup>^{-1}</sup>$  تاج الدين السبكي ، طبقات الشافعية الكبرى ، ج $^{5}$  ص  $^{-1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  ابن حجر العسقلاني ، الدرر الكامنة ، ج $^{1}$  ص  $^{2}$ 

 $<sup>^{-3}</sup>$  ابن عماد الحنبلي ، شذرات الذهب في أخبار من ذهب ، ص 19-20.

 $<sup>^{-4}</sup>$  حلال الدين السيوطي ، حسن المحاضرة في أخبار مصر والقاهرة ، ج $^{1}$  ص  $^{-250}$ 

 $<sup>^{-5}</sup>$  ابن فرحون ، الديباج المذهب في معرفة أعيان المذهب ، ص $^{-5}$ 

<sup>-</sup> تاج الدين السبكي ، طبقات الشافعية الكبرى ، ج5 ص 177.

 $<sup>^{-6}</sup>$  ابن حجر العسقلاني ، الدرر الكامنة ، ج $^{1}$  ص  $^{-6}$ 

 $<sup>^{-7}</sup>$  حلال الدين السيوطى ، حسن المحاضرة في أخبار مصر والقاهرة ، ج1 ص  $^{-7}$ 

 $<sup>^{8}</sup>$  ابن تغري بردي ، النجوم الزاهرة ، ج $^{8}$  ص  $^{280}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  عبد الرءوف المناوي ، الكواكب الدرية ج $^{2}$  ص $^{2}$ 

 $<sup>^{-10}</sup>$  ابن تغري بردي ، النجوم الزاهرة ، ج $^{8}$  ص  $^{-28}$ 

ابن الهمام :هو هو كمال الدين بن مسعود السيواسي الاسكندري، ولد حوالي سنأ 790، وتوفي سنة 861هـ، كان علامة في الفقه والأصول والنحو والتصوف والموسيقى وغيرها، محققا جدليا نظارا، وكان يقول أنا لا أقلد في المعقولات أحدا ، له مصنفات عدة مشهورة منها " فتح القدير " . السيوطي جلال الدين بن عبد الرحمان (ت911هـ)، بغية الوعاة في طبقات اللغوين والنحاة , مطبعة السعادة 1326هـ، -70 .

## 2- نشأته العلمية وبدايته الصوفية ومسيرته التعليمية :

نشأ ابن عطاء الله في بيت له جذور في علوم الشريعة برز فيه أجداده، وكانت حياته في النصف الثاني من القرن السابع الهجري، ومن أجل استيعاب نشأته فقد قسمت حياته إلى ثلاثة مراحل كل مرحلة تمثل فترة:

- حياته بالإسكندرية قبل 674 هـ ( نشأته العلمية ).
- حياته بالإسكندرية بعد 674 هـ ( بدايته الصوفية ).
  - حياته بالقاهرة ( مسيرته التعليمية ).

## أ- المرحلة الأولى: حياته بالإسكندرية قبل <u>674</u> هـ:

574 من المرحلة نشأته العلمية، وتبدأ من سنة ولادته 578ه بمدينة الإسكندرية إلى سنة و574 من إذ هي السنة التي تعرف فيها على أبي العباس المرسى، و في هذه المرحلة نشأ ابن عطاء الله طالبا مجتهدا في عدة علوم من تفسير وحديث وفقه و أصول و نحو وبيان و غيرها على يد شيوخ بالإسكندرية في تلك الحقبة، وفي هذه المرحلة كان ينكر على الصوفية إنكارا شديدا متعصبا لعلوم الفقهاء وفي ذلك يقول عن نفسه: «....وكنت أنا لأول أمره – يقصد شيخه المرسي – من المنكرين وعليه من المعترضين .... حتى حرت بيني وبين أصحابه مقاولة، وذلك قبل صحبتي إياه ، وقلت لذلك الرجل: ليس إلا أهل العلم الظاهر ، وهؤلاء القوم – يعني الصوفية – يدعون أمورا عظيمة وظاهر الشرع يأباها ..... » أ.

ولم تف المصادر بتفاصيل عن هذه المرحلة إلا ما أشار إليه هو بنفسه، أو ما جاء عرضا أثناء ترجمته، و يمكن التعرف عل شيوخه في هذه المرحلة كما يلى :

 $1 - \frac{1}{1000}$  ناصر الدين بن المنير : « تتلمذ ابن عطاء الله على أشهر فقهاء الإسكندرية في ذلك العصر وهو الفقيه ناصر الدين بن المنير الجروي الجذامي الإسكندري، قال عنه ابن فرحون : كان اسما بارعا في الفقه والعربية وكان علاّمة الإسكندرية وتوفي بما سنة 683 هـ  $^2$ ، وذكره ابن

<sup>1-</sup> المصدر نفسه ، ص126.

<sup>2 -</sup> ابن فرحون ، الديباج المذهب في معرفة أعيان المذهب ، ص 71-72.

عطاء الله في معرض حديثه عن نفسه فقال: : ( ودخلت أنا عليه – أي على أبي العباس المرسي – فقال لي: إذا عوفي الفقيه ناصر الدين بن المنيّر يجلسك في موضع جدك، ويجلس الفقيه من ناحية وأنا من ناحية، وتتكلم إن شاء الله في العلمين، فكان ما أخبر به) أ. وهذا يدل على أن ابن المنير يصدر ابن عطاء الله باعتباره تلميذا له في الفقه وذلك بعد بلوغه رتبة التصدر و الإفادة

.

 $\frac{-1}{2}$  المعالى أحمد بن إسحاق بن المؤيد كان مسند الديار المصرية وتوفي حاجا في ذي القعدة سنة 107ه وعمره سبع وثمانون سنة 107ه وعمره سبع وثمانون سنة 107ه وعد فقال المؤيد كان مسند الديار المصرية وتوفي حاجا في ذي القعدة سنة الإسناد المسلسل إلى أبي هريرة فقال 107 هن ذكر ابن عطاء الله أنه سمع منه الإسناد المسلسل إلى أبي هريرة فقال الشيخ المسند الجليل شهاب الدين أبو المعالي أحمد بن إسحاق بن محمد بن المؤيد الأبرقوهي رحمه الله قال: أخبرنا .....عن عطاء عن أبي هريرة قال قال رسول الله صلى الله عليه و سلم : إن الله عز و جل قال من عادى لي وليا...» 100 كما روى عنه شيئا من كلام الشيخ أبي الحسن الشاذلي فقال : ( أخبرني شهاب الدين الأبرقوهي قال : دخلت على الشيخ أبي الحسن الشاذلي رضي الله عنه فسمعته يقول : يقول عز وجل عبدي اجعلني مكان همك أكفك كل همك ....

 $3 - \frac{1}{2}$  الخيي المازوني : ذكر ابن حجر في ترجمته لابن عطاء الله أنه قرأ النحو على المحيي المازوني أو وذكره السيوطي في ثنايا ترجمته لابن النحاس الحلبي النحوي المتوفى سنة 698 ه ، فقال: « وكان المازوني و ابن النحاس معدودين في منزلة واحدة ، إذ لقب كل منهما بشيخ الديار

<sup>1 -</sup> ابن عطاء الله السكندري ، لطائف المنن ، ص126.

<sup>2 -</sup> ابن عطاء الله السكندري ، لطائف المنن ، ص 43-44.

<sup>3 -</sup> المصدر نفسه ص 44-45.

<sup>4 -</sup> ابن حجر العسقلاني ، الدرر الكامنة ، ج1 ص 374.

المصرية في عصره» <sup>1</sup>، وأورد ابن شاكر في ترجمته لابن النحاس ما يفيد أن المازوني كان مقيما بالإسكندرية <sup>2</sup>.

 $4 - mرف الدين بن أبي الحسن الدمياطي : ترجم له السيوطي فقال: (شرف الدين أبو محمد عبد المؤمن بن خلف بن أبي الحسن الدمياطي كان إماما علامة حافظا حجّه فقيها، وشيخ المحدثين ولد سنة 613 ه وتفقه وبرع وطلب الحديث فرحل وجمع فأوعي توفي سنة 705هه كما ذكر ابن عطاء لله سماعه منه بالإسناد المسلسل في معرض حديثه عن حديث الشفاعة المشهور فقال: «....وحديث الشفاعة المشهور الذي أخبرنا به الشيخ الإمام الحافظ بقية المحدثين شرف الدين أبو محمد عبد المؤمن بن خلف بن أبي الحسن الدمياطي بقراءتي عليه أو قراءة عليه وأنا أسمع قال : أخبرنا ...... <math>^4$ .

 $\frac{5}{-m}$  شمس الدين الأصفهاني: هو الشيخ محمود بن محمد بن عباد المعروف بشمس الدين الأصفهاني قال عنه السبكي: « أنه إمام في المنطق و الكلام و الأصول والجدل فارس لا يشق غباره، متدين لين ورع نزه ذا نعمة عالما كثير العبادة و المراقبة m.

وذكره ابن عطاء الله مسبوقا بقوله : (شيخنا الإمام العلامة ) عند ذكره اختلاف الشيخ الأصبهاني إلى مجلس أبي العباس المرسي فقال: « ....ولقد كان علماء الزمن يسلمون له - أي لأبي العباس المرسي - هذا الشأن، حتى كان شيخنا الإمام العلامة سيف الناظرين حجة المتكلمين شمس الدين الأصبهاني، والشيخ العلامة شمس الدين الأيكي يجلسان بين يديه جلوس المستفيدين  $\frac{6}{100}$ 

### ب - المرحلة الثانية: حياته بالإسكندرية بعد سنة 674 ه:

<sup>.6 -</sup> حلال الدين السيوطي ، بغية الوعاة في طبقات اللغوين والنحاة ، ص6

<sup>2</sup> – ابن شاكر الكتبي محمد بن أحمد (ت764ه)، فوات الوفيات ، تحقيق: محي الدين عبد الحميد ، القاهرة مكتبة النهضة المصرية 1951م ، 4 ص 172–173.

<sup>3 -</sup> حلال الدين السيوطي ، حسن المحاضرة في أخبار مصر والقاهرة ، ج1 ص 181.

<sup>4 -</sup> ابن عطاء الله السكندري ، لطائف المنن ، ص31-32.

<sup>.42-41</sup> ماج الدين السبكي ، طبقات الشافعية الكبرى ، ج5ص -5

<sup>. 116–115</sup> من عطاء الله السكندري ، لطائف المنن ، ص-115

تمثل هذه المرحلة بدايته الصوفية، وتبدأ هذه المرحلة بصحبته للشيخ أبي العباس المرسى سنة 674 هـ وتنتهي برحيله عن الإسكندرية إلى القاهرة، وفي هذه المرحلة تعرف على طريق الصوفية، وزال إنكاره عنهم وتعصبه لأهل العلم الظاهر، فلقى أبا العباس المرسى وتدرج على يديه وفق طريقة الشاذلي، وفي ذلك يقول عن نفسه: « وكنت أنا لأول أمره من المنكرين وعليه من المعترضين لا لشيء سمعته منه ولا لشيء صح نقله عنه، حتى جرت بيني وبين بعض أصحابه مقاولة، وذلك قبل صحبتي إياه وقلت لذلك الرجل ليس إلا أهل العلم الظاهر وهؤلاء القوم يدعون أمورا عظاما وظاهر الشرع يأباها، فقال ذلك الرجل - بعد أن صحبت الشيخ - تدري ما قال لى الشيخ يوم تخاصمنا قلت: لا، قال: دخلت عليه فأول ما قال لى: هؤلاء كالحجر ما أخطئك منه خير مما أصابك، فعلمت أن الشيخ كوشف بأمرنا، ولعمري لقد صحبت الشيخ اثني عشر عاما فما سمعت منه شيئا ينكره ظاهر العلم، من الذي كان ينقله عنه من يقصده بالأذى، وكان سبب اجتماعي به أن قلت في نفسي بعد أن جرت المخاصمة بيني وبين ذلك الرجل، دعني أذهب أرى هذا الرجل فصاحب الحق له أمارات لا يخفي شأنه، فأتيت إلى مجلسه فوجدته يتكلم في الأنفاس التي أمر الشارع بما فقال: الأول إسلام و الثاني إيمان والثالث إحسان، وإن شئت قلت الأول عبادة والثاني عبودية والثالث عبودة ، فمازال يقول وإن شئت قلت وإن شئت قلت إلى أن بمر عقلي وعلمت أن الرجل إنما يغترف من فيض بحر إلهي و مدد ربايي، فأذهب الله ماكان عندي، ثم أتيت تلك الليلة إلى المنزل فلم أجد فيَّ شيئا يقبل الاجتماع بالأهل على عادتي، ووجدت معى أمرا غريبا لا أدري ما هو، فانفردت في مكان أنظر إلى السماء و إلى كواكبها وما خلق الله فيها من عجائب قدرته، فحملني ذلك على العودة إليه مرة أخرى، فأتيت إليه فاستؤذن لي فلما دخلت عليه قام قائما وتلقاني ببشاشة وإقبال حتى دهشت حجلا واستصغرت نفسى أن أكون أهلا لذلك، فكان أول ما قلت له: يا سيدي أنا والله أحبك. فقال : أحبك الله كما أحببتني ثم شكوت إليه ما أجده من هموم وأحزان، فقال رضى الله عنه أحوال العبد أربعة لا خامس لها: النعمة والبلية والطاعة والمعصية ، فإن كنت بالنعمة فمقتضى الحق منك الشكر، وإن كنت بالبلية فمقتضى الحق منك الصبر. وإن كنت بالطاعة فمقتضى الحق منك شهود منته عليك، وإن كنت بالمعصية فمقتضى الحق منك وجود الاستغفار، فقمت من عنده وكأنما كانت الهموم والأحزان ثوبا نزعته  $^1$ . وفيما يلي جوانب من تربيته الصوفية .

 $\frac{1}{2}$  وجود الراحة من الهموم: ألقى بن عطاء الله بنفسه بين يدي أبي العباس المرسى، يربيها و يتدرج بها في الصفاء والتزكية حتى يذهب عنه ما يجد من الأحزان و الهموم، فكان كلام شيخه نقشا على قلبه، واستمر شيخه يتابعه في كل ما يعرض له من الخواطر، فقد سأله مرة بعد ذلك عن حاله، فقال أفتش عن الهم فلا أجده وفي ذلك يقول: «ثم سألني بعد ذلك بمدة كيف ؟ فقلت أفتش عن الهم فلا أجده، فقال رضى الله عنه:

ليلي بوجهك مقمر وظلامه في الناس ساري والناس في سدف الظلا م ونحن في ضوء النهار

إلزم: فو الله لئن لزمت لتكونن مفتيا في المذهبين، يريد مذهب أهل الشريعة أهل العلم الظاهر ومذهب أهل الحقيقة أهل العلم الباطن » <sup>2</sup>. لقد أنشد المرسى هذه الأبيات على سبيل الرمز، أن القلب إذا تواصلت عليه الأنوار تحول ليله إلى نهار، ثم إنه شرط على تلميذه الملازمة أي لزوم الصفاء و إلقاء الهم والخروج عن نفسه إلى ربه ووعده بالوصول إلى مرتبة الإفتاء في الظاهر والباطن.

2 خوفه من فوات العلم الظاهر: تخوف ابن عطاء الله أن يفوته علم الظاهر بعد صحبته لشيخه المرسى، لما يتردد بين الطلبة من القول أن صحبة المشايخ تُفوِّت العلم الظاهر و في ذلك يقول: « وكنت أنا سمعت الطلبة يقولون: من يصحب المشايخ لا يجيء منه في العلم الظاهر شيء، فشق على أن يفوتني العلم ، وشق على أن تفوتني صحبة الشيخ رضى الله عنه» 3.

أدرك ابن عطاء الله قيمة الصحبة للمشايخ وهي لا تقل عن طلب العلم الظاهر، فكيف يوفق بين ذلك ؟ ، دخل على شيخه بهذا الخاطر فما كان جواب الشيخ ياترى؟ ، حدثنا عن

<sup>1 -</sup> ابن عطاء الله ، لطائف المنن ، ص128-129.

<sup>2 -</sup> المصدر نفسه ، 129.

<sup>3 -</sup> المصدر نفسه ، 125.

ذلك فقال : « فأتيت إلى الشيخ فوجدته يأكل لحما بخل فقلت في نفسي: ليت الشيخ يطعمني لقمة من يده، فما استتممت الخاطر إلا وقد دفع في فمي لقمة في يده، ثم قال: نحن إذا صحبنا تاجرا ما نقول له أترك تجارتك وتعال، أو صاحب صنعة ما نقول له أترك صنعتك وتعال، أو طالب علم ما نقول له أترك طلبك وتعال، ولكن نقر كل أحد في ما أقامه الله فيه، وما قسم له على أيدينا فهو واصل إليه  $^1$ . لقد أجابه شيخه عن خاطره الأول فأطعمه لقمة من يده، وعن خاطره الثاني فأقره على طلب العلم الظاهر مريحا إياه من التدبير، وذلك بالرضا بما قسم الله واستدل له على ذلك بفعل الصحابة مع رسول الله صلى الله عليه وسلم، فقال : « وقد صحب الصحابة رسول الله على ذلك بفعل الصحابة مع رسول الله ضلى الله عليه وسلم، فقال : « وقد صحب الصحابة رسول الله على أشبابهم وأمرهم بتقوى الله فيها  $^2$ . ومن ثم لم يكن التصوف على طريق الشاذلي يتعارض مع الاشتغال بأسباب الدنيا، ولا يشترط لصاحبه الانقطاع عن المحتمع الذي يعيش فيه وذلك مثال الصحابة مع الرسول صلى الله عليه وسلم.

 $\frac{2}{5}$  قصده إلى التجريد وترك الأسباب: تحرك في ابن عطاء الله خاطر التجرد وترك العلم الظاهر، فقال عن نفسه: « ودخلت أنا عليه يوما وفي نفسي ترك الأسباب والتجريد، وترك الاشتغال بالعلم الظاهر قائلا: إن الوصول إلى الله لا يكون على هذه الحالة، فقال – أي شيخه المرسي – من غير أن أبدي له شيئا صحبني ب "قوص" إنسان يقال له: "ابن ناشئ" وكان مدرسا بحا ونائب الحكم، فذاق من هذا الطريق شيئا على أيدينا، فقال: يا سيدي اترك ما أنا فيه وأتفرغ لصحبتك، فقلت له: ليس الشأن ذا ولكن امكث فيما أقامك الله فيه، وما قسم لك على أيدينا هو لكن واصل، ثم قال: وهذا شأن الصديقين لا يخرجون من شيء حتى يكون الحق سبحانه هو الذي يتولى إخراجهم، فخرجت من عنده وقد غسل الله تلك الخواطر من قلبي، وكأنما كان ثوبا نزعته ورضيت عن الله فيما أقامني فيه 3 هكذا عالج المرسي تلميذه وذلك كله تعليم لمقام الرضا قسم الله.

<sup>1 -</sup> المصدر نفسه ، ص125.

<sup>2 -</sup> ابن عطاء الله ، لطائف المنن ، ص 125.

<sup>3 -</sup> المصدر نفسه ، ص 123.

4 حرصه على اعتناء شيخه به: تحرك خاطر ابن عطاء الله أن ينال رتبة في نفس شيخه وينظر إليه حتى يجعله في خاطره، وفي ذلك يقول: « وكنت قلت لبعض أصحاب الشيخ أريد لو نظر إلي الشيخ بعناية وجعلني في خاطره، فقال ذلك للشيخ، فلما دخلت على الشيخ رضي الله عنه قال: لا تطالبوا الشيخ بأن تكونوا في خاطره، بل طالبوا أنفسكم أن يكون الشيخ في خاطركم، فعلى مقدار ما يكون الشيخ عندكم تكونون عنده» أ. لقد رد الشيخ تلميذه في هذا الخاطر إلى نفسه، وأن هذا الشعور يبدأ من نفس المريد، ويزيد مقداره وينقص عند الشيخ حسب نفس المريد، ثم إنه وعده بما سيكون له من الشأن العظيم فقال : « أي شيء تريد أن تكون، والله ليكونن لك كذا، والله ليكونن لك كذا، والله ليكونن لك كذا، لم أثبت منه إلا قوله ليكونن لك شأن عظيم، فكان من فضل الله سبحانه مالا أنكره »2.

5- تربيته على الحلم : شاور الشيخ أبو العباس المرسى تلميذه ابن عطاء الله في شخص آذاه، فأشار عليه ابن عطاء الله بالانتقام منه، فغضب منه الشيخ وقال: « أنا لا أنتقم من أحد»، وفي ذلك تربية له على الحلم والصفح والمسامحة وفي ذلك يقول « ودخلت عليه يوما فقال لي: ما تقول في فلان — رجل كان قد آذى الشيخ الأذى البالغ –، أتى إليَّ أصحاب فلان — بعض من كان له الأمر في ذلك الزمن وكان يتردد إلى الشيخ – وقالوا : يا سيدي هذا الرجل قد آذاك نسعى في ضربه واشتهاره في البلدين مصر والقاهرة، فماذا تقول أنت: قلت: مصلحة، فقال: كالمنكر لأي شيء ؟ فقلت: ذلك حتى يُتشقَّى منه قال: أنا لا أتشقَى من أحد ، قلت: الأتباع، قال: ولا خمل أتباعي على التشفي ، فأطرقت خجلا فما توجه أحد لنا بالأذى بعد ذلك ، ... واتفق بعد غمر أنه عنه عشر عاما أن الذي كان قد سعى في إذاية الشيخ سعى في إذايتنا فاتفقت له نازلة، فصانني الله من التشفي منه، وكان الشيخ يقول: هذا الذي استشرتك فيه سيتفق لك معه مثل ما اتفق لي، فافعل معه كما فعلت معه، وهذا هو كلام الأكابر يطوى في صحائف قلوب المريدين، حتى إذا جاء وقته أظهره الحق سبحانه، كأنك قد سمعته في ذلك الوقت، وربما أحضر الله المريدين، حتى إذا جاء وقته أظهره الحق سبحانه، كأنك قد سمعته في ذلك الوقت، وربما أحضر الله

<sup>1 -</sup> المصدر نفسه ، ص 125.

<sup>2 -</sup> ابن عطاء الله السكندري ، لطائف المنن ، ص 125.

بفكرك شيخك الذي خاطبك به بهيئته وزيه، وربما تمثل ذلك في الخيال المنفصل، وربما حضر بوجوده الحسي عند وجود النوازل مثبتا للمريد ومعلما $^{1}$ .

6 - علاجه من الوسواس: طرأ علي ابن عطاء الله الوسواس وشدد عليه، وفي ذلك يقول عن نفسه : « وكنت كثيرا ما يطرأ علي الوسواس في الطهارة فبلغ ذلك الشيخ أبا العباس فقال: بلغني أن بك وسواسا في الوضوء، قلت: نعم فقال رضي الهس عليه، هذه الطائفة تلعب بالشيطان، لا الشيطان يلعب بها ثم مكثت أياما ودخلت عليه، فقال: ما حال هذا الوسواس؟ فقلت: على حاله، فقال إن كنت لا تترك هذه الوسوسة لا تعد تأتينا فشق ذلك علي وقطع الله الوسواس عني » وقال ابن عطاء الله في موضع آخر وعملت قصيدة أمدحه بها فقال حين أنشدت أيدك الله بروح القدس، ثم عملت قصيدة بإشارته جوابا لقصيدة مدحه بها إنسان من بلاد أخميم فلما قرأت عليه، قال هذا الفقيه صحبني وبه مرضان، وقد عافاه الله منهما، و لابد أن يجلس ويتحدث في العلمين، يشير الشيخ إلى مرض الوسوسة فلقد انقطع عني ببركة الشيخ حتى صرت أخاف أن أكون لشدة التوسعة التي أحدها تساهلت في بعض الأمور، و المرض الآخر كان بي ألم برأسي، فشكوت ذلك إليه فدعا لي فعافاني الله وشفاني » 3.

لقد أقرّ ابن عطاء الله أن الله شفاه من الوسوسة ببركة شيخه و صحبته إياه، وشفاه الله من ألم رأسه بدعاء شيخه كذلك، ويبدو أن التلميذ ألقى قياد نفسه إلى شيخه، وبالمثل فقد بشره شيخه بصدارته وتقدمه في العلمين الظاهر والباطن وهذه مزية لم يلحقه فيها أحد من أصحاب الشيخ.

 $\frac{7}{2}$  حدمته لشيخه وحرصه على رضاه يدأب تلاميذ الصوفية على حدمة شيوخهم قصد نيل المعارف والترقي في المقامات من أقصر طريق، وهذا حال ابن عطاء الله مع شيخه المرسى، يقول عن نفسه : « وسمعته يقول - أي شيخه أبا العباس المرسى - أريد أن أستنسخ كتاب "التهذيب" لولدي جمال الدين فذهبت فاستنسخته من غير أن أُعلِم الشيخ وأتيته، بالجزء

<sup>. 141</sup> من المصدر  $^{1}$ 

<sup>2 -</sup> المصدر نفسه ، ص 127.

<sup>3 -</sup> المصدر نفسه ، ص 239.

الأول فقال ما هذا فقلت: كتاب "التهذيب" استنسخته لكم، فأخذه فلما نحض ليقوم قال: اجعل في بالك، أن الولي لا يتفضل عليه أحد، تجد هذا إنشاء الله في ميزانك، فلما أتيته بالجزء الثاني، لقيني بعض أصحابه بعد نزولي من عنده وقال: قال الشيخ عنك: والله لأجعلنه عينا من عيون الله، يقتدي به في العلم الظاهر والباطن فلما أتيته بالجزء الثالث ونزلت من عنده لقيني بعض أصحابه وقال: طلعت عند الشيخ فوجدت "مولدة حمراء"، فقال: هذا الكتاب استنسخته لي ابن عطاء الله فو الله ما أرضى له بجلسة جده ولكن بزيادة التصوف» ألم حقاكان ابن عطاء الله ولا يزال عينا من عيون الله تفيض بالنور وتشع على أهل كل عصر، ودليل ذلك كتابه "الحكم" إذ هو دستور الأخلاق والتربية والتزكية، وإلى عصرنا هذا يشتغل به المربون ويستضيء به السالكون.

 $\frac{8}{-}$  وعد الشيخ له بالصدارة : لقد وعد المرسى تلميذه بالصدارة في العلمين، وفي ذلك يقول : « وأخبرني سيدي جمال الدين ولد الشيخ قال قلت للشيخ – أي المرسى —: هم يريدون أن يصدّروا ابن عطاء الله في الفقه، فقال الشيخ: هم يصدّرونه في الفقه وأنا أصدّره في التصوف، ثم دخلت أنا عليه فقال لي: إذا عوفي الفقيه ناصر الدين —ابن المنيّر — يجلسك في موضع جدك، ويجلس الفقيه من ناحية وأنا من ناحية، وتتكلم إنشاء الله في العلمين  $^2$ ، ويقر عطاء الله محققا لما بلغ من المراتب فيقول « فكان ما أخبر به » ، وقال في موضع آخر «فكان من فضل الله ما لا ننكره  $^8$ . وهكذا تبين لناكيف تحقق الموعود ، وأصبحت لابن عطاء الله الصدارة في العلمين وآلت إليه رئاسة الطريقة بعد موت شيخه أبي العباس المرسي، وأصبح له كرسي في الجامع الأزهر يملي منه دروسه في الفقه والشريعة والتفسير وفي التصوف وكانت حلقاته تعجّ دائما بالمستمعين المعجبين، ذلك أن لدروسه وأسلوبه في الشرح حلاوة وتأثير على السامعين أ

ج – المرحلة الثالثة: حياته في القاهرة.

<sup>1 -</sup> المصدر نفسه ، ص 126.

<sup>2 -</sup> المصدر نفسه ، ص 126.

<sup>3 -</sup> المصدر نفسه ، ص 125.

<sup>4 -</sup> جمال الدين الشيال. أعلام الإسكندرية في العصر الإسلامي ، دار المعارف بمصر. (د.ط.ت)، ص221.

تمثل هذه المرحلة مسيرته التعليمية، لقد تمت لابن عطاء الله مراحل التدرج والتربية على يد أستاذه المرسى فكان يعرض عليه خواطره، ويتنور به في طريقه وينفي عنه ريب النفس وحظوظها، وتحقق بالصدق مع شيخه فحرص على خدمته، حتى انتزع من الشيخ المرسى رضاه، فبشره بالصدارة، والإرث للطريقة بعد موته، ورحل ابن عطاء الله إلى القاهرة – بعد أن استأذن شيخه فالتحق بالجامع الأزهر وأخذ حظه منه، خاصة بعد أن صدّره الفقهاء في الفقه، وصدره شيخه المرسى في التصوف، فكان وارث علمه والقائم على طريقته والداعي إليها من بعده.

فلم يحدد المترجمون السنة التي ارتحل فيها إلى القاهرة، وكل ما نعرفه أنه حين توفي شيخه المرسى سنة 686 هـ كان هو بالقاهرة أوفي ذلك يقول: « وكنت أنا حين توفي الشيخ أبو العباس بالقاهرة  $^2$  و لعله استوطنها قبل ذلك بقليل .

#### 1 - اشتغاله بالتدريس في الأزهر:

انتقل ابن عطاء الله إلى القاهرة وقد أصبحت له الصدارة في العلم فلا بد وأن يكون له موضع في أكبر جامعة إسلامية في ذلك الوقت وهي "جامع الأزهر" وفي ذلك يقول السبكي : « واستوطن الشيخ تاج الدين ابن عطاء الله القاهرة يعظ الناس ويرشدهم »  $^{3}$  . يقول المناوي : « وأصله—أي ابن عطاء الله من الإسكندرية، ثم قطن مصر، وصار يعظ الناس ويرشدهم »  $^{4}$ ، تولى ابن عطاء الله التدريس بأكبر الجامعات "الجامع الأزهر"، وفي ذلك يقول ابن حجر: « وكان — أي ابن عطاء الله — يتكلم بالجامع الأزهر فوق كرسي بكلام يروح النفس، ويمزج كلام القوم بآثار السلف وفنون العلم، فكثر أتباعه، وكانت عليه سيما الخير »  $^{5}$  .

ووصف داود بن باخلا ماكان عليه درس أستاذه، وماكان يتركه من أثر في نفوس الحاضرين، فقال: «....وأما الأستاذ الأجل الكبير محيى طريقتهم ومظهر كلمتهم، وناشر

<sup>1 -</sup> عبد الرءوف المناوي ، الكواكب الدرية ، ج1 ص273.

<sup>2 -</sup> ابن عطاء الله السكندري ، لطائف المنن ، ص115.

<sup>42-41</sup> مطبقات الشافعية ، ج5 م السبكى ، طبقات الشافعية ، ج

<sup>4 -</sup> عبد الرءوف المناوي ، الكواكب الدرية ، ج1 ص273.

<sup>5 -</sup> ابن حجر العسقلاني ، الدرر الكامنة ، ج1 ص 374.

أعلامهم، وباسط كلامهم — يقصد الصوفية —، شيخنا وإمامنا الأستاذ الأجل تاج الدين أبو الفضل أحمد بن عطاء الله رضي الله تعالى عنه وأرضاه، وجعل الجنة متقلبه ومثواه، وبلغه بفضله ماكان يرجوه ويتمناه من مطلبه وسؤله، فهو في ذلك العجب العجاب، والأمر الذي يشهد بتحقيقه قلوب أولي الألباب، فتحد الميعاد الواحد باهرا، ودليلا ظاهرا، وله نتائج وفوائد، وأنوار وزوائد، ظهر ذلك في البلاد، وانتشر بين العباد، يجمع الميعاد الواحد بين المواعظ والحكم والرقائق في طريق الأبرار وطريق المقربين، دلالة بالعلم والنور، وتربية بالأقوال والأحوال....فكم من تائب تاب، وتغيرت أحواله السيئة وأصلح وأناب، وكم من غافل تيقظ، وجاهل تبصر، وكم من قلب قاس مظلم لان وتنور» أ.

ووصف ابن تغري بردي ابنَ عطاء الله ودرسه فقال : « كان رجلا صالحا عالما يتكلم على كرسي ويحضر ميعاده خلق كثير، وكان لوعظه تأثير في القلوب، وكان له معرفة تامة بكلام أهل الحقائق وأرباب الطرائق  $^2$ .

ومن ثم اتفق الواصفون لجلس ابن عطاء الله على الصدارة وانتشار الصيت وقوة التأثير وكل عبر حسب ما شاهد وحضر.

#### <u>2</u> - تلاميذه

تخرج على يد ابن عطاء الله جملة من الفقهاء والصوفية، منهم:

- أشهرهم  $\frac{|V_i|}{|V_i|} \frac{|V_i|}{|V_i|} \frac{$ 

<sup>1 -</sup> داود بن باخلا ، اللطيفة المرضية بشرح حزب الشاذلية ، مصر 1354هـ -1935م ، ص 24.

<sup>2 -</sup> ابن تغري بردي ، النجوم الزاهرة ، ج8 ص 280 .

<sup>4 -</sup> المصدر نفسه ، ج5 ص176.

السبكي ... قرأت -أي ابن حجر - على سارة بنت السبكي عن أبيها سماعا، قال: سمعت أبا الفضل بن عطاء الله يقول:... فذكر شيئا من كلامه» أ. وذكره عبد الرءوف المناوي فقال: « وأحذ عنه جمع من الأعيان وانتفع به، منهم شيخ الشافعية التقى السبكى رضى الله عنه» أ.

وهكذا تتلمذ على ابن عطاء الله من هم في طبقة الأئمة وفي هذا دلالة على علو منزلته، وأن طريقته لم يكن فيها أدنى عوج، وأنها دائرة مع الكتاب والسنة كما يقول السيوطي وهذا نصه: «وكان الشيخ تاج الدين بن عطاء الله يحضر مجلس وعظه الأئمةُ مثل الشيخ "تقي الدين السبكي" إمام وقته تفسيرا وحديثا وفقها وكلاما وأصولا ومنقولا، بل المجتهد الذي لم يأت بعده مثله ولا قبله من دهر طويل، وقد ذكر "السبكي" في بعض كتبه أخذه عن الشيخ "تاج الدين" - أي ابن عطاء الله -، وحضوره مجلسه، ونقله عنه في بعض كلامه، وقال إنه متكلم الصوفية على الطريقة الشاذلية . وفي "المعجم المخرج" للسبكي أنه قرأ عليه كتابه الحكم، وذكر فيه قطعة منه (قرأت عنه واتصلت له بالسند إليه)، ولو كان في الطريقة الشاذلية أدنى عوج لم يثن عليها السبكي ولا ولده، ولا أئمة عصره ومن قاريمم » 3.

حذلك أخذ عن ابن عطاء الله تلميذه وخليفته في الطريقة الشاذلية من بعده الشيخ المعدد المسيخ المعدد المسيخ المعروف بابن المحلا المعروف بابن المحلا من الأئمة الراسخين، تفقه على مذهب مالك، وله فنون عديدة وتصانيف مفيدة، وكان يتكلم على طريق القوم، توفي بالإسكندرية سنة 733هـ  $^4$ .

وترجم "عبد الوهاب الشعراني" للشيخ "داود بن باخلا" ترجمة وافية، أورد فيها الكثير من أقواله، وذكر أحواله، وقد ذكر أن اسمه داود بن ماخلا ( بالميم)، يعرف باسم داود الباخلي عند

<sup>. 273</sup> م العسقلاني ، الدرر الكامنة في أعيان المائة الثامنة ، ج 1 ص 1

 $<sup>^{2}</sup>$  - عبد الرءوف المناوي ، الكواكب الدرية ، ج $^{2}$ 

 <sup>3 -</sup> السيوطي جلال الدين بن عبد الرحمان ، تأييد الحقيقة العلية وتشييد الطريقة الشاذلية ، الطبعة الأولى1934م ،
 القاهرة : المكتبة الإسلامية ، ص 69 .

<sup>.</sup> 246 ، بغية الوعاة في طبقات اللغوين والنحاة ، 4

المدخل التمهيدي : ابن عطاء الله ونشأته العلمية والصوفية وجهوده في التأليف

مريدي الطريقة الشاذلية، فقد ورد في سلسلتهم بهذا الاسم <sup>1</sup>. من مؤلفاته المشهورة بين الشاذلية، كتابه " اللطيفة المرضية بشرح حزب الشاذلية "، وقد ضمنه كثيرا من آرائه في التصوف، خاصة ما يدور حول كلام الأولياء، وعلوم الحقائق العقلية والقلبية، وعلوم الحكمة الإلهية، وغيرها من الموضوعات<sup>2</sup>.

- من تلاميذ ابن عطاء الله الذين أخذوا عنه الطريقة الشاذلية الشيخ أبو العباس أحمد بن الميلق السكندري الأصولي<sup>3</sup>، قال عنه السيوطي: «كان يجلس للوعظ، ولوعظه تأثير في القلوب، وتوفى سنة 749هـ»<sup>4</sup>.

- وممن أخذ عن ابن عطاء الله أيضا الشيخ "أبو الحسن على القرافي <sup>5</sup>" كما جاء في "المفاخر العلية" .

وخلاصة القول: أن ابن عطاء الله الصوفي السكندري كان أستاذا ذا شأن في عصره، وقد تخرج عليه جملة من مشاهير العلماء المصريين في الفقه والتصوف كما انتفع بوعظه خلق لا يحصون كثرة.

بعد هذه المسحة لمراحل حياته الثلاث نختمها ببيان مكانته ووفاته، لننتقل إلى جانب آخر يهمنا في هذا البحث كثيرا، وهو نشأته الصوفية، وما يتعلق بمؤلفاته عامة، وفي التفسير خاصة.

م، ج1952 م، الطبقات الكبرى , القاهرة : دار الفكر العربي 1952 م، ج1050 م، جأحمد المعراني ب أحمد بن علي (ت1050 م) الطبقات الكبرى , القاهرة : دار الفكر العربي 1050 م، ج

<sup>.8 –</sup> 7 داود بن باخلا ، اللطيفة المرضية بشرح حزب الشاذلية ، ص 8 – 8

<sup>3 -</sup> ابن عياد محمد بن إبراهيم النفري الرندي الشاذلي (ت792هـ), المفاحر العلية في المآثر الشاذلية , تحقيق: أحمد المزيدي الحسيني ، سوريا حلب : دار القلم العربي، الطبعة الأولى 1422هـ-2002م ، ص 122.

<sup>4</sup> - حلال الدين السيوطي ، حسن المحاضرة في أخبار مصر والقاهرة ، ج1 - 4

<sup>5 -</sup> القرافي : هو شهاب الدين أبو العباس أحمد بن إدريس القرافي الصنهاجي المصري من مصنفاته "الذخيرة "في الفقه ، و"التنقيح والنفائس" في الأصول ، و"الفروق" في القواعد ، توفي في جمادى الأخيرة سنة 684هـ. ابن فرحون ، الديباج المذهب، ص62.

<sup>6 -</sup> محمد بن إبراهيم بن عياد الشاذلي ، المفاخر العلية في المآثر الشاذلية ، ص121.

## المطلب الثاني:

نشأة ابن عطاء انسالصوفيت.

1- تعرُّفه على أبي العباس المرسى.

2- دخوله زمرة المربدين.

3- خدمته للطريقة الشاذلية.

4- تصوف الشاذلية بين ابن عربي والغزالي.

5- ابن عطاء الله الشاذلي والطرق الصوفية في عصره.

#### تمهيد:

ذكرنا في المطلب السابق ثلاث مراحل لحياة ابن عطاء الله المختلفة، المعبرة عن نشأته العلمية وبدايته الصوفية، وحياته التعليمية وقد تضمنت الحديث عن شيوخه وتلا ميذه .

ففي المرحلة الأولى (قبل سنة 674هـ) نشأ ابن عطاء الله طالبا للعلوم الدينية بالإسكندرية، ومنكرا على الصوفية، ثم أصبح في المرحلة الثانية (بعد سنة 674هـ) سالكا طريق الصوفية لالتقائه ب"أبي العباس المرسي" فسلك علي يديه، في حين لم ينقطع عن طلب العلوم الدينية، ثم اشتغل بتدريسها بالإسكندرية زمنا، بعد أن صدره "ناصر الدين بن المنيّر" حين أصبح جديرا بذلك، وفي المرحلة الثالثة من حياته (بعد 686هـ) -وهي السنة التي توفي فيها شيخه أبو العباس المرسي -، الذي يبدأ بانتقاله إلى القاهرة أصبح صوفيا كاملا مرشدا .

وفي هذا المطلب نتبع حياته الصوفية في طوريها الثاني والثالث لتتبين التربية الصوفية كيف تدرجت على نفس ابن عطاء الله فآثر معها طريق الصوفية، وذلك من خلال نشأته مريدا سالكا خاضعا لإشراف شيخه "أبي العباس "، وحتى وقوفه على درجة الاكتمال صوفيا مرشدا إلى طريق الله، ثم ماكان له من دور وأثر في التصوف عموما، وفي خدمة الطريقة الشاذلية خصوصا.

## 1- تعرُّفه على أبي العباس المرسي:

نشأ ابن عطاء الله في المرحلة الأولى من حياته قبل 674ه فقيها يطلب العلوم الشرعية متقيدا بظاهر النصوص ومنكرا على أي فهم يفسر التصوف بعلم أحوال القلوب والأذواق، وقد سبقه في ذلك حده لوالده إذا كان منكرا على الصوفية أشد الأنكار كما صرح "أبو العباس المرسى" فقال : « فكذلك نحن صبرها على حد هذا الفقيه لأجل هذا الفقيه  $^1$ .

وفي إنكاره على الصوفية إنكار على "أبي العباس المرسي" أشهر صوفية الإسكندرية حين ذاك، وفي ذلك يحدثنا عن نفسه فيقول : « ...وكنت أنا لأمره —أي أمر أبي العباس المرسي – من المنكرين وعليه من المعترضين، لا لشيء سمعته منه، ولا لشيء صح نقله عنه، حتى حرت بيني وبين أصحابه مقاولة، وذلك قبل صحبتي إياه، وقلت لذلك الرجل: ليس إلا أهل العلم الظاهر، وهؤلاء القوم — الصوفية – يدعون أمورا عظيمة ظاهر الشرع يأباها... »2.

فهذا الإنكار من غير فهم للتصوف بل بمحض التعصب للفقه ورجاله، ولكن مقاولته لأصحاب الشيخ، وخصومته لهم وإنكاره الشديد على شيخهم، أثار في نفسه استفهاما ولوما جعله يحاسب نفسه في يومها، واشتدت محاسبته لنفسه حتى أفرزت تراجعا وتذمرا خشي معه أن يكون منكرا على الشيخ من غير حق، وذلك هو شعور النفوس البريئة التي لا تتبع الهوى بل تنشد الحق أينما كان.

ولهذا السبب اندفع ابن عطاء الله إلى مجلس الشيخ "أبي العباس المرسي" ليسمع بنفسه ويحقق أمر إنكاره عليه، ويحدثنا عن ذلك فيقول: «... كان اجتماعي به بالشيخ أبي العباس أن قلت في نفسي بعد أن جرت المخاصمة بيني وبين ذلك الرجل: دعني أذهب أنظر إلى هذا الرجل، فصاحب الحق له أمارات ولا يخفى شأنه، فأتيت إلى مجلسه فوجدته يتكلم في الأنفاس التي أمر الشارع بها فقال: الأول إسلام، والثاني إيمان، والثالث إحسان، وإن شئت قلت: الأول عبادة، والثاني عبودية، والثالث عبودية، والثالث عبودة، وإن شئت قلت: الأول شريعة والثاني حقيقة، والثالث تحقق أو

<sup>1 -</sup> ابن عطاء الله ، لطائف المنن ، ص 134.

<sup>.</sup> 128 ابن عطاء الله السكندري , لطائف المنن , ص-2

نحو هذا، فما زال يقول: وإن شئت قلت، وإن شئت قلت إلى أن بمر عقلي، وعلمت أن الرجل إنما يغترف من فيض بحر إلهي فأذهب الله ماكان عندي ....»1.

تعرف ابن عطاء الله على "أبي العباس" وسمع منه وأقر بعلمه وبفضله، وانبهر عقله بما سمعه من علوم الحقيقة التي لم يكن يتذوق منها شيئا، فانفتحت بصيرته واطمئن قلبه وسكنت نفسه، وأذهب الله عنه ماكان يجده من الإنكار.

ثم عاد ابن عطاء الله إلى منزله وهو في حالة نفسية لا يرغب معها في الإقبال على أهله ولا غيرهم كما هي عادته، بل وجد في نفسه معنى غريبا، لا يدري كنهه، فأسلمه ذلك إلى العزلة والانفراد عن الناس، متأملا في الكون وما خلق الله فيه من عجائب قدرته، وفي ذلك يقول: «...ثم أتيت تلك الليلة إلى المنزل فلم أجد في شيئا يقبل الاجتماع بالأهل على عادي، ووجدت معنى غريبا لا أدري ما هو، فانفردت في مكان ما، أنظر إلى السماء وإلى كواكبها وإلى ما خلق الله فيها من عجائب قدرته، فحملني ذلك على العودة إليه مرة أخرى... »2.

صحب ابن عطاء الله شيخه "أبا العباس المرسي" اثني عشر عاما تلقى عنه الطريقة ونال منه الحظ الأوفر، وفي ذلك يقول : «....وشيخنا وإمامنا وقدوتنا في هذا الشأن - أي علوم الصوفية - أوحد وقته، وعلاَّمة زمنه، علم العارفين، قطب المهتدين، مظهر سناء الحقيقة، ومبيِّن معالم الطريقة، العالم بالأسماء والحروف والدوائر، الجامع لعلم الظواهر والسرائر، سيدنا ومولانا "شهاب الدين أبو العباس أحمد بن عمر الأنصاري المرسي الشاذلي" قدس الله سره، وهو الذي اقتبسنا من أنواره وسلكنا على نهج آثاره، وهو الذي أسرع بأسرارنا حتى لحقت، وفتَّق ألسنتنا حتى نطقت، غرس غرائس المعرفة في قلوبنا فأينعت ثمراتها وفاحت زهراتها، وهو الذي بفضل الله وعدنا، وبالكلام في العلمين أشار لنا لا ننتسب إلا إليه ولا نعتمد في هذا الشأن إلا عليه....

## 2- دخوله زمرة المربدين:

 $<sup>^{-1}</sup>$  المصدر نفسه , ص 129.

<sup>2-</sup> ابن عطاء الله , لطائف المنن , ص 129.

<sup>3-</sup> المصدر نفسه ، ص162.

#### المدخل التمهيدي: ابن عطاء الله ونشأته العلمية والصوفية وجهوده في التأليف

أصبح ابن عطاء الله تلميذا أو مريدا بلغة الصوفية متَّبعا لطريقة شيخة في السلوك مسلِّما له في كل ما يقول ويفعل ، وحدثنا عن طريقة شيخه فقال: « ومبني طريقته رضي الله عنه على: الجمع على الله وعدم التفرقة، وملازمة الخلوة والذكر، ولكل مريد معه سبيل فيحمل كل واحد على السبيل التي تصلح له.

- وكان لا يحب المريد الذي لا سبب له، وكان يقول عن شيخه -أبي الحسن رضي الله عنه: اصحبوني ولا أمنعكم أن تصحبوا غيري فإن وجدتم منهلا أعذب من هذا فردوا .
  - وكان يدل المريدين على الانجماع في حبه ولا يُلزم المريد أن لا يرى غيره.
    - وكان إذا دخل المريد في أوراد بنفسه وهواه أخرجه عنها.
  - وكان إذا مدح بقصيدة أو أبيات يجيز المادح بإقباله، وربما واجهه بنواله.
    - وكان مكرما للفقهاء ولأهل العلم، وطلبته إذا جاءوه.
    - وكان يقول لأصحابه: إذا جاء رئيس أو ذو وجاهة عرفوني به.
  - وكان أزهد الناس في ولاة الأمور، فإذا جاءوه أكرمهم وربما مشى لهم خطوات.
  - وكان شديد التعظيم لشيخه أبي الحسن رضى الله عنه حتى إنك تشهد منه أن لا إثبات منه لنفسه معه، وكان ينشد إذا ذكر الشيخ رضى الله عنه هذه الأبيات :

لي سَادةٌ مِن عِزهِم أقدامُهم فوق الجِبَاه إِن لَمَ أَكُن مِنهُم فلِي فِي حُبِّهِم عِزٌ وجَاه

- وكان من شأنه أنه ما عُنِي به لايأكله، وكان يكره أن يعلم بطعام أو هدية قبل إتيانها، وكان لا يدعو للمحسن بحضرته، بل إذا غاب دعا له بظهر الغيب.
  - وكان إذا أُهدي له شيء يسير تلقاه ببشاشة وقبول، وإذا أُهدي له كثير تلقاه بعز.
    - وكان لا يثني على مريد ولا يرفع له عَلَما بين إخوانه خشية عليه أن يُحسد.
      - وكانت صلاته موجزة في تمام، وكان يقول صلاة الأبدال خفيفة.
        - وكان إذا تلا تقول: الكون كله مستمع له ....
        - وكان كثير الرجاء لعباد الله، الغالب عليه شهود وسع الرحمة.

- وكان يكرم الناس حسب رتبهم عند الله حتى أنه ربما دخل عليه مطيع فلا يهتبل -أي لا يهتم له وربما دخل عليه عاص فأكرمه، لأن ذلك الطائع أتي وهو متكثر بعمله ناظر لفعله وذلك العاصي دخل عليه بكسر معصيته وذلة مخالفته  $^1$ ، وذلك الذي ترجمه ابن عطاء الله في الحكمة العاصي دخل عليه بكسر معصية أورثت ذلا وافتقارا، خير من طاعة أورثت عزا واستكبارا  $^2$ ، والمعنى : « أن المعصية التي توجب الإنكسار أفضل من الطاعة التي توجب الاستكبار ، لأن المقصود من الطاعة هو الخضوع والخشوع والانقياد والتذلل والانكسار ، فإذا خلت الطاعة من هذه المعاني ، وتحلب هذه المحاسن أفضل منها ، إذ لاعبرة بصورة بأضدادها ، فالمعصية التي توجب هذه المعاني ، وتجلب هذه المحاسن أفضل منها ، إذ لاعبرة بصورة الطاعة ولا بصورة المعصية ، فثمرة الطاعة هي الذل والانكسار ، وثمرة المعصية هي القسوة .

وقد أطلت في نقل هذه الأوصاف لأن ما قاله عن شيخه إنما هو متحقق به، وواصف لنفسه من خلاله، فقد كان لا يُثبت لنفسه مع شيخه شيء وهو وارث علمه، وهؤلاء الرجال الثلاثة "أبو الحسن الشاذلي" و " أبو العباس المرسى" و "ابن عطاء الله السكندري"، كل منهم يقول لصاحبه : « أنت أنا وأنا أنت » .

<sup>1 -</sup> ابن عطاء الله , لطائف المنن , ص 148 إلى 152.

<sup>2 -</sup> ابن عطاء الله ، الحكم العطائية ، ضبط وتقديم : إبراهيم اليعقوبي ، طبع بموافقة وزارة الإعلام ، الجمهورية العربية السورية ، الطبعة الثانية 1405هـ-1985م ، ص 43.

<sup>3 -</sup> ابن عجيبة الحسني ، إيقاظ الهمم في شرح الحكم ، ص 187.

 $<sup>^{4}</sup>$  – عبد الحليم محمود ، مقدمة تحقيق لطائف المنن ، ص $^{9}$  .

## 3- خدمته للطريقة الشاذلية:

بعد صحبة دامت اثني عشر عاما لازم فيها ابن عطاء الله وصف المريد على يد "أبي العباس المرسي"، كلها تصحيح للطريق وتعريف بمسالكها، أصبح ابن عطاء الله صوفيا مرشدا إلى الله تعالى عارفا به، قادرا على تسليك غيره، ومن ثم كان له أثر الصوفي المرشد، كرّس حياته للدعوة إلى طريق الله، وتمذيب المريدين على طريق الشاذلية، التي كان له فيها شأن، إذ ورث "أبا العباس المرسي" في علومه ومقاماته .

لم يترك الشاذلي ولا تلميذه أبو العباس المرسي مصنفات في التصوف، وكل ماخلفاه جملة أقوال في التصوف وبعض الأدعية والأحزاب، وكان ابن عطاء الله هو أول من جمع أقوالهما ووصاياهما وأدعيتهما وترجم لهما، فحفظ بذلك تراث الطريقة الشاذلية الروحي، ولولاه لضاع هذا التراث، كما أنه أول من صنف مصنفات كاملة في بيان آداب الطريقة النظرية والعملية، ومن ثم جاءت أهميته البالغة في الطريقة والتعريف بها وبقواعدها لكل من جاء بعده2.

يعد ابن عطاء الله أحد أعمدة المدرسة الشاذلية الكبار، فهو بحق واضعها في صورتها الكاملة بعد أن قام الشاذلي والمرسي بدور التأسيس، وهو الموسع الحقيقي لنطاق الشاذلية، والمنظر الحقيقي لفكر المدرسة الشاذلية حيث صيَّر لها مذهبا كاملا في التربية والتهذيب، ولمؤلفاته قيمتها الخاصة عند الصوفية عامة لاسيما كتابه "الحكم"، وأبرز ما أضافه ابن عطاء الله للمدرسة الشاذلية، وللتصوف عموما هو تعميقه للمبدأ الذي بنت عليه المدرسة الشاذلية أصولها وهو "إسقاط التدبير" إذ جعله مذهبا كاملا في التصوف حتى أفرد له رسالة سماها "التنوير في إسقاط التدبير".

<sup>1 -</sup> الطريقة: هي طريق يوصل إلى الله تعالى، وهي أخص من الشريعة، لأنها تشمل على أحكام الشريعة بالإضافة إلى الأعمال القلبية والرياضات والعقائد المختصة بأعضائها، ويضعها شيخ لبلوغ المريدين الغاية من التصوف . عبد المنعم الحفني ، الموسوعة الصوفية ، ص 852.

<sup>2 -</sup> عبد الوهاب فرحات ، سيدي أبو الحسن الشاذلي حياته ومدرسته في التصوف ، مكتبة مدبولي ، الطبعة الأولى 2003م ، ص251.

 $<sup>^{2}</sup>$  المرجع نفسه ، ص 151–252.

#### المدخل التمهيدي : ابن عطاء الله ونشأته العلمية والصوفية وجهوده في التأليف

إضافة إلى ذلك كانت لابن عطاء الله أهمية أخرى من ناحية نشر الطريقة بمصر وبغيرها من الأقطار الإسلامية، إذ كان له سند الطريقة من حيث تلقين العهود، إذ أغلب الطرق ترجع في سندها إلى ابن عطاء الله 1.

وتتلخص تعاليم الطريقة الشاذلية في أصول خمسة على:

- تقوى الله في السر والعلانية . اتباع السنة في الأقوال والأفعال .
  - الإعراض عن الخلق في الإقبال والإدبار . الرضا عن الله في القليل والكثير .
    - الرجوع إلى الله تعالى في السراء والضراء .

وأبرز تعاليمها كذلك القول بإسقاط التدبير والاختيار، وهو الأصل الذي ينبني عليه الطريق كله.

تظهر خدمة ابن عطاء الله للمدرسة الشاذلية في تأليفه كتاب "لطائف المنن" إذا عرّف بالشيخ "أبي الحسن الشاذلي" والشيخ "أبي العباس المرسي" مؤسسي الطريقة، فبين سيرتهما ومناقبهما وقيام طريقتهم على الكتاب والسنة، وبهذا التأليف هيأ الأذهان لقبول ما يرد من كرامات الأولياء وعلو قدرهم وما ثبت لهم من تصرفاتهم، إذ قال في مقدمة "لطائف المنن": « ... وذكرت أقسام الولاية، وغزارة قدر الولي وفخامة رتبته وشفوف منزلته، مما تضمنه الكتاب العزيز والأحاديث النبوية ليكون ذلك توطئة لك، بتصديق ما يرد عليك من أخبار أوليائه وكرامات أصفيائه » 3، ويقول عن هدفه من تأليفه: « وقصدت بذلك أن تنتفع به هذه الطائفة خصوصا وغيرهم عموما، ليؤمن بأحوال هذه الطائفة من قسم الله له نصيبا من المنة وجعل في قلبه نورا من الهداية، وليرجع المكابر إلى الانصاف، ولتستبين لمن أراد الله به الهدى المحجة، وتقوم على من لم تنصره عناية الله الحجة، فيكون للمصدق بتصديقه لهذه الطائفة نصيب من الولاية ، ودنو من العناية ... » 4.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - المرجع نفسه ، ص 252.

<sup>2 -</sup> المرجع نفسه ، ص232 .

<sup>3 -</sup> ابن عطاء الله السكندري ، لطائف المنن ، تحقيق: عبد الحليم محمود ، ص 26.

<sup>4 -</sup> المصدر نفسه ، ص 27-28.

فابن عطاء الله هو الذي كان له الفضل الكبير في كثير مما نعرفه عن آثار "أبي العباس المرسى" وفي بيان كثير مما نعرفه عن القطب الكبير الحجة "أبي الحسن الشاذلي" رضي الله عنه وابن عطاء الله هو الذي جند قلمه للدعوة إلى طريق الله فكتب هذه الدرر التي تركها مصابيح وأنجما تمدى السائر ين إلى الله تعالى<sup>1</sup>.

## 4- تصوف الشاذلية بين ابن عربي والغزالي:

كان تصوف "الشاذلي" و"المرسي" و"ابن عطاء الله"، وهم أركان المدرسة الشاذلية، مجانبا لمدرسة ابن عربي (ت 638هـ) ومذهبها في التصوف الفلسفي، فلم يكن واحد منهم قائلا بهذا المذهب، لأنهم يدركون أن هذا المذهب تصوف الخاصة، ولا تفهمه إلا فئة قليلة من الناس 2.

ولا يعني هذا عدم وجود صلة بين "مدرسة ابن عربي" و "مدرسة الشاذلي"، فالمدرستان تفرعتا عن أستاذ مغربي واحد هو "أبومدين الغوث التلمساني" المتوفي سنة 450ه, وهو الذي يمثل مذهب الفناء في التوحيد خير تمثيل، وتتلمذ عليه ابن عربي وكثير من شيوخ الشاذلي. وإلى جانب ذلك هناك اتصال وقع بين الشاذلي وبين أصحاب ابن عربي في مصر، وقع فيه كلام عن حقائق التصوف. إذ يذكر ابن عياد الشاذلي اتصال "صدر الدين القونوي "" تلميذ "ابن عربي الحاتمي" فيقول : « لما قدم الشيخ القونوي تلميذ "ابن عربي" إلى الديار المصرية اجتمع بالشيخ "صدر "أبي الحسن الشاذلي"، وتكلم بحضرته بعلوم كثيرة والشيخ مطرق إلى أن استوفى الشيخ "صدر الدين" كلامه، فرفع الشيخ "أبو الحسن" رأسه وقال: أخبرني أين قطب الزمان اليوم ومن صديقه وما علومه ؟ قال: فسكت الشيخ "صدر الدين" ولم يرد جوابا» 4.

<sup>.9</sup> عبد الحليم محمود ، مقدمة تحقيق لطائف المنن ، ص9

<sup>2 - 111</sup> ميدي أبو الحسن الشاذلي حياته ومدرسته في التصوف , ص111-111

<sup>5 -</sup> صدر الدين القونوي: هو قاضي القضاة علاء الدين علي بن إسماعيل بن القونوي المتوفى سنة 729ه ، صاحب التصانيف الكثيرة، كان ذا دين ونزاهة وصيانة وحياء وغزارة علم . الذهبي محمد بن أحمد بن عثمان (ت 745ه) ، الإعلام بوفيّات الأعلام ، تحقيق مصطفى بن علي عوض،وربيع أبو بكر الباقي ، مؤسسة الكتب الثقافية بيروت ، الطبعة الأولى 1413هـ-1993م ، ج2 ص502.

<sup>4-</sup> ابن عياد الشاذلي ، المفاخر العلية في المآثر الشاذلية ، ص47-48.

روى ابن عطاء الله أيضا اتصال "أبي العلم يس" أحد أصحاب "ابن عربي الحاتمي" بالشاذلي في مجلس "عز الدين بن عبد السلام" أ، ورغم هذا الاتصال، فقد كان الشاذلي وتلاميذه ومنهم ابن عطاء الله متمسكين بالكتاب والسنة، لأن طريقة الشاذلي تقوم على الأخذ بعلم الله الذي أنزله على رسوله، والاقتداء بالخلفاء والصحابة والتابعين، وبالأئمة الهداة <sup>2</sup>، ودليل ذلك قول الشاذلي لمريده : « إذا عارض كشفك الكتاب والسنة فتمسك بالكتاب والسنة ودع الكشف، وقل لنفسك: إن الله تعالى قد ضمن لي العصمة في الكتاب والسنة ولم يضمنها لي في جانب الكشف» ألكشف.

وعلى قدر بعد الشاذلية وابن عطاء الله عن مذهب ابن عربي وأصحابه، نجد قربهم من تصوف "أبي حامد الغزالي<sup>4</sup>" المتقيد بالكتاب والسنة وتأثرهم به، ويكفي ما رواه ابن عطاء الله عن الشيخ أبي العباس والشيخ أبي الحسن من أقوال تثني على طريقة "أبي حامد الغزالي" وتبيين منزلته في نفوسهم، وأنهم كانوا يدعون المريدين إلى الاقتداء به وانتهاج سنته وطريقته.

- كان الشاذلي يقول لمريديه: « إذا عرضت لكم إلى الله حاجة فتوسلوا إليه بالإمام أبي حامد الغزالي»  $^{5}$ ، ويقول أيضا ناصحا : « كتاب الإحياء — للغزالي — يورثك العلم، وكتاب "القوت" للمكي  $^{6}$  – أي أبي طالب المكي — يورثك النور»  $^{7}$ .

<sup>1-</sup> ابن عطاء الله ، لطائف المنن ، ص 145.

<sup>2 -</sup> عبد المنعم الحفني ، الموسوعة الصوفية ، ص 805.

<sup>163</sup> عبد الوهاب الشعراني ، الطبقات الكبرى ، ج1ص -3

<sup>-</sup> ابن عطاء الله السكندري ، لطائف المنن ، ص 141.

 <sup>4 -</sup> الغزالي : هو حجة الإسلام أبو حامد محمد بن محمد بن محمد بن محمد (450-505ه) ، نشأ في غزالة من قرى طوس ، كتبه غو من مائتي كتاب ، ترجم لحياته في كتابه "المنقذ من الضلال " ، أشهر كتبه " إحياء علوم الدين " . عبد المنعم الحفني ، الموسوعة الصوفية رقم الترجمة 228 .

 $<sup>^{-5}</sup>$  ابن عطاء الله ، لطائف المنن ، ص  $^{-5}$ 

<sup>6 -</sup> المكي أبو طالب: هو محمد بن عطية الحارثي صاحب المرجع الثبت في التصوف ، تأثر به الغزالي والمكي من أهل الجبل بين بغداد وواسط وشهرته بمكة لنشأته بها ، توفي ببغداد سنة 386ه . عبد المنعم الحنفي ، الموسوعة الصوفية رقم الترجمة 49.

 $<sup>^{-7}</sup>$  ابن عطاء الله ، لطائف المنن ، ص  $^{-7}$ 

- وكان أبو العباس المرسي يقول عن الغزالي: : « إنا لنشهد له بالصديقية العظمى» أ، وقد ذكر ابن عطاء الله الإمام الغزالي في مواضع كثيرة من مصنفاته معظما له ومبحلا اقتداء بشيخه.

ومما تحدر الإشارة إليه، أنه رغم اتجاه الشاذلي والمرسي وبعدهما ابن عطاء الله في التصوف وجهة الغزالي، إلا أنهم لم يطعنوا في الصوفية المنسوب إليهم القول بوحدة الوجود أوالحلول، ولا في حكيم الإشراق "السهروردي" المقتول، الذي كان المرسي يتمثل أحيانا ببعض شعره في الحب <sup>8</sup>، ولا في "أبي يزيد البسطامي" وغيره من أصحاب الشطحات، وذلك لأنهم لم يشغلوا أنفسهم بالحكم على عقيدة هؤلاء، أو لأنهم كانوا يرون لبعضهم منزلة وفضلاك" أبي يزيد البسطامي" و"الحلاج" أو لأنهم كانوا يرون أن أصحاب الشطحات مغلوبون على حالهم وغير مسؤولين عما صدر منهم من أقوال مستشنعة الظاهر، ويكون موقفهم كموقف "الجنيد <sup>6</sup>" الذي كان يجد لهم الأعذار ويدافع عنهم، ومما يرجح هذا الاحتمال الأخير قول ابن عطاء الله : « ...ولكيلا تضل أو تنسى أعد قراءة ابن عربي بفهم جديد لرموزه، وإيجاءاته تجده مثل القشيري، قد اتخذ طريقه إلى التصوف في ظل ظليل من الكتاب والسنة، إنه مثل حجة الإسلام الغزالي يحمل على الخلافات المذهبية في العقائد والعبادات، ويعتبرها انشغالا بما لاجدوى منه، ويدعو إلى أن محبة الخلافات المذهبية في العقائد والعبادات، ويعتبرها انشغالا بما لاجدوى منه، ويدعو إلى أن له لغة الله هي طريقة العابد في الإيمان فماذا تنكر من هذا يافقيه . يقصد ابن تيمية ؟ ..... إن له لغة

 $<sup>^{1}</sup>$  – المصدر نفسه ، ص 119.

<sup>2 -</sup> السهروردي المقتول : هو شهاب الدين ويلقب بالمقتول لأنه اتحم بالكفر والخروج عن السنة توفي سنة587ه عن عمر بين 36و38 وله نحو 49كتابا . عبد المنعم الحنفي ، الموسوعة الصوفية رقم الترجمة 174.

 $<sup>^{3}</sup>$  – ابن عطاء الله ، لطائف المنن, ص 139.

<sup>4 -</sup> البسطامي : هو : أبو يزيد الأكبر طيفور بن عيسى (188-261هـ) من بسطام خراسان لم تؤثر عنه كتابات في التصوف ، ولكن أقواله رصدها محبوه وأصبحت مذهبا في التصوف . عبد المنعم الحنفي ، الموسوعة الصوفية القسم الأول رقم الترجمة 49.

 $<sup>^{5}</sup>$  - الحلاج: هو الحسين بن منصور الشاعر الصوفي اختلفوا فيه فردته جماعة وأنكرته وقبلته جماعة وأثنت عليه وحكت عنه ، وكان ميلاده سنة 244ه واسمه الحلاج لأن أباه كان يعمل في صناعة الحلج وحكم عليه بالإعدام ببغداد سنة 309ه. عبد المنعم الحنفي ، الموسوعة الصوفية القسم الأول رقم الترجمة 305.

السري على المحاسم المحنيد بن محمد المحنيد (ت297هـ) أصله من نماوند وولد ونشأ ببغداد ، صحب حاله السري السقطى وتلقى على المحاسمي والقصاب . عبد المنعم الحنفى ، الموسوعة الصوفية رقم الترجمة 89.

خاصة، وهي مليئة بالإشارات والرموز والإيحاءات، والأسرار والشطحات » أ. فظهر أن ابن عطاء الله يدافع عن ابن عربي ويؤول له ويعترف بعمق رموزه وإشاراته، ويعد هذا هو النص الوحيد الذي وجدته لابن عطاء الله في ذكر ابن عربي.

# 5- ابن عطاء الله الشاذلي والطرق الصوفية:

نشأ ابن عطاء الله بالإسكندرية وكان بها كثير من المشهورين بالزهد والورع, ك"أبي القاسم القباري" المالكي الإسكندري(ت662ه)، و"ياقوت الحبشي"(ت722ه)، و"شرف الدين محمد بن حماد البوصيري"(ت695ه) صاحب "البردة" المشهورة في مدح الرسول، وكان من تلاميذ "أبي العباس المرسي"، وأورد له ابن عطاء الله قصيدة يمدح بها أستاذه المرسي  $^2$ ، ومن أبرز دعامات التصوف في القرن الذي نشأ فيه ابن عطاء الله الشيخ "شرف الدين عمر بن الفارض" الملقب بسلطان العاشقين، والمتوفى سنة 632هـ $^6$ .

في عصر ابن عطاء الله ازدهرت حركة الطرق الصوفية، كالطريقة الرفاعية التي أسسها الشيخ "أبو العباس أحمد الرفاعي" المتوفى بالعراق سنة 570ه، ذلك حين وفد إلى مصر الشيخ "أبو الفتح الواسطي" في مستهل القرن السابع، والطريقة الأحمدية المنسوبة إلى الشيخ "أحمد البدوي" المتوفى سنة 675ه والطريقة البرهامية، وهي مصرية خالصة أسسها الشيخ "إبراهيم الدسوقي 5" القرشي المتوفى سنة 676ه أن ألدسوقي 5" القرشي المتوفى سنة 676ه أن ألدسوقي 5" القرشي المتوفى سنة المراهبة المراهبة

إلى جانب ذلك شارك ابن عطاء الله في ازدهار حركة الطرق الصوفية، فقد كان المبشر بالطريقة الشاذلية والقائم عليها من بعد شيخه المرسى، كما أنه حرص على تقويم أي اعوجاج في

السيد الجميلي ، مناظرات ابن تيمية مع فقهاء عصره ، دار الكتاب العربي بيروت ، الطبعة الأولى 1405هـ1985 - 1985 ، حس 17-18-10.

 $<sup>^{2}</sup>$  – ابن عطاء الله السكندري، لطائف المنن ، ص  $^{237}$ 

 $<sup>^{3}</sup>$  - درس مذهبه بالتفصيل وبين أهميته في التصوف المصري، محمد مصطفى حلمي في كتابه "ابن الفارض والحب الإلهي" .

 $<sup>^{-4}</sup>$  عبد الوهاب الشعراني ، الطبقات الكبرى ، ج  $^{1}$  ص  $^{-159}$  .

<sup>5 -</sup> إبراهيم الدسوقي : هو العارف بالله إبراهيم الدوسقي (653ه-676هـ) من أجلاء مشايخ مصر أصحاب الخرقة وطريقته البرهامية . عبد المنعم الحنفي ، الموسوعة الصوفية رقم الترجمة 126.

مبد الوهاب الشعراني ، الطبقات الكبرى ، ج1 ص159 .  $^{-6}$ 

أتباع الطرق الصوفية ممن كانوا يدَّعون أحوالا ومقامات تصنعا وغرورا، ولذلك نجده يعيب على هؤلاء في مصنفاته، مصورا حالة ادعائهم، ومحذرا مريده من الاغترار بمم أ.

ظهر الصوفية المصريون بطابع خاص، وهو العناية بالجانب العملي الخلقي من التصوف أكثر من الخوض في المسائل النظرية الصوفية، ولهذا لقي المبشرون بالطرق الصوفية، ممن كانت دعوتهم علمية خلقية ك " الواسطي والبدوي والدسوقي والشاذلي "، قبولا وشيوعا وانتشارا في مصر منذ القرن السابع الهجري، وهذا ما يفسرعدم ظهور صوفية في مصر امتزج تصوفهم بالفلسفة ك" الحلاج وابن عربي وابن سبعين وعفيف التلمساني".

فابن عطاء الله صوفي مصري حمل لواء الشاذلية وهو متقيد بمذهب أهل السنة وعقيدة "أبي الحسن الأشعري"، خاضع للتصوف الشاذلي المغربي المستند إلى الكتاب والسنة، وهاهو السيوطي يصور اتجاه ابن عطاء الله في تقيده بالكتاب والسنة فيقول: « وكلام الشيخ تاج الدين -ابن عطاء الله - وكتبه دائرة مع الكتاب والسنة واقفة مع الشرع، زاجرة عن الخواطر التي لم توزن بميزان الشريعة - .

ويقول السيوطي أيضا: « وإذا تأملت كتب المعتبرين كرسالة القشيري وغيرها، وكلام الشاذلي، وكتب الشيخ تاج الدين— ابن عطاء الله— لم تجد فيها لفظة من ذلك — يعني مسائل نظرية من شأن التصوف الفلسفي كوحدة الوجود—وإن وقع في كلامهم لفظ الوحدة فمرادهم به التوحيد، وانفراد الله بالوجود ولوازم الوجود، لا الذي يريده أولئك— يقصد ما ينسب للتصوف الفلسفى—»  $^{3}$ .

يمكن القول أن تصوف ابن عطاء الله تصوف إسلامي سني خالص، يهدف إلى التهذيب الخلقي والتربية الروحية، ويعنى تصوفه بالجانب العملي، وقد فصل ابن عطاء الله في مصنفاته رياضات التصوف كالذكر والخلوة والعزلة وما إليها، حتى أصبحت أفكاره قواعد في الطريقة الشاذلية معمولا بها إلى اليوم، وقد انتشرت تعاليمه في البيئة المصرية في حياته، وعمت

ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، خرج آياته وأحاديثه خليل منصور ، بيروت ، دار الكتب العلمية 1419 ، الطبعة الأولى 1419هـ1998م, ص 15.

 $<sup>^{-2}</sup>$  حلال الدين السيوطي ، تأييد الحقيقة العلية وتشييد الطريقة الشاذلية ، ص $^{-2}$ 

<sup>3-</sup> المصدر نفسه ، 69 .

المدخل التمهيدي : ابن عطاء الله ونشأته العلمية والصوفية وجهوده في التأليف

بعد وفاته في كثير من الأقطار الإسلامية، على أيدي تلاميذه ممن تفرعت عنهم الطريقة الشاذلية، وعلى أيدي شراح مصنفه "الحكم".

# المطلب الثالث:

# جهود ابن عطاء الله في النأليف.

- 1 تعداد مصنفات ابن عطاء الله.
- 2. التعريف بخمسة مصادر تهمنا في البحث.
  - 3. تأليف ابن عطاء الله في التفسير.

## 1. تعداد مصنفات ابن عطاء الله:

ذكر المترجمون لابن عطاء الله مصنفات، وليس هناك مترجم واحد جمعها كلها، بل أثبت كل واحد ما وصل إلى علمه منها، ومن أجل استقصائها لابد من تتبع مواضع ذكرها في ثنايا كتب التراجم. غير أن هناك باحثا معاصرا هو "أحمد عز الدين عبد الله خلف الله" جمع تلك المصنفات أثناء تحقيقه لكتاب "الحكم العطائية "، كما أشار إلى بعضها بذكر مواضع النسخ الخطية ومكتباتها، وأحيانا ذكر تاريخ طبعاتها، ومن ثم فقد اعتمدت عليه كثيرا في إحصاء هذه المصنفات.

لقد بورك لابن عطاء الله في عمره إذ عاش واحدا وخمسين عاما علم فيها الكثير ولقن الكثير، وخلف مصنفات جمّة تلقتها الأحيال بعده بالقبول وخاصة الصوفية منهم، وكتب لها البقاء، وتختلف هذه طولا وقصرا وأسلوبا ، فهي تعكس لنا بوضوح ثقافة المؤلف وبراعته في عدة فنون كما يلى:

- فمنها ما يعكس صورته أدبيا ذا أسلوب وطريقة في البلاغة.
- ومنها ما يعكس صورته صوفيا من أرباب الذوق ويعبر عن أدق أحوال النفس الإنسانية في حال سلوكها إلى الله.
  - ومنها ما يعكس لنا صورته نحويا فقيها أصوليا ذا دراية بالمنطق والفلسفة وعلم الخلاف.
- ومنها ما يعكس صورته خطيبا واعظا يرشد عامة الناس إلى طريق الله بعباراته القوية النافذة.

ومن ثم يمكننا بعد ذكر المصنفات العطائية وذكر خصائص كل منها، الجمع بينها في مجموعات ثلاث، حيث يكون لكل مجموعة منها خصائص معينة من ناحية الأسلوب وطريقة التأليف:

- 1- من المصنفات العطائية ما هو من قبيل العبارات الرمزية القصيرة القليلة الألفاظ الكثيرة المعنى، والتي لا تبين مراميها في سهولة ويسر، مثل "الحكم".
- 2- و منها رسائل خصصت لأغراض معينة، ومدونة بأسلوب علمي مرتب، مثل "لطائف المنن" والقصد الجرد في معرفة الاسم المفرد، ومفتاح الفلاح ومصباح الأرواح

#### المدخل التمهيدي : ابن عطاء الله ونشأته العلمية والصوفية وجهوده في التأليف

3- ومنها رسائل يغلب عليها طابع الوعظ، ومدونة بأسلوب خطابي مثل "تاج العروس الحاوي لتهذيب النفوس"، و"التنوير في إسقاط التدبير"، وسائر ماكتبه من الوصايا لإخوانه.

### وفيما يلي تعداد أسماء مصنفاته:

- 1. الحكم العطائية.
- 2- وصية إلى إخوانه بمدينة الإسكندرية.
  - 3- التنوير في إسقاط التدبير.
- 4- لطائف المنن في مناقب الشيخ أبي العباس وشيخه أبي الحسن.
  - 5- تاج العروس الحاوي لتهذيب النفوس
  - 6- القصد المجرد في معرفة الاسم المفرد.
    - 7-مفتاح الفلاح و مصباح الأرواح.
    - 8- عنوان التوفيق في آداب الطريق.
      - 9- رسالة في التفسير.
        - -10 قصائد .
      - 11- المرقى إلى القدس الأبقى.
    - 21 مختصر تهذيب المدونة للبراعي.
      - 13 رسالة في القواعد الدينية.
        - . مواعظ 14
  - 15 تحفة الخلان في نصيحة الإحوان .
    - 16 الأدعية والأحزاب والأوراد.
      - 7 أ التحفة في تصوف.
      - 8 تنبيه في طريق القوم .
        - 19-رسالة في السلوك

## 2. التعريف مجمسة مصادر تهمنا في البحث:

سأفرد هنا خمسة من مصنفات ابن عطاء الله، إذ تمثل نسبة 90 في المائة من مؤلفاته وهي المعبرة عن فكره وأسلوبه، ثم هي من مصادر التصوف التي لا يُستغنى عنها، وتعد بحق صلبا لبحثنا هذا نرتبها كما يلي :

### أ- التنوير في إسقاط التدبير:

أفرد ابن عطاء الله "لإسقاط التدبير" مصنفا حاصا يشرح نظريته ويؤيدها بمختلف الأدلة، إذ أن مذهبه يدور حول محور واحد هو إسقاط الإنسان لتدبيره مع الله تعالى والرضا بما يورده عليه ، فيقول عن ذلك : « ....أما بعد، فاعلم يا أحي جعلك الله من أهل حبه وأتحفك بوجود قربه، وأذاقك من شراب أهل وده، وأمنك بدوام وصلته من إعراضه وصده .... أن من طلب الوصول إلى الله تعالى فحقيق عليه أن يأتي الأمر من بابه، وأن يتوصل إليه بوجود أسبابه، وأهم ما ينبغي تركه والخروج عنه والتطهر منه وجود التدبير ومنازعة المقادير، فصنفت هذا الكتاب مبينا لذلك، ومظهرا لما هنالك، وسميته " التنوير في إسقاط التدبير" ، ليكون اسمه موافقا لمسماه ولفظه مطابقا لمعناه ....» أ.

موضوع كتاب "التنوير" يدور حول التوكل التام على الله والوصول إليه، وبدأه ابن عطاء الله في مكة وأتمه في دمشق سنة 695 ه $^2$  الموافق ل 1296م. وهو يتضمن بابين أساسين، في كل منهما عدة فصول :

الدوافع إلى من الكتاب والسنة، ثم بيان الدوافع إلى من الكتاب والسنة، ثم بيان الدوافع إلى التدبير، وأقسام التدبير المذمومة والمحمودة وغير ذلك $^{3}$ .

- الباب الثاني فهو تطبيق لنظريته في إسقاط التدبير في مجال الرزق واكتسابه ، ويورد فيه كثيرا من الآيات القرآنية والأحاديث النبوية مما يؤيد أفكاره، و يعمد فيه إلى إيراد أمثلة مشيرا إلى

<sup>-1</sup> ابن عطاء الله ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص -1

ابن عطاء الله السكندري ، الحكم أقوى دستور تربوي صاغه في القرن السابع الهجري ، تحقيق: أحمد عز الدين عبد الله  $^2$  خلف الله ، ص 48.

<sup>.</sup> 60 ابن عطاء الله ، التنوير في إسقاط التدبير ، من ص $^{3}$ 

#### المدخل التمهيدي: ابن عطاء الله ونشأته العلمية والصوفية وجهوده في التأليف

أمور محسوسة يؤيد بما مذهبه أيضا، كتبها بأسلوب وعظي، وعمد فيها إلى الاستعارات والأخيلة الأدبية .

ويختم ابن عطاء الله كتابه "التنوير" بفصل يلخص فيه ما تضمنه الكتاب في صورة مناجاة لله سبحانه وتعالى على لسان أهل الحقيقة في شأن التدبير والرزق لعبده 2، وفيها من البراعة الأدبية والذوق العاطفي ما فيها.

## ب- لطائف المنن في مناقب الشيخ أبي العباس وشيخه أبي الحسن:

ألف هذا الكتاب سنة 698 ه أو بعدها كما ظهر ذلك من بعض نصوص الكتاب، إذ حدثنا أنه اجتمع مع السلطان "حسام الدين لاجين " رحمه الله "، والسلطان قتل سنة 698ه مما يدل على أن تأليف الكتاب بعد وفاته . وقد ألفه بعد ما ظهر شأن الطريقة الشاذلية وأصبح المتكلم باسمها وملقن الذكر للمريدين، ولم يتصد أحد من الشاذلية لبيان مناقب الشيخين، وقال العباس المرسي" و "شيخه أبي الحسن الشاذلي"، فحفظ لنا بحذا الكتاب مناقب الشيخين، وقال عن غرض هذا الكتاب : « ..... أما بعد فإني قصدت في هذا الكتاب أن أذكر جملا من فضائل سيدنا ومولانا قطب العارفين، علم المهتدين، حجة الصوفية، مرشد السالكين .... وأذكر شيخه الذي أخذ عنه، ومنازلاته التي نقلت عنه وسمعتها عنه، وكراماته وعلومه وأسراره ومعاملاته شيخه الذي أخذ عنه، ومنازلاته التي نقلت عنه وسمعتها عنه، وكراماته وعلومه وأسراره ومعاملاته مع الله سبحانه وتعالى، .... ولا أعلم أن أحدا من أصحاب شيخنا أبي العباس رضي الله عنه، تصدى لجمع كلامه، وذكر ما فيه، وأسرار علومه وغرائبه، فجذبني ذلك إلى وضع هذا الكتاب عدم ".

لم يقتصر ابن عطاء الله في كتابه على هذا، بل ضمنه كثيرا من آرائه في التصوف، فقدم له بمقدمة في معاني النبوة و الرسالة و الولاية 5، وفي غير هذا من الموضوعات الصوفية الأخرى كالفناء

<sup>.</sup> المصدر نفسه ، ص 60 وما بعدها .

<sup>.</sup> المصدر نفسه ، ص 117 وما بعدها.

<sup>.</sup> 224 ابن عطاء الله السكندري ، لطائف المنن في مناقب أبي العباس وشيخه أبي الحسن ، ص $^3$ 

 $<sup>^{-4}</sup>$  المصدر نفسه ، ص $^{-24}$ 

<sup>.</sup> المصدر نفسه ، ص30 وما بعدها .

والبقاء والمعرفة وتفسير الوجود والحب الإلهي، ثم أعقبها بفصل خاص عن الكرامات ومذهبه في الزهد فيها أ، كما ذكر في ثناياه روايات عن حياته الصوفية.

وقد اعتمد على هذا الكتاب كل من جاء بعده من الذين ترجموا للشاذلي وأثبتوا مناقبه وأقواله، فكان لابن عطاء الله بذلك فضل السبق في تخليد تراث الطريقة الشاذلية، هذا بالإضافة إلى أن ما ذكره فيه من القواعد أصبح معمولا به عند جميع الشاذلية بل عند كثير من الصوفية .

ويمتاز هذا الكتاب عن سائر كتب ابن عطاء الله بأنه مدون تدوينا علميا، بأسلوب منظم مرتب، وفق منهج معلوم. وقد ختم ابن عطاء الله كتابه "لطائف المنن" بخاتمة ذكر فيها تحقيق نسبه الصوفي إلى شيخه أبي العباس المرسى وأثنى على ذلك<sup>2</sup>.

### ج- تاج العروس الحاوي لتهذيب النفوس:

ألف ابن عطاء الله كتابه هذا بعد "التنوير" و "لطائف المنن"، فهو مؤلف منهما كما يقول ابن عجيبة 3، وهو مجموعة مواعظ صوفية يحث فيها ابن عطاء الله المريد على الالتزام بالآداب الشرعية والصوفية، وجهها لعامة الناس، إذ يقول في أولها : « .....أيها العبد: اطلب التوبة من الله في كل وقت، فإن الله تعالى قد ندبك إليها فقال : ﴿ وَتُوبُوا إِلَى اللهِ جَمِيعًا أَيُهَ المومِنُونَ لَعَلَّكُم الله في كل وقت، فإن الله تعالى قد ندبك إليها فقال : ﴿ وَتُوبُوا إِلَى اللهِ جَمِيعًا أَيُهَ المومِنُونَ لَعَلَّكُم تُفلِحُونَ ﴾ وقال رسول الله صلى الله تفلِحُونَ ﴾ 4، وقال رسول الله صلى الله الله عليه وسلم: ( إِنِّ لَيُعَانُ عَلَى قَلِي، وَإِنِّ لأستَغفِرُ الله فِي اليَومِ سَبعِينَ مَرَةً) 6 فإن أردت التوبة التوبة فينبغى لك ألا تخلو من التفكر طول عمرك، فتفكر فيما صنعت في نهارك فإن وجدت

 $<sup>^{-1}</sup>$  المصدر نفسه ، ص 75 -

 $<sup>^{2}</sup>$  المصدر نفسه ، ص 257 .

 $<sup>^{3}</sup>$  - ابن عجيبة الحسني ، إيقاظ الهمم ، ص 10.

 $<sup>^{4}</sup>$  سورة النور الآية  $^{4}$ 

 $<sup>^{-5}</sup>$  سورة البقرة الآية  $^{-5}$ 

<sup>6-</sup> حديث "إنه ليُغَانُ على قلبي" رواه أبو بردة عن الأغر المزيي وأخرجه بمذا الطريق مسلم في صحيحه ج4 ص 2075 برقم 2702 .

وأخرجه الإمام أحمد في مسنده ج 4 ص260 برقم 18317.

وأخرجه أبو داود في سننه ج 2 ص 84 برقم 1515.

وأخرجه ابن حبان في صحيحه ج 3 ص 211 برقم 931 .

طاعة فاشكر الله عليها، وإن وجدت معصية فوبخ نفسك على ذلك واستغفر الله وتب إليه...  $^1$ ، ثم يمضى بهذا الأسلوب ويضرب الأمثلة أحيانا فيقول: « ....فمثال المعصية كالنار، والظلمة دخانها، كمن أوقد في بيت سبعين سنة، ألا تراه يسود ؟، وكذلك القلب يسود بالمعصية فلا يطهر إلا بالتوبة إلى الله .... مثال العبد إذا فعل المعصية كالقدر الجديد، يوقد تحتها النار ساعة فتسود، فإن بادرت إلى غسلها انغسلت من ذلك السواد، وإن تركتها وطبخت فيها مرة بعد مرة ثبت السواد فيها حتى تُكسر ولا يفيد غسلها شيئا، فالتوبة هي التي تغسل سواد القلب فتبرز الأعمال و عليها رائحة القبول  $^2$ ، فهذه الأمثلة نافعة للعامة لتقريب المعاني إلى أفهامهم .

### د- القصد الجحرد في معرفة الاسم المفرد:

هذه رسالة صنفها ابن عطاء الله ليبين مذهبه في التوحيد، وموضوعها البحث في الذات الإلهية، وصفاتها، وأسمائها، وأفعالها، وطريق معرفتها، وما إلى ذلك من مباحث التوحيد. وفي هذا المصنف ظهر تضلع ابن عطاء الله في الفلسفة و علم الكلام، واستعماله لاصطلاحات الفلاسفة والمتكلمين في القدم والحدوث، وأقسام الوجود، وما يتعلق بالأعراض كالحركة والسكون والتغير وغيرها 3، كما تظهر ثقافة ابن عطاء الله الكلامية على مذهب "أبي الحسن الأشعري" حين حديثه عن مشكلة الذات والصفات فيقول مثلا : «... و اعلم أن جميع صفات الله تعالى هي صفة الألوهية و نعت لها، ولا يقال فيها أنها هو، ولا هو هي، ولا غيره ... الح. 4.

وإذ تضمن هذا المصنَّف أنظارا عقلية، انطوى أيضا على أذواق صوفية متعلقة بالجانب الأخلاقي حين يحدثنا عن التخلق بأخلاق الله <sup>5</sup>، وعن أذواق متعلقة بالمعرفة فيتحدث عن المعرفة

الطبعة مكتبة الثقافة الدينية ، القاهرة ، الطبعة الطبعة الثقافة الدينية ، القاهرة ، الطبعة الأولى 1425هـ -2005م ، ص5.

<sup>-2</sup> المصدر نفسه ، ص-4 - -2

 $<sup>^{3}</sup>$ ابن عطاء الله ، القصد المجرد في معرفة الاسم المفرد ، ضبط وتصحيح : مرسي محمد علي ، بيروت : دار الكتب العلمية ،  $^{3}$ 

 $<sup>^{4}</sup>$  - المصدر نفسه ، ص 35 وما بعدها .

ملصدر نفسه ، ص 24وما بعدها. $^{-5}$ 

المدخل التمهيدي: ابن عطاء الله ونشأته العلمية والصوفية وجهوده في التأليف

بالله من حيث موضوعها ومناهجها  $^1$ ، وعن معنى المشاهدة وأقسامها  $^2$ ، وغير هذا من مباحث التصوف.

وقد ذكر هذه الرسالة كل من "ابن عجيبة"  $^{8}$  و"الحاج محمد الكوهن" بعنوان " القول المحرد في معرفة الاسم المفرد  $^{4}$ ، وبالجملة فهو يتبع النهج القرآني وبيانه المحمدي  $^{5}$ .

### ه الحكم العطائية:

ذكر حاجي خليفة أن ابن عطاء الله لما صنف كتابه "الحكم" عرضها على شيخه أبي العباس المرسي فقال له : « يا بني لقد أتيت في هذه الكراسة بمقاصد الإحياء وزيادة »  $^{6}$ , وبناء على هذا تكون "الحكم" قد ألفت قبل عام  $^{6}$ 8ه ، أي قبل وفاة أبي العباس المرسي، وبذلك تكون "الحكم" من مصنفات الشباب أي قبل سن الثلاثين .

لعل كتاب "الحكم " هو أول مصنف لابن عطاء الله فقد أشار إليه واقتبس فقرات منه في كل مصنفاته الأخرى كـ" التنوير في إسقاط التدبير" حم، و"لطائف المنن في مناقب الشيخ أبي

<sup>1-</sup> المصدر نفسه ، ص 9 و 25.

 $<sup>^{2}</sup>$  - المصدر نفسه ، ص $^{2}$  - المصدر

 $<sup>^{2}</sup>$  ابن عجيبة الحسني ، إيقاظ الهمم في شرح الحكم ، ص $^{2}$  .

<sup>4-</sup> الكُوهِن الحسن بن محمد بن قاسم التازي المغربي (ت بعد 1348) ، طبقات الشاذلية ( جامع الكرامات العلية في طبقات الشاذلية ، طبعة سنة 1347هـ ، ص 99.

<sup>.</sup> 47 لابن عطاء الله السكندري ، الحكم أقوى دستور تربوي ، تحقيق: أحمد عز الدين خلف الله ، ص  $^{5}$ 

م ج 1  $^{-6}$  حاجي خليفة ، كشف الظنون عن أسامي الكتب والفنون ، دار الكتب العلمية ، بيروت 1413هـ  $^{-1992}$ م ، ج 1  $^{-6}$  م  $^{-6}$ 

<sup>.</sup> ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص19 .

المدخل التمهيدي: ابن عطاء الله ونشأته العلمية والصوفية وجهوده في التأليف

العباس المرسي وشيخه الشاذلي أبي الحسن  $^{1}$ ، و"تاج العروس الحاوي لتهذيب النفوس  $^{2}$ ، و"عنوان التوفيق في آداب الطريق $^{8}$ .

وقد نالت "الحكم" قدرا من الخدمة لم ينته من القرن الثامن إلى العصر الحاضر بالشرح والنظم، والترجمة إلى لغات كالتركية والهندية، وآخر شرح لها وبيان لمعانيها صدر للأستاذ "سعيد رمضان البوطي" في أجزاء سماه « الحكم العطائية شرح وتحليل »، وقال في أوله : « وبعد فقد شرفني الله .... بقراءة حكم ابن عطاء الله رحمه الله تعالى ، والتعليق عليها بما فتح الله به عليّ ، خلال سلسلة من الدروس التي بدأت إلقاءها عام 1974م في مسجد السنجقدار بدمشق ، ثم في مسجد تنكز ، ثم في مسجد الإيمان من البلدة نفسها »  $^4$  كما صدر للأستاذ "عاصم إبراهيم الكيالي" وهذا بعنوان " اللطائف الإلهية في شرح مختارات من الحكم العطائية"، قال في أوله : « وهذا شرح لثلاثين حكمة في تربية النفس ..... » 6 .

### موضوعاتها:

تعتبر "الحكم" مذهبا صوفيا يجمع آراء وأفكار ابن عطاء الله في التصوف، وما جاء في مصنفاته الأخرى إنما هو شرح وتفصيل لما احتوته، ولها موضوعات مختلفة 7

- منها ما يتناول الأحكام الشرعية من حيث آثارها في قلوب المتعبدين السالكين.

<sup>.</sup> 114 بن عطاء الله السكندري , لطائف المنن ، تحقيق عبد الحليم محمود ، ص $^{-1}$ 

<sup>. 49-48</sup> الله السكندري , تاج العروس الحاوي لتهذيب النفوس ، ص $^2$ 

 $<sup>^{-1}</sup>$  ابن عطاء الله السكندري , عنوان التوفيق في آداب الطريق , دار الكتب العلمية , بيروت ، الطبعة الأولى  $^{-3}$  المريق .  $^{-3}$ 

<sup>4 -</sup> سعيد محمد رمضان البوطي ، الحكم العطائية شرح وتحليل ، دار الفكر دمشق ، الطبعة الأولى 1421هـ-2000م ، ص 7.

<sup>.</sup> وهو رئيس قسم البحوث بدائرة الأوقاف والشؤون الإسلامية بإمارة دبي  $^{5}$ 

<sup>6-</sup> عاصم إبراهيم الكيالي . اللطائف الإلهية في شرح مختارات من الحكم العطائية لابن عطاء الله السكندري . دار الكتب العلمية بيروت . الطبعة الأولى . سنة 2003 م، ص 5.

<sup>.</sup> الباب ملخص جمع فيه مضمون حكم الباب .  $^{7}$ 

- ومنها ما يعرض للمجاهدة النفسية، وما يتعلق بها وما يترتب عليها من المقامات والأحوال التي هي ثمرتها.
  - ومنها ما يدور حول المعرفة وماهيتها وأدواتها ومناهجها وآداب المتحققين بها.
    - ومنها ما يتضمن أفكارا في تفسير الوجود وصلته بالله وصلة الإنسان بالله.
  - ومنها ما يشير إلى آداب السلوك العامة التي ينبغي أن يراعيها السالك في أول مجاهداته ومقاماته وأحواله ومعرفته، بل في طريقه من أوله إلى آخره.

وخلاصة القول أن مؤلفات ابن عطاء الله كالشرح لما تضمنه كتاب "الحكم" خاصة كتابيه "لطائف المنن" و "التنوير في إسقاط التدبير"، أقر ذلك الشيخ أحمد زروق فقال : « لكن كتبه مليئة بشرحها لاسيما "التنوير في إسقاط التدبير" و"لطائف المنن"، اللذين هما كالشرح لجملة الكتاب، بل بالله ما شرحه غيرهما، والله أعلم  $^1$ .

# 3 ـ تأليف ابن عطاء الله في التفسير:

لم يقصد ابن عطاء الله تأليف تفسير كامل للقرآن الكريم، كما فعل كثير ممن قبله أو بعده من الصوفية، والسبب في ذلك يعود في تقديري إلى قصر عمره، ثم لعدم تصدي الصوفي لأمر لم يؤذن له فيه، غير أن ارتباط مذهبه الصوفي بالكتاب والسنة، جعله يتعرض لآيات كثيرة من القرآن الكريم بالتفسير ظاهرا وباطنا، استدلالا واستشهادا، في مؤلفاته كلما ناسبه الموضوع، ولم يفردها بتفسير مستقل.

وكل ما قصده بالتفسير آية واحدة في رسالة خاصة، وهي الآية 54 من سورة الأنعام تكلم فيها ابن عطاء الله عن قوله تعالى :﴿ وَإِذَا جَاءِكَ الَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِآيَاتِنَا فَقُلْ سَلاَمٌ عَلَيْكُمْ كَتَبَ رَبُّكُمْ عَلَى نَفْسِهِ .....فَأَنَّهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾2.

معاني الفاصي (899ه) ، الشرح السابع عشر للحكم المسمى (مفتاح الإفادة لذوي العقول والهمم على معاني الفاظ الحكم) ، تحقيق: مصطفى مرزوقى ، الجزائر دار الهدى ، ص19.

 $<sup>^{2}</sup>$  – سورة الأنعام الآية  $^{2}$ 

فهذه رسالة موجزة تحدث فيها ابن عطاء الله عن معنى الإيمان، وأقسام الناس فيه، وعن الذات الإلهية، وصفاتها، وما يتعلق بهذا، وتوجد منها نسخة خطية بدار الكتب المصرية رقم 18 تصوف. وهذه الآية هي فاتحة حزب البر للإمام الشاذلي، والحزب كله بيان لها، ولذا سماه ابن عطاء الله حزب وإذا جاءك، وتفسيره للآية الكريمة في مبناه توحيد وعبودية لله تعالى، واستعانة به عز وجل وكل ذلك مستمد من الكتاب والسنة 1.

وبتتبعي لهذه الآيات ومواضعها في مؤلفاته، تكونت لدي مدونة سميتها "آيات من القرآن في مؤلفات ابن عطاء الله "، فقد جمعت عدد 306 آية موزعة على 73 سورة، فسرها تفسيرا إشاريا، ووظفها للاستدلال على مسائل عامة وأخرى تفصيلية في التصوف وثمراته ونتائجه، أو استشهد بها على مبدأ إسقاط التدبير، أو معاني حكمه.

وفيما يلي الفصول الأربعة لهذه الرسالة، اشتغال ضمن هذه المدونة لبيان تفسير ابن عطاء الله لآيات القرآن ، مبرزا الوجه الدلالي .

45

<sup>. 49</sup> ابن عطاء الله السكندري ، الحكم ، تحقيق : أحمد عز الدين عبد الله خلف الله ، ص $^{1}$ 

## الفصل الأول:

# تفسير ابن عطاء الله (مصادس، وسائله، العلوم التي اسنعان ها).

تهيد .

المبحث الأول: مصادره في التفسير.

المبحث الثاني: اللغة ومستوياتها ووسائل البيان في التفسير.

المبحث الثالث: مسائل من العلوم التي استعان بها في تفسيره.

### تمهيد:

بعد ما اكتملت لنا صورة ابن عطاء الله في المدخل التمهيدي عن نشأته العلمية والتعليمية والصوفية وجهوده في التأليف عامة وفي التفسير خاصة، فقد تعينت لدينا مدونة للآيات التي وقف معها ابن عطاء الله مفسرا لها أو مستدلا بها أو مستشهدا، وسوف أتتبع في هذا الفصل المصادر التي اعتمد عليها ابن عطاء الله من خلال المسائل التي تعرض لها،سواء من القرآن الكريم وقراءاته أو علومه أو من السنة أو من الحديث القدسي برواياته أو من الآثار المنقولة عن الصحابة ومن بعدهم أو من القصص القرآني .

كما تظهر في هذا الفصل مسائل من علوم اللغة والبلاغة والشعر العربي والصوفي، وأقوال أهل العلم والعارفين، وخاصة وبقوة أقوال وتفسيرات الشيخين "أبي العباس المرسي" و"أبي الحسن الشاذلي". ونختم هذا الفصل بما يتعلق بمسائل من علوم أخرى، منها الفقه والأصول والعقيدة والمنطق.

وقد تضمن هذا الفصل ثلاثة مباحث، في الأول منها الحديث عن مصادره في تفسيره للآيات، وفي الثاني منها الحديث عن اللغة ومستوياتها ووسائله في التفسير، وفي الثالث منها الحديث عن العلوم التي استعان بها في تفسيره، كل ذلك استدللت عليه بمسائل جمعتها من حلال تفسيره للآيات .

# المبحث الأول:

# مصادره في النفسير.

تمهيد .

المطلب الأول: القرآن وقراءاته.

المطلب الثاني: السنة القولية والفعلية والحديث القدسي والآثار.

المطلب الثالث :الشعر العربي والصوفي.

المطلب الرابع: الأقوال المأثورة.

# المطلب الأول:

# القرآن وقراءاته

- 1. تفسير القرآن بالقرآن .
- 2. التفسير ببعض القراءات.

# 1. تفسير القرآن بالقرآن:

يفسر ابن عطاء الله الآيات القرآنية التي تعرضه بمعاني دلت عليها آيات أخرى ، ومن أمثلة ذلك :

• قوله تعالى: ﴿ مَّرْضِيَّةً ﴾ أوذلك مدحة عظيمة لهذه النفس المطمئنة، وهي أجل المدح والنعوت، ألم تسمع قوله تعالى: ﴿ وَرِضْوَانُ مِّنَ اللّهِ أَكْبَرُ ﴾  $^{2}$ .. بعد أن وصف نعيم أهل الجنة أي رضوان من الله عنهم فيها أكبر من النعيم الذي هم فيه  $^{2}$ .

قوله تعالى : ﴿ وَفَادْ خُلِي فِي عِبَادِي ﴾ فيه بشارة عظمى للنفس المطمئنة إذ نوديت ودعيت إلى أن تدخل في عباده، وأي عباد هؤلاء؟ هم عباد التخصيص والنصر، لا عباد الملك والقهر، هم العباد الذين قال الله فيهم: ﴿ إِنَّ عِبَادِي لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِمْ سُلْطَانٌ ﴾ وقال تعالى: ﴿ إِلاَّ عِبَادَكَ مِنْهُمُ الْمُخْلَصِينَ ﴾ ، لا العباد الآخرون الذين قال فيهم: ﴿ إِن كُلُّ مَن فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ إِلَّا آتِي الرَّحْمَنِ عَبْداً ﴾ . فكان فرح النفس المطمئنة بقوله: ﴿ وَفَادُ خُلِي فِي عِبَادِي ﴾ أشد من فرحها بقوله تعالى: ﴿ وَادْخُلِي جَنَّتِي ﴾ 8 ، لأن الإضافة الأولى إليه تعالى، والإضافة الثانية إلى جنته. 9

<sup>1.</sup> سورة الفجر الآية 28

سورة التوبة الآية 72 .

<sup>3 -</sup> ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير خرج آياته وأحاديثه خليل منصور ، بيروت دار الكتب العلمية ، الطبعة الأولى 1419هـ-1998م ، ص 59

<sup>4</sup> سورة الفجر الآية 29.

<sup>5.</sup> سورة الإسراء الآية 65.

<sup>.</sup> 40 . سورة الحجر الآية 6

<sup>7.</sup> سورة مريم الآية 93.

<sup>.</sup> 30 . سورة الفجر الآية

<sup>9 -</sup> ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص59

#### الفصل الأول: تفسير ابن عطاء الله (مصادره ، وسائله ، العلوم التي استعان بما)

فكل عبد مقول له: ﴿ وَأَمُرْ أَهْلَكَ بِالصَّلَاةِ وَاصْطَبِرْ عَلَيْهَا لَا نَسْأَلُكَ رِزْقاً نَّحْنُ نَرْزُقُكَ وَالْعَاقِبَةُ لِلتَّقْوَى ﴾. وإذ قد فهمت هذا: فاعلم أن الله أمرك أيها العبد أن تأمر أهلك بالصلاة، لأنه كما يجب عليك أن تصل أرحامهم، بأسباب الدنيا، والإيثار بها، كذلك يجب عليك أن تصلهم بأن تمديهم إلى طاعة الله تعالى، وتجنبهم وجود معصيته 2.

وكما كان أهلك أولى ببرك الدنيوي، كذلك هم أولى ببرك الأخروي ولأنهم رعيتك، وقد قال صلى الله عليه وسلم: ( كُلُّكُمْ رَاع وَكُلُّكُمْ مَسْئُولُ عَنْ رَعِيَّتِهِ)<sup>3</sup>.

وقال تعالى في الآية الأخرى: ﴿وَأَنذِرْ عَشِيرَتَكَ الْأَقْرَبِينَ ﴾ . كما قال ها هنا: ﴿وَأَمُرْ أَهْلَكَ بِالصَّلَاةِ ﴾ .

قوله تعالى : ﴿ وَرَحْمَتِي وَسِعَتْ كُلَّ شَيْءٍ ﴾ في هذه الآية فسر معنى الرحمة واستدل لها من القرآن فقال أن فلا يحيط بحا شيء بل هي المحيطة بكل شيء ، وإليه الإشارة في قوله سبحانه حاكيا عن الملائكة صلوات الله عليهم : ﴿ رَبَّنَا وَسِعْتَ كُلَّ شَيْءٍ رَّحْمَةً وَعِلْماً ﴾ 7 .... وإليه يشير قوله سبحانه : ﴿ الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَوَى ﴾ أن فاستوى برحمانيته على عرشه الذي هو أعظم مخلوقاته ، واندرجت العوالم في طي العرش المندرج في رحمته ، إشارة إلى عموم رحمته ، ولكن الرحمة

<sup>1.</sup> سورة طه الآية 132.

<sup>2 -</sup> ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص 71.

<sup>3 .</sup> الحديث أخرجه البخاري في صحيحه عن ابن عمر، رقم الحديث 844 .

<sup>4.</sup> سورة الشعراء الآية 214.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>. سورة الأعراف الآية 156.

<sup>6-</sup> ابن عطاء الله السكندري ، تفسير آية الأنعام ، ص 25.

<sup>7.</sup> سورة غافر الآية 07.

<sup>8 .</sup> سورة طه الآية 05.

#### الفصل الأول: تفسير ابن عطاء الله (مصادره ، وسائله ، العلوم التي استعان بما)

العامة ليست مقصورة هنا ، لأنه خصصها هاهنا بالمؤمنين ، وتلك الرحمة شملت المؤمنين والكافرين، وهذه الرحمة التي قال فيها : ﴿إِنَّ رَحْمَتَ اللَّهِ قَرِيبٌ مِّنَ الْمُحْسِنِينَ اللَّهِ عَرِيبٌ مِّنَ الْمُحْسِنِينَ الْمُحْسِنِينَ الْمُحْسِنِينَ الْمُحْسِنِينَ الْمُحْسِنِينَ اللَّهِ عَرِيبُ مِّنَ الْمُحْسِنِينَ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَرِيبُ مِّنَ الْمُحْسِنِينَ اللَّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللّهِ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللّهِ عَلَيْ عَلْمُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلْمُ عَلَيْ ع

أحيانا يستدل ابن عطاء الله لفهمه بما سمعه من شيخه المرسي في الآية ، والمرسي ذاته يستدل للقرآن بالقرآن كما في هذا المثال<sup>2</sup>:

قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ كَرَّمْنَا بَنِي آدَمَ ﴾ 3 على سائر أجناس الحيوان؟ أي إذ دعوناهم إلى خدمتنا ووعدناهم دخول جنتنا، وخطبناهم إلى حضرتنا.

ومما يوضح لك كرامة الآدمي عن غيره من المكنونات، أن المكنونات مخلوقات من أجله، وهو مخلوق من أجل حضرة الله تعالى. سمعت شيخنا أبا العباس رحمه الله تعالى يقول: «قال الله سبحانه: يا ابن آدم خلقت الأشياء كلها من أجلك، وخلقتك من أجلي، فلا تشتغل بما هو لك عما أنت له  $^4$ .

وقال سبحانه وتعالى: ﴿ وَالْأَرْضَ وَضَعَهَا لِلْأَنَامِ ﴾ 5.

وقال تعالى: ﴿ وَسَخَّرَ لَكُم مَّا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ جَمِيعاً مِّنْهُ ﴾ 6.

وسمعت الشيخ رحمه الله تعالى يقول: الأكوان كلها عبيد سخرها لك، وأنت عبد الحضرة.

وقال تعالى: ﴿ اللَّهُ الَّذِي خَلَقَ سَبْعَ سَمَاوَاتٍ وَمِنَ الْأَرْضِ مِثْلَهُنَّ يَتَنَزَّلُ الْأَمْرُ بَيْنَهُنَّ لِتَعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ عِلْماً ﴾ 7. اللَّهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ عِلْماً ﴾ 7.

فقد بين لك أن السماوات والأرض مخلوقة من اجل أن تعلم أيها الآدمي.

<sup>1.</sup> سورة الأعراف الآية 56.

<sup>2 -</sup> ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص76.

<sup>3.</sup> سورة الإسراء الآية 70.

<sup>4.</sup> الحديث القدسي ذكره ابن عجيبة في تفسيره كما يلي : يقول الحق تعالى ، في بعض كلامه بلسان الحال أو المقال : « يا ابنَ آدم ، خَلَقْتُ الأَشياءَ مِن أَجْلِكَ ، وخَلَقْتُكَ مِنْ أَجِلْي ، فَلا تَشْتَغِل بما خُلِق لأجلك عَمَّا خُلِقْت لأجْله ».

ابن عجيبة ، تفسير البحر المديد ، ج 3 ص 248.

<sup>5.</sup> سورة الرحمان الآية 10.

<sup>6.</sup> سورة الجاثية الآية 13.

 <sup>7 .</sup> سورة الطلاق الآية 12

## 2. التفسير ببعض القراءات:

يفسر ابن عطاء الله الآية اعتمادا على القراءة الثانية، فيقول: « يمكن أن يكون قوله سبحانه وتعالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ اتَّقُواْ إِذَا مَسَّهُمْ طَائِفٌ ﴾ أن يكون المراد الطائف ها هنا طائف الهاجس أو الخاطر الوارد من وجود النفس بإلقاء الشيطان.

وسمي طيفا لأنه يطيف بالقلب، وتفسره القراءة الأخرى: ﴿ إِذَا مَسَّهُمْ طَيفٌ مِّنَ الشَّيْطَانِ ﴾. فتكون إحدى القراءتين مفسرة للأخرى، والهاجس يطيف بالقلب، فإن وجد له مسلكا بثلمه، يجدها في سور مقام اليقين، دخل وإلا ذهب» 2 .

قرأ نافع وابن عامر وعاصم وحمزة "طائف" بالألف، من طاف به : إذا دار حوله فهو طايف ، كذا قال الكسائى ، وقال غيره هو من طاف به من وسوسة الشيطان $^3$  .

وقرأ ابن كثير وأبو عمرو "طيف " من الشيطان أي لمة وخطرة من الشيطان، وكان مجاهد يقول : طيف من الشيطان غضب<sup>4</sup>.

سيعمل ابن عطاء الله آيات القرآن على قراءة عاصم مثل  $^{5}$ .: قوله تعالى : ﴿ وَإِذَا جَاءكَ عَلَى نَفْسِهِ الرَّحْمَةَ أَنَّهُ مَن عَمِلَ مِنكُمْ جَاءكَ الَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِآيَاتِنَا فَقُلْ سَلاَمٌ عَلَيْكُمْ كَتَبَ رَبُّكُمْ عَلَى نَفْسِهِ الرَّحْمَةَ أَنَّهُ مَن عَمِلَ مِنكُمْ سُوءاً بِجَهَالَةٍ ثُمَّ تَابَ مِن بَعْدِهِ وَأَصْلَحَ فَأَنَّهُ عَفُورٌ رَّحِيمٌ  $^{6}$ ، فقوله : " فَأَنَّهُ  $^{7}$  على رواية حفص حفص عن عاصم .

<sup>.</sup> 201 . سورة الأعراف الآية 201

<sup>2-</sup> ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص34.

<sup>3 .</sup> عبد الرحمان بن محمد بن زنجلة أبو زرعة ، حجة القراءات ، تحقيق : سعيد الأفغاني ، مؤسسة الرسالة بيروت ، الطبعة الثانية 1402 . 1982 ، ج 1 ص 305.

<sup>4.</sup> عبد الرحمان بن محمد بن زنجلة أبو زرعة ، حجة القراءات ، ج 1 ص 305.

<sup>5.</sup> ابن عطاء الله السكندري ، رسالة في تفسير آية الأنعام 54 ، تحقيق: محمد عبد الرحمن الشاغول مكتب الروضة الشريفة للبحث العلمي ، الناشر المكتبة الأزهرية للتراث ، دار السعادة لطباعة , ص13 .

 $<sup>^{6}</sup>$  . سورة الأنعام الآية  $^{6}$ 

<sup>7.</sup> قرأ عاصم وابن عامر كتب ربكم على نفسه الرحمة أنه من عمل فأنه غفور رحيم الألف فيهما مفتوحة . ابن زنجلة أبو زرعة ، حجة القراءات ، ج 1 ص 252 .

أحيانا يفسر ابن عطاء الله الآية اعتمادا على القراءات الواردة فيها متواترة أو شاذة.

مثل قوله تعالى : ﴿ وَلَكِن كُونُواْ رَبَّانِيِّينَ بِمَا كُنتُمْ تُعَلِّمُونَ الْكِتَابَ ﴾  $^1$  قرئ بثلاث روايات " تَعْلَمون " بفتح التاء وفتح العين وفتح اللام مع تعْلَمون " بفتح التاء وفتح العين وفتح اللام مع تشديدها، " تُعَلِّمون " بضم التاء وفتح العين وكسر اللام مع تشديدها ، عجمع ثلاث معاني علمه وتعلمه و تعليمه و العلم نور في ذاته فإذا عمل به صار نورانيا في ذاته و لغيره و العلم عقيم فاذا عمل به أنتج  $^2$ .

الأولى: "تَعْلَمون " بفتح التاء وسكون العين وفتح اللام ، قرأ بها نافع وابن كثير وأبو عمرو بما كنتم تعلمون والتخفيف الكتاب، أي يعلمكم الكتاب ، قال أبو عمرو: وحجتهما قوله : بما كنتم تدرسون ولم يقل تدرسون .

الثانية: " تُعَلِّمون" بضم التاء وفتح العين وكسر اللام مع تشديدها، وبما قرأ الباقون من العشرة، بما كنتم تُعلِّمون بالتشديد، من قولك: عَلَّمَت زيدا الكتاب أُعَلِّمه تعليما، والمعنى تُعلِّمون الناس الكتاب، وحجتهم أن تُعلِّمون أبلغ في المدح من تَعْلَمون، لأن المعلم لا يكون معلما حتى يكون عالما بما يعلمه الناس قبل تعليمه وربما كان عالما ليس بمعلم 4.

الثالثة: " تَعَلَّمون" بفتح التاء وفتح العين وفتح اللام المشددة ، وبما وقرأ مجاهد ، والحسن : تعلمون 5 تعلمون ، بفتح التاء والعين واللام المشددة ، وهو مضارع حذفت منه التاء ، التقدير : تتعلمون

وعليه فالأولى والثانية متواترة والثالثة قراءة شاذة ، مما يدلنا أن ابن عطاء الله يستعين في تفسيره للآية القراءات المتواترة والشاذة لبيان المعنى وتوسيعه .

 $<sup>^{1}</sup>$  . سورة آل عمران الآية  $^{79}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  ابن عطاء الله السكندري ، القصد المجرد ، ص $^{2}$  .

 $<sup>^{3}</sup>$ . ابن زنجلة أبو زرعة ، حجة القراءات ، ج  $^{1}$  ص  $^{3}$ 

<sup>4 .</sup> المصدر نفسه .

<sup>. 295</sup> م على البحر المحيط ، 3 م على بن يوسف بن على بن يوسف بن على البحر المحيط ، 3 م 3 . أبو حيان الأندلسي محمد بن يوسف بن علي بن يوسف بن على المحمد المحيط ، 3

# المطلب الثاني:

# السنة القولية والنعلية والحديث القدسي والآثار

## 1. السنة القولية .

- أ- الاستدلال بالحديث.
- ب-تأبيد معنى الحديث بالآيات.
- ت توظيف نص الحديث في بيان معنى الآية.

### 2. السنة الفعلية .

# 3. الحديث القدسي .

- أ استشهاده بالحديث القدسي ثم دعمه بالآية.
  - ب استشهاده بروايات الحديث القدسي.
    - 4. الكتب السابقة .

### 1. السنة القولية:

يستعمل ابن عطاء الله السنة باعتبارها الدليل الثاني بعد القرآن الكريم ، ففي القسم الثاني من كتابه "القصد المجرد"، الذي خصصه لمعرفة فضل وقدر وشرف الاسم المفرد "الله" وشرح معانيه وأسراره ، نجده يفتتح الموضوع بآيات من القرآن ثم يردفها بأحاديث من السنة، فيقول مفتتحا: «قال الله تعالى : ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اذْكُرُوا اللَّهَ ذِكْراً كَثِيراً وَسَبِّحُوهُ بُكْرَةً وَأَصِيلاً ﴾

وقال عز وجل: ﴿ الَّذِينَ يَذْكُرُونَ اللّهَ قِيَاماً وَقُعُوداً وَعَلَىَ جُنُوكِمِمْ ﴾ . قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ( سَبَقَ المُفْرَدُونَ  $^3$ ، قَالُوا: يَا رَسُولَ اللهِ، وَمَا المُفْرَدُونَ؟ قَالَ: الذَّاكِرِينَ الله كَثِيرًا وَالذَّاكِرَاتِ) .

وقال عليه السلام عن الله تعالى : ( مَن شَغَلَهُ ذِكْرِي عَن مَسْأَلَةٍ أُعْطِيهِ أَفضَلَ مَا أُعْطِي السَّائِلِينَ) 5.

وقال عليه السلام : (أَشَدُّ الأَعمَالِ ثَلاَثَةٌ : إِنصَافُ الرَّجُلِ مِن نَفْسِهِ، وَمُوَاسَاةُ الأَخِ فِي المَالِ، وَذِكْرُ اللهِ عَزَّ وَجَلَّ)  $^{6}$  .

<sup>1 -</sup> سورة الأحزاب الآية 41-42 .

<sup>2.</sup> سورة آل عمران الآية 191.

قَوْله صَلَّى اللَّه عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: (سَبَقَ الْمُفَرِّدُونَ قَالُوا: وَمَا الْمُفَرِّدُونَ يَا رَسُول اللَّه ؟قَالَ: الذَّاكِرُونَ اللَّه كَثِيرًا وَالذَّاكِرَات)
 هَكَذَا الرِّوَايَة فِيهِ: ( الْمُفَرِّدُونَ ) بِفَتْحِ الْفَاء وَكُسْر الرَّاء الْمُشَدَّدَة ، وَهَكَذَا نَقَلَهُ الْقَاضِي عَنْ مُتْقِنِي شُيُوحهمْ، وَذَكرَ غَيْره أَنَّهُ رُوِيَ بِتَحْفِيفِهَا وَإِسْكَان الْفَاء ، يُقَال : فَرَدَ الرَّجُل وَفَرَّدَ بِالتَّحْفِيفِ وَالتَّشْدِيد. شرح النووي على صحيح عيره أَنَّهُ رُوِيَ بِتَحْفِيفِهَا وَإِسْكَان الله تعالى ، ج 9 ص 39 .

<sup>4.</sup> الحديث أخرجه مسلم في صحيحه ، باب الذكر والدعاء ، رقم 4.

وأخرجه الإمام أحمد في مسنده ، ج2 ص 323.

<sup>.</sup> أخرجه عبد العظيم المنذري في الترغيب و الترهيب ، ج2 ص $^{5}$  .

م. أخرجه ابن حجر العسقلاني في لسان الميزان ، ج6 ص  $^6$  .

الفصل الأول: تفسير ابن عطاء الله (مصادره ، وسائله ، العلوم التي استعان بما)

وقال عليه السلام : ( مَا عَمِلَ ابنُ آدَمَ عَمَلاً أَبْحَى لَهُ مِن عَذَابِ اللهِ مِن ذِكْرِ اللهِ  $^1$   $^2$ . ثم يستنتج من هذه النصوص أدلة على فضل الذكر فيقول : « فانظر وفقك الله كيف جعل ذكر هذا الاسم "الله " اسم الله أفضل العبادات  $^3$ .

وفيما يلي نعر ض أمثلة تبين حرص ابن عطاء الله على الاستدلال بالحديث النبوي لبيان المعاني كلما ناسب المعنى في ذلك:

### أ - الاستدلال بالحديث:

يفسر الآية ويستدل بالحديث ، وذلك في قوله تعالى : ﴿ وَاسْتَعِينُواْ بِالصَّبْرِ وَالصَّلاَةِ وَإِنَّهَا لَكَبِيرَةً لِا عَلَى الْخَاشِعِينَ ، فجعل الصبر والصلاة مقترنيين ، والصلاة شأنها عظيم ، قال سبحانه: ﴿ إِنَّ الصَّلَاةَ تَنْهَى عَنِ الْفَحْشَاء وَالْمُنكَرِ . وقال سبحانه : ﴿ حَافِظُواْ عَلَى الصَّلَوَاتِ ﴾  $^{1}$  .

أ. أخرجه الهيثمي في مجمع الزوائد ، ج10 ص73 . وأخرجه المتقي الهندي في كنز العمال رقم 1851 . وذكره جلال الدين السيوطي في الدر المنثورفي التفسير بالمأثور ، ج1 ص150 .

<sup>2-</sup> ابن عطاء الله السكندري ، القصد المجرد في معرفة الاسم المفرد ، ص42.

<sup>3.</sup> المصدر نفسه ، ص 43.

<sup>4.</sup> سورة آل عمران الآية 79.

<sup>5.</sup> الحديث ذكره الفخر الرازي في تفسيره مفاتيح الغيب عند تفسيره للآية 269 من سورة البقرة ، ج 4 ص 07 .

<sup>6.</sup> هذا الحديث لم أحده.

<sup>7-</sup> المصدر نفسه ، ص19.

<sup>8-</sup> ابن عطاء الله السكندري ، رسالة في أدب العلم ، ص57.

<sup>9.</sup> سورة البقرة الآية 45.

<sup>. 45</sup> سورة العنكبوت الآية 45 .

الفصل الأول: تفسير ابن عطاء الله (مصادره ، وسائله ، العلوم التي استعان بها)

وقال سبحانه: ﴿ إِنَّ الصَّلاَةَ كَانَتْ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ كِتَاباً مَّوْقُوتاً ﴾ 2.

وقال صلى الله عليه وسلم لما سئل: ﴿ أَيُّ الْأَعْمَالِ أَفْضَلُ، قَالَ : الصَّلَاةُ لِمَوَاقِيتِهَا ﴾.

وقال صلى الله عليه وسلم : (المِصَلِّي يُنَاجِي رَبَّهُ ) 4 .

وقال صلى الله عليه وسلم : ( أَقْرَبُ مَا يَكُونُ العَبدُ مِن رَبِّهِ فِي السُّجُودِ) 5.

فهذه الآيات والأحاديث تدل على ملازمة الصبر للصلاة.

وهذا المعنى نفسه الذي أورده في كتابه "أدب العلم"، ذكره كذلك في كتابه "التوير في إسقاط التدبير"، حيث وتعرض لموضوع الصلاة ففصل فيها مستشهدا بأحاديث تدعم الآية في معناها، فقال: « والصلاة شأنها عظيم، وأمرها عند الله حسيم، قال تعالى: ﴿ إِنَّ الصَّلَاةَ تَنْهَى عَنِ الْفُحْشَاء وَالْمُنكر ﴾ .

وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم لما سئل أي الأعمال أفضل قال: (الصَّلَأَةُ لِوَقْتِهَا) . وقال صلى الله عليه وسلم: (المصلى يناجى ربه).

وقال صلى الله عليه وسلم: (أقرب ما يكون العبد من ربه في السجود).

ورأينا أن الصلاة اجتمع فيها من العبادات ما لم يجتمع في غيرها، منها: الطهارة، والصمت، واستقبال القبلة، واستفتاح بالتكبير، والقراءة، والقيام، والركوع، والسجود، والتسبيح في الركوع

<sup>1.</sup> سورة البقرة الآية 238.

<sup>2</sup> . سورة النساء الآية 2

<sup>3.</sup> الحديث أحرجه الطبراني في المعجم الكبير برقم 9697 ، وبلفظ عَنْ أَبِي الأَحْوَصِ، عَنْ عَبْدِ اللَّهِ، قَالَ: سَأَلْتُ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: أَيُّ الأَعْمَالِ أَفْضَلُ؟ قَالَ:أَنْ تُصَلِّيَ الصَّلاةَ لِمَوَاقِيتِهَا، قَالَ: ثُمُّ مَهْ؟ قَالَ:بِرُّ الْوَالِدَيْنِ، قَالَ: ثُمُّ مَهْ؟ قَالَ:بِرُ الْوَالِدَيْنِ، قَالَ: ثُمُّ مَهْ؟ قَالَ:الْجِهَادُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ، وَلَوِ اسْتَزَدْتُهُ لَزَادَنِي، وَاللَّفْظُ لِحَدِيثِ إِبْرَاهِيمَ بن طَهْمَانَ، وَالآخَرُونَ نَحُوهُ. ج\$ صِ عَمَى عَنْ عَلَيْهِ وَسَبِيلِ اللَّهِ، وَلَوِ اسْتَزَدْتُهُ لَزَادَنِي، وَاللَّفْظُ لِحَدِيثِ إِبْرَاهِيمَ بن طَهْمَانَ، وَالآخَرُونَ نَحُوهُ. ج\$ صِ عَنْ عَبْدِ اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَبِيلِ اللَّهِ، وَلَوِ اسْتَزَدْتُهُ لَزَادَنِي، وَاللَّفْظُ لِحِدِيثِ إِبْرَاهِيمَ بن طَهْمَانَ، وَالآخَرُونَ خَوْهُ. ج\$ عَنْ عَنْهُ عَلَيْهِ وَسَلِيلِ اللَّهِ، وَلَوِ اسْتَزَدْتُهُ لَزَادَنِي، وَاللَّفْظُ لِحَدِيثِ إِبْرَاهِيمَ بن طَهْمَانَ، وَالآخَرُونَ خَوْهُ. ج\$ عَنْهُ عَلَيْهِ وَسَلِيلِ اللَّهِ، وَلَوِ اسْتَزَدْتُهُ لَزَادَنِي، وَاللَّفْظُ لِحَدِيثِ إِبْرَاهِيمَ بن طَهْمَانَ، وَالآخَرُونَ خَوْهُ. ج\$ عَنْهُ عَلَيْهُ وَسَلِيلِ اللَّهِ، وَلَوِ اسْتَزَدْتُهُ لَزَادَيِنِ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلِيمَ اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلِيقِ اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَاعَتُهُ وَلَالْمُ عَلَيْهُ وَلَاعَالَهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَلَاعَالَهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَالْهَالْمُ اللَّهُ عَلَيْهُ إِلَاهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْعَلَيْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الْعَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الْعَلَالَةُ الْعَلَالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الْعَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَوْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ الْعُولُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّه

<sup>4.</sup> الحديث أخرجه مالك في الموطأ برقم 163 ولفظه : ( عَنْ الْبَيَاضِيِّ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ خَرَجَ عَلَى النَّاسِ وَهُمْ يُصَلُّونَ وَقَدْ عَلَتْ أَصْوَاتُهُمْ بِالْقِرَاءَةِ فَقَالَ إِنَّ الْمُصَلِّيَ يُنَاجِي رَبَّهُ فَلْيَنْظُرْ بِمَا يُنَاجِيهِ بِهِ وَلَا يَجْهَرْ بَعْضُكُمْ عَلَى بَعْضِ بِالْقُرْآنِ ) . ج1 ص 239 .

 <sup>5.</sup> الحديث أخرجه أبو داود في سننه برقم 741 ، ولفظه: (عَنْ أَبِي هُرَيْرَةً أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ أَقْرَبُ مَا
 يَكُونُ الْعَبْدُ مِنْ رَبِّهِ وَهُوَ سَاحِدٌ فَأَكْثِرُوا الدُّعَاءَ) . ج 3 ص 41.

<sup>6.</sup> سورة العنكبوت الآية 45.

<sup>7</sup>. أخرج الإمام أحمد في مسنده عن ابن مسعود ، برقم 4003 ، ج9 ص38

والسجود، والدعاء في السجود، إلى غير ذلك. فهي مجموع العبادات عديدة، لأن الذكر بمجرده عباده، والقراءة بمجردها عبادة، وكذلك التسبيح والدعاء والركوع والسجود والقيام. فكل واحد منها بمجرده عباده، ولولا خشية الإطالة لبسطنا الكلام في أسرارها وشوارق أنوارها، وهذه اللمعة هاهنا كافية، والحمد الله  $^1$ .

### . استدلاله لمعنى الآية بالحديث:

وذلك في قوله سبحانه: ﴿ كُتَبَ رَبُّكُمْ عَلَى نَفْسِهِ الرَّهُمَةَ ﴾ أورد ل "كتب " معاني مشتركة منها هذا المعنى الذي استدل له بالحديث فقال: ﴿ و منها كتب بمعني الكتابة على بابحا قال تعالى: ﴿ وَلْيَكْتُب بَيْنَكُمْ كَاتِبٌ بِالْعَدْلِ ﴾ 3، ولما جاء في الصحيح عنه صلوات الله عليه وسلامه: ﴿ إِنَّ اللهَ لَمَّا قَضَى الْخُلْقَ كَتَبَ كِتَابًا فهو عِنْدَهُ فَوقَ عَرْشِهِ : إِنَّ رَحْمَتِي سَبَقَتْ غَضَبِي وَلُولاً ذَلِكَ لَمُلَكْتُمْ ) 4، و قد تكون في "كتب" بمعني الكتابة وجحازا في الباقي لأنه المتبادر إلى الفهم الفهم و التبادر دليل الحقيقة » 5.

بعذه الأمثلة الثلاثة ننتقل إلى تأييد معنى الحديث بالآيات.

<sup>1</sup> ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص1

سورة الأنعام الآية 54.

<sup>3 .</sup> سورة البقرة الآية 282

<sup>4.</sup> أحرجه أحمد في المسند برقم 8794، بلفظ :( عَنْ أَبِي هُرَيْرَةً عَنْ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ إِنَّ اللَّهَ عَزَّ وَجَلَّ كَتَبَ كِتَابًا بِيَدِهِ لِنَفْسِهِ قَبْلَ أَنْ يَخْلُقَ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضَ فَوَضَعَهُ تَحْتَ عَرْشِهِ فِيهِ رَحْمَتِي سَبَقَتْ غَضَبِي ) ، ج18 ص 336.

<sup>.</sup> وأحرجه البخاري في صحيحه برقم 6998 ولفظه :( عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ عَنْ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ لَمَّا قَضَى اللَّهُ الْحُلْقَ كَتَبَ كِتَابًا عِنْدَهُ غَلَبَتْ أَوْ قَالَ سَبَقَتْ رَحْمَتِي غَضَبِي فَهُوَ عِنْدَهُ فَوْقَ الْعَرْشِ ) ، ج 23 ص 91 .

<sup>5 -</sup> ابن عطاء الله السكندري ، رسالة في تفسير آية الأنعام رقم 54، ص 24. 25.

## ب. تأبيد معنى الحديث بالآيات:

ج. توظيف نص الحديث في بيان معنى الآية:

يوظف ابن عطاء الله نص الحديث النبوي في تفصيله لمقام العبودية وأنها نوعان، فيقول  $^6$ : « الأول: عبودية الملك ، وهي: العبودية العامة ، قال تعالى : ﴿ إِن كُلُّ مَن فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ اللَّوَمُن عَبْداً  $^7$ .

والثاني: عبودية التخصيص والنصر، قال تعالى :﴿ إِنَّ عِبَادِي لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِمْ سُلْطَانٌ ﴾ ،

<sup>1.</sup> هذا جزء من حديث أخرجه أصحاب السنن منهم الترمذي برقم 3311 ولفظه : (عَنْ ثَوْبَانَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ قَالَ قَالَ وَاللَّهِ رَبَّا وَبِالْإِسْلَامِ دِينًا وَبِمُحَمَّدٍ نَبِيًّا كَانَ حَقًّا عَلَى اللَّهِ رَبُّ وَبِالْإِسْلَامِ دِينًا وَبِمُحَمَّدٍ نَبِيًّا كَانَ حَقًّا عَلَى اللَّهِ رَبًّ وَبِالْإِسْلَامِ دِينًا وَبِمُحَمَّدٍ نَبِيًّا كَانَ حَقًّا عَلَى اللَّهِ أَنُّ وَبُوسِيَهُ ) ،قَالَ أَبُو عِيسَى هَذَا حَدِيثٌ حَسَنٌ غَرِيبٌ مِنْ هَذَا الْوَجْهِ ) . ج 11 ص 249.

<sup>2</sup> . سورة آل عمران الآية 2

<sup>3 .</sup> سورة آل عمران الآية 85 .

<sup>4.</sup> سورة البقرة الآية 132

<sup>5 -</sup> ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص 13.

<sup>6-</sup> ابن عطاء الله السكندري ، رسالة في أدب العلم ، ص 60.

<sup>7.</sup> سورة مريم الآية 93.

<sup>8.</sup> سورة الحجر الآية 42.

وقوله ﴿ وَاذْكُرْ عَبْدَنَا ﴾ أ، وقوله :﴿ وَأَنَّهُ لَمَّا قَامَ عَبْدُ اللَّهِ يَدْعُوهُ ﴾ والذي يُطلب من العبد عبودية التخصيص، وهي أشرف المقامات، وهي مطلوب الله من عباده، قال تعالى :﴿ وَمَا خَلَقْتُ الجُّنَّ وَالْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴾ أ، لذلك قال صلى الله عليه وسلم : (أَنَا سَيِّدُ وَلَدِ آدَمَ وَلَا فَحْرَ) أ، إلى أن قال: فالرسول صلى الله عليه وسلم له كمال العبودية  $\frac{3}{4}$ .

يسوق الحديث والآيات في بيان حسن \_اختيار الله لعبده وذلك في السبب الرابع من الأسباب العشرة العشرة التي توجب صبر العبد وثبوته لأحكام سيده، وقوته عند ورودها فيقول: «الرابع: وهو:" وهو:" إنما يقويهم على حمل أقداره، شهود حسن اختياره"، وذلك أن العبد إذا شهد حسن اختيار الله تعالى له، علم أن الحق سبحانه لا يقصد ألم عبده لأنه به رحيم ﴿ وَكَانَ بِالْمُؤْمِنِينَ رَحِيماً ﴾ 7. وقد رأى رسول الله صلى الله عليه وسلم امرأة معها ولدها فقال: (أَتُرُونَ هَذِهِ طَارِحَةً وَلَدَهَا وَلَدَهَا فِي النَّارِ ؟ قالوا: لا يا رسول الله. فقال صلى الله عليه وسلم: (لَلَّهُ أَرْحَمُ بِعِبَدِه المُؤْمِنْ مِنْ هَذِهِ بِوَلَدِهَا) 8. غير أنه سبحانه يقضي عليك بالآلام لما يترتب عليه من الفضل والإنعام، ألم تسمع قوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا يُوقَى الصَّابِرُونَ أَجْرَهُم بِعَيْرٍ حِسَابٍ ﴾ 9.

<sup>1 .</sup> سورة ص الآية 17.

سورة الجن الآية 19.

<sup>3 .</sup> سورة الذاريات الآية 56.

<sup>4.</sup> أخرجه أبو عيسى الترمذي في سننه بَاب وَمِنْ سُورَةِ بَنِي إِسْرَائِيلَ رقم 3073 ج1ص 422 وقال قَالَ أَبُو عِيسَى هَذَا حَدِيثٌ حَسَنٌ.

<sup>5-</sup> ابن عطاء الله السكندري ، رسالة في أدب العلم ، ص 60.

<sup>6.</sup> سنفصل في هذه الأسباب العشرة في الفصل الثالث المخصص للدراسة الدلالية من هذه الرسالة.

<sup>7.</sup> سورة الأحزاب الآية 43.

<sup>8 .</sup> هذا الحديث أخرجه البخاري في صحيحه عن عمر بن الخطاب باب رحمة الولد وتقبيله برقم5540، ولفظه : (عَنْ عُمَرَ بُنِ الخُطَّابِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَدِمَ عَلَى النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ سَبْيٌّ ، فَإِذَا امْرَأَةٌ مِنْ السَّبْيِ قَدْ تَخْلُبُ ثَدْيَهَا تَسْقِي، إِذْ وَجَدَتْ صَبِيًّا فِي السَّبْيِ أَخَذَتْهُ فَأَلْصَقَتْهُ بِبَطْنِهَا وَأَرْضَعَتْهُ، فَقَالَ لَنَا النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : أَتُرُونَ هَذِهِ طَارِحَةً وَلَدَهَا فِي النَّالِ قُلْنَا لَا وَهِيَ تَقْدِرُ عَلَى أَنْ لَا تَطْرَحَهُ فَقَالَ لَلَهُ أَرْحَمُ بِعِبَادِهِ مِنْ هَذِهِ بِوَلَدِهَا )، ج18 ص 405 .

<sup>9</sup> . سورة الزمر الآية 10 .

ولو وكل الحق سبحانه العباد إلى اختيارهم لحرموا وجود منته، ومنعوا الدخول إلى جنته، فله الحمد على حسن الاختيار، ألم تسمع قوله تعالى: ﴿ وَعَسَى أَن تَكْرَهُواْ شَيْئاً وَهُوَ خَيْرٌ لَّكُمْ وَعَسَى أَن تُحِبُّواْ شَيْئاً وَهُوَ شَرُّ لَّكُمْ ﴾ . وإن الأب المشفق يسوق لابنه الحجام لا بقصد الإيلام. الإيلام. وكالطبيب الناصح، يعانيك بالمراهم الحادة، وإن كانت مؤلمة لك، ولو طاوع اختيارَك لبَعُد الشفاء عليك. ومن مُنع وعَلِم أن المنع إنما هو إشفاق عليه، فهذا المنع في حقه عطاء، وكالأم المشفقة تمنع ولدها كثرة المأكل خشية التحمة.

ولذلك قال الشيخ أبو الحسن رحمه الله تعالى: "اعلم أن الحق سبحانه وتعالى إذا منعك لم يمنعك عن بخل، وإنما يمنعك رحمة لك، فمنع الله لك عطاء، ولكن لا يفهم العطاء في المنع إلا صديق". وفي كلام أثبتناه في غيره هذا الكتاب 2: "إنه ليخفف عنك ألم البلايا، علمك بأنه سبحانه وتعالى المبتلى لك، فالذي واجهتك من الأقدار، هو الذي له فيك حسن الاختيار" $^3$ . . يوظف ابن عطاء الله نص الحديث في شرح معنى الآية 4، وذلك عند شرحه لمعاني الذكر، وبعد وبعد استدلاله بآيات، منها قوله تعالى:﴿ فَاذْكُرُواْ اللَّهَ كَذِكْرُكُمْ آبَاءَكُمْ أَوْ أَشَدَّ ذِكْراً ﴾ أورد كذلك قوله صلى الله عليه وسلم : ( الذَّاكِرُونَ اللهَ كَثِيرًا وَالذَّاكِرَاتِ هُمْ السَّابِقُونَ وَالفَائِزُونَ )  $^6$  ، وفي هذا كله استدلال بالسنة القولية، وفيما يلى أمثلة للسنة الفعلية.

<sup>1.</sup> سورة البقرة الآية 216.

<sup>2.</sup> يشير إلى كتابه " الحكم العطائية " وهذا الذي أثبته هنا هو نص الحكمة رقم 105.

<sup>3 -</sup> ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص 9.

<sup>4-</sup> ابن عطاء الله ، القصد المجرد ، ص 43.

<sup>5-</sup> سورة البقرة الآية 200 .

<sup>6 .</sup> أخرجه مسلم في صحيحه رقم 2062، وأحمد في مسنده ج2 ص 411، والترمذي في سننه رقم 3376 .

### 2. السنة الفعلية:

يستشهد بأفعال الرسول لتأكيد معنى الآيات وذلك حين تعديده لأمور ينبغي للمتسببين أن يلتزموها، ففي الأمر الثامن استدل لحضور صلاة الجماعة بالسنة الفعلية فقال: « الثامن: أن لا يشغله ما هو فيه من المبايعة والمعاش عن النهوض إلى الصلاة في أوقاتها جماعة. لأنه إذا ضيعها اشتغالا بسببه، استوجب المقت من ربه، ورَفْعَ البركة من كسبه، ويستحي أن يراه الحق مشغولا بحظوظ نفسه عن حقوق ربه، وقد كان بعض السلف يكون في صنعته فريما رفع المطرقة فسمع المؤذن فرماها من خلفه، لئلا يكون ذلك شغلا بعد أن دُعي إلى طاعة ربه، وليذكر إذا سمع المؤذن قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ اسْتَجِيبُواْ لِلّهِ وَلِلْ سَعْلا بعد أن دُعي إلى طاعة ربه، وقالت عائشة رضي وَلِلرَّسُولِ إِذَا دَعَاكُم لِمَا يُغْيِيكُمْ ﴾ وقوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ اسْتَجِيبُواْ لِلّهِ الله عنها: (كان رسول صلى الله عليه وسلم يكون في بيته يخصف النعل ويعين الخادم، فإذا نودي للصلاة قام كأنه لا يعرفنا)  $^4$  ، وفي هذا استدلال بأفعال النبي في حياته اليومية، دون تضييع للصلاة قام كأنه لا يعرفنا)  $^4$  ،

<sup>1.</sup> سورة الأحقاف الآية 31.

<sup>2.</sup> سورة الأنفال الاية 24.

<sup>3.</sup> سورة الشورى الآية 47.

 <sup>4.</sup> هذا الأثر أخرجه أحمد في مسنده بطرق متعددة كلها عَنْ عُرْوة وبلفظ: ( قَالَ : سَالَ رَجُلِّ عَائِشَةَ : هَلْ كَانَ رَسُولُ اللَّهِ صلى الله عليه وسلم يَخْصِفُ نَعْلَهُ ، وَيخِيطُ ثَوْبَهُ ،
 صلى الله عليه وسلم يَعْمَلُ فِ يَ بَيْتِهِ ؟ قَالَتْ : نَعَمْ، كَانَ النَّبِيُّ صلى الله عليه وسلم يَخْصِفُ نَعْلَهُ ، وَيخِيطُ ثَوْبَهُ ،
 وَيعْمَلُ فِي بَيْتِهِ كَمَا يَعْمَلُ احَدُكُمْ فِي بَيْتِهِ ). رقم الحديث 23606 ، ج6 ص 106.

<sup>.</sup> وأخرجه "البُخَارِي" في (الأدب المفرد) رقم (557) قال : حدثنا موسى . قال : حدثنا مَهْدي بن ميمون ، عن هشام بن عُروة . ج2 ص 506 .

<sup>5 -</sup> ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير، ص52.

## 3. الحديث القدسي:

. استشهاده بالحديث القدسي ثم دعمه بالآية، وذلك حين تفصيله لموضوع "ذكر الاسم المفرد" فقال : « فَذِكر هذا الاسم " الله " أفضل من جميع العبادات، وأقرب للمناجاة، لا الصلاة ولا غيرها من أنواع الطاعات، وقد ورد في الحديث عن الله عز وجل أنه قال : ( أَنَا جَلِيسُ مَن ذَكَرِينِ غيرها من أنواع الطاعات، وقد ورد في الحديث عن الله عز وجل أنه قال : ( أَنَا جَلِيسُ مَن ذَكَرِينِ فِي نَفْسِهِ ذَكَرُتُهُ فِي نَفْسِهِ، وَإِن ....) ، وقال : ( أَنَا عِندَ ظُنِّ عَبدِي بِي إِذَا ذَكَرِينِ فِي مَلاٍ خَيرٍ مِنْهُ ) ، قال تعالى : دُكَرِينِ وَحِدَهُ ذَكَرُتُهُ وَحدِي ، وَإِن ذَكَرِينِ فِي مَلاٍ خَيرٍ مِنْهُ ) ، قال تعالى : ﴿ فَاذْكُرُونِي أَذْكُرُونِي أَذْكُرُكُمْ ﴾ 3 هـ 4 .

### . استشهاده بروايات الحديث القدسي:

وذلك أثناء شرحه لمعنى ذكر الله لعبده فقال: « واعلم أن الذكر هو التخلص من الغفلة والنسيان ، عمداومة حضور القلب وإخلاص ذكر اللسان . وحقيقة الذكر إفراد المذكور بغيبة الذاكر عن ذكره ، وفنائه في المشاهدة والحضور، لم يغب في مشاهدته فيشهد حقا بحق فيكون الله هو الذاكر والمذكور. فمن حيث جريان الذكر على لسان العبد كان ذاكرا له . ومن حيث تيسيره له وتسهيله على لسانه هو كان ذاكرا لعبده فيما به ذكره . ومن حيث بعث الخاطر ابتدأ منه كان ذاكرا لنفسه على لسان عبده.

<sup>1.</sup> هذا الحديث القدسي أخرجه ابن أبي شيبة في مصنفه بلفظ: (حدثنا وكيع قال حدثنا سفيان عن عطاء بن أبي مروان الأسلمي عن أبيه عن كعب قال: قال موسى: أي رب أقريب أنت فأناجيك أم بعيد فأناديك ؟ قال: يا موسى ، أنا جليس من ذكرني ، قال ، يا رب ، فإنا نكون من الحال على حال نعظمك أو نجلك أن نذكرك عليها ، قال: وما هي ؟ قال: الجنابة والغائط ، قال: يا موسى ، اذكرني على كل حال) ، ج8 ص 121.

<sup>2.</sup> حديث قدسي ذكره العجلوني في "كشف الخفا ومزيل الإلباس " ، ج 1 ص 232 .

<sup>.</sup> والزبيدي في "إتحاف السادة المتقين" ، ج6 ص 287.

<sup>3.</sup> سورة البقرة الآية 152.

<sup>4-</sup> ابن عطاء الله السكندري ، القصد المحرد ، 45 .

كما روي في الحديث الصحيح أنه قال تعالى : ( كُنْتُ سَمْعَهُ الَّذِي يَسْمَعُ بِهِ وَبَصَرَهُ الَّذِي يُبْصِرُ بِهِ وَلِسَانَهُ الذِي يَنطِقُ بِهِ ) ، وفي رواية أخري : ( كُنتُ لَهُ سَمَعًا وَبَصَرًا وَلِسَانًا وَيَدًا ومؤيِّدًا )  $^2$  »  $^8$ . فالملاحظ أن ابن عطاء الله فصل حيثيات الذكر إلى ثلاثة ثم استشهد بنص الحديث القدسي الصحيح المروي في البخاري، ثم أردفه برواية ثانية له أخرجها المتقى الهندي في كنز العمال.

## 4. الكتب السابقة:

. استشهاده بما جاء في التوراة استئناسا ، وذلك في القسم الثاني في معرفة فضل وشرف وقدر الاسم المفرد "الله" ، وشرح معاني أسراره واختصاص فوائده وذكره ، إذ قدم بآيات منها: قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اذْكُرُوا اللَّهَ ذِكْراً كَثِيراً وَسَبِّحُوهُ بُكْرَةً وَأَصِيلاً ﴾ ، وقوله تعالى: ﴿ اللّهَ قِيَاماً وَقُعُوداً وَعَلَى جُنُوبِهِمْ ﴾ <sup>5</sup> ، ثم أحاديث من السنة ، ثم آيات أحرى تدل على أن الله تعالى لم يجعل لهذا الاسم مقدارا ولا وقتا ولا زمانا 6 ، منها: قوله تعالى : ﴿ اذْكُرُوا اللَّهَ ذِكْراً كَثِيراً ﴾ <sup>7</sup>.

<sup>1.</sup> هذا الحديث القدسي أخرجه البخاري في صحيحه عن أبي هريرة رقم 6021 ، باب التواضع ، وبلفظ : ( قَالَ قَالَ وَاللَّ وَسُلَّمَ إِنَّ اللَّهَ عَالَى فِي صحيحه عن أبي هريرة رقم رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِنَّ اللَّهَ قَالَ مَنْ عَادَى لِي وَلِيًّا فَقَدْ آذَنْتُهُ بِالْحُرْبِ وَمَا تَقَرَّبَ إِلَيَّ عَبْدِي بِشَيْءٍ أَحَبُ إِلَيَّ بِالنَّوْافِلِ حَتَّى أُحِبَّهُ فَإِذَا أَحْبَبْتُهُ كُنْتُ سَمْعُهُ الَّذِي يَسْمَعُ بِهِ وَبَصَرَهُ إِلَيَّ بِالنَّوْافِلِ حَتَّى أُحِبَّهُ فَإِذَا أَحْبَبْتُهُ كُنْتُ سَمْعُهُ الَّذِي يَسْمَعُ بِهِ وَبَصَرَهُ النَّذِي يُشْمِنُ بِهِ وَبَصَرَهُ النَّوْ فِل حَتَّى أُحِبَّهُ فَإِذَا أَحْبَبْتُهُ وَلَئِنْ اسْتَعَاذَنِي لَأُعِيذَنَّهُ وَمَا تَرَدَّدْتُ عَنْ اللَّهُ وَمَا تَرَدَّدْتُ عَنْ شَلْ الْمُؤْمِن يَكُرُهُ الْمَوْتَ وَأَنَا أَكْرَهُ مَسَاءَتَهُ) ، ج 20 ص 158.

<sup>2.</sup> حديث قدسي أخرجه المتقي الهندي في "كنز العمال " بلفظ :( - قال الله تعالى من أخاف لي وليا فقد بارزي بالمحاربة و ما تقرب إلى عبدي المؤمن بمثل أداء ما افترضت عليه ولا يزال عبدي المؤمن يتنفل حتى أحبه ومن أحببته كنت له سمعا وبصرا ويدا ومؤيدا) ، ج1 ص 229.

<sup>. 49</sup> ابن عطاء الله السكندري ، القصد الجود ، ص-3

<sup>4 -</sup> سورة الأحزاب الآية 41-42 .

مورة آل عمران الآية 191. سورة

<sup>6 -</sup> ابن عطاء الله السكندري ، القصد الجرد في معرفة الاسم المفرد ، ص42.

<sup>7.</sup> سورة الأحزاب الآية 41.

وقوله تعالى:﴿ وَالذَّاكِرِينَ اللَّهَ كَثِيراً وَالذَّاكِرَاتِ أَعَدَّ اللَّهُ لَهُم مَّغْفِرَةً وَأَجْراً عَظِيماً﴾ 1. وقوله تعالى:﴿ وَاذْكُرُوا اللَّهَ كَثِيراً لَّعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ﴾ 2.

وقوله تعالى :﴿ فَاذْكُرُواْ اللَّهَ كَذِكْرِكُمْ آبَاءَكُمْ أَوْ أَشَدَّ ذِكْراً ﴾ 3.

ثم أردف ذلك كله بما جاء في التوراة، فقال: « وروي أن في التوراة مكتوبا: استوى الجبار بعزته، فوق معاقد العز من عزه، فاضطرب الماء لهيبته ، ونادى الجليل جل جلاله، أنا الله لا إله إلا أنا، من ذكري ذكرته، ومن سألني أعطيته). ومنها أيضا: (قال: يا موسى أنا الله القديم الأزلي، خالق مكة، مفقر الزناة، تارك تاركي الصلاة عراة، مغلي الأسعار، والأهواء مملوءة، ومرخصها والأهواء فارغة، ذلكم الله ربكم فاعبدوه) \*4. ففي هذا المثال اجتمعت الآيات والأحاديث في الاستدلال ثم ذيلها بنصوص من التوراة استئناسا وليس استدلال.

#### . يورد كلاما من المرويات الإسرائلية من غير نسبة:

وذلك في صيغة الفائدة فبعد أن أفاض في قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ اجْتَبَاهُ رَبُّهُ فَتَابَ عَلَيْهِ وَهَدَى ﴾ أَي فذكر معنى الاجتبائية، وعلاقة الاجتبائية بالتوبة والهدى، حيث قال: ﴿ وليس في قوله تعالى: ﴿ فَمْ اجْتَبَاهُ رَبُّهُ ﴾، دليل على حدوث اجتبائية الحق فيه بل كان قبل وجوده، وإنما الذي حدث بعد الذنب ظهور أثر الاجتبائية من الله له، فهو الذي قال فيه الحق سبحانه وتعالى: ﴿ ثُمَّ اجْتَبَاهُ رَبُّهُ فَمَا عَده، فصار في أَي أظهر له أثر الاجتبائية فيه، والعناية به، بتسييره للتوبة إليه، والهداية من عنده، فصار في قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ اجْتَبَاهُ رَبُّهُ فَتَابَ عَلَيْهِ وَهَدَى ﴾، تعريفات ثلاث: الاجتبائية، والتوبة التي هي فتيحتها، والهدى الذي هو نتيجة التوبة، فافهم » 6.

سورة الأحزاب الآية 35 .

 <sup>2 -</sup> سورة الجمعة الآية 10.

<sup>-3</sup> سورة البقرة الآية -3

<sup>4-</sup> ابن عطاء الله السكندري ، القصد الجرد في معرفة الاسم المفرد ، ص 43 .

<sup>5.</sup> سورة طه الآية 122

<sup>6-</sup> ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص 24 .

ثم أردف ذلك بفائدة تضمنت رواية من الإسرائيليات على وجه الاستئناس، فقال : « فائدة: اعلم أن آدم عليه السلام لم يكن لشيء مما كان يأكله أذى، بل كان رشحا كرشح المسك، كما يكون أهل الجنة في الجنة، إذا دخلوها، لكنه لما أكل من الشجرة المنهي عنها، أخذته بطنه، فقيل له: يا آدم أين؟ على الأسرة أم الحجال، أم على شاطئ الأنهار؟ انزل إلى الأرض التي يمكن ذلك فيها، فإذا كان ما به المعصية وصلت إليه آثارها، فكيف لا تؤثر المعصية في الفاعل بها، فافهم .

بعد هذه الأمثلة التي رأينا فيها توظيف ابن عطاء الله للسنة القولية والفعلية والحديث القدسي برواياته وآثار السلف ننتقل لمطلب الشعر الصوفي المنسوب وغير المنسوب في تفسير ابن عطاء الله.

<sup>1-</sup> المصدر نفسه ، ص 24 .

## المطلب الثالث:

# الشعس الصوفي في تفسيري .

- أ. نظمه الشعر لبسط معاني الآيات.
- ب. توظيفه للشعر الصوفي من غير نسبة .
- ج. توظيفه للشعر الصوفي المنسوب لقائله.

## $\underline{1}$ . نظمه الشعر لبسط معاني الآيات :

يتمم ابن عطاء الله أحيانا بسطه للمعاني التي استنبطها من الآية بقصيدة ينظم فيها ذلك المعنى، مثل قصيدته التي عنوان موضوعها " ترك المراد"، وذلك حين استدلاله لمعنى "الاستسلام وترك التدبير " بقصة إبراهيم عليه السلام، وأنها بيان للمعتبرين، وهداية للمتبصرين، وأنه عليه السلام خرج عن تدبيره لنفسه، فكان الله سبحانه وتعالى هو المتولي بحسن التدبير له، وهذا المعنى من ملة إبراهيم الذي تحدثت عنه الآيات، فقال كما يلى:

« ألا ترى أن إبراهيم عليه السلام لما لم يدبر لنفسه، ولا اهتم بها، بل ألقاها إلى الله تعالى، وأسلمها إليه، وتوكل في كل شأنه عليه. فلما كان كذلك كان عاقبة استسلامه وجود السلامة والإكرام، وبقاء الثناء عليه على ممر الأيام. وقد أمرنا الله تعالى أن لا نخرج عن ملته، وأن نرعى حق تسميته، قال تعالى : ﴿ مِّلَّةَ أَبِيكُمْ إِبْرَاهِيمَ هُوَ سَمَّاكُمُ الْمُسْلِمِينَ مِن قَبْلُ ﴾ أ، فحق على كل من كان إبراهيميا أن يكون عن تدبيره لنفسه بربا، ومن منازعة الله خليا، ومن اعتراضه عريا، ﴿ وَمَن يَرْغَبُ عَن مِّلَةٍ إِبْرَاهِيمَ إِلاَّ مَن سَفِهَ نَفْسَهُ ﴾ ثم وملته لازمها التفويض إلى الله تعالى، والاستسلام في واردات الأحكام. واعلم أن المراد هو أن لا يكون لك مع الله مراد، ولنا في هذا المعنى شعر:

مرادي منك نسيان المراد وأن تدع الوجود فلا تراها إلى كم غفلة عني وأني إلى كم أنت تنظر مبدعاتي وتترك أن تميل إلى جنابي وودي فيك لو تدري قديم فهل رب سواي فترتجيه فوصف العجز عم الكون طرا

إذا رمت السبيل إلى الرشاد وتصبح ماسكا حبل اعتمادي على حفظ الرعاية والوداد وتصبح هائما في كل وادي لعمرك قد عدلت عن السداد ويوم ألست يشهد بانفرادي غدا ينجيك من كرب شداد فمفتقر بمفتقر ينادي

<sup>1.</sup> سورة الحج الآية ص 78.

<sup>2.</sup> سورة البقرة الآية 130.

فيي قد قامت الأكوان طرا أفي داري وفي ملكي وملكي وملكي فحدق أعين الإيمان وانظر فمن عدم إلى عدم مصير وها خلعي عليك فلا تزلها ببابي أوقف الآمال طرا ووصفك فالزمنه وكن ذليلا وكن عبدا لنا والعبد يرضى وهل شاركتني في الملك حتى فإن رمت الوصول إلى جنابي وخض بحر الفناء عسى ترانا وكن مستمطرا منا لتلقى ولا تستهد يوما من سوانا

وأظهرت المظاهر من مرادي توجه للسوى وجه اعتمادي ترى الأكوان تؤذن بالنفاد وأنت إلى الفنا لا شك غادي وصن وجه الرجاء عن العباد ولا تأتي لحضرتنا بزاد ترى مني المنى طوع القياد بما تقضي الموالي من مراد فتجزى ذاك جهلا بالعناد غدوت منازعي والرشد باد فهذي النفس فاحذرها وعادي وأعددنا إلى يوم المعاد جميل الصنع من مولى جواد فما أحد سوانا اليوم هادي »

يورد أبياتا له في معنى رفع الهمة: وذلك بعد بسطه للفوائد الإشارية في آية الرزق، وهي قوله تعالى  $^2$  : ﴿ وَفِي السَّمَاء رِزْقُكُمْ وَمَا تُوعَدُونَ ، فَوَرَبِّ السَّمَاء وَالْأَرْضِ إِنَّهُ لَحَقُّ مِّثْلَ مَا أَنَّكُمْ تَنطِقُونَ ﴾ وفقال : ﴿ وهذه الآية هي التي غسلت الشكوك من قلوب المؤمنين وأشرقت في قلوبحم أنوار اليقين، فأوردت على قلوبحم الزوائد ما تضمنته من الفوائد، وذلك أنحا تضمنت ذكر الرزق، ومحله، والقسم عليه، والتشبيه له بأمر لا خفاء به، ولنتبع ذكر هذه الفوائد فائدة فائدة هائدة»  $^3$ . ثم عددها مفصلا ومستدلا بآيات القرآن الكريم .

<sup>1-1</sup> ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ص42 .

<sup>2.</sup> سورة الذاريات الآية 22.

<sup>0</sup> ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ص0 .

ففي الفائدة الثانية وهي: بيان لمحل الرزق فلابد من رفع همم الخلق عن الخلق وأن لا يطلبوا إلا من الملك الحق، فيتابع ابن عطاء الله هذا المعنى مستدلا بالآيات وفهم شيخه أبي العباس وأبيات من شعر غيره جمعت بعض تلك المعاني، ثم ينظم ذلك في أبيات له، فيقول: «فقد علمت رحمك الله أن رفع الهمة عن الخلق هو زينة أهل الطريق وسمة أهل التحقيق، ولنا في هذا المعنى:

بكرت تلوم على زمان أجحفا فصدفت عنها علها أن تصدفا لا تكثر عتبا لدهرك إنه ما أن يطالب بالوفاء ولا الصفا ما ضرني أن كنت فيه خاملا فالبدر بدر إن بدا أو إن خفا الله يعلم أنني ذو همة تأبى الدنايا عفة وتطرفا لم لا أصون عن الورى ديباجتي وأريهم عز الملوك وأشرفا أريهم أني الفقير إليهم وجميعهم لا يستطيع تصرفا أم كيف أسأل رزقه من خلقه هذا لعمري إن فعلت هو الجفا شكوى الضعيف إلى ضعيف مثله عجز أقام بحامليه على شفا فاسترزق الله الذي إحسانه عم البرية منة وتلطفا والجأ إليه تجده فيما ترتجي لا تعد عن أبوابه متحرفا »

ينظم المعني في بيتين من الشعر له: وذلك بعد بسط الإشارات التي فهمها من قوله تعالى : ﴿ فَلاَ وَرَبِّكَ لاَ يُؤْمِنُونَ حَتَّى يُحُكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمُّ لاَ يَجِدُواْ فِي أَنفُسِهِمْ حَرَجاً مُّمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُواْ تَسْلِيماً  $^2$ ، والتي توجب صبر العبد وثبوته لأحكام مولاه، وبعد ذلك عدد عشرة أسباب كلها من الفهم الذي فتحه الله عليه، فقال : « فهذه عشرة أسباب توجب صبر العبد

 $<sup>^{-1}</sup>$  ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص $^{-1}$ 

<sup>.</sup> 65 . 1 . 2

وخفف عني ما ألاقي من العنا بأنك أنت المبتلي والمقدر وما لأمري عما قضى الله معدل وليس له منه الذي يتخير

ومثال ذلك: لو أن إنسانا في بيت مظلم، فضُرب بشيء ولا يدري من الضارب له، فلما أدخل عليه مصباح: نظر فإذا هو شيخه أو أبوه أو أميره. فإن علمه بذلك مما يوجب صبره على ما هنالك  $\frac{3}{2}$ .

استخرج من الآية وصفا للصوفي: وهو عدم الاشتغال بعتاب الخلق، وأورد في معناه بيتين من شعره، وذلك في الفائدة السادسة التي استخرجها من الآية وهي قوله تعالى: ﴿ فَسَقَى لَمُمَا ثُمُّ تَوَلَّى الظَّلِّ فَقَالَ رَبِّ إِنِي لِمَا أَنزَلْتَ إِلَيَّ مِنْ خَيْرٍ فَقِيرٌ ﴾ ، فقال : « الفائدة السادسة: إن موسى عليه السلام فعل المعروف مع ابنتي شعيب عليه السلام، ولم يقصد منهما أجرا، ولا طلب منهما جزاء، بل لما سقي لهما أقبل على ربه، فطلب منه، ولم يطلب منهما، وإنما طلب من مولاه الذي مهما طلب منه أعطاه، والصوفي من يوفي من نفسه، ولا يستوفي لها ولنا في هذا المعنى شعر:

<sup>07</sup>ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص

 $<sup>^{2}</sup>$  . سورة الطور الآية  $^{48}$  .

<sup>07</sup>ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص $^{-3}$ 

 <sup>4 .</sup> سورة القصص الآية 24

لا تشتغل بالعتب يوما للورى فيضيع وقتك والزمان قصير وعلام تعتبهم وأنت مصدّق إن الأمور جرى بها المقدور هم لم يوفوا للإله بحقه أتريد توفيه وأنت حقير؟ فاشهد حقوقهم عليك وقم بها واستوف منك لهم وأنت صبور وإذا فعلت فاشهد بعين من هو بالخفايا عالم وخبير

فموسى عليه السلام وفي من نفسه ولم يستوف لها، فكان له عند الله الجزاء الأكمل، وعجل له سبحانه في الدنيا زائدا على ما ادخره له في الآخرة: أن زوجه إحدى الابنتين، وجعله صهرا لنبيه عليه السلام، وآنسه به حتى جاء أوان رسالته.

فلا تجعل معاملتك إلا مع الله تعالى، أيها العبد، تكن من الرابحين، ويكرمك بما أكرم به العباد المتقين  $^1$ .

. يستشهد بشعر له قاله فابتداء العمر: وذلك بعد تفصيل في مبدأ "إسقاط التدبير" واستدلاله بكثير من الآيات، إذ يقول: « فقد تبين لك من هذا أن التدبير والاختيار، من أشد الذنوب والأوزار. فإذا أردت أن يكون لك من الله اختيار فاسقط معه الاختبار، وإن أردت أن يكون لك حسن التدبير، فلا تدع معه وجود التدبير، وإن أردت الوصول إلى المراد، فذلك بأن لا يكون معه مراد، ولذلك لما قيل لأبي يزيد ما تريد؟ قال: (أريد أن لا أريد). فلم تكن أمنيته من الله، ولا طلبته منه إلا سقوط الإرادة معه، لعلمه أنها أفضل الكرامات وأجل القربات »2.

ثم يشرح مقولة أبي يزيد ويستشهد بقول أبي الحسن الشاذلي وأبي العباس المرسي، وبعده يستشهد بنظم قاله في ابتداء العمر في مكاتبة لبعض إخوانه في السلوك، فيقول : « فإذا أردت الإشراق والتنوير فعليك بإسقاط التدبير، واسلك إلى الله كما سلكوا، تدرك ما أدركوا. أسلك مسالكهم وانهج مناهجهم وألق عصاك فهذا جانب الوادي، ولنا في هذا المعنى في ابتداء العمر، ماكتبت به لبعض إخواني:

أيا صاح هذا الركب قد سار مسرعا ونحن قعود ما الذي أنت صانع

<sup>1.</sup> ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص64.

 $<sup>^{2}</sup>$  ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص $^{2}$ 

أترضى بأن تبقى المخلف بعدهم صريع الأماني والغرام منازع وهذا لسان الكون ينطق جهرة بأن جميع الكائنات قواطع وأن لا يرى السبيل سوى امرئ رمى بالسوء لم تخدعه المطامع ومن أبصر الأشياء والحق قبلها فغيب مصنوعا بمن هو صانع بواده أنوار لمن كان ذاهبا وتحقيق أسرار لمن هو راجع فقم وانظر الأكوان والنور عمها ففجر التداني نحوك اليوم طالع وكن عبده وألق القياد لحكمه وإياك تدبيرا فما هو نافع أتُحكِم تدبيرا وغيرُك حاكم أأنت لأحكام الإله تنازع فمحو إرادة وكلٌ مشيئة هو الغرض الأقصى فهل أنت سامع كذلك سار الأولون فأدركوا على إثرهم فليسر من هو تابع على نفسه فليبك من كان طالبا وما لمعت ممن يحب لوامع على نفسه فلبيك من كان باكيا أيذهب وقت وهو باللهو ضائع»

#### 2. توظيفه الشعر الصوفي من غير نسبة:

وذلك أثناء تفصيله لنوع الذكر بالاسم "هو"، إذ أورد مجموع الآيات الدالة على هذا الاسم فقال: ﴿ وقد ذكره سبحانه وتعالى في جملة آيات من كتابه فقال: ﴿ هُوَ الْحَيُّ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ الْحَمُّدُ هُوَ عَالَى: ﴿ وَقَد ذكره سبحانه وتعالى في جملة آيات من كتابه فقال: ﴿ وَهُوَ اللَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ لَهُ الْحَمْدُ هُوَ اللَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ لَهُ الْحَمْدُ فَوَ اللَّهُ الْخَيْبِ وَالشَّهَادَةِ هُوَ الرَّحْمَنُ الْعَزِيرُ الْجَبَّارُ الْمُؤمِنُ الْمُهَيْمِنُ الْعَزِيرُ الْجُبَّارُ الْمُؤمِنُ الْمُهَيْمِنُ الْعَزِيرُ الْجُبَّارُ الْمُؤمِنُ الْمُهَيْمِنُ الْعَزِيرُ الْجُبَّارُ الْمُؤمِنُ الْمُهَيْمِنُ الْعَزِيرُ الْجُبَّارُ الْمُؤمِنُ الْمُهَيْمِنُ الْعَزِيرُ الْجُبَّارُ

<sup>1</sup> ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص28 .

<sup>2.</sup> سورة غافر الآية 65.

<sup>3.</sup> سورة الحديد الآية 3.

<sup>4 .</sup> سورة القصص الآية 70 .

الْمُتَكَبِّرُ سُبْحَانَ اللَّهِ عَمَّا يُشْرِكُونَ ، هُوَ اللَّهُ الْخَالِقُ الْبَارِئُ الْمُصَوِّرُ لَهُ الْأَسْمَاء الْخُسْنَى يُسَبِّحُ لَهُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَهُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ \* 3 .

فبعد ذكره لأصناف أهل التوحيد الأربعة، وأن الصنف الرابع خرسوا فلم ينطقوا وغابوا على ذكر التوحيد بمشاهدة المذكور الواحد، ناسب هذا المعنى قول شاعر لم يذكر اسمه فأورده فقال: «صح الوجود له شرعا ومعرفة إن التحيّر في دعوى تَطَلُّبه $^{3}$ 

فالله مُوجِدُنا مَوجُودُنا أبدا والعبد مفتقر في حق مطلَبِه فاذكر سواه به تَذكُرُه معرفةً فاللهُ أجلى وُجُودا والوجودُ به والعبد ليس له من نفسه أبدا إلا انصرامٌ وتشبيهُ لمشتَبِه كيف السبيل إلى المذكور تذكُرُه أهلُ المَذاهبِ كلُّ عندَ مذهَبِه فالصمتُ ذكرٌ له فاذكرْ كذاكَ وذَا وَثَا الشَّبِهِ \*\*

. يدعِّم كلامه بشعر صوفي يجمع المعنى: وذلك حين حثه على كثرة الذكر بالاسم المفرد "الله" دون غيره، وذلك لمحبة الله له، وتعظيمه عنده، ولأن من علامة محبة المحبوب كثرة ذكره، وفي ذلك يقول الشاعر<sup>5</sup>:

كَرِرْ عَلَيَّ الذِّكرَ مِنْ أَسْمَائِهِ وَاجْلُو القُلُوبَ بنُورِهِ وسَنَائِهِ وَدِرِ الكُؤوسَ على النفوس فإنَّا تصبُو إلى المشرُوب من صَهبائِه اسمٌ به الكون استفاد ضياءَه في أرضه وقضائه وسمائِه حارتْ عقولُ القوم عند صِفاتِه نارتْ قلُوبُ الخلقِ عند ضِيائِه وإذا تجلَّى للقلوبِ جَلالةً شعَرَتْ بسرِ سَنائِه وبَهائِه قرَّتْ قلُوب المُتَّقينَ بقُبِه وعَلائِه وعَلائِه على عليائِه وعَلائِه عند طيائِه عند طيائِه على المُتَّقينَ بقُبِه عرفة المعروف على عليائِه وعَلائِه عن المَعروف مِن آلائِه على العارفينَ مُكرَرًا معروفة المعروف مِن آلائِه

75

<sup>1.</sup> سورة الحشر الآيات 22·23·24 .

<sup>.</sup> 37 ابن عطاء الله السكندري ، القصد الجرد في معرفة الاسم المفرد ، ص  $^{2}$ 

<sup>3 .</sup> هذه الأبيات من البحر البسيط ولم أعرف لها قائل .

<sup>.</sup>  $^{4}$  ابن عطاء الله السكندري ، القصد المجرد في معرفة الاسم المفرد ، ص  $^{37}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>- المصدر نفسه ، ص 43، 44.

. استشهد ابن عطاء الله بشعر غير منسوب إلى قائله: فيعبر عن المعنى الذي شرحه في السبب الثالث من أسباب إسقاط التدبير فقال: « الثالث: علمك بأن القدر لا يجري على حسب تدبيرك، بل أكثر ما يكون ما لا تدبر، وأقل ما يكون ما أنت له مدبر، والعاقل لا يبني بناء على غير قرار فمتى تتم مبانيك والأقدار تقدمها؟، وعن التمام قصدها. (قال الشاعر) شعرا:

متى يبلغ البنيان يوما تمامه إذا كنت تبنيه وغيرك يهدم

وإذا كان التدبير منك والقدر يجري على خلاف ما تدبر، فما فائدة تدبير لا تنصره الأقدار؟ وإنما ينبغى أن يكون التدبير لمن بيده أزمة المقادير، ولذلك قيل شعر:

ولما رأيت القضا جاريا بلا شك فيه ولا مرية على خالقى وألقيت نفسى مع الجرية » - 2

يوظف أبياتا من شعر التصوف لم يذكر لها قائل  $\frac{8}{2}$ : بعد بيانه لأنواع المعرفة ومنها "معرفة حقّ " وفيها يقع التفاوت بين أهلها فمنهم من نظر إلى أفعاله من حيث أنما أفعاله وصنعته، ومنهم من نظر إلى قدرة القادر ولاحظ صفاته ورأى حكمته ولم تحجبه الأفعال عن الصفة، ومنهم من نظر إلى الصانع لا إلى الصنعة ولم تحجبه الصفات عن عظمة الذات وذلك غاية الإدراك ونحاية العقول ولا تتعداه وإليه انتهت المعرفة. أورد لكل نوع من الآيات القرآنية المؤيدة لذلك الحد من المعرفة ، فاستدلال العموم بالصنعة على الصانع بداية ودليله قوله تعالى: ﴿ قُلِ انظُرُواْ مَاذَا فِي السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ ﴾ ، وقوله تعالى : ﴿ أَفَلَا يَنظُرُونَ إِلَى الْإِبِلِ كَيْفَ خُلِقَتْ ﴿ وقوله تعالى : ﴿ إِنَّ فِي السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ ﴾ ، وقوله تعالى : ﴿ أَفَلَا يَنظُرُونَ إِلَى الْإِبِلِ كَيْفَ خُلِقَتْ ﴾ وقوله تعالى : ﴿ إِنَّ فِي

<sup>.</sup> هذه الأبيات من البحر الكامل ولم أعرف لها قائل .  $^{1}$ 

<sup>.</sup> 16 ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص $^{2}$ 

 $<sup>^{-3}</sup>$ ابن عطاء الله السكندري ، القصد الجرد في معرفة الاسم المفرد ، ص  $^{-3}$ 

<sup>4.</sup> سورة يونس الآية 101.

<sup>5.</sup> سورة الغاشية الآية 17.

خَلْقِ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَاخْتِلاَفِ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ وَالْفُلْكِ الَّتِي تَجْرِي فِي الْبَحْرِ الْوَقوله تعالى: وَفِي الْأَرْضِ آيَاتٌ لِّلْمُوقِنِينَ، وَفِي أَنفُسِكُمْ أَفَلَا تُبْصِرُونَ  $^2$ .

أما استدلال الخصوص بالصانع على صنعته نهاية فدليله قوله تعالى : ﴿ أُوَلَمْ يَكُفِ بِرَبِّكَ أَنَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدٌ ﴾ 3، وقوله تعالى : ﴿ وَكَفَى بِاللَّهِ شَهِيداً ﴾ 4، وقوله تعالى: ﴿ أَفِي اللَّهِ شَكُّ فَاطِر السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ 5، وفي استدلال الخصوص وتفاوت المشاهدة على قدر رفع  $^{6}$  الحجاب. قال القائل

> برُؤيتِهِ شيئًا قَبيحًا ولا رَدِي وأشهَدَني بالحقِّ في كلِّ مَشهَدِ وطَالعْتُ أسرارَ الحِمَالِ المُبِدَدِ وفي كلِّ مسمُوع له لَحنُ معبَدِ كمِحنةِ مَهجُورِ ومِحنةِ مُسنكِ »<sup>7</sup>

«ويبدُو بأوصَافِ الجمَالِ فلا يُرَى فلمَّا تجلَّى لي على كلِّ شاهِدٍ تجنَّبتُ تَقييدَ الحمَالِ ترفُّعًا ففِي كلِّ مشهُود لقلبيَ شاهدُّ وصارَ سماعِي مُطلقًا مِنه بَدؤُهُ وحاشَى لِمثلِي مِن سَمَاع مُقَيَّدِ أراها بأوصاف الجمال جميعها

فهذه جملة أبيات وظفها ابن عطاء الله في مواضع ناسبت معاني الآيات، ولم يذكر لها قائل. ثم ننتقل إلى مواضع أخرى وظف فيها أبيات من الشعر ولم ذكر لها القائل.

<sup>1.</sup> سورة البقرة الآية 164.

<sup>2.</sup> سورة الذاريات الآية 21،20.

<sup>3 .</sup> سورة فصلت الآية 53

<sup>4.</sup> سورة النساء الآية 79.

<sup>5.</sup> سورة إبراهيم الآية 10.

<sup>6.</sup> الأبيات من البحر الطويل ولم أعرف لها قائل.

<sup>7-</sup> ابن عطاء الله السكندري ، القصد المجرد في معرفة الاسم المفرد ، ص 59 .

# 3 ـ توظيفه الشعر الصوفي المنسوب لقائله: ونمثل لهذا الجزء بأبيات لأبي العباس المرسي وأخري لابن الفارض:

. شعر الشيخ أبي العباس المرسي: وذلك في مسألة التحاد فمثل لها بإيجاد الواحد وتكراره في العدد، مثال لإيجاد الحق الخلق في الصورة الكونية ، والارتباط بين الواحد والعدد مثال للارتباط بين الحق والخلق ، ثم استشهد بشعر أبي العباس إذ يقول  $^1$  (البحر الوافر): فلولاه ولولانا لما كان الذي كانا

. استدل بشعر ابن الفارض $\frac{2}{}$ : وذلك في مسألة إبطال التناسخ $^{3}$  فقال: اعلم أن التناسخ باطل والدليل عليه قول المحقق سيدي عمر بن الفارض $^{4}$ :

تكون أراجيف الضلال مُخيفتي في صورته في بدء وحي النبوة لمُهدي الهدى في هيأة بشرية  $^{6}$ 

وكيف وباسم الحق ظل تحققي وها دحيةٌ وافى الأمين نبيتًا أجبريلَ قل لي كان دحية<sup>5</sup> إذ بدا

<sup>.</sup> ابن عطاء الله السكندري ، هتك الأستار في علم الأسرار ، ص $^{-1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  المصدر نفسه ، ص 33 -

<sup>3.</sup> التناسخ هو انتقال النفس الناطقة من بدن إلى آخر ، وأصحابه ينكرون المعاد الجسماني، فالنفوس تبيقى مجردة عن الأبدان إن كانت كاملة فقد وصلت إلى عالم القدس، وإن لم تكن كاملة فتنتقل بين الأبدان حتى تتحقق لها الغاية، ويسمى هذا الانتقال نسخا. وقال الطوسي عنهم في اللمع: إنهم غلطوا وضلوا ضلالا مبينا وجهلوا، وذلك في تعمقهم وتفكرهم بآرائهم فيما منع الله تعالى قلوب العباد من التفكر فيه بقوله تعالى : ﴿ويسألونك عن الروح قل الروح من أمر ربي ﴾. عبد المنعم الحفني ، الموسوعة الصوفية ، مكتبة مدبولي القاهرة الطبعة الأولى 2003م، ص691

<sup>4.</sup> عمر بن الفارض هو: أبو حفص عمر بن أبي الحسين علي بن المرشد بن علي ( 576ه ، 632ه) الصوفي المصري حفل ديوانه بأناشيد الحب الإلهي كثرت فيه الشروح والتفاسير خاصة لقصيدته التائية الكبرى والخمرية، والقصيدتان تشتملان على الرموز والتلويحات والإشارات والمصطلحات. عبد المنعم الحفني ، الموسوعة الصوفية ، رقم الترجمة 276.

<sup>5.</sup> دحية : اسم صحابي كان ينزل جبريل في صورته أحيانا.

<sup>6.</sup> مهدي الهدى : قصد به النبي صلى الله عليه وسلم.

بماهية المرئي أمن غير مرية وفي علمه عن حاضريه مزيَّة يرى رجلا يُدعَى لديه بصحبة يرى ملكا يوحى إليه وغيره ولى من أتم الرؤيتين إشارة تُنزِّه عن رأي الحلول عقيدتي وفي الذكر ذِكْرُ اللبس ليس بمنكر ولم أعدُ عن حُكمَىْ كتاب وسنة ففي هذه الأبيات ينفي ابن الفارض الحلول عن نفسه ويتبرأ منه، كما في الشاهد الذي ساقه عن جبريل عليه السلام، إذ بدا للحاضرين رجلا يشبه دحية وهو في نظر الرسول صلى الله عليه وسلم جبريل وليس غيره، ثم يعلن مبدأ عاما في دعواه أنه لم يخرج عن الكتاب والسنة<sup>3</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>. ماهية المرئى : حقيقته.

<sup>.</sup> هذه الأبيات من تائية ابن الفارض من البيت 279 إلى البيت 285 وقد شرحها عبد الحق الكتابي . عبد الحق الكتابي . شرح تائية ابن الفارض. دار الكتب العلمية بيروت. الطبعة الأولى سنة 2006م.

ابن الفارض ، ديوان ابن الفارض ، تقديم وشرح عبد القادر محمد مايو ، دار القلم العربي سوريا ، الطبعة الأولى سمة  $^3$ 2001م ، أثناء شرح الأبيات 279 إلى 284 .

# المطلب الرابع:

# الاقوال المأثورة.

- 1 . أقوال الصحابة .
  - 2 ـ أقوال السابقين
- أ. أقوال المفسرين .
- ب ـ أقوال أهل العلم .
- ج ـ أقوال العارفين والزهاد .

## 3 . أقوال الشيخين .

- أ. الشيخ أبو الحسن الشاذلي.
- ب ـ الشيخ أبو العباس المرسي .
  - 4. أقوال الصوفية.

# <u>1</u> ـ أقوال الصحابة : \_ سأعرض فيما يلي أمثلة لاستدلال ابن عطاء الله بأقوال بعض من الصحابة :

. يؤكد تفسيره بما نقل عن ابن عباس: وذلك بعد أن ذكر لاحتمالات الممكنة في الآية ففي قوله تعالى: ﴿ وَفِي السَّمَاء رِزْقُكُمْ ﴾ أن يكون قوله سبحانه وتعالى: ﴿ وَفِي السَّمَاء رِزْقُكُمْ ﴾ أن يكون المراد إثبات رزقكم أي إثباته في اللوح المحفوظ، فإن كان المراد كذلك، فهو تطمين للعباد، وإعلام لهم أن رزقكم (أي الشيء الذي منه رزقكم) كتبناه عندنا وأثبتناه في كتابنا وقضيناه بآياتنا من قبل وجودكم وعيناه من قبل ظهوركم، فلأي شيء تضطربون؟ وما لكم إلي لا تسكنون؟ وبوعدي لا توقنون؟.

ويحتمل أن يكون المراد ﴿ وَفِي السَّمَاء رِزْقُكُمْ ﴾. أي الشيء الذي منه رزقكم، وهو الماء كما قال تعالى: ﴿ وَجَعَلْنَا مِنَ الْمَاء كُلَّ شَيْءٍ حَيٍّ أَفَلَا يُؤْمِنُونَ ﴾ 2، وكذلك قال ابن عباس رضي الله عنهما: هو المطر. فيكون قوله: ﴿ وَفِي السَّمَاء رِزْقُكُمْ ﴾ أي الشيء الذي منه أصل رزقكم، ولأن الماء في نفسه رزق » 3.

. أورد قول علي رضي الله عنه: وذلك عند تعريفه للقلب الأجرد، فقال: « وقال علي كرم الله وجهه ورضي عنه: القلب الأجرد هو انجراده بالزهد في الدنيا وتجريده من الهوى ، وسراجه الذي يزهو فيه هو نور اليقين يبصر به اليقين. » 4 ثم أتبعه بآيات في القلب الأغلف وهو المحجوب بظلم ظلام جهل التقليد عن رؤية شمس النبوة والتوحيد ، منها قوله تعالى : ﴿ إِنَّا وَجَدْنَا آبَاءنَا عَلَى أُمَّةٍ وَإِنَّا عَلَى آثَارِهِم مُّهْتَدُونَ ، وَكَذَلِكَ مَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ فِي قَرْيَةٍ مِّن نَّذِيرٍ إِلَّا قَالَ مُتْرَفُوهَا عَلَى أُمَّةٍ وَإِنَّا عَلَى آثَارِهِم مُّهْتَدُونَ ، وَكَذَلِكَ مَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ فِي قَرْيَةٍ مِّن نَّذِيرٍ إِلَّا قَالَ مُتْرَفُوهَا

 $<sup>^{1}</sup>$  . سورة الذاريات الآية  $^{2}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  . سورة الأنبياء الآية  $^{2}$ 

<sup>80</sup> - ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص

<sup>.</sup> 54 ابن عطاء الله السكندري ، القصد المجرد في معرفة الاسم المفرد ، ص 4

إِنَّا وَجَدْنَا آبَاءِنَا عَلَى أُمَّةٍ وَإِنَّا عَلَى آثَارِهِم مُّقْتَدُونَ ﴿ أَ، وقوله تعالى : ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ اتَّبِعُوا مَا أَنزَلَ اللَّهُ قَالُوا بَلْ نَتَّبِعُ مَا وَجَدْنَا عَلَيْهِ آبَاءِنَا ﴾ 2.

. أورد قول أبي بكر الصديق رضي الله عنه: وذلك بعد تعريفه ل"معرفة الحقيقة "وبعد استشهاده بالآية كما يلي : « فمعرفة الحقيقة هي معرفة الذات، ولا سبيل إليها لامتناع الضدية، فإن العجز عن درك الإدراك إدراك، والبحث في ذات السر إشراك، قال تعالى: ﴿ وَلَا يُحِيطُونَ بِهِ عِلْماً ﴾  $^{8}$ ، وقال أبو بكر الصديق رضي الله عنه وأرضاه: فسبحان من لم يجعل معرفته إلا بالعجز عن معرفته  $^{4}$ . فقول أبى الصديق تنزيه لله تعالى وتعظيم إذ جعل تمام المعرفة في العجز عنها.

- يستشهد ابن عطاء الله بحال بعض الصحابة: وذلك أثناء شرحه للسبب الثالث من الأسباب المعينة على حمل البلايا، وذلك فيذكر الآية ويشير منها إلى المعنى فيقول: « الثالث: وهو قوله: "إنما يعينهم على حمل البلايا، واردات العطايا": وذلك أن واردات العطايا السابقة من الله إليك، تذَكُّرك لها مما يعينك على حمل أحكام الله، إذ كما قضى لك بما تحب، اصبر له على ما يحب فيك، ألم تسمع قوله تعالى: ( أَوَلَمَّا أَصَابَتْكُم مُصِيبةٌ قَدْ أَصَبْتُم مِّثْلَيْهَا )<sup>5</sup>، فسلاهم الحق فيما أصيبوا بما أصابوا؛ وهذا من العطايا السابقة. وقد يقترن بالبلايا في حين ورودها، ما يخففها على العباد المقربين، من ذلك أن يكشف لهم عن عظيم الأجر الذي ادخره لهم في تلك البلية، ومنها ما ينزل على قلوبهم من التثبيت والسكينة، ومنها ما يورده عليهم من دقائق اللطف وتنز لات المنن، حتى كان بعض الصحابة رضي الله عنهم يقول في بعض مرضه: (أُشدُدُ غيها من عظيم المنح واللطائف.

<sup>1.</sup> سورة الزخرف الآية 22. 23.

 $<sup>^{2}</sup>$ . سورة لقمان الآية  $^{2}$ 

 $<sup>^3</sup>$ . سورة طه الآية  $^3$ 

<sup>.</sup> 58 ابن عطاء الله السكندري ، القصد الجرد في معرفة الاسم المفرد ، ص -8

 $<sup>^{5}</sup>$  . سورة آل عمران الآية  $^{165}$ 

أ خرج هذا الأثر عبد الرزاق في مصنفه عن عن شهر بن حوشب قال : ( أخذت معاذ قرحة في حلقه فقال : أختقني خنقك فوعزتك إني لأحبك ) ، ج8 ص 186.

 $<sup>^{-}</sup>$  ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص $^{-}$ 

. ينقل تفسير علي رضي الله عنه للآية: وذلك بعد شرحه لسبب ورود الفاقة على العبد ليلتفت إلى المناجاة وهي شرف عظيم، ودليل ذلك ما أخبرنا الله تعالى عن موسى عليه السلام، فقال: « وذلك أنه تعالى أراد أن يفتح للعباد باب المناجاة، فكلما احتاجوا إلى الأقوات والنعم، توجهوا إليه برفع الهمم، فشرفوا بمناجاته ومنحوا من هباته، ولو لم تسقهم الفاقة إلى المناجاة لم يفقهها عقول العموم من العباد، ولولا الحاجة لم يستفتح بابحا إلا عقول أهل الوداد، فصار ورود الفاقة سببا للمناجاة. والمناجاة شرف عظيم، ومنصب من الكرامة جسيم.

ألا ترى أن الحق سبحانه وتعالى أخبر عن موسى عليه السلام بقوله سبحانه وتعالى: ﴿فَسَقَى لَمُمَا ثُمُّ تَوَلَى إِلَى الظِّلِّ فَقَالَ رَبِّ إِنِيِّ لِمَا أَنزَلْتَ إِلَيَّ مِنْ خَيْرٍ فَقِيرٌ ﴾ أ، قال علي رضي الله عنه: والله ما طلب إلا خبزا يأكله، ولقد كانت خضرة البقل ترى من شفيف صفاق بطنه لهزاله »2.

. أورد قول سفيان الثوري ورؤيا أبي الحسن للصديق رضي الله عنه: وذلك تفريعا عن قصة إبراهيم عليه السلام وأنه عليه السلام لما لم يدبر لنفسه ولا اهتم بما بل ألقاها إلى الله تعالى وأسلمها إليه ، وقد أمرنا الله تعالى أن لا نخرج عن ملته، وأن نرعى حق تسميته بقوله تعالى: ﴿مُلَّةَ أَبِيكُمْ إِبْرَاهِيمَ هُوَ سَمَّاكُمُ الْمُسْلِمينَ مِن قَبْلُ 3، وقوله تعالى: ﴿ وَمَن يَرْغَبُ عَن مِلَةً

 $<sup>^{1}</sup>$  . سورة القصص الآية  $^{24}$ 

<sup>.</sup> 62 س المصدر نفسه -2

<sup>.</sup> 78 . سورة الحج الآية  $^3$ 

إِبْرَاهِيمَ إِلاَّ مَن سَفِهَ نَفْسَهُ  $^1$ ، ففصل في أقسام التدبير فكان منها التدبير للدنيا على قسمين: تدبير الدنيا للذنيا $^2$ ، وتدبير الدنيا للآخرة $^3$ .

وليبين أن ليس كل طالب للدنيا مذموما، بل المذموم من طلبها لنفسه لا لربه، ولدنياه لا لآخرته، قال : « وللزاهد في الدنيا علامتان: علامة في فقدها، وعلامة في وجدها، فالعلامة التي في وجدها الإيثار منها، والعلامة التي في فقدها وجود الراحة منها. فالإيثار شكر لنعمة الوجدان، ووجود الراحة منها شكر لنعمة الفقدان، وذلك ثمرة الفهم عن الله والعرفان، لأن الحق تعالى كما قد ينعم عليك بوجودها كذلك قد ينعم بصرفها، بل نعمته في صرفها أتم.

قال سفيان الثوري رحمه الله تعالى: (لنعمة الله فيما زوى عن الدنيا، أتم من نعمته على فيما أعطاني عنها). وقال الشيخ أبو الحسن الشاذلي رحمه الله: (رأيت الصديق رضي الله عنه في المنام فقال لي: أتدري ما علامة خروج حب الدنيا من القلب؟ قلت: لا أدري، قال علامة خروج حب الدنيا من القلب، بذلها عند الوجود، ووجود الراحة منها عند الفقد).

فقد تبين من هذا: أن ليس كل طالب للدنيا مذموما، بل المذموم من طلبها لنفسه لا لربه، ولدنياه لا  $\frac{4}{2}$ .

. استشهد بسير الصحابة: وذلك في تأييد المعنى الذي يستنبطه من الآية، ففي قوله تعالى: ﴿ يُسَبِّحُ لَهُ فِيهَا بِالْغُدُوِّ وَالْآصَالِ ، رِجَالٌ لَّا تُلْهِيهِمْ بِحَارَةٌ وَلَا بَيْعٌ عَن ذِكْرِ اللَّهِ وَإِقَامِ الصَّلَاةِ وَإِيتَاء الزَّكَاةِ ﴾ 5، قال: ﴿ فَأَثْبَت الحق سبحانه وتعالى لهم في هذه الآية: أنهم لا تلهيهم

<sup>1 .</sup> سورة البقرة الآية 130.

<sup>2 . &</sup>lt;u>تدبير الدنيا للدنيا:</u> هو أن يدبر في أسباب جمعها افتخارا بما واستكثارا؟ وكلما زيد فيها شيئا ازداد غفلة واغترارا، وأمارة ذلك أن يشغله عن الموافقة ويؤديه إلى المخالفة . ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص44.

<sup>3.</sup> تدبير الدنيا للآخرة: كمن يدبر المتاجر والمكاسب والغرامة ليأكل منها حلالا، ولينعم بما على ذوي الفاقة أفضالا، وليصون بما وجهه عن الناس إجمالا. ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص44.

<sup>4-</sup> ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص44 .

<sup>5.</sup> سورة النور الآية 36. 37.

تجارة ولا بيع عن ذكر الله، ولم ينف عنهم أنهم لا يتحرون ولا يبيعون، بل في الآية ما يدل على جواز البيع والتجارة، من فحوى الخطاب إذا تدبرته، تدبر أولي الألباب.

ألم تسمع قوله تعالى: ﴿ وَإِقَامِ الصَّلَاةِ وَإِيتَاءِ الزَّكَاةِ ﴾ فلو نهاهم عن الغني، لنهاهم عن التسبب المؤدى إليه وهو التجارة والبيع، ألا ترى أنه قال: ﴿ وَإِيتَاء الزَّكَاةِ ﴾، فإيجابه الزكاة عليهم دليل على أن هؤلاء الرجال الذين هذه الأوصاف أوصافهم، قد يكون منهم أغنياء ولا يخرجهم عن المدحة غناهم، إذا قاموا فيه بحقوق مولاهم »1.

ثم استشهد ابن عطاء الله بسير الصحابة، فقال: «قال عبد الله بن عتبة : كان لعثمان بن عفان رضي الله عنه يوم قتله عند خازنه، مائة ألف وخمسون ألف دينار وألف ألف درهم، وخلف ضياعا بين "أريس" و"خيبر" و" وادي القرى $^4$ ، قيمته مائتا ألف دينار.

وبلغ ثمن مال الزبير <sup>5</sup> رضي الله عنه خمسين ألف دينار، وترك ألف فرس وألف مملوك. وخلف عمرو بن العاص رضي الله عنه ثلاثمائة ألف دينار. وغنى عبد الرحمن بن عوف رضي الله عنه، أشهر من أن يذكر. وكانت الدنيا في أكفهم لا في قلوبهم، صبروا عنها حين فقدت وشكروا الله حين وجدت.

 $<sup>^{-1}</sup>$  ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص $^{-4}$ 

أريس: بئر الخاتم حيث وقعت فيه خاتم رسول الله صلى الله عليه وسلم من يد عثمان بن عفان رضي الله عنه في السنة السادسة من خلافته، غربي مسجد قباء بنحو 42 م من باب المسجد القديم، والأريس في لغة أهل الشام الفلاح.
 شوقي أبو خليل ، أطلس الحديث النبوي ، دار الفكر دمشق ، الطبعة الأولى سبتمبر 2003م ، ص34.

<sup>3.</sup> حيبر: حصون حيابر شمال المدينة المنورة لمن يريد الشام (170 كم)، منها حصن ناعم والقوص والشق والنطاة والسُلالم والوطيح والكتيبة، فتحت بعد صلح الحديبية مباشرة في أول محرم سنة 7ه مع فدك ووادي القرى وتيماء. شوقي أبو خليل ، أطلس الحديث النبوي ، ص167.

<sup>4.</sup> وادي القرى : واد بين المدينة المنورة وتبوك سمي وادي القرى لكثرة قراه، ويسمى أيضا الوادي وأهل الوادي، فتح سنة 7ه عنوة ثم صولح أهله على الجزية، من مدنه : العلا ، وبينه وبين المدينة 350 كم شمالا . شوقي أبو خليل ، أطلس الحديث النبوي ، ص370.

الزبير : أي الزبير ابن العوام ابن عمة النبي صلى الله عليه وسلم.

وإنما ابتلاهم الحق سبحانه وتعالى بالفاقة في أول أمرهم حتى تكملت أنوارهم، وتطهرت أسرارهم، فبذلها لأنهم لو أُعطوها قبل ذلك، فلعلها كانت آخذة منهم، فإذا أعطوها بعد التمكين والرسوخ في اليقين تصرفوا فيها تصرف الخازن الأمين، وامتثلوا قوله تعالى: ﴿وَأَنفِقُوا مِمَّا جَعَلَكُم مُسْتَخْلَفِينَ فِيهِ  $^{1}$  » $^{2}$ .

وكذا استشهد ابن عطاء الله بسيرة على رضي الله عنه في الجهاد، ففي قوله تعالى: وفَاعْفُواْ وَاصْفَحُواْ حَتَّى يَأْتِيَ اللّهُ بِأَمْرِهِ وَ اللّهِ عَالَ: « ومن ها هنا يفهم منعهم عن الجهاد في أول الأمر ، لأنه لو أبيح لهم الجهاد في أول الإسلام، لأضمر أن يكون انتصارهم لأنفسهم من حيث لا يشعرون، حتى كان علي رضي الله عنه، إذا ضرب أمهل حتى تبرد تلك الضربة، ثم يضرب ذلك خشية أن يضرب عقبها، فيكون في ذلك مشاركة من حظه، وذلك لمعرفته رضي الله عنه دسائس النفوس وكمائنها، وعظيم حراستهم لقلوبهم، وتخليص أعمالهم وإشفاقهم أن يكون في عملهم شيء لم يرد به وجه الله تعالى» 4.

. استدل بسير الصحابة في الدلالة على إيثارهم: و ذلك لقول الحق تعالى فيهم: ﴿ويؤثرون على أنفسهم ولو كان بهم خصاصة ﴾، حيث قال: ﴿ فكانت الدنيا في أيديهم، لا في قلوبهم ويدل على ذلك خروجهم عنها، وإيثارهم بها، حتى أنهم أهدى لإنسان منهم رأس شاة فقال: (فلان أحق بها مني)، ثم قال الآخذ لها كذلك، فما زالوا يتهادونها إلى أن عادت إلى الذي أهداها أولا بعد أن طافت على سبعة أو نحوهم .

ويكفيك في ذلك: خروج عمر رضي الله عنه، عن نصف ماله، وخروج أبي بكر الصديق رضي الله عنه، عن ماله كله، وخروج عبد الرحمن بن عوف رضي الله عنه عن سبعمائة بعير موقرة الأحمال، وتجهيز عثمان رضى الله عنه جيش العسرة إلى غير ذلك من حسن أفعالهم، وسني

<sup>1 .</sup> سورة الحديد الآية 07 .

<sup>.46</sup> بن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص $^{2}$ 

<sup>3 .</sup> سورة البقرة الآية 109 . <sup>3</sup>

 $<sup>^{-4}</sup>$  ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص $^{-4}$ 

أحوالهم  $^{1}$ . فهذه أمثلة من سير الصحابة وأحوالهم استشهد بها ابن عطاء الله تعضيدا للمعنى الذي فهمه من الآية.

## 2 ـ أقوال السابقين :

يستدل ابن عطاء الله أثناء تفسيره لآيات القرآن الكريم بأقوال من سبقه، فهي من مصادره غير أنه لا ينسبها إلى أصحابها، فمن المفسرين صرح فقط بتفسير ابن عطية<sup>2</sup>، وفيما يلي نورد أمثلة لذلك ابتداء بأقوال المفسرين ثم بأقوال أهل العلم ثم بأقوال العارفين:

- أ . أقوال المفسرين : أحيانا ينسب أقوال المفسرين إلى أصحابها كنسبته أقوال ابن عطية ، وأكثر الأحيان لا ينسب ذلك كما يتضح من هذه الأمثلة :
- استدل بتفسير ابن عطية: وذلك في قوله تعالى : ﴿ وَلَلْآخِرَةُ خَيْرٌ لَّكَ مِنَ الْأُولَى ﴾ ، فقال : ﴿ وَلَلْآخِرَةُ خَيْرٌ لَّكَ مِنَ الْأُولَى ﴾ ، قال ابن عطية: (وللحالة الثانية خير لك من الأولى)  $^4$ . وذلك بعدا بيانه أن آدم عليه السلام أهبطه الله تعالى إلى الأرض ليكمله، والذي لابد من اعتقاده في حق الأنبياء هو الانتقال من حالة الكمال إلى الأكمل فالحالة الثانية أكمل من الأولى  $^5$ .

<sup>-1</sup> ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص-46

 <sup>2.</sup> ابن عطية : القاضي أبو محمد عبد الحق بن عطية الإشبيلي المفسر بالأندلس ولد سنة 481 هـ والمتوفى سنة 546هـ
 بلورقة. أبو العباس أحمد بن الخطيب ، الوفيات ، تحقيق عادل نويهض ، نشر دار الإقامة 1978م بيروت ، ص
 279

<sup>3 .</sup> سورة الضحى الآية 04

<sup>4-</sup> ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص 22.

<sup>5-</sup> المصدر نفسه ، ص 22.

. ينسب القول إلى بعض المفسرين دون أن يذكر اسمه: وذلك في قوله تعالى : ﴿ وَلَقَدْ عَهِدْنَا إِلَى السّب القول إلى بعض المفسرين دون أن يذكر اسمه: وذلك في قوله تعالى الشجرة لم يكن آدَمَ مِن قَبْلُ فَنَسِيَ وَلَمْ بَجِدْ لَهُ عَزْماً ﴾ أ. حيث قال: ﴿ اعلم أن أكله عليه السلام للشجرة لم يكن عنادا ولا خلافا، فإما أن يكون نسي الأمر فتعاطى الأكل وهو له غير ذاكر، وهو قول بعضهم  $^2$ . فلم هنا يصرح من هؤلاء البعض، ولم أعثر فيما توفر لدي من المصادر على صاحب هذا التفسير.

وكذا في قوله تعالى: ﴿ فَوَرَبِّ السَّمَاء وَالْأَرْضِ إِنَّهُ لَحَقُّ مِّثْلَ مَا أَنَّكُمْ تَنطِقُونَ ﴾ قل قول الملائكة عند سماعهم لهذه الآية ولم يصرح عمن نقله ثم ذكر قول بعض من سمع الآية ولم صرح به أيضا حيث قال : ﴿ وفي ذلك حجة عظيمة على العباد أن يكون الوفي لوعد الذي لا يخلف الميعاد، يقسم للعباد على ما ضمن لهم، لعلمه بما النفوس منطوية عليه من الشك والاضطراب ووجوب الارتياب، فلذلك قالت الملائكة حين سمعت هذه الآية: (هلك بنو آدم، أغضبوا ربهم الجليل، حتى أقسم)، وقال بعضهم حين سمع هذه الآية: (سبحان الله: من ألجأ الكريم إلى القسم؟) » 4.

. نقل قول بعض المفسرين: وذلك في مسألة التفريق بين ذكر الله تعالى وذكر نبيه، في قوله تعالى: ﴿ يُضِلُّ بِهِ كَثِيراً وَمَا يُضِلُّ بِهِ إِلاَّ الْفَاسِقِينَ، الَّذِينَ يَنقُضُونَ عَهْدَ اللَّهِ مِن بَعْدِ مِيثَاقِهِ وَيَقْطَعُونَ مَا أَمَرَ اللَّهُ بِهِ أَن يُوصَلَ وَيُفْسِدُونَ فِي الأَرْضِ أُولَئِكَ هُمُ الْخَاسِرُونَ ﴾ 5، فقال: «قال بعض المفسرين: أمر الله أن يوصل ذكر نبيه بذكره فمن قطع بين ذلك فقد قطع ما أمر الله به أن يوصل فقد أطلق عليه اسم الخسران.

<sup>115</sup> . سورة طه الآية 115

<sup>.24</sup> ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص $^{24}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  . سورة الذاريات الآية  $^{2}$  .

 $<sup>^{-4}</sup>$  ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص $^{-81}$ 

 $<sup>^{5}</sup>$  . سورة البقرة الآية  $^{26}$  .  $^{5}$ 

قال الله تعالى : ﴿وَرَفَعْنَا لَكَ ذِكْرَكَ ﴾ أ، قال بعض المفسرين: معناه لا أذكر إلا وذكرت معي  $^2$ . نقل قول كثير من المفسرين: وذلك في معنى "الكلمة الباقية" في قوله تعالى : ﴿وَجَعَلَهَا كَلِمَةً بَاقِيَةً فِي عَقِبِهِ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ﴾ فقال : قال كثير من المفسرين إنحا قول لا إله إلا الله لقوله قبل ﴿ إِنَّنِي بَرَاء مُمَّا تَعْبُدُونَ إِلَّا الَّذِي فَطَرِنِي فَإِنَّهُ سَيَهْدِينِ ﴾ .

## ب . أقوال أهل العلم :

ينسب ابن عطاء الله تفسير الآية إلى أهل العلم من غير أن يسميهم، وفيما يلي أمثلة لذلك: ففي قوله تعالى: ﴿ قُلْنَا يَا نَارُ كُونِي بَرْداً وَسَلَاماً عَلَى إِبْرَاهِيمَ ﴾ 5، حيث قال: « قال أهل العلم: لو لم يقل الحق سبحانه: ﴿ وسلاما ﴾ لأهلكه بردها، فخمدت تلك النار، وقال أهل العلم: بإخبار الأنبياء عليهم الصلاة والسلام لم يبق ذلك الوقت نار بمشارق الأرض ولا بمغاربها إلا خمدت ظانة أنما المعنية بالخطاب، فقيل: إنه لم تحرق النار منه إلا قيده » 6.

وكذا في قوله تعالى : ﴿ يُرِيدُ اللّهُ أَن يُخَفِّفَ عَنكُمْ وَخُلِقَ الْإِنسَانُ ضَعِيفاً 7، حيث قال : «قال بعض أهل العلم: يعني لا يتمالك عند قيام الشهوة به 8.

سورة الشرح الآية 04 .

<sup>.</sup> 31 ابن عطاء الله السكندري ، مفتاح الفلاح ، ص $^2$ 

سورة الزخرف الآية 28 .

سورة الزخرف الآية 27.26 .

 $<sup>^{5}</sup>$  . سورة الأنبياء الآية  $^{6}$  .

 $<sup>^{-6}</sup>$  ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص $^{8}$  .

<sup>.</sup> سورة النساء الآية 28 .

<sup>. 33</sup> ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص $^{8}$ 

وكذا في قوله تعالى : ﴿ وَالَّذِينَ يَكْنِزُونَ الذَّهَبَ وَالْفِضَّةَ وَلاَ يُنفِقُونَهَا فِي سَبِيلِ اللّهِ فَبَشِّرْهُم بِعَذَابٍ وَكذا فِي قوله تعالى : ﴿ وَالَّهِ الْعَلَمِ: الْكنز هو المال الذي لا تؤدي زكاته، فإذا أديت زكاته لا يكون كنزا، معناه لا يدخل تحت هذا الوعيد ولا يطلق عليه لسان الذم  $^2$ .

### ج. أقوال العارفين والزهاد:

يستشهد ابن عطاء الله بأقوال العارفين من غير أن يسميهم، وكذا الزهاد قد يسميهم أحيانا، وفيما يلى أمثلة لذلك:

. استشهد بكلام العارفين: وذلك في تفسير قوله تعالى : ﴿ وَإِذَا جَاءِكَ الَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِآيَاتِنَا فَقُلْ سَلاَمٌ عَلَيْكُمْ كَتَبَ رَبُّكُمْ عَلَى نَفْسِهِ الرَّحْمَةَ أَنَّهُ مَن عَمِلَ مِنكُمْ سُوءاً بِجَهَالَةٍ ثُمَّ تَابَ مِن بَعْدِهِ سَلاَمٌ عَلَيْكُمْ كَتَبَ رَبُّكُمْ عَلَى نَفْسِهِ الرَّحْمَةَ أَنَّهُ مَن عَمِلَ مِنكُمْ سُوءاً بِجَهَالَةٍ ثُمَّ تَابَ مِن بَعْدِهِ وَأَصْلَحَ فَأَنَّهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ 3، فبين وجه مناسبة السلام من الله عليهم ، فقال : « رتب سبحانه وتعالى السلام عليهم على محبتهم للرسول صلوات الله عليه وسلامه قال بعض العارفين : إنما سلم عليهم لأنهم ... » 4.

كما استشهد بقول العارفين في مسألة الحكمة من خلق الشيطان مع الاعتقاد الجازم أن الشيطان أحقر لا قدرة له ولا تنسب له إرادة على التحقيق فقال: « فقد فهمت رحمك الله أن الشيطان أحقر في قلوبهم من أن يضيفوا إليه قدرة، أو ينسبوا له إرادة، وسر الحكمة في إيجاد الشيطان، أن يكون مظهرا ينسب إليه سباب العصيان، ووجود الكفران والغفلة والنسيان ألم تسمع قوله: ﴿ وَمَا أَنسَانِيهُ إِلَّا الشَّيْطَانُ ﴾ 5. و قوله تعالى : ﴿ هَذَا مِنْ عَمَل الشَّيْطَانِ ﴾ 6.

<sup>1 .</sup> سورة التوبة الآية 34 .

<sup>2-</sup> ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص106.

<sup>.</sup> 54 . 3

<sup>4-</sup> ابن عطاء الله السكندري ، تفسير آية الأنعام ، ص 14 .

<sup>5 .</sup> سورة الكهف الآية 63 .

<sup>6</sup> .. سورة القصص الآية 15

فكان سر إيجاده ليمسح فيه أوساخ النسب، ولذلك قال بعض العارفين: (الشيطان منديل هذه الدار، يمسح به وسخ المعاصي، وكل قبيح وخبيث، إن الله تعالى لو شاء أن لا يعصى لما خلق إبليس  $^1$ .

#### . وكذا استشهد بسير العارفين:

بعد بيانه لمعنى الآية، ففي قوله تعالى: ﴿ أُولَمَّا أَصَابَتْكُم مُّصِيبَةٌ قَدْ أَصَبْتُم مِّثْلَيْهَا ﴾  $^2$ ، قال : ﴿ فسلاهم الحق فيما أصيبوا بما أصابوا؛ وهذا من العطايا السابقة، وقد يقترن بالبلايا في حين ورودها، ما يخففها على العباد المقربين، من ذلك أن يكشف لهم عن عظيم الأجر الذي ادخره لهم في تلك البلية، ومنها ما ينزل على قلوبكم من التثبيت والسكينة، ومنها ما يورده عليهم من دقائق اللطف وتنزلات المنن، وحتى قال بعض العارفين: لقد مرضت مرضة، فأحببت أن لا تزول، لما ورد على فيها من أمداد الله تعالى، وانكشف فيها من وجود غيبته  $^8$ .

### . يستدل بقول إبراهيم بن أدهم من الزهاد:

وذلك في قوله تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهَ اشْتَرَى مِنَ الْمُؤْمِنِينَ أَنفُسَهُمْ وَأَمْوَاهُم بِأَنَّ هَمُ الجَنَّةَ ﴾، حيث قال : « فلا ينبغي لعبد بعد المبايعة، تدبير ولا منازعة، لأن ما بعته وجب عليك تسليمه، وعدم المنازعة فيه، فالتدبير فيه نقض لعقد المبايعة، قال إبراهيم بن أدهم رحمه الله: نمت ليلة عن وردي فاستيقظت فندمت، فنمت بعد ذلك ثلاثة أيام عن الفرائض، فلما استيقظت سمعت هاتفا يقول شعرا:

كل شيء لك مغفور سوى الإعراض عنا \*\*\* قد غفرنا لك ما فات بقي ما فات منا ثم قيل لي يا إبراهيم: كن عبدا، فكنت عبدا فاسترحت  $^{5}$ .

<sup>.</sup> ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص $^{1}$ 

<sup>.</sup> 165 سورة آل عمران الآية .  $^2$ 

 $<sup>^{-3}</sup>$  ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص  $^{-3}$ 

 $<sup>^{4}</sup>$  . سورة التوبة الآية 111 .

 $<sup>^{-}</sup>$  ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص $^{-5}$ 

. يستدل بقول أبو حفص الحداد من الزهاد:

وذلك في قوله تعالى: ﴿ وَمَن يَعْتَصِم بِاللّهِ فَقَدْ هُدِيَ إِلَى صِرَاطٍ مُّسْتَقِيمٍ ﴾ . ﴿ وَمَن يَتَوَكَّلْ عَلَى عَلَى وَذلك في قوله تعالى: ﴿ وَمَن يَعْتَصِم بِاللّهِ فَهُوَ حَسْبُهُ ﴾ . حيث قال بعد استشهاده بهذه الآيات على موضوع ترك التدبير والوقوف مع ما تجري به المقادير فقال: ﴿ فقد علمت أن إسقاط التدبير والاختيار، أهم ما يلتزمه الموقنون، ويطلبه العابدون، وأشرف ما يتحلى به العارفون. سألت بعض العارفين ونحن تجاه الكعبة، فقلت له: من أي الناحيتين يكون رجوعك؟ فقال: (لي مع الله عادة أن لا تجاوز إرادتي قدمي). فهذا حال عبد محيت اختياراته وإرادته، فلم يبق له مع الله مراد إلا ما أراد كما قال السلف. (أصبحت وهواي في موقع قدر الله).

قال أبو حفص الحداد $^{3}$  رحمه الله تعالى: (لي منذ أربعين سنة ما أقامني الله في حال فكرهته ولا نقلني إلى غيره فسخطته)  $^{4}$ .

## <u>3</u> ـ أقوال الشيخين :

ألف ابن عطاء الله كتابه "لطائف المنن" لبيان مناقب الشيخ "أبي العباس المرسي" و"شيخه أبي الحسن الشاذلي"، فحفظ لنا بهذا الكتاب مناقب الشيخين، فقال : « أما بعد فإني قصدت في هذا الكتاب أن أذكر جملا من فضائل سيدنا ومولانا قطب العارفين، علم المهتدين، حجة الصوفية، مرشد السالكين الواصل إلى الله والموصل إليه، شهاب الدين أبي العباس أحمد بن عمر الأنصاري المرسى وأذكر شيخه الذي أخذ عنه، ومنازلاته التي نقلت عنه وسمعتها عنه، وكراماته وعلومه وأسراره ومعاملاته مع الله سبحانه وتعالى »

<sup>.</sup> سورة آل عمران الآية 101 .

 $<sup>^{2}</sup>$  . سورة الطلاق الآية  $^{2}$ 

 $<sup>^{-3}</sup>$  أبو حفص الحداد : هو أبو حفص عمر بن سلمة الحداد (  $^{-260}$ ه) من قرية يقال لها كورداباذ ، كان أحد الأئمة والسادة . . . أبو القاسم القشيري ، الرسالة القشيرية ، دار السلام مصر ، الطبعة الثالثة ،  $^{-21}$ .

<sup>.</sup> 28 ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص $^{28}$ 

أبن عطاء الله السكندري ، لطائف المنن ، ص24- 25 . 33.

الآيات التي تكلم المرسي في بيان معناها وإظهار فحواها فشرح تفسيره لها وبسط ما استشكل من كلامه.

ولذا كانت أقوالهما وفهمهما من مصادره البارزة والأساسية في التعامل مع آيات القرآن الكريم، وفيما يلي نماذج نستدل بها على ذلك:

## أ ـ الشيخ أبو الحسن الشاذلي :

استدل بكلام أبي الحسن الشاذلي: في مسألة نزول آدم إلى الأرض بسبب أكله من الشجرة فقال : « وكان من تدبير حكمته: أن لا بد من تمام ذلك، وظهوره إلى عالم الشهادة، فأراد الحق سبحانه أن يكون تناول آدم للشجرة سببا لنزوله إلى الأرض، ونزوله إلى الأرض سببا لظهور مرتبة الخلافة التي من عليه بها، ولذلك قال الشيخ أبو الحسن رضي الله عنه: (أكرم بها معصية أورثت الخلافة وسنت التوبة لمن بعده إلى يوم القيامة). وكان نزوله إلى الأرض بحكم قضاء الله تعالى، قبل أن يخلق السماوات والأرض. قال الشيخ أبو الحسن رضي الله عنه: (والله لقد أنزل آدم إلى الأرض، قبل أن يخلق السماوات والأرض. قال الشيخ أبو الحسن رضي الله عنه: (والله لقد أنزل آدم إلى الأرض، قبل أن يخلقه، كما قال سبحانه: ﴿ إِنِّ جَاعِلٌ فِي الأَرْضِ خَلِيفَةً ﴾ أ، فمن حسن تدبير الله تعالى لآدم، أكله من الشجرة ونزوله الأرض وإكرام الله تعالى إياه بالخلافة والإمامة » 2.

. استشهد بكلام أبي الحسن الشاذلي: أثناء تفسيره لقوله تعالى : ﴿ وَإِذَا جَاءِكَ الَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِآيَاتِنَا فَقُلْ سَلامٌ عَلَيْكُمْ كَتَبَ رَبُّكُمْ عَلَى نَفْسِهِ الرَّحْمَةَ أَنَّهُ مَن عَمِلَ مِنكُمْ سُوءاً بِجَهَالَةٍ ثُمَّ تَابَ مِن بَعْدِهِ وَأَصْلَحَ فَأَنَّهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ 3، فذكر أن طرق الإيمان التي يستند إليها المؤمنون ثلاثة، فقال: ﴿ والطريق الثالث هم الذين استند إيماهم إلى شهود عيان و هم الراسخون في العلم وهذا طريق أهل الله، ولذلك قال شيخ شيخنا أبو الحسن الشاذلي "رضي الله عنه": (إنا لننظر إلي الله بيصر الإيمان والإيمان والإيمان فاغنانا بذلك عن الدليل والبرهان وإنا لا نرى أحداً من الخلق، فهل في بيصر الإيمان والإيمان فأغنانا بذلك عن الدليل والبرهان وإنا لا نرى أحداً من الخلق، فهل في

<sup>1.</sup> سورة البقرة الآية 30.

<sup>2-</sup> ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص 22.

<sup>.</sup> 54 . سورة الأنعام الآية

الوجود أحد سوى الملك الحق، وإن كان ولا بد فكالهباء في الهواء، إن فتشتهم لم تجدهم شيئاً  $^1$ .

. كما استشهد بكلام أبي الحسن الشاذلي: في مسألة العطاء والمنع، فإن الله تعالى يقول : ﴿وَكَانَ بِالْمُؤْمِنِينَ رَحِيماً ﴾  $^{3}$ ، غير أنه سبحانه يقضي عليك بالآلام لما يترتب عليه من الفضل والإنعام، قال تعالى: ﴿ إِنَّمَا يُوَفَّى الصَّابِرُونَ أَجْرَهُم بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴾  $^{4}$ .

يقرر ابن عطاء الله هذه المسألة فيقول: « ومن مُنع وعَلِم أن المنع إنما هو إشفاق عليه، فهذا المنع في حقه عطاء، ولذلك قال الشيخ أبو الحسن رحمه الله تعالى: ( اعلم أن الحق سبحانه وتعالى إذا منعك لم يمنعك عن بخل، وإنما يمنعك رحمة لك، فمنع الله لك عطاء، ولكن لا يفهم العطاء في المنع إلا صديق)  $^{5}$ ، وعليه فلا منع على الحقيقة إنما هو إشفاق ومن أشفق عليك فقد أعطاك.

المنع إلا صديق) » ، وعليه فار منع على الحقيقة إلى هو إسفاق ومن اسقق عليك فقد اعطاد. وكذلك استشهد بكلام أبي الحسن في الشاذلي: في السبب الثامن من أسباب إسقاط التدبير حيث قال : « الثامن: هو اشتغال العبد بوظائف العبودية التي هي مبتغاة بالعمر، لقوله: ﴿وَاعْبُدُ وَاعْبُدُ كَتَى يَأْتِيكَ الْيَقِينُ ﴾ ، فإذا توجهت همته إلى رعاية عبوديته، شغله ذلك عن التدبير لنفسه والاهتمام لها قال الشيخ أبو الحسن رحمه الله تعالى: (اعلم أن لله تعالى عليك في كل وقت سهما في العبودية، يقتضيه الحق سبحانه وتعالى، وعن أنفاسه التي هي أمانة الحق عنده، فأين الفراغ لأولى البصائر عن حقوق الله حتى يمكنهم التدبير لأنفسهم، والنظر في مصالحها باعتبار حظوظها ومآربها، ولا يصل أحد إلى منة الله إلا بغيبته عن نفسه، وزهده فيها، مصروفة همته إلى محاب الله تعالى)، متوفرة دواعيه على موافقته، دائبا على خدمته ومعاملته، فبحسب

<sup>. 19</sup> من عطاء الله السكندري ، تفسير آية الأنعام ، ص19

<sup>-</sup> ابن عجيبة الحسني ، إيقاظ الهمم في شرح الحكم ، ص 33.

<sup>2.</sup> ابن عطاء الله السكندري ، تفسير آية الأنعام ، ص 19 .

<sup>3 .</sup> سورة الأحزاب الآية 43 .

<sup>4.</sup> سورة الزمر الآية 10.

<sup>5.</sup> ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص 08 .

<sup>.</sup> 99 . سورة النحل الآية 99

غيبتك عن نفسك فناءا عنها، يبقيك الله به، لذلك قال الشيخ أبو الحسن: ( أيها السابق إلى سبيل نحاته الشائق إلى حضرة جنابه، أقلل النظر إلى ظاهرك إن أردت فتح باطنك لأسرار ملكوت ربك)  $^{1}$ .

. وكذا استشهد بكلام أبي الحسن: في السبب العاشر من أسباب إسقاط التدبير فقال: «العاشر: عدم علمك بعواقب الأمور، فربما دبرت أمرا ظننت أنه لك، فكان عليك، فإذا كان الأمر كذلك، فكيف يمكن عاقلا أن يدبر مع الله، ولا يدري المسارَّ فيأتيها، ولا المضار فيتقيها؟ ، ولذلك قال الشيخ أبو الحسن رحمه الله: (اللهم إنا قد عجزنا عن دفع الضر عن أنفسنا، من حيث نعلم بما نعلم، فكيف لا نعجز عن ذلك من حيث لا نعلم، بما لا نعلم). ويكفيك قوله تعالى: ﴿ وَعَسَى أَن تُكْرَهُواْ شَيْعًا وَهُوَ شَرُّ لَكُمْ وَعَسَى أَن تُحِبُواْ شَيْعًا وَهُوَ شَرُّ لَكُمْ وَاللّهُ يَعْلَمُ وَاللّهُ يَعْلَمُ وَاللّهُ يَعْلَمُ وَاللّهُ يَعْلَمُ وَاللّهُ يَعْلَمُونَ ﴾ 3.

. استدل بقول الشاذلي: وذلك في قوله تعالى : ﴿ فَسَقَى لَمُمَا ثُمُّ تَوَلَى إِلَى الظَّلِّ فَقَالَ رَبِّ إِنِي لِمَا أَزَلْتَ إِلَيَّ مِنْ خَيْرٍ فَقِيرٌ ﴾ ، فقال: ﴿ ولا يصدنك أيها المؤمن عن طلب ما تحتاج إليه من الله قلة قلة ذلك فإنه إن لم تسأله في القليل، لم تجد ربا يعطيك ذلك غيره، والمطلب وإن كان قليلا فقد صار لفتح باب المناجاة جليلا، حتى قال الشيخ أبو الحسن رحمه الله: (لا يكن همك في دعائك الظفر بقضاء حاجتك فتكون محجوبا عن ربك، وليكن همك مناجاة مولاك) » .

. استدل بقول أبي الحسن الشاذلي: وذلك في وجوب اتباع ملة إبراهيم لقوله الله تعالى: ﴿مُلَّةَ اللهِ عَلَى اللهُ مَعاداة كل أَبِيكُمْ إِبْرَاهِيمَ ﴾ ، فقال : ﴿ فواجب على المؤمن أن يتبع ملة إبراهيم، ومن ملة إبراهيم معاداة كل كل ما شغل عن الله، وصرف الهمة بالرد إلى الله لقوله تعالى: ﴿ فَإِنَّهُمْ عَدُوٌّ لِي إِلَّا رَبَّ الْعَالَمِينَ

<sup>1.</sup> ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص19 .

<sup>2.</sup> سورة البقرة الآية 216.

<sup>3 .</sup> ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص 19 .

<sup>4.</sup> سورة القصص الآية 24.

<sup>5 .</sup> ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص62 .

<sup>6.</sup> سورة الحج الآية 78.

أ. والغنى إن أردت الدلالة عليه، فهو في اليأس في من الناس، ولقد قال الشيخ أبو الحسن رحمه الله: (أيست من نفع نفسي لنفسي، فكيف لا أيأس من نفع غيري لها? ورجوت الله لغيري، فكيف لا أرجوه لنفسي؟ )، وهذا هو الكيمياء والإكسير الذي من حصل له ، حصل له غنى لا فاقة فيه، وعزا لا ذل معه، وإنفاقا لا نفاد له، وهو كيمياء أهل الفهم عن الله تعالى. وقال مرة أخرى رحمه الله، لما سئل عن الكيمياء: (أخرج الطمع من قلبك، واقطع يأسك من ربك، أن يعطيك غير ما قسم لك)  $^2$ .

. يعتمد على تفسير الشاذلي للآية: وذلك في الوجه الثامن من وجوه الإجمال في الطلب وهو عدم الاستعجال في الطلب، فقال : « قال سبحانه وتعالى: ﴿ قَالَ قَدْ أُجِيبَت دَّعْوَتُكُمَا فَاسْتَقِيمَا وَلاَ تَتَبِعَآنٌ سَبِيلَ الَّذِينَ لاَ يَعْلَمُونَ ﴾ قال بين قوله تعالى لهما: ﴿ قَالَ قَدْ أُجِيبَت دَّعْوَتُكُمَا وَاهلاك فرعون أربعون عاما، قال الشيخ أبو الحسن رحمه الله، في قوله سبحانه وتعالى: ﴿ وَلا تَتَبِعَآنٌ سَبِيلَ الَّذِينَ لاَ يَعْلَمُونَ ﴾، قال: ﴿ وَلاَ تَتَبِعَآنٌ سَبِيلَ الَّذِينَ لاَ يَعْلَمُونَ ﴾، قال: هم المستعجلون لإجابة) » 4.

. أورد رؤيا أبي الحسن للنبي صلى الله عليه وسلم: وفيها تفسير قوله تعالى: ﴿ وَثِيَابَكَ فَطَهِّرْ ﴾ أُ، فقال : « قال الشيخ أبو الحسن رحمه الله: رأيت النبي عليه الصلاة والسلام في المنام فقال لي: يا علي، طهر ثيابك من الدنس تحظ بمدد الله في كل نفس، فقلت: يا رسول الله وما ثيابي؟ فقال: اعلم أن الله تعالى كساك حلة الإيمان، وحلة المعرفة، وحلة التوحيد، وحلة المحبة. قال: ففهمت حينئذ قوله تعالى: ﴿ وَثِيَابَكَ فَطَهَّرْ ﴾ » أُ.

<sup>1</sup> . سورة الشعراء الآية 77

<sup>.</sup> 103 ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص 2

<sup>.</sup> ابن عجيبة الحسني ، إيقاظ الهمم ، ص 71 .

<sup>3 .</sup> سورة يونس الآية 89.

<sup>4 .</sup> ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص89 .

<sup>5 .</sup> سورة المدثر الآية 04.

<sup>6</sup> . ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص102 .

. استشهد بأقوال أبي الحسن: وذلك في مسألة حمد الله تعالى على العافية من البلاء بأسباب الدنيا، فقال: « فيجب على المؤمن المعافى أن يحمد الله تعالى على ما خصه به من أفضاله، وأنعم به عليه من نواله، وأحرى لك أن تشكر الله، إذا عافاك من أسباب الدنيا والخوض فيها، وابتلى بذاك غيرك، واسمع ما قال الشيخ أبو الحسن رحمه الله: (أكرم المؤمنين وإن كانوا عصاة فاسقين، وأمرهم بالمعروف وانههم عن المنكر، واهجرهم رحمة بحم لا تعززا عليهم). وقال رحمة الله عليه: (لوكشف عن نور المؤمن المعاصى لطبق ما بين السماء والأرض، فما ظنك بنور المؤمن المعاصى لطبق ما بين السماء والأرض، فما ظنك بنور المؤمن المعاصى لطبق ما بين السماء والأرض، فما ظنك بنور المؤمن المعاصى لطبق ما بين السماء والأرض، فما ظنك بنور المؤمن المعاصى لطبق ما بين السماء والأرض، فما ظنك بنور المؤمن المعاصى لطبق ما بين السماء والأرض، فما ظنك بنور المؤمن المعاصى لطبق ما بين السماء والأرض، فما ظنك بنور المؤمن المعاصى لطبق ما بين السماء والأرض، فما ظنك بنور المؤمن المعاصى لطبق ما بين السماء والأرض، فما ظنك بنور المؤمن المعاصى لطبق ما بين السماء والأرض، فما ظنك بنور المؤمن المعاصى لطبق ما بين السماء والأرض، فما ظنك بنور المؤمن المعام بين السماء والمؤمن المعام بين السماء والمؤمن المعام بين السماء والمؤمن المعام بين ال

. تعضيد الإشارة المستنبطة من الآيات بحال الشيخ أبي الشاذلي، وذلك في مسألة الادخار وعدمه فيقول : « وافهم هاهنا قوله سبحانه: ﴿ يَوْمَ لَا يَنفَعُ مَالٌ وَلَا بَنُونَ إِلَّا مَنْ أَتَى اللّهَ بِقَلْبٍ سَلِيمٍ  $^3$ . وأن القلب السليم هو الذي لا تعلق له بشيء دون الله تعالى، وقوله سبحانه وتعالى: ﴿ وَلَقَدْ جِئْتُمُونَا فُرَادَى كَمَا خَلَقْنَاكُمْ أَوَّلَ مَرَّةٍ ﴾ ، يفهم منه أيضا: إنه لا يصح مجيئك إلى الله وَلَقَدْ جِئْتُمُونَا فُرَادَى كَمَا خَلَقْنَاكُمْ أَوَّلَ مَرَّةٍ ﴾ ، يفهم منه أيضا: إنه لا يصح مجيئك إلى الله تعالى بالوصول إليه إلا إذا كنت فردا مما سواه، وقوله تعالى: ﴿ أَلَمْ يَجِدْكَ يَتِيماً فَآوَى ﴾ 5 ، يفهم منه: أنه لا يؤويك إليه إلا إذا صح يتمك مما سواه .

<sup>1.</sup> سورة فاطر الآية 32.

<sup>2.</sup> ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص 93.92.

<sup>3 .</sup> سورة الشعراء الآية 88 . 89.

<sup>4.</sup> سورة الأنعام الآية 94.

<sup>5.</sup> سورة الضحى الآية 06.

فأي تدبير بمؤلاء؟ أم كيف يمكن هؤلاء أن يكونوا من المدخرين وهم في حضرة رب العالمين؟ وإن ادخروا لم يكونوا على ما ادخروه معتمدين؟ أم كيف يمكنهم أن يكونوا إلى سواه مستندين، وهم لوجود الأحدية مشاهدون؟.

قال الشيخ أبو الحسن الشاذلي رحمه الله: قوي علي الشهود مرة فسألت أن يستر ذلك عني، فقيل: لو سألته بما سأله موسى كليمه، وعيسى روحه، ومحمد صفيه لم يفعل، ولكن سله أن يقويك، فسألته فقواني. فمن كان هذا حاله، فكيف يحتاج إلى الادخار؟ أم كيف يمكنه أن يستند إلى الأغيار؟ وكفى بالمؤمن أن يدخر إيمانا بالله، وثقة به، وتوكلا عليه » 2. فحال أبي الحسن الشاذلي عضد بها ابن عطاء الله المعنى الذي فهمه من الآيات السابقة.

# ب ـ الشيخ أبو العباس المرسي:

تفسير أبي العباس المرسي للآيات حسب المناسبة أو المحلس وأقواله وفهمه، هو مصدر أصيل عند ابن عطاء الله لاعتماده على الإشارة في تثبيت مذهب الشاذلي، ولذا نعرض هنا نماذج من كل نوع:

. استفاد مما سمعه من تفسير شيخه أبي العباس للآية: وذلك في موضوع رعاية الحق سبحانه لمن وجهوا هممهم إليه، فكفاهم من دونه، ولذا لم يشتغلوا بعداوة الشيطان، فقال : « قيل لبعض العارفين كيف مجاهدتك للشيطان؟ قال وما الشيطان؟ نحن قوم صرفنا هممنا إلى الله تعالى، فكفانا من دونه.

وسمعت شيخنا أبا العباس رحمه الله تعالى يقول: (لما قال الحق تعالى: ﴿ إِنَّ الشَّيْطَانَ لَكُمْ عَدُوُّ فَاتَّخِذُوهُ عَدُوّاً ﴾ 3، فقوم فهموا من هذا الخطاب: أن الله طالبهم بعداوة الشيطان فصرفوا هممهم إلى عداوته، فشغلهم ذلك عن محبة الحبيب.

<sup>1.</sup> الأحدية : هي كنه الحق سبحانه وليس فوقها مراتب أحرى بل كل المراتب تحتها، وهي أول ظهور ذاتي وامتنع الاتصاف بحا للمخلوق، لأنحا صرافة الذات المجردة عن الحقية والمخلوقية، والعبد قد حكم عليه بالمخلوقية فلا سبيل إلى ذلك، عبد المنعم الحفني . الموسوعة الصوفية . مكتبة المدبولي الطبعة الأولى سنة 2003 . ص629.

<sup>2.</sup> ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص94.

<sup>3</sup> . سورة فاطر الآية

وقوم فهموا من ذلك: ﴿ إِنَّ الشَّيْطَانَ لَكُمْ عَدُوُّ فَاتَّخِذُوهُ عَدُوًا ﴾، أي: وأنا لكم حبيب، فاشتغلوا بمحبة الله فكفاهم من دونه)، فإن استعاذوا من الشيطان، فلأجل أن الله تعالى أمرهم بذلك، لا لأنهم يشهدون أن لغير الله من الحكم شيئا معه، وكيف يشهدون لغيره حكما معه، وهم يسمعونه يقول: ﴿ إِنِ الحُكْمُ إِلاَّ لِلّهِ أَمَرَ أَلاَّ تَعْبُدُواْ إِلاَّ إِيَّاهُ ﴾ أ، وقال سبحانه وتعالى: ﴿ إِنَّ عَبَادِي لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِمْ سُلْطَانٌ ﴾  $^{6}$ . وقال عز وجل: ﴿ إِنَّ عَبَادِي لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِمْ سُلْطَانٌ ﴾  $^{6}$ . وقال تعالى: ﴿ وَمَن يَتَوَكَّلُونَ ﴾  $^{4}$ ، وقال تعالى: ﴿ وَمَن يَتَوَكَّلُونَ هَا لَهُ مَن اللّهُ وَلِيُّ الّذِينَ آمَنُواْ وَعَلَى رَهِّمْ يَتَوَكَّلُونَ ﴾  $^{4}$ ، وقال تعالى: ﴿ وَمَن يَتَوَكَّلُونَ هَا اللّهِ فَهُوَ حَسْبُهُ ﴾  $^{7}$ ، وقال الله تعالى: ﴿ اللّهُ وَلِيُّ الّذِينَ آمَنُواْ يُخْرِجُهُم مِّنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النَّوْرِ ﴾  $^{6}$ ، وقال: ﴿ وَكَانَ حَقًا عَلَيْنَا نَصْرُ الْمُؤْمِنِينَ ﴾  $^{7}$ .

فهذه الآيات ونظائرها قوت قلوب المؤمنين، ونصرتهم النصر المبين فإن استعاذوا من الشيطان فبأمره، وإن استولوا بنور الإيمان عليه فبوجود نصره، وإن سلموا من كيده لهم فبتأييده وبره  $\frac{8}{2}$ .

<sup>1</sup> . سورة يوسف الآية 40

<sup>2.</sup> سورة النساء الآية 72.

<sup>3.</sup> سورة الإسراء الآية 65.

<sup>4.</sup> سورة النحل الآية 99.

<sup>5.</sup> سورة الطلاق الآية 03.

<sup>6.</sup> سورة البقرة الآية 257.

<sup>7.</sup> سورة الروم الآية 47.

<sup>8.</sup> ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص 35.

<sup>9.</sup> سورة النجم الآية 37.

<sup>10 .</sup> ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص 39.

استشهد بقول أبي العباس المرسي: في مسألة تفضيل الآدمي على غيره ثم استدل بالآية فقال: ومما يوضح لك كرامة الآدمي عن غيره من المكنونات، أن المكنونات مخلوقات من أجله، وهو مخلوق من أجل حضرة الله تعالى، سمعت شيخنا أبا العباس رحمه الله تعالى يقول: (قال الله سبحانه: يا ابن آدم خلقت الأشياء كلها من أجلك، وخلقتك من أجلي، فلا تشتغل بما هو لك عما أنت له)، وقال سبحانه وتعالى: ﴿ وَالْأَرْضَ وَضَعَهَا لِلْأَنَامِ ﴾ أ، وقال تعالى: ﴿ وَالْأَرْضِ جَمِيعاً مّنْهُ ﴾ وسمعت الشيخ رحمه الله تعالى يقول: الأكوان لكم مّا في السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ جَمِيعاً مِّنْهُ ﴾ وسمعت الشيخ رحمه الله تعالى يقول: الأكوان الأكوان كلها عبيد سخرها لك، وأنت عبيد الحضرة » 8.

استشهد بقول المرسى: في مسألة رفع الهمم إلى الله تعالى استنادا إلى ما فهمه من الآيات منها قوله تعالى : ﴿ وَإِن مِّن شَيْءٍ إِلاَّ عِندَنَا حَزَائِنُهُ وَمَا نُنزِّلُهُ إِلاَّ بِقَدَرٍ مَّعْلُومٍ ﴾ ، فقال: «لتجأش الهمم إلى بابه، ولتجنح القلوب إلى جنابه، وسمعت شيخنا أبا العباس رحمه الله يقول: (والله ما رأيت العز إلا في رفع الهمم عن الخلق)، وافهم أيها الأخ رحمك الله هاهنا قوله تعالى: ﴿ وَلِلَّهِ الْعِزَّةُ وَلِرَسُولِهِ وَلِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ 5، فمن العزة التي أعز الله بحا المؤمن رفع همته إلى مولاه، وثقته به دون ما سواه  $^{6}$ .

. يستدل بما قاله المرسى له: وذلك أثناء دخوله عليه وشكوته لأمره مما يتعلق بترك التدبير حيث فقال في السبب الخامس من أسباب ترك التدبير: « علمك بأنك ملك لله لا سيما وقد قال سبحانه وتعالى: ﴿ إِنَّ اللّهَ اشْتَرَى مِنَ الْمُؤْمِنِينَ أَنفُسَهُمْ وَأَمْوَالْهُم بِأَنَّ لَمُمُ الْجَنَّةَ ﴾، فالتدبير فيه نقض لعقد المبايعة.

 $<sup>^{1}</sup>$ . سورة الرحمان الآية  $^{1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$ . سورة الجاثية الآية  $^{2}$ 

 $<sup>^{3}</sup>$ . ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص $^{3}$ 

<sup>4.</sup> سورة الحجر الآية 21.

 $<sup>^{5}</sup>$ . سورة المنافقون الآية 08

 $<sup>^{6}</sup>$ . ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص $^{6}$ 

سورة التوبة الآية 111.

ودخلت على الشيخ أبي العباس المرسي رحمه الله يوما، فشكوت إليه بعض أمري فقال: «(إن كانت نفسك لك فاصنع بها ما شئت، ولن تستطيع ذلك أبدا، وإن كانت لبارئها فسلمها له يصنع بها ما شاء)، ثم قال: (الراحة في الاستسلام إلى الله، وترك التدبير معه، وهو العبودية)» أ.

. يستدل بالآيات أثناء شرحه لما قاله الشيخ: وذلك في أحوال العبد بالنسبة إلى موضوع الرزق، ومنها التعب في طلبه حيث قال : « وأما التعب في طلبه: فإما أن يكون تعب الظواهر ويكون بالاستعاذة منه إلى الله تعالى، لأنه إذا استولى على الطالب للرزق التعب في الظاهر، شغله ذلك عن القيام بالأوامر، ولا راحة له إلا بالتوكل على الله، لأن التوكل على الله وضع أثقاله، والله تعالى يحملها عنه لقوله تعالى: ﴿ وَمَن يَتَوَكَّلُ عَلَى الله فَهُوَ حَسْبُهُ ﴾ .

. يستدل بالآيات أثناء شرحه لما قاله الشيخ: في مسألة ترك التدبير في الرزق، فقال: « وقول الشيخ رحمه الله: (ومن التفكير والتدبير في تحصيله).

فالتفكر: أن تستحضر في نفسك أنه لا بد لك من غذاء يقيم بنيتك، والتدبير أن تقول هو من وجه كذا وكذا لا، ولكن هو من وجه كذا وكذا، ويكثر ذلك ويتردد على القلب، حتى لا تدري إن كنت مصليا ماذا صليت، أو تاليا ماذا تلوت، فتتكدر عليك تلك الطاعة التي أنت فيها، وتحرم أنوارها وتمنع أسرارها.

فإذا أورد عليك ذلك فاهدم بناءه بفأس الثقة، ودكه بوجود اليقين، واعلم رحمك الله أن الله تعالى قد تولى تدبيرك من قبل أن تكون، وإنك إن أردت نصح نفسك لا تدبير لها، فإن التدبير منك لها إضرار بها، إذ ذاك مما يوجب إحالتك عليك، ويمنع إمداد اللطف أن يصل إليك، والمؤمن لا يدعه الحق سبحانه وتعالى لوجود التدبير ولا لمنازعة المقادير.

ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص18 .

 $<sup>^{2}</sup>$ . سورة الطلاق الآية 03

 $<sup>^{3}</sup>$ . ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص $^{3}$ 

فقوله تعالى: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَعْبُدُ اللَّهَ عَلَى حَرْفٍ ﴾ أي على وجهة واحدة، فإن زالت طاعته، وانفصلت موافقته، ولو فهم عنا لعبدنا على كل حالة وفي كل وجهة، كما أنه ربك تعالى في كل حال كذلك، فكن له عبدا في جميع الأحوال.

فقوله سبحانه وتعالى: ﴿ فَإِنْ أَصَابَهُ خَيْرٌ اطْمَأَنَّ بِهِ  $^{5}$  أي إن أصابه خير مما يلائم نفسه هو في نظره خير، وقد يكون شرا في نفس الأمر. ﴿ وَإِنْ أَصَابَتُهُ فِتْنَةٌ انقَلَبَ عَلَى وَجْهِهِ ﴾ أي فقد ذلك الخير الذي كان به مطمئنا، وسماه فتنة لأن في الفقد احتبار إيمان المؤمن وفي الفقد يظهر أحوال الرجال.

فكم من ظان أن غناه بالله، وإنما غناه بوجود أسبابه، وتعدادات اكتسابه؟

وكم من ظان أن انسه بربه، وإنما انسه بحاله، دليل ذلك فقدانه لأنسه عند فقدان حال. فلو كان انسه بربه لدام انسه بدوامه، ولبقى ببقائه.

 $<sup>^{1}</sup>$ . سورة الروم الآية 47.

 $<sup>^{2}</sup>$ . سورة الأنبياء الآية  $^{2}$ 

<sup>. 105 ،</sup> بن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص $^{3}$ 

 $<sup>^{4}</sup>$ . سورة الحج الآية 11

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>. سورة الحج الآية 11.

مورة الحج الآية 11.  $^{6}$ 

الفصل الأول: تفسير ابن عطاء الله (مصادره ، وسائله ، العلوم التي استعان بما)

وقوله تعالى: ﴿ خَسِرَ الدُّنْيَا وَالْآخِرَةَ ﴾ أ. خسر الدنيا بفقدان ما أراد منها، وحسر الآخرة لأنه لم يعمل لها، فقد فاته ما طلبه وهو ما طلبنا حتى نكون له، فافهم  $^2$ .

. يستفيد مما سمعه من شيخه: حيث يوظفه في الوجه التاسع من وجوه الإجمال في الطلب، وينسب الفكرة بعد ذلك إليه، فيقول: « وقد يكون الإجمال في الطلب أن يطلب وهو شاكر لله تعالى إن أعطى، وشاهد حسن اختيار ربه إذا منع، فرب طالب لا يشكر إن أعطى، ولا يشهد حسن اختيار ربه في المنع، بل طالب من الله حازم أن المصلحة له أن يعطى، ومن أين لهذا العبد الجاهل أن يحكم على علم الله، وأن يعلم ما فيه غيب الله؟ وكفى بالعبد جهلا أن يتخير على مولاه، بل إذا سألته فسله مفوضا إليه، غير مدبر معه ولا مختار عليه، قال تعالى: ﴿ وَرَبُّكَ يَخْلُقُ مَا يَشَاءُ وَيَخْتَارُ مَا كَانَ لَمُهُمُ الْخِيرَةُ ﴾ (قم هذا فيما أهم أمره. والبيان في ذلك: أن المدعو به على ثلاثة أقسام: ما هو خير قطعا، وما هو شر قطعا فاطلب من الله السلامة منه من غير استثناء، كالكفر والمعصية. وما هو مبهم الأمر، كالغنى والعز والرفعة، فاطلب ذلك من الله تعالى قائلا: (إن علمت ذلك خيرا لي). كذلك سمعته من الشيخ رحمه الله » فهو يوظف فهم شيخه في بسط معنى ذلك خيرا لي). كذلك سمعته من الشيخ رحمه الله » فهو يوظف فهم شيخه في بسط معنى الآية.

وفيما يلى ننتقل إلى أقوال بعض الصوفية وكيف استفاد منها ابن عطاء الله.

### 4 ـ أقوال الصوفية:

استدل بما حكاه شقيق البلخي عن سبب توبته: وذلك في المثل التاسع عشر من الأمثلة التي ضربها لمن يدبر في أحوال الرزق، وهي أمثلة يحاكي فيها النصوص القرآني في تقريب المعنى فقال: «مثال آخر: مثل العبد مع الله تعالى كعبد له سيد غنى متصف بالثروة، والإحسان إلى عبيده، وغير معروف بالمنع موصوف بالجود والعطاء. والعبد بفضله واثق، ولإحسانه رامق، علم من سيده الغني فأخرجه ذلك عن وجود العناء، وهذا بعينه كان سبب توبة شقيق البلخي رحمه الله.

<sup>1 .</sup> سورة الحج الآية 11.

 $<sup>^{2}</sup>$ . ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص $^{2}$ 

<sup>3 .</sup> سورة القصص الآية 68.

ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص90 .  $^4$ 

قال: (عبرت في زمن مجاعة فوجدت غلاما منبسطا منشرحا ليس عنده علم مما الناس فيه، فقلت له: يا فتى أما تعلم ما الناس فيه؟ فقال: وما أبالي ولمولاي قرية خالصة، يُدخل إليناكل يوم ما نحتاج إليه. فقلت في نفسي: إن كان لسيد هذا قرية خالصة، فمولاي له خزائن السماوات والأرض، فأنا أولى بالثقة من هذا بسيده، وهو كان سبب انتباهي) »1.

استدل بقول أبي مدين وبيانه لوجهة انصراف القلب: وذلك من خلال تفسير الآية أثناء شرحه لوجوه الإجمال في طلب الرزق، حيث قال: « فاعلم رحمك الله: أن الطالب للرزق على قسمين: عبد يطلبه منهمكا عليه، ومتوجها بكل همته إليه، وذلك مما يصرف وجهته عن الله، لأن الهمة إذا توجهت لشيء انصرفت عما عداه، قال الشيخ أبو مدين رحمه الله: (ليس للقلب إلا وجهة واحدة، إن وجهته إليها انصرف عن غيرها، وقد قال الحق سبحانه وتعالى: همَّا جَعَلَ اللَّهُ لِرَجُلٍ مِّن جَوْفِه هُكُ. أي ما جعل له من وجهتين في وقت واحد وذلك لضعف البشرية عن التوجه إلى وجهتين.

فما توجه إنسان إلى وجهتين إلا ويقع الخلل في إحدى الوجهتين، والقيام بالأوجه كليا في الوقت الواحد من غير أن يقع في شيء منها خلل إنما ذلك من شأن الإلهية، ولذلك قال سبحانه وتعالى: ﴿ وَهُوَ الَّذِي فِي السَّمَاء إِلَهٌ وَفِي الْأَرْضِ إِلَهٌ ﴾ 3. فأفاد بذلك إنه متوجه لأهل السماء، ومتوجه لأهل الأرض، لا يشغله توجهه لأهل الأرض، ولا توجهه لأهل الأرض عن توجهه لأهل السماء، ولا شيء عن شيء. فلذلك كرر سبحانه وتعالى ذكر الإلهية في الآية الكريمة، ولو لم يكررها لم يفد ذلك من هذا اللفظ، بل مما

<sup>.</sup> ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص116 .

 $<sup>^{2}</sup>$ . سورة الأحزاب الآية  $^{2}$ 

<sup>3 .</sup> سورة الزخرف الآية 84.

يوجبه ما هو الحق عليه سبحانه. فتبين لك من هذا: أن من طلب الرزق مكبا عليه، مشتغلا عن الله تعالى به، فليس مجملا في الطلب، ومن طلبه على غير ذلك فهو مجمل »1.

- وظف استشهاد أبي مدين بالآية: وذلك في بيان أن الدنيا دار ضيافة ، وذلك عند حديثه عن السبب السادس من أسباب إسقاط التدبير فقال : « السادس: علمك بأنك في ضيافة الله، لأن الدنيا دار الله، وأنت نازل فيها عليه، ومن حق الضيف أن لا يعول هما مع رب المنزل.

قيل للشيخ أبي مدين رحمه الله: ما لنا نرى المشايخ يدخلون في الأسباب، وأنت لا تدخل فيها؟ فقال: يا أخي أنصفونا: الدنيا دار الله ونحن ضيوفه، وقد قال عليه الصلاة والسلام: (الضيافة ثلاثة أيام). قلنا عند الله ثلاثة أيام ضيافة، وقد قال تعالى: ﴿ وَإِنَّ يَوْماً عِندَ رَبِّكَ كَالْفِ سَنَةٍ مِّمَّا تَعُدُّونَ ﴾ 2. قلنا عند الله ثلاثة آلاف سنة ضيافة، مدة إقامتنا في الدنيا منها وهو مكمل ذلك بفضله في الدار الآخرة، وزائد على ذلك الخلود الدائم  $^{8}$ .

. يفند قول بعض من سبقه من غير تسميته: ويؤول له المعني علي عدة وجوه، وذلك عند تحليله لقصة إبراهيم عليه السلام حيث رفض أن يرفع حاجته إلى غير الله ولم يقل ليس لي حاجة، وعلل ذلك فقال : « لأن مقام الرسالة والخلة، يقتضي القيام بصريح العبودية، ومن لازم مقام العبودية: إظهارُ الحاجة إلى الله تعالى، والقيامُ بين يديه بوصف الفاقة إليه، ورفعُ الهمة عما سواه، فناسب ذلك أن يقول: أما إليك فلا، أي أنا محتاج إلى الله، وأما إليك فلا. فجمع في كلامه هذا إظهارَ الفاقة إلى الله، ورفعَ الهمة عما سواه »4، ثم رد ابن عطاء الله قول من قال أن لاحاجة للصوفي فقال: « لا كما قال بعضهم: (لا يكون الصوفي صوفيا، حتى لا يكون له إلى الله حاجة)، وهذا كلام لا يليق بأهل الاقتداء المكمّلين. مع أنه مؤول لقائله بأن مراده: أن الصوفي قد تحقق بأن الله

<sup>.</sup> ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص116 . ا

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>. سورة الحج الآية 47.

<sup>.</sup> ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص18.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>. المصدر نفسه ، ص 39.

الفصل الأول : تفسير ابن عطاء الله (مصادره ، وسائله ، العلوم التي استعان بما)

قد قضى حوائجه من قبل أن يخلقه (فليس له إلى الله حاجة) إلا وهي

مقضية في الأزل، ولا يلزم من نفي الحاجة نفي الاحتياج» أ، ثم أورد تأويلا ثانيا وثالثا، فقال: «والتأويل الثاني، إنما قال: لا يكون له إلى الله حاجة، أي أنه إنما يطلبه وليس همته الطلب منه، وشتان بين طالب الله وطالب من الله. وقد يكون مراده بقوله حتى لا يكون له إلى الله حاجة، أنه مفوض إلى الله مستسلم له، فليس له مع الله مراد إلا ما أراد» في وبهذا نفهم إطلاعه على أقوال من سبقه مع قدرته على تأويلاتها التأويل المناسب.

. يستشهد بأقوال العارفين ممن صاحبهم أو ممن سبقوه ومنهم أبو حفص الحداد: وذلك عند حديثه عن مدى التزام الموقنين والعابدين والعارفين لمسألة إسقاط التدبير فقال: « فقد علمت أن إسقاط التدبير والاختيار، أهم ما يلتزمه الموقنون ويطلبه العابدون، وأشرف ما يتحلى به العارفون. سألت بعض العارفين ونحن تجاه الكعبة، فقلت له: من أي الناحيتين يكون رجوعك؟ فقال: ( لي مع الله عادة أن لا تجاوز إرادتي قدمي). وقال بعض المشايخ: (لو دخل أهل الجنة الجنة وأهل النار النار، وبقيت أنا ولم يقع عندي تمييز في أي الدارين يكون قراري).

فهذا حال عبد محيت اختياراته وإرادته، فلم يبق له مع الله مراد إلا ما أراد، كما قال السلف: (أصبحت وهواي في موقع قدر الله). قال أبو حفص الحداد رحمه الله تعالى: (لي منذ أربعين سنة ما أقامني الله في حال فكرهته ولا نقلني إلى غيره فسخطته). وقال بعضهم: (لي منذ أربعين سنة أشتهى، أن لا أشتهى لأترك ما أشتهى فلا أجد ما أشتهى)».

ثم يستدل لهذا بإشارات فيفهمها من الآيات فيقول: « فهذه قلوب تولى الله رعايتها، وأوجب حمايتها، ألم تسمع قوله تعالى: ﴿ إِنَّ عِبَادِي لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِمْ سُلْطَانٌ ﴾ ، لأن تحققهم بمقام العبودية أبى لهم الاختيار مع الربوبية، وأن يقارفوا ذنبا، وأن يلابسوا عيبا. وقال سبحانه وتعالى: ﴿ إِنَّهُ لَيْسَ لَهُ سُلْطَانٌ عَلَى الَّذِينَ آمَنُواْ وَعَلَى رَهِّمْ يَتَوَكَّلُونَ ﴾ 5، فقلوب ليس للشيطان

 $<sup>^{1}</sup>$ . المصدر نفسه ، ص  $^{2}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>. المصدر نفسه ، ص 39.

<sup>.</sup> ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص30.

<sup>4.</sup> سورة الإسراء الآية 25.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>. سورة النحل الآية 99.

عليها سلطان، من أين تطرقها وساوس التدبير؟ أو يرد عليها وجود التكدير؟، وفي الآية بيان أن من صحح الإيمان بالله والتوكل على الله فلا سلطان للشيطان عليه، لأن الشيطان إنما يأتيك من أحد وجهين: إما بتشكيك في الاعتقاد، وإما بركون إلى الخلق والاعتماد عليهم، فأما التشكيك في الاعتقاد: فالإيمان ينفيه، وأما السكون إلى الخلق والاعتماد عليهم فالتوكل عليه ينقيه »1.

استفاد مما سمعه من سماحة الشيخ المرجاني في الفهم الإشاري للآية: وذلك في قوله سبحانه وتعالى: ﴿ إِنَّ اللّهِ اشْتَرَى مِنَ الْمُؤْمِنِينَ أَنفُسَهُمْ وَأَمْوَالْهُم بِأَنَّ لَمُمُ الجُنَّة يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِ اللّهِ فَيَقتُلُونَ وَيُقتَلُونَ وَيُوم عند السامعين فيُسرُ أقوام ويحزَنُ آخرون وكل من مقامه فقال : «وسمعت الشيخ أبا محمد المرجاني ورحمه الله يقول: (قوم سمعوا هذه الآية الكريمة، فاستبشروا بحذه المبايعة، فابيضت وجوههم سرورا بحا، إذ أهلهم الحق أن يشتري منهم، وإذ أجل أقدارهم إذ رضيهم للشراء، وسرورا بالثمن الجليل والثواب الجزيل. وقوم اصفرت وجوههم حجلا من الله تعالى، إذ اشترى منهم ما هو مالكه، فلولا أنه علم منهم وجود الدعوى الكامنة في أنفسهم ودعوى المالكية منهم لها، لما قال: ﴿ إِنَّ اللّهَ اشْتَرَى مِنَ الْمُؤْمِنِينَ أَنفُسَهُمْ................................. فكان للذين ابيضت وجوههم جنتان من فضة آنيتهما وما فيهما، وكان للذين اصفرت وجوههم جنتان للذين ابيضت وجوههم جنتان من فضة آنيتهما وما فيهما، وكان للذين اصفرت وجوههم جنتان من فضة آنيتهما وما فيهما، وكان للذين اصفرت وجوههم جنتان من فضة آنيتهما وما فيهما، وكان للذين اصفرت وجوههم جنتان من فضة آنيتهما وما فيهما الشيخ.

فلو سلم المؤمنون من بقايا المنازعة، ما أوقع عليهم مبايعة، ولذلك قال الله تعالى: ﴿ إِنَّ اللهُ اشْتَرَى مِنَ الْمُؤْمِنِينَ .... ﴾، ولم يقل: من الأنبياء والمرسلين ولذلك قال الشيخ أبو الحسن رحمه الله: النفوس على ثلاثة أقسام نفس لا تشتري لخستها، ونفس تشتري لكرامتها، ونفس لا يقع عليها الشراء لثبوت حريتها.

<sup>.</sup> ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص30.

 $<sup>^{2}</sup>$ . سورة التوبة الآية 111.

المرجاني ( 633 - 699 ه) عبد الله بن محمد بن عبد الملك، أبو محمد المرجاني: صوفي أصله من تونس، ولد بالإسكندرية ومات بتونس. له علم بالتفسير، أملى فيه دروسا جمعها ابن السكري من كلامه وسماها " الفتوحات الربانية في المواعيد المرجانية " . الأعلام للزركلي ، ج 4 ص 125 .

فالأولى: نفوس الكافرين، لا يقع عليها الشراء لخستها.

والثاني: نفوس المؤمنين، وقع عليها الشراء لكرامتها.

والثالث: نفوس الأنبياء والمرسلين، لم يقع عليها الشراء لثبوت حريتها  $^{1}$ .

وظف قول الحلاج: أثناء شرحه لقوله صلى الله عليه وسلم: (إن الله وتر يحب الوتر)، وبعد ذلك استشهد بقول الحلاج فقال: « .... ولذلك أشار الحلاج بقوله (حسب الواجد إفراد الواحد) ....  $^2$ .

<sup>.</sup> ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص82 .

<sup>.</sup> ابن عطاء الله السكندري ، في أدب العلم ، ص 61 .

# المبحث الثاني:

# اللغتى مسنوياتها ومسائل البيان في تفسير لا

المطلب الأول: اللغة ومستوياتها.

المطلب الثاني: ضرب الأمثال.

المطلب الثالث: الاستئناس بالحكاية.

### المطلب الأول:

## اللغة مسنوياتها في تفسير إبن عطاء الله.

- 1 . المستوى المعجمي .
- 2 ـ المستوى الصرفي .
- 3 ـ المستوى النحوي .
- 4. المستوى البلاغي.
  - 5 ـ معانى الحروف .

### 1 . المستوى المعجمي:

يقصد بالمستوي المعجمي حدود الكلمة المفردة القائمة برأسها 1 حسب المعاني التي أخذتها في وضعها الأول، والتي وصلتنا بواسطة المعاجم، وفيما يلي نتبين استفادة ابن عطاء الله من المعني المعجمي للألفاظ في تفسيره.

. المعنى المعجمي للألفاظ: ففي قوله تعالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ اتَّقُواْ إِذَا مَسَّهُمْ طَائِفٌ مِّنَ الشَّيْطَانِ تَذَكَّرُواْ فَإِذَا هُم مُّبْصِرُونَ ﴾ 2، أورد معاني الكلمات في هذه الآية وبين دقة اختيار القرآن لها، لما تؤديه من المعنى ونرتبها كما يلي :

مَسَّهُمْ: ذكرها في الفائدة الثانية من فوائد الآية فقال : «قوله تعالى: ﴿ إِذَا مَسَّهُمْ وَلَمُ يَقَلَ: إِذَا أَمسكهم، أو أخذهم؟ لأن المس ملامسة من غير تمكن، فأفادت هذه العبارة، أن طيف الهوى لا يتمكن من قلوبهم، بل يماسها مماسة، ولا يتمكن منها إمساكا ولا أخذا كما يصنع بالكافرين، لأن الشيطان يستحوذ على الكافرين بينما ويختلس اختلاسا من قلوب المؤمنين، حتى تنام العقول الحارسة للقلوب، فإذا استيقظوا انبعثت من قلوبهم جيوش الاستغفار والذلة والافتقار إلى الله تعالى، فاسترجعوا من الشيطان ما اختلسه، وأخذوا منه ما افترسه» ألى الذلة والذلة والافتقار إلى الله تعالى، فاسترجعوا من الشيطان ما اختلسه، وأخذوا منه ما افترسه» ألى الله تعالى، فاسترجعوا من الشيطان ما اختلسه، وأخذوا منه ما افترسه ألى الله تعالى، فاسترجعوا من الشيطان ما اختلسه، وأخذوا منه ما افترسه ألى الله تعالى الله تعالى الله الله تعالى الله تعالى الله تعالى المناس المناس

طَائِفٌ: ذكر أن الطيف يرد عند وجود الغفلة والهوى على القلوب، وفيه إشارة أن القلوب الدائمة اليقظة لا يأتيها الشيطان، فقال في الفائدة الثالثة : «قوله تعالى ﴿ إِذَا مَسَّهُمْ طَائِفٌ مِّنَ الشَيْطَانِ ﴾ فالإشارة ها هنا بالطيف إلى أن الشيطان لا يمكنه أن يأتي إلى القلوب الدائمة اليقظة، لأنه إنما يرد طيف الغفلة والهوى على القلوب في حين منامها بوجود غفلتها، ومن لا نوم له فلا طيف يرد عليه »4.

طَيْفٌ : فالطيف لا ثبات له ولا وجود، إنما هو صورة مثالية ليس لها حقيقة وجودية، وبذلك فهو غير ضار بالمتقين، فقال في الفائدة الرابعة : « قوله تعالى: ﴿ إِذَا مَسَّهُمْ طَيْفٌ ﴾ ولم يقل إذا مسهم

<sup>. 29</sup>مه عرار ، مباحثات لسانية في ظواهر قرآنية ، دار الكتب العلمية . الطبعة الأولى . سنة 2008م، ص20 . 20 - مهدي أسعد عراف الآية 201 .

<sup>3-</sup> ابن عطاء الله السكندري التنوير في إسقاط التدبير ، ص 31.

<sup>4-</sup> المصدر نفسه.

وارد من الشيطان أو نحوه، لأن الطيف لا ثبات له ولا وجود له، إنما هو صورة مثالية، ليس لها حقيقة وجودية، فأخبر سبحانه وتعالى بذلك، أنه غير ضار بالمتقين، لأن ما يورده الشيطان على قلوبهم بمثابة الطيف الذي تراه في منامك، فإذا استيقظت فلا وجود له» $^{1}$ .

تَذَكَّرُوا : فالتذكر ميدانه القلب وهو الذي يحل محل طائف الهوي فيطرده، ولم يقل ذكروا لأن الذكر ميدانه اللسان والغفلة لا يطردها ذكر اللسان مع غفلة القلب، قال في الفائدة الخامسة : «قوله تعالى ﴿ إِذَا مَسَّهُمْ طَائِفٌ مِّنَ الشَّيْطَانِ تَذَكَّرُواْ ﴾ ولم يقل ذكروا، إشارة إلى أن الغفلة لا يطردها الذكر مع غفلة القلب، إنما يطردها التذكر والاعتبار، وإن لم تكن الأذكار، لأن الذكر ميدانه القلب، وطيف الهوى لما ورد إنما ورد على القلوب لا على الألسنة، فالذي ينفيه، إنما هو التذكر الذي يحل محله، ويمحق فعله» 2.

### 2 ـ المستوى الصرفي:

استفاد ابن عطاء الله من الأوزان الصرفية في تفسير الآيات، وكذا صيغ الجمع والإفراد وفيما يلي أمثلة توضح ذلك:

. صيغة المبالغة "فعّال": وذلك في قوله تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهَ هُوَ الرَّزَّاقُ ذُو الْقُوَّةِ الْمَتِينُ ﴾ قابلغ من هذه الآية: الضمان للعبد بوجود أرزاقهم، بقوله تعالى: (إن الله هو الرزاق) فصيغة "رَزَّاق" أبلغ من "رَازِق" وفيها توسيع لمعنى الآية حيث قال فيها ابن عطاء الله : ﴿ أَي: مَا أُرِيد منهم أَن يرزقوا أنفسهم، لأين أنا ذو القوة، ومن له القوة في ذاته غني عن أن يطعم. واعلم أن مجيء هذه الصيغة على بقاء فعال يقتضي المبالغة فيما سيقت له، ف"رزَّاق" أبلغ من "رازق"، لأن فعّال في باب المبالغة أبلغ من فاعل فيمكن أن تكون هذه المبالغة، لتعداد أعيان المرزوقين، ويمكن أن تكون لتعداد الرزق، ويحتمل أن يكون المراد هما جميعا» 4.

 $<sup>^{-1}</sup>$  ابن عطاء الله السكندري التنوير في إسقاط التدبير ، ص  $^{-1}$ 

<sup>.</sup> المصدر نفسه $^2$ 

 $<sup>^{3}</sup>$  – سورة الذاريات الآية  $^{5}$  –

<sup>.69</sup> ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص $^{-4}$ 

. تخصيص الخطاب بالإفراد بعد التثنية: وذلك في قوله تعالى : ﴿ فَلَا يُحْرِجَنَّكُمَا مِنَ الجُنَّةِ فَتَشْقَى ﴾ أ، فحدد ابن عطاء الله معنى " تشقى" وهو هنا تعب الظواهر بناءا على أن الخطاب موجه لآدم لأن المتاعب والكلف إنما هي للرجال دون النساء واستدل لذلك بآية أخرى، فقال: ﴿ وَالمُراد بقوله تعالى: ﴿ فَتَشْقَى ﴾ تعب الظواهر لا الشقاوة هي ضد السعادة والدليل على ذلك قوله تعالى: ﴿ فَتَشْقَى ﴾ ولم يقل: "فتشقيا"، لأن المتاعب والكلف، إنما هي على الرجال دون النساء، كما قال تعالى: ﴿ الرِّجَالُ قَوَّامُونَ عَلَى النِّسَاء بِمَا فَضَّلُ الله ﴾ ثم ولو كان المراد شقاء بالقطيعة، أو وجود الحجبة لقال: (فتشقيا) فدل الإفراد على أنه ليس الشقاء هنا بقطيعته ولا إبعاده مع أنه لو ورد كذلك لحملناه على الظن الجميل وأرجعناه إلى المتاعب الظاهرة على التأويل » 3.

. الإفراد في لفظ "الصلاة "بالذكر: وذلك في قوله تعالى: ﴿ وَاسْتَعِينُواْ بِالصَّبْرِ وَالصَّلاَةِ وَإِنَّهَا لَكَبِيرَةٌ إِلاَّ عَلَى الْخَاشِعِينَ ﴾ محيث قال: « فجعل الصبر والصلاة مقترنين: إشارة إلى أنه محتاج في الصلاة إلى الصبر، صبر على ملازمة أوقاتها، وصبر على القيام بواجباتها ومسنوناتها وصبر يمنع القلوب فيها من غفلاتها ولذلك قال الله تعالى بعد ذلك: ﴿ وَإِنَّهَا لَكَبِيرَةٌ إِلاَّ عَلَى الْخَاشِعِينَ ﴾. فأفرد الصلاة بالذكر ولم يفرد الصبر به، إذ لو كان كذلك لقال: وإنه لكبير، فذلك يدل على ما قلناه.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - سورة طه الآية 117.

 $<sup>^{2}</sup>$  – سورة النساء الآية 34.

<sup>.23</sup> ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص $^{23}$ 

 $<sup>^{4}</sup>$  - سورة البقرة الآية  $^{4}$ 

أولأن الصبر والصلاة مقترنان متلازمان، فكان أحدهما هو عين الآخر، كما قال في الآية الأخرى: ﴿ وَاللّهُ وَرَسُولُهُ أَحَقُّ أَن يُرْضُوهُ ﴾ أ. وقال تعالى: ﴿ وَالّذِينَ يَكْنِزُونَ الذَّهَبَ وَالْفِضَّةَ وَلاَ يُنفِقُونَهَا فِي سَبِيلِ اللّهِ ﴾ 2. وقال تعالى: ﴿ وَإِذَا رَأَوْا تِجَارَةً أَوْ لَمُواً انفَضُّوا إِلَيْهَا ﴾ 3  $^{*}$ .

### 3 ـ المستوى النحوي:

. صيغة الفعل المضارع المفيدة للدوام والاستمرار: وذلك عند تفسير ابن عطاء الله لقوله تعالى : ﴿ وَإِذَا جَاءِكَ اللَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِآيَاتِنَا فَقُلْ سَلاَمٌ عَلَيْكُمْ كَتَبَ رَبُّكُمْ عَلَى نَفْسِهِ الرَّحْمَةَ أَنَّهُ مَن عَمِلَ مِن يُعْدِهِ وَأَصْلَحَ فَأَنَّهُ عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ 5، فصيغة المضارع : "يُؤْمِنُونَ " مِن بَعْدِهِ وَأَصْلَحَ فَأَنَّهُ عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ 5، فصيغة المضارع : "يُؤْمِنُونَ " فنسب الإيمان فيهم دائم ومستمر ومتضمن لمعنى واسع حيث قال: «ثم إنه جاء سبحانه بنسبة الإيمان لهم بصيغة تقتضي الدوام والاستمرار والثبوت والاستقرار ولم يقل .... لم يكن متضمنا إلا الإيمان بآيات سبق ظهورها .... 6.

وكذا في قوله تعالى: ﴿ لَا نَسْأَلُكَ رِزْقاً نَّحْنُ نَرْزُقُكَ ﴾ أن فالفعل المضارع "نرزقك " أفاد الاستقرار في الرزق ودوامه، حيث قال ابن عطاء الله: ﴿ وأتى قوله تعالى: ﴿ نحن نرزقك ﴾ على هذه الصيغة، ليدل ذلك على الاستقرار والدوام لأن قولك: أنا أكرمك، ليس كقولك (أنا أكرمتك)، لأن قولك (أنا أكرمك)، لا يدل إلا على أن ثم إكرام بعد إكرام، وقولك (أنا أكرمتك)، لا يدل إلا على أن ثم إكراما كان وقوعه فيما مضى من غير أن يدل على التكرار والدوام.

<sup>1 -</sup> سورة الفجر الآيات 28 - 28 -29 -30.

<sup>2 -</sup> سورة التوبة الآية 34.

<sup>3 -</sup> سورة الجمعة الآية 11.

<sup>4-</sup> ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص 73.

<sup>5 -</sup> سورة الأنعام الآية 54.

<sup>6-</sup> ابن عطاء الله السكندري ، تفسير آية الأنعام ، ص 15.

<sup>7 -</sup> سورة طه الآية 132.

فقوله تعالى: ﴿ نُحن نرزقك ﴾ أي رزقا بعد رزق، لا نعطل عنك منتنا، ولا نقطع عنك نعمتنا، ولما تفضلنا على العباد بالإيجاد، فكذلك أيضا قمنا لهم بدوام الإمداد» أ.

. معاني الإضافة: وذلك في قوله تعالى: ﴿ فَادْخُلِي فِي عِبَادِي وَادْخُلِي جَنَّتِي ﴾ فأضاف العباد إليه سبحانه وخاطب النفس المطمئنة في العباد ذوي النسبة إليه تعالى ولذلك قال ابن عطاء الله أن النفس المطمئنة فرحت بهذه النسبة أشد من فرحها بدخول جنته، فقال : ﴿ فَكَانَ فَرِحِ النفس المطمئنة بقوله: ﴿ فَادْخُلِي فِي عِبَادِي ﴾ أشد من فرحها بقوله تعالى: ﴿ وَادْخُلِي جَنَّتِي ﴾ لأن الإضافة الأولى إليه تعالى، والإضافة الثانية إلى جنته » 2.

#### 4. المستوى البلاغي:

استعان ابن عطاء الله في تفسيره لآيات القرآن الكريم بعلوم اللغة والبلاغة، حسب ما ناسبه الحال، منها مسائل في علم البيان وأخري في الاشتراك اللفظي وأخرى في الإعجاز اللفظي من حيث موضعه في التركيب وفيما يلي أمثلة لذلك:

#### علم البيان في التفسير:

يوظف ابن عطاء الله من علم البيان في الدلالة على المعنى المقصود من الآية، ويوردها في شكل فوائد مثل قوله تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهَ هُوَ الرَّزَّاقُ ذُو الْقُوَّةِ الْمَتِينُ ﴾ 3، حيث يقول: ﴿ فائدة أخرى ترجع إلى علم البيان: اعلم أن الدلالة على المعنى المقصود به، وجود الثناء بالصفة أبلغ من الدلالة على بالفعل. فقولك زيد محسن، أبلغ من قولك زيد يحسن، أو قد أحسن، وذلك لأن الصفة تدل على الثبوت والاستقرار والأفعال أصل وضعها التجدد والانقراض، فلذلك كان قوله تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهَ هُوَ الرَّزَاقُ ﴾ أبلغ من قوله (إن الله هو يرزق). ولو قال: إن الله هو يرزق لم يفد إلا إثبات الرزق له، فلما قال: ﴿ إِنَّ اللَّهَ هُوَ الرَّزَاقُ ﴾ أفاد

<sup>1</sup> ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص1

<sup>2 -</sup> المصدر السابق ، ص 59.

<sup>3-</sup> سورة الذاريات الآية 58.

#### . موضع اللفظ في تركيب الآية:

يفسر وجه استعمال القرآن للفظ دون آخر لأنه وجه من وجوه الإعجاز، ولا يتأتى المعنى المراد إلا بذلك اللفظ الذي استعمله القرآن، ومثاله قوله تعالى من الآية 54 من سورة الأنعام: ﴿ كَتَبَ رَبُّكُمْ ﴾ فيقول: « فإن قلت فما وجه اختصاص هذا الاسم ولم يقل "إلهكم" ولا "خالقكم"، فاعلم أن الرب هو المربي بالإحسان والمغذي لك بالامتنان، فكأنه يقول: الذي رباكم بالإحسان أولا، هو الذي كتب على نفسه الرحمة آخرا، ليضم الإحسان إلى شكله، وليشفع الامتنان بمثله »2.

#### . بيانه لمعاني الاشتراك في اللفظ بالمعاني الشرعية:

يفصل ابن عطاء الله اللفظ المشترك بين عدة معاني، حسب وضعه اللغوي ويمثل له باستعماله القرآني، ليرجح معنى دون آخر بدليل الحديث النبوي، أو ليبين أن له استعمالا حقيقيا وماعداها استعمالات مجازية، وذلك في قوله تعالى: ﴿ كَتَبَ رَبُّكُمْ عَلَى نَفْسِهِ الرَّحْمَةَ ﴾  $^{3}$ ، فيقول: «اعلم أن "كتب " يقال بالاشتراك على معان:

منها بمعنى الفرض قال الله عز وجل : ﴿ كُتِبَ عَلَيْكُمُ الصِّيَامُ ﴾ . ومنها كتب بمعنى خلق قال تعالى : ﴿ كَتَبَ فِي قُلُوكِمُ الْإِيمَانَ ﴾ 5.

ومنها كتب بمعنى قضى ومنه قوله سبحانه: ﴿ كَتَبَ اللَّهُ لَأَغْلِبَنَّ أَنَا وَرُسُلِي ﴾ ، أي قضى الله لأغلبن ، ومنه قوله سبحانه ﴿ كَتَبَ رَبُّكُمْ عَلَى نَفْسِهِ الرَّحْمَةَ ﴾ .

<sup>1 -</sup> ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص70.

<sup>2-</sup> ابن عطاء الله السكندري ، تفسير آية الأنعام ، ص 25.

<sup>3-</sup> سورة الأنعام الآية 54.

<sup>4-</sup> سورة البقرة الآية 183.

<sup>5-</sup> سورة الجحادلة الآية 22.

<sup>6-</sup> سورة الجحادلة الآية 21.

الفصل الأول: تفسير ابن عطاء الله (مصادره ، وسائله ، العلوم التي استعان بما)

ومنها كتب بمعنى الكتابة على بابها ﴿ وَلْيَكْتُب بَيْنَكُمْ كَاتِبٌ بِالْعَدْلِ ﴾ ، وقد تكون منه قوله سبحانه ﴿ كَتَبَ رَبُّكُمْ عَلَى نَفْسِهِ الرَّحْمَةَ ﴾ ، لما جاء في الصحيح عنه صلوات الله عليه وسلامه : (إِنَّ اللهَ لَمَّا قَضَى الخَلقَ كَتَبَ كِتَابًا فَهُوَ عِندَهُ فَوقَ عَرْشِهِ :إِنَّ رَحْمَتِي سَبَقَتْ غَضَيِي، وَلُولًا ذَلِكَ لَمَلَكتُمْ ) 2.

وقد تكون في كتب بمعنى الكتابة ومجازا في الباقي لأنه المتبادر إلى الفهم، والتبادر دليل الحقيقة» $^{3}$ .

#### . التكرار وأغراض الكناية:

تكرار ذكر الرزق في الآيات وبيان محله، والقسم عليه، والتشبيه له بأمر لا خفاء به، له دلالة حيث بين ذلك في الآية الخامسة في شأن الرزق في قوله تعالى: ﴿ وَفِي السَّمَاء رِزْقُكُمْ وَمَا تُوعَدُونَ فَوَرَبِّ السَّمَاء وَالْأَرْضِ إِنَّهُ لَحَقُّ مِّثْلَ مَا أَنَّكُمْ تَنطِقُونَ ﴾ أو تضمنت ذكر الرزق، ومحله، ومحله، والقسم عليه، والتشبيه له بأمر لا خفاء به، وتتبع ذكر هذه الفوائد فائدة فائدة.

ففي الأولى منها بين ذكر محل الرزق فقال : « الفائدة الأولى: اعلم أنه تعالى لما علم كثرة اضطراب النفوس في شأن الرزق كرر ذكره لما تكررت ورود عوارضه على القلوب، كما تكرر الحجة إذا علمت أن الشبهة متمكنة في نفس خصمك كما كرر تعالى الاستدلال على المعاد في آيات عديدة .

وفيه فائدة أخرى: وهو أنه تضمن تبيين المحل، لرفع همم الخلق عن الخلق وأن لا يطلبوا إلا من الملك الحق، وذلك إذا وقع في قلبك طمع في مخلوق، أو حوالة على سبب، قال لك تعالى: ﴿وفي السماء رزقكم وما توعدون﴾. أي يا هذا المتطلع للرزق من المخلوق الضعيف

<sup>1-</sup> سورة البقرة الآية 282.

<sup>2-</sup> الحديث أخرجه الإمام أحمد في مسنده: مسند أبي هريرة ، رقم 7215 ، ج15 ص256 .

<sup>24</sup> ابن عطاء الله السكندري ، تفسير آية الأنعام ، ص

<sup>4 -</sup> هذه الآية الخامسة من الآيات التي درسها ابن عطاء الله في مسألة الرزق ، حيث مثل بما لمبدأ إسقاط التدبير في كتابه "التنوير في إسقاط التدبير".

<sup>5 -</sup> سورة الذاريات الآية 22- 23.

العاجز في الأرض ليس رزقك عنده وإنما رزقك عندي وأنا الملك القادر، ولأجل هذا أنه لما سمع بعض الأعراب هذه الآية نحر ناقته وخرج فارا إلى الله تعالى وهو يقول: (سبحان الله، رزقي في السماء وأنا اطلبه في الأرض)  $^1$ .

غرض التكنية في لغة العرب تجليل الخطاب: وذكر ذلك عند قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّتُهَا النَّفْسُ الْمُطْمَئِنَّةُ ارْجِعِي إِلَى رَبِّكِ رَاضِيَةً مَّرْضِيَّةً فَادْخُلِي فِي عِبَادِي وَادْخُلِي جَنِّي ﴾ 2. فبين أنواع النفوس المُطْمئِنَةُ ارْجِعِي إِلَى رَبّكِ رَاضِيَةً مَّرْضِيَّةً فَادْخُلِي فِي عِبَادِي وَادْخُلِي جَنِّتِي ﴾ 2. فبين أنواع النفوس وتميز المطمئنة بإقبال الخطاب عليها والتكنية وفي ذلك رفع لقدرها، فقال: ﴿ وفي هذه الآية خصائص عظيمة، ومناقب لهذه النفس المطمئنة جسمية منها: أن النفوس ثلاثة: أمارة - ولوامة - ومطمئنة. فلم يواجه الحق سبحانه وتعالى واحدة، من الأنفس الثلاث إلا المطمئنة، فقال في الأمارة: ﴿ وَلا أُقْسِمُ بِالنَّفْسِ اللَّوّامَةِ ﴾ 4. وأقبل على هذه بالخطاب فقال: ﴿ يَا أَيُّتُهَا النَّفْسُ الْمُطْمَئِنَّةُ ارْجِعِي ﴾. الثاني: تكنيته إياها، والتكنية في لغة العرب تجليل في الخطاب، وفخر عند أولى الألباب» 5.

### <u>5</u> ـ معاني الحروف :

ترك التعبير بالحروف في الآية: وذلك في قوله تعالى : ﴿ إِنَّ الَّذِينَ اتَّقُواْ إِذَا مَسَّهُمْ طَائِفٌ مِّنَ الشَّيْطَانِ تَذَكَّرُواْ فَإِذَا هُم مُّبْصِرُونَ ﴾ أو التعبير بالحروف ( "الفاء" أو "ثم" أو "الواو") لما فيها من المهلة الزمنية، والمقصود من الحق تعالى إظهار المنة لحؤلاء العباد أهم لا يتأخر إبصارهم عن تذكرهم، وبسط هذا المعنى ابن عطاء الله فقال: « الفائدة السابعة: أنه قال سبحانه: ﴿ تَذَكَّرُواْ فَإِذَا هُم مُّبْصِرُونَ ﴾، ولم يقل: (تذكروا فأبصروا)، أو (تذكروا ثم أبصروا)، أو (تذكروا وأبصروا).

<sup>1</sup> ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص1

<sup>2 -</sup> سورة الفجر الآيات 28-29 -30.

<sup>3 -</sup> سورة يوسف الآية 53.

<sup>4 -</sup> سورة القيامة الآية 02.

<sup>5 -</sup> ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص57.

<sup>6 -</sup> سورة الأعراف الآية 201.

فأما ترك التعبير بالواو: فلأنه كان لا يفيد أن البصرى كانت عن التذكر، والمراد أنها كانت مسببة عنه، ترغيبا للعباد فيها. وأما عدوله عن (ثم) لأن فيها ما في (الواو)، من عدم الدلالة على السببية، وفيها أنها كانت تقتضي عكس المضي لما فيها من المهلة. ومراد الحق سبحانه: أن هؤلاء العباد لا تتأخر أبصارهم عن تذكرهم.

ولم يعبر بالفاء لاقتضائها التعقيب، بل عبر الحق سبحانه بقوله: ﴿ تَذَكَّرُواْ فَإِذَا هُم مُّبْصِرُونَ ﴾، كأنهم لم يزالوا على ذلك البصرى، ثناءا منه سبحانه عليهم وإظهارا لوفور المنة إليه لديهم، كما نقول: تذكر زيد المسألة، فإذا هي صحيحة، أي أنها لم تزل صحيحة، وإنها الآن صحيحة، كما رفع العلم بها. كذلك المتقون، ما زالوا مبصرين، ولكن حين ورد طيف الهوى عليهم، غطى على بصيرتهم الثابت نورها فيهم، فلما استيقظوا ذهبت سحابة الغفلة، فأشرقت شمس البصيرة » أ.

. دلالة ضمير (الهاء) علي واحد من اثنين لأن أحدهما عين الآخر: وذلك في قوله تعالى : ﴿ وَاسْتَعِينُواْ بِالصَّبْرِ وَالصَّلاَةِ وَإِنَّهَا لَكَبِيرَةٌ إِلاَّ عَلَى الْخَاشِعِينَ ﴾ 2. فقرن الصبر مع الصلاة ثم أفرد الضمير للصلاة فقط لأنهما مقترنان فكان أحدهما عين الآخر.

بهذا علل ابن عطاء الله ثم ذكر آيات أخرى أفرد فيها الضمير لواحد فقط، فقال : « فجعل الصبر والصلاة مقترنين: إشارة إلى أنه محتاج في الصلاة إلى الصبر، صبر على ملازمة أوقاتها، وصبر على القيام بواجباتها ومسنوناتها، وصبر يمنع القلوب فيها من غفلاتها، ولذلك قال الله تعالى بعد ذلك: ﴿ وَإِنَّهَا لَكَبِيرَةٌ إِلاَّ عَلَى الْخَاشِعِينَ ﴾، فأفرد الصلاة بالذكر ولم يفرد الصبر به، إذ لو كان كذلك لقال: ( وإنه لكبير)، فذلك يدل على ما قلناه. أو لأن الصبر والصلاة مقترنان متلازمان، فكان أحدهما هو عين الآخر، كما قال في الآية الأخرى: ﴿ وَاللَّهُ وَرَسُولُهُ فَكَان أحدهما هو عين الآخر، كما قال في الآية الأخرى: ﴿ وَاللَّهُ وَرَسُولُهُ

<sup>1 -</sup> ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص 33.

<sup>2 -</sup> سورة البقرة الآية 45.

الفصل الأول: تفسير ابن عطاء الله (مصادره ، وسائله ، العلوم التي استعان بما)

أَحَقُّ أَن يُرْضُوهُ  $^1$ . وقال تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ يَكْنِزُونَ الذَّهَبَ وَالْفِضَّةَ وَلاَ يُنفِقُونَهَا فِي سَبِيلِ اللّهِ  $^2$ . وقال تعالى: ﴿ وَإِذَا رَأَوْا تِجَارَةً أَوْ لَمُواً انفَضُّوا إِلَيْهَا ﴾  $^3$ ، فافهم  $^4$ .

<sup>1 -</sup> سورة التوبة الآية 62.

<sup>2 -</sup> سورة التوبة الآية 34.

<sup>3 -</sup> سورة الجمعة الآية 11.

<sup>4 -</sup> ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص72.

# المطلب الثاني:

# ض ب الأمثال في معن النفسير.

تمهيد.

- 1. التمثيل بالمحسوس.
- 2. توظف الآيات في التمثيل.
  - 3. شرح للآيات بالمثال.

#### تمهيد:

استعمل ابن عطاء الله المثل على أنواعه ( الحسي والمعنوي )، فنجده ختم كتابه "التنوير في إسقاط التدبير" بفصل ذكر فيه مايزيد عن ثمانية عشر مثلا، فقال: « فصل: نذكر فيه أمثلة التدبير مع الله، والمدبرين معه، وأمثلة الرزق وضمان الحق تعالى له، فإن بالمثال يتبين الحال»  $^{1}$ .

فانظر رحمك الله اعتناء الحق سبحانه وتعالى بأمر الرزق وتكراره له، ونبين مواطنه، وتنظيره بالأمور المحسوسة التي لا يرتاب فيها شاهدها ، وأقسامه على ذلك بالربوبية المحيطة بالسماء والأرض، وكذلك تكرر في كلام صاحب الشرع صلوات الله عليه »3.

لهذا اعتمد ابن عطاء الله على التمثيل لتقريب المعاني الغيبية أو المبهمة وتقرير الحقيقة في النفوس، كلما سنحت الفرصة أو طاوعته الفكرة، وتارة يعدد الأمثلة مبالغة في مداواة النفوس من أمراض الشكوك والأوهام في جناب الحق تعالى، وفيما يلي نماذج من أنواع التمثيل بالمحسوسات، وأخرى يوظف فيها الآيات في التمثيل وأخرى يشرح الآيات بالمثال.

<sup>1-</sup> ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص 111.

<sup>2 -</sup> سورة الذاريات الآية 23.

<sup>83</sup> ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص3

#### 1 ـ التمثيل بالمحسوس:

. مثال من صرف عقله لتدبير الدنيا: يضرب ابن عطاء الله لذلك مثلا وغرضه في ذلك التأكيد على شكر نعمة العقل، بصرفه إلى الاهتمام بإصلاح المعاد وقياما بشكر المحسن سبحانه على هذه المنة العظيمة، فيصان عن التدبير للدنيا لحقارتها ودنو قدرها، وقد استدل لذلك بنصوص من السنة النبوية، فقال : « فصرف نعمة العقل إلى تدبير الدنيا التي لا قدر لها عند الله، كفر لنعمة العقل، وتوجهه إلى الاهتمام بإصلاح شأنه في معاده قياما بوجود شكر المحسن إليه، والمفيض من نوره عليه أحق به وأحرى وأفضل له وأولى، فلا تصرف عقلك الذي من به عليك في تدبير الدنيا التي هي كما أخبر عنها النبي صلى الله عليه وسلم بقوله: (الدُنْيَا جِيفَةٌ قَذِرَةٌ) أ.

وكما قال صلى الله عليه وسلم للضحاك: (مَا طَعَامُك؟ قال: اللَّحمُ واللَّبنُ يَا رَسُولَ اللهِ صلى الله عليه صلى الله عليه وسلم، قَالَ: ثُمَّ يَعُودُ إِلَى مَاذَا؟ قَالَ: إِلَى مَا عَلِمتَ يَا رَسُولَ اللهِ صلى الله عليه وسلم، قَالَ: فَإِنَّ اللهُ جَعَلَ مَا يَخرُجُ مِنِ ابنِ آدَمَ مَثَلاً لِلدُّنْيَا) 2. وقال صلى الله عليه وسلم: (لَو كَانتُ الدُّنْيَا تَزِنُ عِندَ اللهِ جَنَاحَ بَعُوضَةٍ مَا سَقَى كَافِرًا مِنهَا شَرِبَةً مَاءٍ) 3.

ومثل من صرف عقله في تدبير الدنيا التي هذه الصفات صفاتها، كمثل من أعطاه الملك سيفا عظيما قدره، مفخّما أمره، لم يسمح لكثير من رعاياه بمثله، ليقتل به أعداءه، ويتزين بحمله، فعمد آخذ هذا السيف إلى الجيف، فجعل يضربها حتى تفلّل ظُباه  $^4$ ، وكلّ شَباه  $^5$ ، وتغير حسنه وسناه، فجدير إذا اطلع الملك على هذه الحالة منه أن يأخذ السيف منه ويعْظِم عقوبته، على سوء فعاله، وأن يمنعه من وجود إقباله  $^6$ .

<sup>1-</sup> لم أقف على هذا الأثر في الكتب الستة والمسانيد والزوائد.

 <sup>-2</sup> الحديث أخرجه الإمام أحمد في مسنده ، رقم الحديث 15187 ، ج31 ص374 .

<sup>3-</sup> الحديث أخرجه ابن ماجه عن سهل بن سعد ، رقم الحديث 4100 ، ج12 ص134.

<sup>4-</sup> تفلَّل: الفَلِّ: الثَّلْم في السيف. ظباه: ظُبِي السيف حدّه السيف

<sup>5-</sup> شَباه : حَدُّ طَرَفِهِ .

<sup>6-</sup> ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص 43.

مثال مقامات اليقين ونور اليقين: يمثل ابن عطاء الله مقامات اليقين التي يترقى إليها السالك وما يحيط بما من أنوار اليقين، مثل الأسوار المحيطة بالبلدة وقلاعها، وغرضه في ذلك بيان صورة الحصانة التي تضرب على القلب فلا يطمع فيه الشيطان ولا هو يلتفت إليه، حتى يراه ليس بشيء، مثل ما أخبر عن بعض العارفين. وبسط القول في هذا كما يلي : «ومثل مقامات اليقين ونور القين الجامع لها، كالأسوار المحيطة بالبلدة وقلاعها، فالأسوار هي الأنوار، وقلاعها هي مقامات اليقين التي هي دائرة بمدينة القلب، فمن أحاط بقلبه سور يقينه، وصحح مقاماته التي هي أسوار الأنوار كالقلاع، فليس للشيطان إليه سبيل، ولا له في داره مقيل. ألم تسمع قوله تعالى: ﴿إِنَّ عِبَادِي لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِمْ سُلْطَانٌ الله علي متوكلون، وإلي مستسلمون، فلذلك قام لهم لحكمي منازعون، ولا في تدبيري معترضون، بل علي متوكلون، وإلي مستسلمون، فلذلك قام لهم الحق سبحانه بالرعاية والنصر والحماية، ووجهوا هممهم إليه، فكفاهم من دونه. قيل لبعض العارفين كيف مجاهدتك للشيطان؟ قال وما الشيطان؟ نحن قوم انصرفنا إلى الله تعالى، فكفانا من العارفين كيف مجاهدتك للشيطان؟ قال وما الشيطان؟ نحن قوم انصرفنا إلى الله تعالى، فكفانا من

. مثل النور الذي هو شرط الهداية : يمثل ابن عطاء الله للهداية التي هي تخصيص الإرادة، وشرطها الذي هو النور، وبتوافقهما تحصل هداية العبد، بالبصير الذي له نور خاص هو متصف به، وللشمس نور فياض فإذا تطابقا النوران حصل الإدراك وتمام قوله كما يلي : « فهداية العبد متوقفة ..... والهداية إن أرجعتها هي تخصيص الإرادة،.... وهذا النور هو شرط الهداية، بدليل قوله سبحانه : ﴿وَمَن لَمٌ يَجْعَلِ اللَّهُ لَهُ نُوراً فَمَا لَهُ مِن نُورٍ ﴾ .... كما أن البصير له نور حاص هو متصف به، وللشمس نور فياض فإذا تطابقا النوران حصل الإدراك .... » .

<sup>1</sup> - سورة الإسراء الآية 65.

<sup>2-</sup> ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص34.

<sup>3 -</sup> سورة النور الآية 43.

<sup>-4</sup> ابن عطاء الله السكندري ، تفسير آية الأنعام ، ص-4

مثل اختيار الله تعالى للعبد فيما ظاهره المنع وفي حقيقته عطاء : مثل الأب المشفق الذي يسوق لابنه الحجام لا بقصد الإيلام، ولو طاوع اختياره لبعد الشفاء، وبسط القول في هذا قول ابن عطاء الله : « ولو وكل الحق سبحانه العباد إلى اختيارهم لحرموا وجود منته، ومنعوا الدخول إلى جنته، فله الحمد على حسن الاختيار، ألم تسمع قوله تعالى: ﴿ وَعَسَى أَن تَكْرَهُواْ شَيْئاً وَهُوَ خَيْرٌ لَكُمْ ﴿ أَن وَإِن الأب المشفق يسوق لابنه الحجام لا بقصد الإيلام. وكالطبيب الناصح يعانيك بالمراهم الحادة، وإن كانت مؤلمة لك، ولو طاوع اختيارك لبعد الشفاء عليك. ومن مُنع وعَلِم أن المنع إنما هو إشفاق عليه، فهذا المنع في حقه عطاء، وكالأم المشفقة تمنع ولدها كثرة المأكل خشية التخمة. ولذلك قال الشيخ أبو الحسن رحمه الله تعالى: ( اعلم أن الحق سبحانه وتعالى إذا منعك لم يمنعك عن بخل، وإنما يمنعك رحمة لك، فمنع الله لك عطاء، ولكن لا يفهم العطاء في المنع إلا صديق ) » 2.

مثل من يصبر على القضاء: مثله ابن عطاء الله بمن يحتسى الدواء المر، لأن عاقبته الشفاء، فقال: « وهو "إنما صبرهم على القضا علمهم بأن الصبر يورث الرضا"، وذلك أن من صبر على أحكام الله، أورثه ذلك الرضا من الله، فتحمل حرارتها طلبا لرضاه، كما يحتسى الدواء المر لما يرجى فيه من عاقبة الشفاء 3.

فهذه أمثلة حسية قرب بما ابن عطاء الله المعاني حرصا منه على تصحيح الفهم عن الله تعالى.

### 2 ـ توظيف الآيات في التمثيل:

وذلك أن ابن عطاء الله يصور المثل في مشهد ثم يسقطه على حال العبد مستدلا بالآية من القرآن، وظهر ذلك فيما أورده من أمثلة التدبير مع الله في شأن الرزق وعددها إلى أربعة

<sup>1 -</sup> سورة القبة الآية 216 .

<sup>2-</sup> ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص

<sup>3-</sup> المصدر نفسه ، ص99.

وعشرين مثلا في الفصل الذي ختم به كتابه "التنوير في إسقاط التدبير"، وفيما يلي نماذج من هذا النوع:

. مثل العبد في الدنيا: وفيه قال ابن عطاء الله: « مثل العبد في الدنيا كمثل عبد قال له سيده: إذهب إلى أرض كذا و كذا وأحكم أمرك، لأنك تسافر من تلك الأرض في برية كذا وخذ أهبتك وعدتك، فإذا أذن له السيد في ذلك فمعلوم أنه قد أباح له أن يأكل ما يستعين به على إقامة بُنْيته ليسعى في طلب العدة، وليقوم بوجود الأهبة.

كذلك العبد أوجده الحق في هذه الدار، وأمره أن يتزود منها لمعاده، فقال له الحق تعالى: ﴿ وَتَزَوَّدُواْ فَإِنَّ خَيْرَ الزَّادِ التَّقْوَى ﴾ أ، فمعلوم أنه إذا أمره بالزاد للآخرة فقد أباح له أن يأخذ من الدنيا ما يستعين به على تزوده، واستعداده، وتأهبه لميعاده  $^2$ .

مثل العبد النافذ إلى الله تعالى في الأسباب ومثل الواقف مع الأسباب: وفيه قال ابن عطاء الله :« مثل العبد النافذ إلى الله تعالى في الأسباب، بمثابة الرجل يقعد تحت الميزاب إذا أمطرت السماء، فهو يشكر الله تعالى وحده، ولا يلزم من قعوده تحت الميزاب أن يضيف المطر له (أي للميزاب)، بل علم أنه إن لم يكن فيه لم يجد شيئا، كذلك الأسباب ميازيب المنن فمن دخل في الأسباب وهمته مطلعة بالله تعالى لا بها لم يضره ذلك ولم يخش عليه القطيعة فيما هنالك.

ومثل الواقف مع الأسباب الغافل عن وليها، كمثل البهيمة يعبر عليها مالكها فلا تلتفت إليه، وهو المالك لها والمعطى لسائسها ما ينفق عليها، فإذا عبر سائسها بصبصت بعينها، وتشوفت إليه لاعتيادها منه أن يتولى طعمتها.

فالعبد كذلك لأنه أجرى إليه الإحسان على أيدي الخلق يشهد ذلك منهم، ولم يخرجه عنهم، فهو كالبهيمة وهي أحسن حالا منه: ﴿ أُوْلَئِكَ كَالأَنْعَامِ بَلْ هُمْ أَضَلُ أُوْلَئِكَ هُمُ الْغَافِلُونَ  $^{*}$   $^{*}$   $^{*}$   $^{*}$   $^{*}$   $^{*}$   $^{*}$   $^{*}$  .

<sup>1 -</sup> سورة البقية الآية 197 .

<sup>2-</sup> ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص113.

<sup>3 -</sup> سورة الأعراف الآية 179 .

<sup>4-</sup> ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص117.

. مثل العبد مع الله تعالى : وفيه قال ابن عطاء الله : « مثل العبد مع الله تعالى كمثل عبد أمره الملك أن يقيم في أرض كذا يحارب العدو الذي هنالك، وأن يبذل عزمه في مجاهدته، وأن يدوم على محاربته. فمعلوم أنه إذا أمره بذلك، أنه يبيح له أن يأكل من إهداء تلك البلدة ومخازنها بالأمانة، ليستعين بذلك على محاربة العدو الذي أمره الملك بمحاربته.

كذلك العباد أمرهم الحق بمحاربة الشيطان بقوله: ﴿ وَجَاهِدُوا فِي اللَّهِ حَقَّ جِهَادِهِ ﴾ ، وقال: ﴿ إِنَّ الشَّيْطَانَ لَكُمْ عَدُوُّ فَاتَّخِذُوهُ عَدُوّاً ﴾ ثنا فلما أمرهم بمحاربته أذن لهم أن يتناولوا من منته ما يستعينون به على محاربة الشيطان، إذ لو تركت المأكل والمشرب لم يمكنك أن تقوم لطاعته ولا أن تنهض بخدمته، فقد تضمن أمر الملك بالمجاهدة إباحة تناول ما هو منسوب للمالك مما هو معد لك، ولكن على طريق الأمانة محفوفا بالصيانة 3.

. مثل العبد مع الله تعالى : مثال آخر قال فيه ابن عطاء الله : « مثل العبد مع الله تعالى، كمثل ملك له عبيد، بنى دارا وأحسنها و بحجها وتولى غراسها، وكمل المشتهيات فيها في غير الموطن الذي فيه العبيد، وهو يريد أن ينقلهم إليها، أترى إذا كان هذا غايته بهم فيما ادخره لهم عنده، وهيأه لهم بعد الرحلة، أيمنعهم ها هنا أن يتناولوا من منته وفضلات طعامه، وهو قد هيأ لهم الأمر العظيم والفضل الجسيم.

كذلك العباد مع الله تعالى جعلهم في الدنيا، وهيأ لهم الجنة كما هيأ لهم الآخرة، وهو يريد أن يمنعهم من الدنيا ما يقيم به وجوههم ولذلك قال تعالى: ﴿ كُلُواْ وَاشْرَبُواْ مِن رِّزْقِ اللَّهِ ﴾ ، وقال تعالى: ﴿ كُلُوا مِن رِّزْقِ رَبِّكُمْ وَاشْكُرُوا لَهُ ﴾ ، وقال: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ كُلُواْ مِن طَيِّبَاتِ مَا رَزَقْنَاكُمْ ﴾ 6.

<sup>1 -</sup> سورة الحج الآية 78 .

<sup>2 -</sup> سورة فاطر الآية 02 .

<sup>3 -</sup> ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص 114.

 <sup>4 -</sup> سورة البقرة الآية 60 .

<sup>5 -</sup> سورة سبأ الآية 15 .

<sup>6 -</sup> سورة البقرة الآية 172 .

فإذا ادخر لك الباقي ومنَّ به عليك لا يمنعك الفاني، فإنْ منعك منه، فإنما منعك ما لم يقسمه لك، وما لم يقسمه لك فليس لك، فكان ذلك المنع لك منه عطاءا ونظرا، علم أن فيه مصلحة وجودك ونظام أمرك، كما يقطع توالي الماء عن الشجرة لئلا يتلفها دوام السقيا » 1. فهذه أمثلة وظف فيها ابن عطاء الله نصوص الآيات أثناء بيانه وبسطه للمثال.

# 3 شرح الآيات بالمثال:

فيما يلي أمثلة للتدبير مع الله، وأمثلة للرزق، يشرح بها المعاني التي تضمنتها الآيات حيث عقد فصلا في هذا الموضوع، ذكر فيه الآيات التي جاءت تقرب المعاني بالأمثلة الحسية منها قوله تعالى : ﴿ مَّثَلُ الَّذِينَ كَفَرُواْ بِرَبِّهِمْ أَعْمَالُهُمْ كَرَمَادٍ اشْتَدَّتْ بِهِ الرِّيحُ فِي يَوْمِ عَاصِفٍ لاَّ يَقْدِرُونَ مِمَّا كَسَبُواْ عَلَى شَيْءٍ ذَلِكَ هُوَ الضَّلاَلُ الْبَعِيدُ ﴾ وقوله تعالى : ﴿ وَاضْرِبْ هَمُ مَّثَلَ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا كَمَاءً أَنزَلْنَاهُ مِنَ السَّمَاءِ فَاحْتَلَطَ بِهِ نَبَاتُ الْأَرْضِ فَأَصْبَحَ هَشِيماً تَذْرُوهُ الرِّيَاحُ وَكَانَ اللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ مُقْتَدِراً ﴾ وقوله تعالى: ﴿ وقوله تعالى : ﴿ وقوله تعالى اللَّهُ عَلَى كُلِّ مَن السَّمَاءِ فَاحْتَلَطَ بِهِ نَبَاتُ الْأَرْضِ فَأَصْبَحَ هَشِيماً تَذْرُوهُ الرِّيَاحُ وَكَانَ اللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ مُقْتَدِراً ﴾ وقوله تعالى: ﴿ وَقُولُهُ مَا تُوعَدُونَ ﴾ • السَّمَاء رِزْقُكُمْ وَمَا تُوعَدُونَ ﴾ • السَّمَاء ورَقُولُهُ مَا تُوعَدُونَ ﴾ • السَّمَاء ورَقُولُهُ هُو مَا تُوعَدُونَ ﴾ • السَّمَاء ورَقُولُهُ وَمَا تُوعَدُونَ ﴾ • السَّمَاء ورَقُولُهُ مَا تُوعَدُونَ ﴾ • السَّمَاء ورَقُولُهُ وَمَا تُوعَدُونَ ﴾ • السَّمَاء ورَقُولُهُ مَا تُوعَدُونَ ﴾ • وقوله تعالى: ﴿ وقوله تعالى السَّمَاء ورَقُولُهُ مُ وَمَا تُوعَدُونَ ﴾ • وقوله تعالى: ﴿ وقوله تعالى السَّمَاء ورَقُولُهُ مُولَا السَّمَاء ورَقُولُهُ وَمَا تُوعَدُونَ ﴾ • فَمَا تُوعَدُونَ ﴾ • السَّمَاء ورَقُولُهُ وَمَا تُوعَدُونَ ﴾ • السَّمَاء ورَقُولُهُ المَّنَاتُ والسَّمُ ومَا تُوعِدُونَ ﴾ • وقوله تعالى: ﴿ وَالْمُ اللَّهُ عَلَى السَّمَاء والسَّمَاء والسَّدَولَةُ وَالْمُ الْمُؤْونَ ﴾ • وقوله تعالى: ﴿ وَالْمُ اللّهُ عَلَى السَّمَاء والسَّمَاء والسَّمَاء والسَّمَاء والسَّمُ والسَّمُ والسَّمُ والسَّمَاء والسَّمُ السَّمُ والسَّمُ والسَّمَاء والسَّمَاء والسَّمَاء والسَّمَاء والسَّمُ والسَّمَاء والسَّمُ والسَّمَاء والسَّمَاء والسَّمَاء والسَّمَاء والسَّمُ والسَّمَاء والسَّمَاء والسَّمَاء والسَّمَاء والسَّمَاء والسَّمَاء والسَّمَاء

ثم عدد أمثلة ليتضح المقال، وفيما يلي نص ابن عطاء الله : « فصل نذكر فيه أمثلة التدبير مع الله، والمدبرين معه، وأمثلة الرزق وضمان الحق تعالى له، فان بالمثال يتبين الحال.

. مثل المدبر مع الله : كمن بنى بناءه على شاطئ البحر، كلما اجتهد في بنائه، كثرت عليه الأمواج، فتتداعى جميع أنحائه. كذلك المدبر مع الله تعالى، يبني مباني التدبير وتحدمها واردات المقادير لأجل ذلك قيل: (يدبر المدبر، والقضاء يضحك).

قال الشاعر: متى يبلغ البنيان يوما تمامه \*\*\* إذا كنت تبنيه وغيرك يهدم؟

. مثال آخر : مثل المدبر مع الله تعالى كرجل جاء إلى رمال متراكمة، فوضع عليها بناءه فجاءت العواصف فنسفت الرمال، فتهدم ما بناه، كما قيل:

وعهودهم بالرمل قد درست \*\*\* وكذاك ما يبني على الرمل

<sup>1-</sup> ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص 115.

 <sup>2 -</sup> سورة إبراهيم الآية 18 .

<sup>3 -</sup> سورة الكهف الآية 45 .

<sup>.</sup> 22 سورة الذاريات الآية 4

. مثال آخر: مثل المدبر مع الله تعالى، كمثل ولد سافر مع والده، فسارا ليلا، والأب لإشفاقه على الولد يراقبه من حيث لا يراه الولد، والولد لا يرى الوالد للظلمة الحائلة بينهما، فالولد مهموم بأمر نفسه كيف يفعل في شأنه، فإذا طلع القمر ورأى قرب الأب منه سكن جأشه، وهدأ ورعه لأنه رأى قرب أبيه منه، فاغتنى بتدبيره له عن تدبيره لنفسه. كذلك المدبر مع الله تعالى لنفسه، إنما دبر لأنه في ليل القطيعة، فلم يشهد قرب الله تعالى منه، فلو طلع قمر التوحيد، أو شمس المعرفة، لرأي قرب الحق تعالى منه، فاستحى أن يدبر معه، واغتنى بتدبير الله تعالى له، عن تدبيره لنفسه بأ.

. يشرح معنى : "ورود الأنوار يعين على حمل الأقدار"، ثم يستدل له بالآية، ويوضحه بضرب مثال، وفي ذلك يقول: « فأما الأول وهو "إنما يعينهم على حمل الأقدار، ورود الأنوار": وذلك أن الأنوار إذا وردت كشفت للعبد عن قرب الحق سبحانه وتعالى منه، وأن هذه الأحكام لم تكن إلا عنه، فكان علمه بأن الأحكام إنما هي من سيده سلوة له، وسبب لوجود صبره. ألم تسمع لما قال الله سبحانه لنبيه صلى الله عليه وسلم: ﴿ وَاصْبِر ْ لِحُكْم رَبِّكَ فَإِنَّكَ بِأَعْيُنِنَا ﴾ 2. أي: ليس هو حكم سيدك القائم بإحسانه إليك، ولنا في هذا المعنى:

وخفف عني ما ألاقي من العنا \*\*\* علمي بأنك أنت المبتلي والمقدر وما لأمري عما قضى الله معدل \*\*\* وليس له منه الذي يتخير

ومثال ذلك: لو أن إنسانا في بيت مظلم، فضُرب بشيء ولا يدري من الضارب له، فلما أدخل عليه مصباح: نظر فإذا هو شيخه أو أبوه أو أميره، فإن علمه بذلك مما يوجب صبره على ما هنالك 3.

فهذه أمثلة تبين لنا فيهاكيف استفاد ابن عطاء الله من هذا الأسلوب القرآني المعلن عنه في قوله تعالى: ﴿ وَتِلْكَ الْأَمْتَالُ نَضْرِبُهَا لِلنَّاسِ وَمَا يَعْقِلُهَا إِلَّا الْعَالِمُونَ ﴾ .

<sup>1-</sup> ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص 111.

<sup>2 -</sup> سورة الطور الآية 48.

<sup>3-</sup> ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص 07.

<sup>4 -</sup> سورة العنكبوت الآية 43 .

### المطلب الثالث:

الاستئناس بالحكاية.

#### تمهيد:

ذكر ابن عطاء الله حكايات عن سير الصالحين يمثل بما للمعنى الوارد في الآيات، مشددا على القارئ أن يفتح سمعه ليعلم حقا أن لله عبادا هذه أوصافهم، فيقول : « فافتح رحمك الله سمعك لهذه الحكاية وأمثالها، تعلم أن لله عبادا أشغلهم به عن كل شيء، ولم يشغلهم عنه شيء، أذهل عقلوهم عظمتُه، وأدهش نفوسهم هيبتُه، فاستقر في أسرارهم وده ومحبته » أ.

وفيما يلي عدة مواضع استأنس فيها ابن عطاء الله أثناء تفسيره لآيات القرآن الكريم بحكايات نورها كما يلي:

. الموضع الأول: أورد الآية وهي قوله تعالى: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ الْجُنَّ وَالْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ مَا أُرِيدُ مَا أُرِيدُ أَن يُطْعِمُونِ ، إِنَّ اللَّهَ هُوَ الرَّزَّاقُ ذُو الْقُوَّةِ الْمَتِينُ ﴾ 2. ثم فسرها فقال : ﴿ فِينَ الله تعالى أنه إنما خلق هذين الجنسين لعبادته، أي ليأمرهم بها، كما تقول لعبد: ما اشتريتك أيها العبد إلا لتخدمني أي لآمرك بالخدمة فتقوم بها. وقد يكون العبد مخالفا متأبيا، ولم يكن شراؤك إياه لذلك، وإنما كان ليقوم بمهماتك ولقضاء حاجاتك.

فبين الحق تعالى: أنه ما خلق العباد لأنفسهم إنما خلقهم ليعبدون ويوحدوه. فإنك لا تشتر عبدا ليخدم نفسه، إنما تشتريه ليكون لك خادما. فهذه الآية: حجة على كل عبد اشتغل بحظ نفسه عن حق ربه، وبمواه عن طاعة مولاه  $^{3}$ .

ثم مثل للمعنى المستفاد من الآية بحكايات منها:

. حكاية عن سبب توبة إبراهيم بن أدهم : وفيها يقول: « ولذلك سمع إبراهيم بن أدهم رحمه الله عليه . وهذا كان سبب توبته . لما خرج متصيدا، هاتفا يهتف به من قربوس 4 سرجه

<sup>1-</sup> ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص 68.

<sup>2 -</sup> سورة الذاريات الآيات 56- 57 -58.

<sup>3-</sup> ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص 68.

<sup>4-</sup> قربوس : هو رأس مقدم السرج الذي يكون أمام الفارس .

ياإبراهيم، ألهذا خلقت؟ أم بهذا أمرت. ثم سمع الثانية: يا إبراهيم، ما لهذا خلقت، ولا بهذا أمرت»  $^{1}$ .

. حكاية عن بعض العارفين: وفيها يقول أحد العارفين: « دخلت على بعض المشايخ بالمغرب في داره، فقمت لأملأ ماءا للوضوء، فقام الشيخ ليملأ عني، فأبيت فأبي إلا أن يملأ، وأمسك طرف الحبل بيده، وفي الدار عنده بجانب البئر شجرة زيتون قد خيمت على الدار، فقلت: يا سيدي لم لا تربط طرف هذا الحبل بهذه الشجرة؟ فقال: أو ها هنا شجرة؟ إن لي في هذه الدار ستين عاما، ما اعرف أن في هذه الدار شجرة »2.

. حكاية عن رجل بصعيد مصر من الأولياء: وفيها يقول: « كان رجل بالصعيد من الأولياء بمسجد، طلب منه أحد ممن يخدمه أن يأخذ جريدة من إحدى نخلتين كانتا في المسجد، فأذن له فقال: يا سيدي من أيهما آخذ؟ من الصفراء أو من الحمراء؟ فقال: يا بني: أن لي بحذا المسجد أربعين عاما، لا أعرف الصفراء من الحمراء » 3.

. حكاية عن حال بعضهم مع أولاده: وفيها يقول: «ويحكى عن بعضهم أنه كان يعبر عليه أولاد في داره فيقول: أولاد من هؤلاء؟ أولاد من هؤلاء؟ فيقال له: أولادك، فكان لا يعرفهم حتى يُعرَّف بحم، لاشتغاله بالله تعالى. وكان بعض المشايخ يقول في أولاده إذ رآهم: هؤلاء الأيتام، وإن كان أبوهم حيا  $^4$ .

ثم يواصل ابن عطاء الله أثناء هذه الحكايات التي مثل بها لمعاني الآية، يعرفنا مفهوم الفقه الحقيقي بأنه: "فهم سر الإيجاد والعمل له"، مستشهدا بقول الإمام مالك: "الفقه: نور يضعه الله في القلب" ، وبقول شيخه أبي العباس المرسي، وفي كل ذلك ينوه بقدر هؤلاء القوم، ويدعو الله تعالى بالانضمام إليهم.

 $<sup>^{-1}</sup>$  ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص  $^{-1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص  $^{68}$ 

<sup>.</sup> المصدر نفسه $^{3}$ 

 $<sup>^{-4}</sup>$  المصدر نفسه .

وفي ذلك يقول : « فالفقيه من فهم سر الإيجاد فعمل له، وهذا هو الفقه الحقيقي الذي من أعطيه فقد أعطى المنة العظمى، وفيه قال مالك رحمه الله: ليس الفقه بكثرة الرواية، وإنما الفقه نور يضعه الله في القلب.

وسمعت شيخنا أبا العباس رحمه الله يقول: (الفقيه من انفقاً الحجاب عن عيني قلبه). فمن فقه عين سر الإيجاد بأنه ما أوجده إلا لطاعته، وما خلقه إلا لخدمته، كان هذا الفقه منه سببا لزهده في الدنيا، وإقباله على الأحرى، وإهماله لحظوظ نفسه، واشتغاله بحقوق سيده، مفكرا في المعاد، قائما بالاستعداد حتى قال بعضهم: (لو قيل لي غدا تموت لم أجد مستزاد).

وقال بعضهم: وقد قالت له أمه يا بني مالك لا تأكل الخبز؟ فقال: بين مضغ الخبز وأكل الفتيت قراءة خمسين آية.

فهؤلاء قوم أذهل عقولهم عن هذه الدار، ترقب هول المطلع، وأهوال القيامة، وملاقاة جبار السموات والأرض فغيبهم ذلك عن الاستيقاظ لملاذ هذه الدار، والميل إلى مسراتها، فافتح رحمك الله سمعك لهذه الحكاية وأمثالها تعلم أن لله عبادا اشغلهم به عن كل شيء، ولم يشغلهم عنه شيء أذهل عقوهم عظمته، وأدهش نفوسهم هيبته، فاستقر في أسرارهم وده ومحبته. جعلنا الله منهم، ولا أخرجنا عنهم »1.

 $^{2}$  عن نفسه العباس عن نفسه  $^{2}$  :

ذكر ابن عطاء الله حكاية سمعها من شيخه المرسي بعدما نقل جوابه عن الكيمياء مستدلا أثناءه بالآية، ثم يستنتج منها توجيها تربويا يخاطب به المريد، فيقول : « وقال مرة أخرى (أي المرسي ) رحمه الله، لما سئل عن الكيمياء فقال: أخرج الطمع من قلبك، واقطع يأسك من ربك، أن يعطيك غير ما قسم لك. وليس يدل على شعار العبد كثرة عمله، ولا مداومته على ورده، وإنما يدل على نوره عناه بربه، أو انحباسه إليه بقلبه، وتحرره من رق الطمع؟ وتحليه بحلية الورع،

 $<sup>^{-1}</sup>$  ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص  $^{-1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  المصدر نفسه ، ص  $^{2}$ 

الفصل الأول: تفسير ابن عطاء الله (مصادره ، وسائله ، العلوم التي استعان بما)

وبذلك تحسن الأعمال، وتزكوا الأحوال، قال الله تعالى: ﴿ إِنَّا جَعَلْنَا مَا عَلَى الْأَرْضِ زِينَةً لَمَّا لِنَبْلُوهُمْ أَيُّهُمْ أَصُّن عَمَلاً ﴾ أ، فحسن الأعمال إنما هو بالفهم عن الله.

والفهم هو ما ذكرناه من الاغتناء بالله، والاكتفاء به، والاعتماد عليه، ورفع الحوائج إليه، والدوام بين يديه، وكل ذلك من ثمرة الفهم عن الله تعالى. وتفقد وجود الورع من نفسك أكثر مما تتفقد ما سواه، وتطهر من الطمع في الخلق، فلو تطهر الطامع فيهم بسبعة أبحر ما طهره إلا اليأس منهم، ورفع الهمة عنهم.

وسمعت شيخنا أبا العباس رحمه الله تعالى يقول: (كنت في ابتداء امرئ بثغر الإسكندرية، حئت إلى بعض من يعرفني، فاشتريت منه حاجة بنصف درهم، ثم قلت في نفسي: لعله لا يأخذ مني، فهتف بي هاتف: (السلامة في الدين، بترك الطمع في المخلوقين). وسمعته يقول: صاحب الطمع لا يشبع أبدا، إلا ترى حروفه كلها مجوفة؟ الطاء والجيم؟ والعين.

فعليك أيها المريد برفع همتك عن الخلق، ولا تذل لهم في شأن الرزق، فقد سبقت قسمته وجودك، وتقدم ثبوته ظهورك  $^2$ .

### . يستأنس بحكاية عن أحد السابقين:

استأنس ابن عطاء الله بحكاية عن أحد السابقين بعد تمثل المعنى المستفاد من الآية في نفس السامع فيقول: «... ﴿ وَعَسَى أَن تَكْرَهُواْ شَيْئاً وَهُوَ خَيْرٌ لَّكُمْ وَعَسَى أَن تُحْبُواْ شَيْئاً وَهُو خَيْرٌ لَّكُمْ وَعَسَى أَن تُحْبُواْ شَيْئاً وَهُو خَيْرٌ لَّكُمْ وَاللّهُ يَعْلَمُ وَأَنتُمْ لاَ تَعْلَمُونَ ﴾ 3، وكم مرة أردت أيها العبد أمرا، فصرفه عنك فوجدت لذلك غما في قلبك وحرصا في نفسك، حتى إذا كشف لك عن عاقبة ذلك علمت أنه سبحانه نظر لك بحسن النظر من حيث لا تدري، وخار لك من حيث لا تعلم، وما أقبح مريدا لا فهم له، فكن كما قيل:

وكم رمت أمرا خرت لي في انصرامه \*\*\* فلا زلت بي مني أبر وأ رحما

 $<sup>^{1}</sup>$  – سورة الكهف الآية  $^{07}$  .

<sup>.</sup> 20 ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص $^{2}$ 

 $<sup>\</sup>frac{3}{216}$  .  $\frac{3}{216}$  .  $\frac{3}{216}$  .  $\frac{3}{216}$ 

الفصل الأول: تفسير ابن عطاء الله (مصادره ، وسائله ، العلوم التي استعان بما)

عزمت على أن أحس بخاطر \*\*\* على القلب إلا كنت أنت المقدما وأن لا تراني عند ما قد نهيتني \*\*\* لكونك في قلبي كبيرا معظما

ويحكى: أن بعضهم كان إذا أصيب بشيء، أو ابتلى به يقول: خيرة، فاتفق ليلة أن جاء ذئب فأكل ديكا له، فقيل له به فقال: خيرة ثم ضرب في تلك الليلة كلبه فمات، فقيل له فقال: خيرة، ثم نحق حماره فمات، فقال: خيرة.

فضاق أهله بكلامه هذا ذرعا، فاتفق أن نزل في تلك الليلة عرب أغاروا عليهم، فقتلوا كل من بالمحلة، ولم يسلم غيره وأهل بيته. استدل العرب النازلون (على الناس بصياح الديك) ونباح الكلب، ونميق الحمار، وهو قد مات له كل ذلك، فكان هلاك هذه الأشياء سببا لنجاته، فسبحان المدبر الحكيم »1.

137

 $<sup>^{-1}</sup>$  ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص  $^{-1}$ 

# المبحث الثالث:

مسائل من العلوم استعان ها في تفسير يا.

المطلب الأول: مسائل من علوم القرآن و علم الفقه والأصول.

المطلب الثاني: مسائل من العقيدة و علوم أخرى.

## المطلب الأول:

# مسائل من علوم القرآن وعلم النقد والأصول

1. مسائل من علوم القرآن.

أ ـ تناسب الآبات .

ب ـ أسباب النزول.

ج. أحكام التجويد.

2. مسائل من علم الفقه والأصول.

أ ـ مقاصد الشريعة .

ب. مسائل في الفقه.

# 1. مسائل من علوم القرآني:

سوف أعرض لثلاث مسائل من علوم القرآن هي: مسألة في تناسب معاني الآية، ومسألة في أسباب النزول، ومسألة في أحكام التجويد، حسب ما توفر لدي أثناء البحث.

# أ ـ تناسب معاني الآيات:

يراد بعلم المناسبة البحث عن الرابط بين الآيات بعضها ببعض في السورة الواحدة، أو بين السور، وقد ألف في هذا العلم أبو جعفر ابن زبيد (ت 708ه) كتابه (البرهان في ترتيب سور القرآن)، كما ألف برهان الدين البقاعي (ت 885ه) تفسيرا سماه (نظم الدرر في تناسب الآي والسور). وقد وحدت لابن عطاء الله نماذج رصد فيها المعاني المتوافقه بين الآيات يتبين منه الترابط القوي بين عناصر النظم القرآني، وفيما يلي نعرض مثالين لذلك:

تناسب في معنى الآية : حيث أعلم الله تعالى عباده بحكمة خلقهم، ثم ضمن لهم كل ما يشغلهم عن تحقيق هذه الحكمة وقد ابن عطاء الله هذا التناسب فقال: « لما قال تعالى: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴾ معنى الآية وتعالى أن لهم بشريات تطالبهم بمقتضاها، تشوش عليهم صدق التوجه إلى العبودية، فضمن لهم الرزق، كي يتفرغوا لخدمته، وكي لا يشتغلوا بطلبه عن عبادته، فقال: ﴿ مَا أُرِيدُ مِنْهُم مِّن رِّزْقِ ﴾  $^{6}$ ، أي ما أريد منهم أن يرزقوا أنفسهم، فقد كفيتهم ذلك بحسن كفايتي، وبوجود ضماني. وما أريد أن يطعمون لأين أنا القوي الصمد، الذي لا يطعم، ولذلك عقبه بقوله تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهَ هُوَ الرَّزَّاقُ ذُو الْقُوَّةِ الْمَتِينُ ﴾ أي: ما أريد منهم أن يرزقوا أنفسهم. لأين أنا ذو القوة، ومن له القوة في ذاته غني عن أن يطعم.

<sup>2</sup>م، ج2001م، بالشيخ أحمد بن عجيبة ومنهجه في التفسير ، طبعة وزارة الأوقاف المغربية سنة 2001م ، ج20 حيد 401 . 402 . 401

<sup>2-</sup> سورة الذاريات الآية 56.

<sup>3-</sup> سورة الذاريات الآية 57.

<sup>4-</sup> سورة الذاريات الآية 58.

فتضمنت هذه الآية: الضمان للعبد بوجود أرزاقهم، بقوله تعالى: أن الله هو الرزاق.

وألزم المؤمنين أن يوحدوه في رزقه، وأن لا يضيفوا شيئا منه إلى خلقه، وأن لا يضيفوا ذلك إلى أسبابهم، وأن لا يسندوه إلى اكتسابهم  $^{1}$ . فبين ابن عطاء الله وجه ضمان الرزق تبعا للخلق في هذه الآية .

#### . ربط معنى الآية بغيرها للتناسب:

يبسط ابن عطاء الله المعنى في آية الرزق، ثم يربط معناها بآية أخرى فيها خطاب للنبي صلى الله عليه وسلم لما بينهما من تناسب، وذلك في الفائدة الرابعة من الفوائد المستنبطة من آية الرزق في سورة الذاريات منهم من رزق ومأريد أن يطعمون فيقول: « الفائدة الرابعة: قوله تعالى ﴿ لَا نَسْأَلُكَ رِزْقاً نَحْنُ نَرْزُقُكَ ﴾ أي لا نسألك أن ترزق نفسك ولا أهلك، وكيف نأمرك بذلك، ونكلفك أن ترزق نفسك، وأنت لا تستطيع ذلك؟ وكيف يحمد بنا أن نأمرك بالخدمة، ولا نقوم لك بالقسمة؟

فكأنه سبحانه لما علم أن العباد ربما يشوش عليهم طلب الرزق في دوام الطاعة، وحجبهم ذلك عن التفرغ للموافقة، فخاطب رسوله صلى الله عليه وسلم ليسمعوا فقال: ﴿ وَأَمْرُ أَهَلُكُ بِالصَلَاةُ وَاصَطِيرُ عَلَيْهِا، لا نسألك رزقا، نحن نرزقك  $^3$ ، أي قم بخدمتنا ونحن نقوم لك بقسمتنا وهما شيئان: شيء ضمنه الله لك فلا تتبعه، وشيء طلبه منك فلا تحمله.

فمن اشتغل بما ضمن له عما طلب منه، فقد عظم جهله واتسعت غفلته وقلما يتنبه لمن يوقظه، بل حقيق على العبد أن يشتغل بما طلب منه، عما ضمن له  $^4$ . فبين ابن عطاء الله وجه تكفل الله تعالى لخلقه بأرزاقهم من أجل أن يتفرغوا لعبادته في آية الذاريات، وناسب هذا المعنى

<sup>.68</sup> ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص $^{-1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  سورة طه الآية 132.

 $<sup>^{-3}</sup>$  سورة طه الآية 132.

 $<sup>^{-4}</sup>$ ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص $^{-4}$ 

الفصل الأول : تفسير ابن عطاء الله (مصادره ، وسائله ، العلوم التي استعان بما)

خطابه للرسول صلى الله عليه وسلم في آية طه، فهو صلى الله عليه وسلم المدرك للمعنى على حقيقته القائم بامتثال الخطاب على وجهه.

#### ب . أسباب النزول :

يعتبر علم أسباب النزول أمر لازم للمفسر فقد نص ابن عجيبة على اعتباره ضمن العلوم الضرورية ضمن حديثه عن شروط المفسر  $^1$ ، وقد استفاد منه ابن عطاء الله وفيما يلي مثال استأنس فيه ابن عطاء الله بسبب النزول.

#### . يستأنس بسبب نزول الآية :

يوظف ابن عطاء الله أحيانا أسباب النزول ليستدل بما للمعنى المستنبط من الآية ومثال ذلك قصة ثعلبة الصحابي، نزلت فيه آية من سورة التوبة وفيها يقول: « ويكفيك في ذلك ما قال رسول الله لثعلبة بن حاطب، لما قال: يا رسول الله، ادع الله أن يرزقني مالا؟ فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: يا ثعلبة بن حاطب، قليل تؤدي شكره، خير من كثير لا تطيقه. فكرر عليه ثعلبة فأعاد عليه الصلاة والسلام ما قال أولا:، قليل تؤدي شكره، خير من كثير لا تطيقه.

فما زال إلى أن دعا له رسول الله صلى الله عليه وسلم بما احتار لنفسه، فكان عاقبة احتياره لنفسه، ومخالفته لمحتار رسول الله صلى الله عليه وسلم إلا صلاة الجمعة، ثم كثرت أغنامه بعض الصلوات أن يصليها مع رسول الله صلى الله عليه وسلم إلا صلاة الجمعة، ثم كثرت أغنامه ومواشيه، حتى لم يمكنه صلاة الجمعة أيضا، ثم مصدق رسول الله صلى الله عليه وسلم يأخذ منه الزكاة فقال: ما أرها إلا جزية، أو أحت الجزية وامتنع من دفع الزكاة، وقصته مشهورة، فأنزل الله تعالى فيه: ﴿ وَمِنْهُم مَّنْ عَاهَدَ الله لَيْنْ آتَانًا مِن فَضْلِهِ لَنصَدَّقَنَّ وَلَنكُونَنَّ مِن الصَّالِخِينَ، فَلَمَّا الله مَا وَعَدُوهُ وَمِمَا كَانُواْ بِهِ وَتَوَلَّواْ وَهُم مُّعْرِضُونَ ، فَأَعْقَبَهُمْ نِفَاقاً فِي قُلُوكِم إلى يَوْم يَلْقُونَهُ بِمَا أَحْلَقُواْ الله مَا وَعَدُوهُ وَمِمَا كَانُواْ يَكْذِبُونَ ﴾ \*\* . فحرص ابن عطاء الله أن يفهم من سبب النزول أن علية اختار لنفسه، وترك خيار الرسول صلى الله عليه وسلم له.

 $<sup>^{-1}</sup>$  حسن عزوزي ، الشيخ أحمد بن عجيبة ، ص  $^{-1}$ 

<sup>2-</sup> سورة التوبة الآية 75- 76-77.

<sup>.89</sup> ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص $^{-3}$ 

## ج. أحكام التجويد:

توظيفه لمخارج الحروف: وذلك في ضمير الشأن (هو) الدال على الذات العلية والذي تكرر في القرآن الكريم كثيرا، وفيه استئناس لما يفهمه الصوفية من الإشارات.

يقول ابن عطاء الله : « فإن هجاء ( هو) إذا مُكّنت الضمة من الهاء حرفان، هاء وواو، فالهاء تخرج من أقصى الحلق وهي من حروفه، والواو تخرج من الشفة. فهو مجموع من بين ابتداء أول المخارج وانتهاء آخرها، وفي ذلك إشارة إلى وجود موجود معلوم، الذي هو ضد النفي المعدوم. وتنبيه إلى ابتداء كل حادث منه وانتهائه إليه، وليس له هو ابتداء، والهاء هي من حروف الحلق، التي لا تنطبق عليها اللهوات ولا تنضم عليها الشفتان» أ. فترى ابن عطاء الله يستفيد من مخارج الحروف التي بدايتها من الحلق ونهايتها الشفتين، ومن مخرج الهاء التي لا تخضع لانطباق اللهوات ولا ضم الشفتين.

# 2 . مسائل من علم الفقه والأصول:

أ . أصول الفقه : سوف نعرض لمباحث أصولية استفاد منها ابن عطاء الله في تفسيره .

فحوى الخطاب : وهي دلالة النص على معنى يكون أولى من المنطوق به في النص. وقد استند ابن عطاء الله في استنباط الحكم من الآية إلى مبحث أصولي، مثل جواز البيع والتجارة من فحوى الخطاب في قوله تعالى : ﴿ رِجَالٌ لّا تُلْهِيهِمْ تِجَارَةٌ وَلَا بَيْعٌ عَن ذِكْرِ اللّهِ وَإِقَامِ الصَّلَاةِ وَإِيتَاء الزَّكَاةِ يَخَافُونَ يَوْماً تَتَقَلّبُ فِيهِ الْقُلُوبُ وَالْأَبْصَارُ  $^{\circ}$ ، فيقول : ﴿ فأثبت الحق سبحانه وتعالى لهم في هذه الآية: أنهم لا تلهيهم تجارة ولا بيع عن ذكر الله، ولم ينف عنهم أنهم لا يتجرون ولا يبيعون، بل في الآية ما يدل على جواز البيع والتجارة، من فحوى الخطاب إذا تدبرته، تدبر أولي الألباب  $^{\circ}$ .

<sup>1</sup> ابن عطاء الله السكندري ، القصد المجرد ، ص 35

<sup>2-</sup> سورة النور الآية 37.

<sup>3-</sup> ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص 45.

فالمنطوق النص أن تجارتهم وبيعهم لا تلهيهم إقام الصلاة وإيتاء الزكاة، ودل النص على معنى آخر وهو أنهم يبيعون ويشترون وهو أمر جائز لهم وهذا المعنى أولى من الذي سبق ولذلك قال ابن عطاء الله: من فحوى الخطاب.

ثم يستدل لهذا المعنى بآيات أخرى فيقول: «ألم تسمع قوله تعالى: ﴿وإقام الصلاة وإيتاء الزكاة﴾، فلو نهاهم عن الغنى، لنهاهم عن التسبب المؤدى إليه وهو التجارة والبيع، ألا ترى أنه قال: ﴿وإيتاء الزكاة﴾، فإيجابه الزكاة عليهم، دليل على أن هؤلاء الرجال التي هذه الأوصاف أوصافهم، قد يكون منهم أغنياء ولا يخرجهم عن المدحة غناهم، إذا قاموا فيه بحقوق مولاهم» أ. الإشارة بالمفهوم:

ونعني به مفهوم المخالفة حيث يدل النص على معنى يخالف المنطوق، وقد استند ابن عطاء الله في استنباط المعاني من الآية إلى المفهوم وهو مبحث أصولي من مباحث دلالة الألفاظ، وفيما يلي مثال لذلك من قول ابن عطاء الله: « الخامس: قوله تعالى: ﴿ ارْجِعِي إِلَى رَبِّكِ رَاضِيَةً مُّرْضِيَّةً ﴾ أو فيه إشارة إلى أنه لا يؤذن للنفس الأمارة، واللوامة بالرجوع إلى الله تعالى رجوع الكرامة، بل إنما ذلك للنفس المطمئنة لأجل ما هي عليه من الطمأنينة قيل لها: ﴿ ارْجِعِي إِلَى رَبِّكِ رَاضِيَةً مُرْضِيَّةً ﴾ فقد أبحنا لك الدخول إلى حضرتنا، والخلود في جنتنا، فكان في ذلك تحريض للعبد على مقام الطمأنينة ولا يصل إليه أحد إلا بالاستسلام إلى الله تعالى، وعدم التدبير معه » 3.

#### ب. مقاصد الشريعة:

يبين ابن عطاء الله حقيقة مقام الزهد وكيف ينجو الإنسان من استجلاب حظ نفسه، وذلك في الفائدة السابعة في قوله تعالى: ﴿فَسَقَى لَهُمَا ثُمُّ تَوَلَى إِلَى الظَّلِّ ﴾، فقال: ﴿ففي ذلك دليل على أنه يجوز للمؤمن أن يؤثر الظلال على الضواحي، وبارد الماء على سخنه، وأسهل

<sup>1-</sup> ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص 45.

<sup>2-</sup> سورة الفحر الآية 28.

<sup>3-</sup> ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص58.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>- سورة القصص الآية 24.

#### الفصل الأول: تفسير ابن عطاء الله (مصادره ، وسائله ، العلوم التي استعان بما)

الطريقين على أشقهما وأوعرهما ولا يخرجه ذلك عن مقام الزهد، ألا ترى أن الحق سبحانه وتعالى أخبر عن موسى عليه السلام، انه تولى إلى الظل أي قصده وجاء إليه  $^1$ .

ذلك أن من مقاصد الشريعة اليسر ودفع المشقة، ويستدل لذلك بآيات من القرآن، وفتوى الفقهاء فيمن نذر أن يمشي إلى مكة حافيا، فيقول : « وقد قال سبحانه وتعالى: ﴿ يُرِيدُ اللّهُ الْيُسْرَ وَلاَ يُرِيدُ اللّهُ أَن يُخَفِّفَ عَنكُمْ وَخُلِقَ الإِنسَانُ ضَعِيفاً ﴾ وقال تعالى: ﴿ يُرِيدُ اللّهُ أَن يُخَفِّفَ عَنكُمْ وَخُلِقَ الإِنسَانُ ضَعِيفاً ﴾ ولذلك كان عند الفقهاء: إذا نذر المشي إلى مكة شرفها الله حافيا جاز له أن ينتعل ولا يلزمه الحفاء، لأنه ليس للشرع في متاعب العباد قصد خاص، ولم تأت الشرائع بمنع الملاذ للعباد، وكيف وهي مخلوقة من أجلهم... فقد تبين لك أن الحق تعالى لم يطالب العبد بعدم تناول الملذوذات وإنما طالبهم بالشكر عليها إذ تناولوها، فقال تعالى: ﴿ كُلُوا مِن رِّزْقِ رَبِّكُمْ وَاشْكُرُوا لَهُ ﴾ \* » كُ.

#### ج. مسائل في الفقه:

. مسألة من نذر أن يمشي إلى مكة شرفها الله حافيا: يوظف ابن عطاء الله مسائل من الفقه أثناء استشهاده يآيات القرآن يستأنس بها، حسب دواعي الموضوع الذي يكون بصدده، مثل مسألة من نذر أن يمشي إلى مكة شرفها الله حافيا، فجواب الفقهاء مخرج على أن الشريعة لاقصد لها في متاعب العباد حتي وإن تعدى العبد فألزم نفسه بما فيه مشقة فيقول: « وقد قال سبحانه وتعالى: ﴿ يُرِيدُ اللّهُ أَن يُخَفّفَ عَنكُمْ وَخُلِقَ يُرِيدُ اللّهُ بِكُمُ الْيُسْرَ وَلاَ يُرِيدُ بِكُمُ الْعُسْرَ ﴾، وقال تعالى: ﴿ يُرِيدُ اللّهُ أَن يُخَفّفَ عَنكُمْ وَخُلِقَ الإنسَانُ ضَعِيفاً ﴾ 7، ولذلك كان عند الفقهاء: إذا نذر المشي إلى مكة شرفها الله حافيا جاز له

<sup>.65</sup> ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص $^{-1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  سورة البقرة الآية 185.

 $<sup>^{28}</sup>$  سورة النساء الآية  $^{3}$ 

<sup>4-</sup> سورة سبأ الآية 15.

 $<sup>^{-5}</sup>$  ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص  $^{-5}$ 

 $<sup>^{6}</sup>$  سورة البقرة الآية 185.

 $<sup>^{7}</sup>$  سورة النساء الآية  $^{28}$ 

أن ينتعل ولا يلزمه الوفاء، لأنه ليس للشرع في متاعب العباد قصد خاص، ولم تأت الشرائع بمنع الملاذ للعباد، وكيف وهي مخلوقة من أجلهم  $^1$ 

. مسألة لا زكاة على الأنبياء:

يمثل ابن عطاء الله بمسألة عدم وجوب الزكاة على الأنبياء مستدلا بالآية والحديث، وذلك أثناء تعرضه لإدخار السابقين، وأنه على وجه الأمانة وهم لا يرون أنفسهم مع الله مالكين، وإنما الأموال وديعة يتصرفون فيها عن الله بالنيابة، لأنهم فهموا قوله تعالى: ﴿وَأَنفِقُوا بُمَّا جَعَلَكُم مُسْتَخْلَفِينَ فِيهِ ﴾ وفي ذلك يقول: ﴿ ولا يشهدون أنهم مع الله مالكون، بل ما في أيديهم يشهدونه، من ودائع الله، ويتصرفون فيها بالنيابة عن الله، سمعوا قوله تعالى: ﴿ وَأَنفِقُوا بُمَّا جَعَلَكُم مُسْتَخْلَفِينَ فِيهِ ﴾ ، فعلموا أنه لا ملك لهم مع الله، وإنما هي نسبة أضيفت إليك، وإضافة منة من بما عليك، ليرى كيف تعمل وهو العليم الخبير.

<sup>.65</sup> ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص $^{-1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  سورة الحديد الآية  $^{2}$ 

 $<sup>^{-3}</sup>$  سورة التوبة الآية 103.

<sup>4-</sup> الحديث أخرجه ابن حزيمة في صحيحه عن أبي هريرة بلفظ: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: (والذي نفسي بيده لا تقسم ورثتي شيئا مما تركت ، ما تركناه صدقة). صحيح ابن حزيمة ج ؟ ، ص122

 $<sup>^{-5}</sup>$  ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص $^{-5}$ 

#### . لا زكاة على الصبي عند أبي حنيفة:

استشهد ابن عطاء الله بمسألة لا زكاة على الصبي عند أبي حنيفة، ليبين أن الزكاة طهرة من دنس المعصية، والصبيان لا معصية عليهم لعدم التكليف، وكذا الأنبياء لا مخالفة لهم لوجود العصمة ومن ثم لا زكاة عليهم، فقال: ﴿ وَلأَن الزَكَاة إنما هي طهرة لما عساه أن يكون ممن وجبت عليه، لقوله تعالى: ﴿ خُذْ مِنْ أَمْوَالْهِمْ صَدَقَةً تُطَهِّرُهُمْ وَتُزَكِّيهِم كِمَا ﴾، ولأجل ذلك لم يوجب أبو حنيفة رحمه الله على الصبيان زكاة، لعدم دنس المخالفة، والمخالفة لا تكون إلا بعد جريان التكليف وذلك بعد البلوغ ، وافهم هاهنا قوله صلى الله عليه وسلم: (نحن معاشر الأنبياء، لا نورث ما تركناه صدقة)، يتبين ما ذكرناه ويتضح ما قررناه »1.

<sup>1-</sup> المصدر نفسه ، ص 96.

# المطلب الثاني:

مسائل من العقيلة وعلوم أخرى.

1. مسائل من العقيدة.

2. مسائل من علوم أخرى.

أ ـ علم المنطق.

ب ـ سير الصحابة.

ج. القصص القرآني.

## العقيدة: $\underline{1}$ . مسائل من العقيدة:

يعرض ابن عطاء الله لكثير من المسائل العقدية، فتارة يؤيدها بالأدلة، وتارة يشرح بالمفهوم، وتارة يرد على المعتزلة، وفيما يلى مسائل من ذلك:

- بيان تعريف الإيمان ومن وافقه فيه : تعرض ابن عطاء الله لمعنى الإيمان ووصفه بالزيادة والنقصان، مستدلا بآيات القرآن الكريم وبيان ذلك كما يلى:

أما تعريف الإيمان فهو: (الإيمان لغة: التصديق والإقرار، وشرعًا: اعتقاد بالقلب وإقرار باللسان وعمل بالجوارح، أما زيادته ونقصانه فدل الكتاب والسنة على أن الإيمان يزيد بالطاعة وينقص بالمعصية فمن الكتاب قول الله تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ اهْتَدَوْا زَادَهُمْ هُدًى وَآتَاهُمْ تَقُواهُمْ ﴾ أ. وقوله بالمعصية فمن الكتاب قول الله تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ اللَّهُ وَجِلَتْ قُلُوبُهُمْ وَإِذَا تُلِيَتْ عَلَيْهِمْ آيَاتُهُ زَادَتُهُمْ إِيمَانًا تعالى: ﴿ وَقُولُهُ تعالى: ﴿ وَقُولُهُ تعالى: ﴿ وَقُولُهُ تعالَى: ﴿ وَقُولُهُ تعالى: ﴿ وَقُولُهُ تعالَى: ﴿ وَقُولُهُ تعالَى: ﴿ وَقُولُهُ مَا لَلَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم: (يُخْرِجُ اللهُ مَن النَّارِ مَن كَانَ فِي مَعَ إِيمَانِهُمْ وَاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلِّم: (يُخْرِجُ اللهُ مَن النَّارِ مَن كَانَ فِي قَلْهِ مِثْقَالُ ذَوَّةٍ مِن إِيمَانٍ ) 4. وكذلك قولُه صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلِّم: ( الإيمَانُ بِضْعٌ وَسَبْعُونَ شُعْبَةً مَن الإيمَانُ إِلَّهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَالْمَانُ الْمَافَةُ الأَذَى عَنِ الطَّرِيقِ وَالحَيَاءُ شُعبَةٌ مِنَ الإِيمَانِ ) 5 ، ومن ثم أَعْلَاهُ الله يقول بقول أهل السنة أن الإيمان قول وعمل وأنه يزيد وينقص مستدلا نلاحظ أن ابن عطاء الله يقول بقول أهل السنة أن الإيمان قول وعمل وأنه يزيد وينقص مستدلا بآيات القرآن الكريم.

### - مسألة خلق المعصية والطاعة، وفيها رد علي المعتزلة:

في معرض الحديث عن العارفين الذين يتعوذون من الشيطان إتباعا لأمر الرحمان لا خوفا من تسلط أو قوة الشيطان يسوق ابن عطاء الله قول الشاذلي يمثل به لحقيقة نسبة الطاعة

 <sup>17</sup> سورة محمد الآية 17

 <sup>2</sup> سورة الأنفال الآية 2

 <sup>4</sup> سورة الفتح الآية 4

<sup>4 -</sup> صحيح البخاري حديث برقم (7510) ، صحيح مسلم حديث برقم (193)

<sup>5 -</sup> صحيح مسلم كتاب الإيمان حديث رقم (57)

<sup>17</sup> ابن عطاء الله السكندري ، تفسير آية الأنعام ، -6

الفصل الأول: تفسير ابن عطاء الله (مصادره ، وسائله ، العلوم التي استعان بما)

والمعصية للنفس والشيطان فيقول: « وقال الشيخ أبو الحسن رحمه الله تعالى: الشيطان كالذكر والنفس كالأنثى، وحدوث الذنب بينهما كحدوث الولد بين الأب والأم لا أنهما أوجداه، ولكن عنهما كان ظهوره  $^{1}$ .

ثم يشرح كلام الشيخ الشاذلي ويستدل بآيات يرد بها على المعتزلة وسماهم مبتدعين بنسبتهم خلق الطاعة والمعصية لغير الله تعالى فيقول: « ومعنى كلام الشيخ هذا، أنه كما لا يشك عاقل أن الولد ليس من خلق الأب والأم ولا من إيجادهما ونسب إليهما لظهوره عنهما كذلك لا يشك مؤمن، أن المعصية ليست من خلق الشيطان والنفس بل كانت عنهما لا منهما، فلظهورها عنهما نسبت إليهما.

فنسبة المعصية إلى الشيطان والنفس نسبة إضافية وإسناد، ونسبتها إلى الله نسبة خلق وإيجاد، كما أنه خالق الطاعة بفضله، كذلك هو خالق المعصية بعدله. ﴿ قُلْ كُلَّ مِّنْ عِندِ اللّهِ فَمَا لِحَالَةُ وَاللّهُ خَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ ﴾ قوال لله تعالى: ﴿ اللّهُ خَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ ﴾ قوال سبحانه وتعالى: ﴿ اللّهُ حَالِقُ كُمَن لاَّ يَخْلُقُ كَمَن لاَّ يَخْلُقُ سُبحانه وتعالى: ﴿ أَفَمَن يَخْلُقُ كَمَن لاَّ يَخْلُقُ اللّهِ ﴾ وقال سبحانه وتعالى: ﴿ أَفَمَن يَخْلُقُ كَمَن لاَّ يَخْلُقُ كَمَن لاَّ يَخْلُقُ أَفَلًا تَذَكّرُونَ ﴾ 5.

والآية القاصمة للمبتدعة المدعين، أن الله لا يخلق الطاعة، ولا يخلق المعصية قوله تعالى: والآية القاصمة للمبتدعة المدعين، أن الله لا يخلق الطاعة، ولا يخلق المعصية قوله تعالى: والله خَلَقَكُمْ وَمَا تَعْمَلُونَ  $^{8}$ . فإن قالوا: قد قال الله تعالى: ﴿ إِنَّ اللّهَ لاَ يَأْمُرُ بِالْفَحْشَاء  $^{8}$ .

<sup>36</sup>ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص

<sup>2-</sup> سورة النساء الآية 78.

<sup>3-</sup> سورة الزمر الآية 62.

<sup>4-</sup> سورة فاطر الآية 03.

<sup>5-</sup> سورة النحل الآية 17.

<sup>6-</sup> سورة الصافات الآية 96.

<sup>7-</sup> سورة الأعراف الآية 28.

<sup>8-</sup> ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص36

ويصرح ابن عطاء الله في موضع آخر بقول المعتزلة في قوله تعالى : ﴿ وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَيَا اللَّهَ هُوَ الرَّزَاقُ ذُو الْقُوَّةِ وَالْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ، مَا أُرِيدُ مِنْهُم مِّن رِّزْقِ وَمَا أُرِيدُ أَن يُطْعِمُونِ، إِنَّ اللَّهَ هُوَ الرَّزَاقُ ذُو الْقُوَّةِ الْمَتِينُ ﴾ أ، فيقول: « وأهل الاعتزال يحملون الآية على ظاهرها فيقولون:

الحق خلقهم للطاعة، والكفر والمعصية من قبل أنفسهم، وقد أبطلنا هذا المذهب قبل 2» ثم يبين الحكمة من بيان القرآن لسر الخلق والإيجاد فيقول: « وفي تبيين سر الخلق والإيجاد، إعلام للعباد، وتنبيه: لماذا خلقوا؟ كي لا يجهلوا مراد الله تعالى فيهم، فيضلوا عن سبيل الهداية، ويهملوا وجود الرعاية، فبين الحق تعالى أنه ما خلق العباد لأنفسهم إنما خلقهم ليعبدون ويوحدوه. فإنك لا تشتري عبدا ليخدم نفسه، إنما تشتريه ليكون لك خادما، فهذه الآية حجة على كل عبد اشتغل بحظ نفسه عن حق ربه، وبمواه عن طاعة مولاه »3.

. مسألة الطلب من الله هل يناقض مقام العبودية؟ والجواب على ذلك:

وذلك في الفائدة الرابعة: من الفوائد في قوله تعالى : ﴿ إِنِي لِمَا أُنزِلَتَ إِلَي من خير فقير ﴾، فقال : « تدل الآية على أن الطلب من الله تعالى، لا يناقض مقام العبودية فبعد ذلك طلب سيدنا موسى من الله، فدل على أن مقام العبودية لا يناقض الطلب »4.

ثم يطرح اعتراض قد يرد في الذهن بحال إبراهيم وكلاهما نبيان فيجيب عنه فيقول: « فإن قلت: إن كان مقام العبودية لا يناقض الطلب، فكيف لم يطلب إبراهيم خليل الله صلى الله عليه وسلم حين رمي به في المنجنيق وتعرض له جبريل عليه السلام، فقال: ألك حاجة؟ قال: أما إليك فلا، وأما إلى الله فبلى.

قال: سله، قال: حسبني من سؤالي، علمه بحالي. فاكتفى بعلم الله تعالى به عن إظهار الطلب منه.

<sup>1-</sup> سورة الذاريات الآية 56-57-58.

<sup>2-</sup> وسماهم المبتدعة حين الرد عليهم لمخالفتهم معنى الآيات . ابن عطاء الله السكندري ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ص 36

<sup>3 -</sup> ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص67.

<sup>4 -</sup> المصدر نفسه ، ص 63.

فالجواب: أن الأنبياء صلوات الله عليهم يعاملون في كل موطن بما يفهمون عن الحق، أنه اللائق به. ففهم إبراهيم عليه السلام أن المراد به في ذلك الموطن، عدم إظهار الطلب والاكتفاء بالعلم، فكان بما فهمه عن ربه، وكان هذا لأن الحق سبحانه أراد أن يظهر سره، وعنايته به للملأ الأعلى الذين لما قال لهم: ﴿ إِنِّ جَاعِلٌ فِي الأَرْضِ حَلِيفَةً قَالُواْ أَبَعْعَلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ الدِّمَاء وَخُنُ نُسَبِّحُ بِحَمْدِكَ وَنُقَدِّسُ لَكَ قَالَ إِنِي أَعْلَمُ مَا لاَ تَعْلَمُونَ ﴾ أ، فأراد الحق تعالى أن يظهر سر قوله: ﴿ إِنِي أَعْلَمُ مَا لاَ تَعْلَمُونَ ﴾، يوم زج بإبراهيم عليه السلام في المنجنيق، كأنه يقول: يا من قال: أتجعل فيها من يفسد فيها، فكيف رأيتم خليلي؟ نظرتم إلى ما يكون في الأرض من صنع أهل الفساد، كنمرود ومن ضاهاه من أهل الفساد، وما نظرتم إلى ما يكون فيها من أهل الصلاح والرشاد، كما كان من إبراهيم عليه السلام ومن تابعه من أهل الوداد؟

وأما موسى صلوات الله عليه، فإنه علم أن مراد الحق تعالى منه في ذلك الوقت إظهار الفاقة، وإبداء المسألة فقام بما يقتضيه وقته »2.

لينتهي بنا ابن عطاء الله إلى نتيجة وهي أن كلا يتصرف بما يقتضيه وقته وحاله، وكل إلى الله راجعون، وهكذا ينبغي أن يكون حال العارفين، فيقول: « ولكل وجهة هو موليها ، فكل على بينة وهداية، وتوفيق من الله ورعاية »3.

. مسألة التأدب مع الله تعالى في الخطاب:

يسوق ابن عطاء الله ما يتمسك به من يقولون أن العبد يخلق أفعاله، من ظاهر قوله تعالى : ﴿ مَّا أَصَابَكَ مِنْ حَسَنَةٍ فَمِنَ اللّهِ وَمَا أَصَابَكَ مِن سَيِّئَةٍ فَمِن نَّفْسِكَ ﴾ .

ويجيب أن ذلك التعبير القرآني ورد تعليما للعباد التأدب مع الله تعالى في الخطاب ، ويستدل بدعاء إبراهيم عليه السلام وقول الخضر عليه السلام، فيقول: « فإن قالوا: قد قال الله تعالى: ﴿مَّا أَصَابَكَ مِن سَيِّئَةٍ فَمِن نَّفْسِكَ ﴾. الجواب: فهو على هذا التفصيل، تعليم للعباد التأدب معه، فأمرنا أن نضيف المحاسن إليه، لأنها اللائقة بوجوده،

<sup>1-</sup> سورة البقرة الآية 30.

<sup>2 -</sup> ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص 63.

<sup>3 -</sup> المصدر نفسه ، ص 63.

<sup>4-</sup> سورة النساء الآية 79.

الفصل الأول: تفسير ابن عطاء الله (مصادره ، وسائله ، العلوم التي استعان بما)

والمساوئ إلينا، لأنها اللائقة بوجودنا، قياما بحسن الأدب كما قال الخضر عليه السلام: ﴿ فَأَرَدتُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

وقال إبراهيم عليه السلام: ﴿ وَإِذَا مَرِضْتُ فَهُوَ يَشْفِينِ ﴾ 3.

ولم يقل الخضر: (فأراد ربك أن يعيبها، كما قال فأراد ربك أن يبلغا أشدهما).

فأضاف العيب إلى نفسه، والمحاسن إلى سيده، وكذلك إبراهيم عليه السلام لم يقل: فإذا أمرضني فهو يشفيني، بل قال: إذا مرضت فهو يشفين. فأضاف المرض إلى نفسه، والشفاء إلى ربه، مع إن الله تعالى هو فاعل ذلك حقيقة وخالقه.

فقوله تعالى: ﴿ مَّا أَصَابَكَ مِنْ حَسَنَةٍ فَمِنَ اللّهِ ﴾ أي خلقا وإيجادا. ﴿ وَمَا أَصَابَكَ مِن سَيِّئَةٍ فَمِن نَّفْسِكَ ﴾ أي إضافة وإسنادا.

كما قال عليه السلام (الخير بيديك، والشر ليس إليك)، فقد علم عليه السلام، أن الله خالق للخير والشر، والنفع والضر ولكن التزم أدب التعبير فقال: (الخير بيديك والشر ليس إليك) على ما بيناه فافهم»4.

. مسألة لا يجب على الله شيء :

يفصل ابن عطاء الله في تفسيره للآية 54 من سورة الأنعام معنى قوله تعالى: ﴿ كُتَبَ رَبُّكُمْ عَلَى نَفْسِهِ الرَّحْمَةَ ﴾ <sup>5</sup>، فيقول: « أوجبها على نفسه إيجاب فضل وامتنان وتفضل وإحسان إذ هو سبحانه لا يجب عليه شيء ، إذ لو وجب عليه شيء للزمه ما وجب عليه

<sup>1-</sup> سورة الكهف الآية 79.

<sup>2-</sup> سورة الكهف الآية 82.

<sup>3-</sup> سورة الشعراء الآية 80.

<sup>4</sup> - ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص 4

<sup>54</sup> سورة الأنعام الآية 54.

ولكان في ذلك حكما عليه» 1. وبهذا يدفع ابن عطاء الله كل فهم من ظاهر الآية يخالف العقيدة الصحيحة لأهل السنة والجماعة.

### . تفصيل ما يجب اعتقاده في حق الله تعالى :

عدد ابن عطاء الله ما يجب أن يعتقده المؤمن في حق الله تعالى، أثناء تفسيره 4 من سورة الأنعام، عند قوله تعالى : ﴿ أَنَّهُ مَن عَمِلَ مِنكُمْ سُوءاً بِجَهَالَةٍ ثُمَّ تَابَ مِن بَعْدِهِ وَأَصْلَحَ فَأَنَّهُ عَفُورٌ رَّحِيمٌ 2 ، ويسميها أصول المشايخ، فيقول: ﴿ اعلم أن الله تعالى ....سبحانه. فهو بصير مبصر ومتكلم ....ولا يتقدر في العقول، ولا له جهة ومكان ....ومتعبد ... الأنام على لسان الأنبياء .....فهذه أصول المشايخ على وجه الإيجاز 3.

### . مسألة: أكل آدم من الشجرة قضاء من الله:

يبين ابن عطاء الله أن أكل آدم عليه السلام من الشجرة قضاء من الله تعالى، ثم يبين ما فيه من عظائم النعم عليه، فيقول: « وكان مراد الحق منه ذلك لينزله إلى الأرض ويستخلفه فيها، فكان هبوطا في الصورة، وترقيا في المعنى، ولذلك قال الشيخ أبو الحسن رحمه الله: (والله ما أنزل الله آدم إلى الأرض لينقصه، وإنما أنزله إلى الأرض ليكمله).

فلم يزل آدم عليه السلام راقيا إلى الله تعالى، تارة على معراج التقريب والتخصيص، وتارة على معراج الذلة والمسكنة، وهو في التحقيق أتم، ويجب على كل مؤمن إن يعتقد إن النبي ولرسول لا ينتقلان من حالة إلا إلى حالة أكمل منها.

وإذ قد عرفت هذا فاعلم أن الحق سبحانه وتعالى له التدبير والمشيئة وكان قد سبق من تدبير مشيئته، أنه لا بد أن يعمر الأرض ببني آدم وأن يكون منهم كما يشاء.

<sup>26</sup> ابن عطاء الله السكندري ، تفسير آية الأنعام ، ص-1

<sup>2-</sup> سورة الأنعام الآية 54.

<sup>3-</sup> ابن عطاء الله السكندري ، تفسير آية الأنعام ، ص 27.

وكان من تدبير حكمته: أن لا بد من تمام ذلك، وظهوره إلى عالم الشهادة، فأراد الحق سبحانه أن يكون تناول آدم للشجرة سببا لنزوله إلى الأرض، ونزوله إلى الأرض سببا لظهور مرتبة الخلافة التي من عليه بها، ولذلك قال الشيخ أبو الحسن رضى الله عنه:

(أكرم بها معصية أورثت الخلافة وسنت التوبة لمن بعده إلى يوم القيامة). وكان نزوله إلى الأرض بحكم قضاء الله تعالى، قبل أن يخلق السماوات والأرض.

قال الشيخ أبو الحسن رضي الله عنه: (والله لقد أنزل آدم إلى الأرض، قبل أن يخلقه، كما قال سبحانه: ﴿ إِنِي جَاعِلٌ فِي الأَرْضِ خَلِيفَةً ﴾ أ)، فمن حسن تدبير الله تعالى لآدم، أكله من الشجرة ونزوله الأرض وإكرام الله تعالى إياه بالخلافة والإمامة  $^2$ .

2. مسائل من علوم أخرى: سأعرض تحت هذا العنوان مسائل مفرقة وجدتها لابن عطاء الله في تفسيرها ممثلة في مصطلحات في المنطق وتأكيد من سير الصحابة وقصص القرآن أ. علم المنطق:

يوظف ابن عطاء الله مصطلحات من علم المنطق مثل "نظر كلي" ، وكذا طرق التقسيم العقلية بالتدرج ، ومثال ذلك في تعرضه للإيمان فيقول: «وقد سبق أن الإيمان هو التصديق ، فاعلم أن التصديق تارة يكون مع شهود المصدق به ، وتارة يكون مع الغيبة عنه وهذا نظر كلي ...والطرق التي يستند إليها المؤمنون : أولها ....طريق أهل العموم ...والطريق الثاني : قيام الدليل والبرهان ....والطريق الثالث :.....هم أهل الذين استند إيما لهم إلى شهود عيان وهم الراسخون في العلم وهذا طريق أهل الله ولذلك قال شيخ شيخنا أبو الحسن الشاذلي رضي الله عنه إنا لننظر إلى الله ر الإيمان والإيقان فأغنانا بذلك عن الدليل والبرهان .....فتشته فلم تجد شيئا .....فتشته فلم تجد شيئا .....

ب ـ سير الصحابة:

. استشهاده بقصة على مع عاصم بن زياد الحارثي :

<sup>1-</sup> سورة البقرة الآية 30.

<sup>2 -</sup> ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص 23.

<sup>3-</sup> ابن عطاء الله السكندري ، تفسير آية الأنعام ، ص 19.

يستفيد ابن عطاء الله من سير الصحابة ليدعم بما أدلته ، مثل موقف على رضي الله عنه من عاصم بن زيد، لما ترك الطيبات معتقدا في ذلك النسك، ليدل ابن عطاء الله على أن الشريعة جاءت تيسيرا للعباد ودفعا للمشقة عنهم، ولذلك قدم بآيات منها قوله تعالى: ﴿ يُرِيدُ اللّهُ بِكُمُ الْعُسْرَ ﴾ أ، وقوله تعالى: ﴿ يُرِيدُ اللّهُ أَن يُخَفِّفَ عَنكُمْ وَخُلِقَ الإِنسَانُ ضَعِيفاً ﴾ 2، ثم قال : ﴿ قال الربيع بن زياد الحارثي لعلي رضي الله عنه: أسعدني على أخي عاصم، قال: ما باله؟ قال: لبس العباءة يريد النسك، فقال علي رضي الله عنه: علي به، فأتى مؤتزرا بعباءة مترديا بأخرى، شعث الرأس واللحية، فعبس في وجهه وقال: ويحك: أما استحيت من أهلك؟ أما رحمت ولدك؟ أترى أن الله تعالى أباح لك الطيبات وهو يكره أن تنال منها شيئا، بل أنت أهون على الله.

أما سمعت من الله تعالى يقول في كتابه: ﴿ وَالْأَرْضَ وَضَعَهَا لِلْأَنَامِ ، فِيهَا فَاكِهَةٌ وَالنَّحٰلُ ذَاتُ الْأَكْمَامُ ، وَالْحَبُّ ذُو الْعَصْفِ وَالرَّيْحَانُ ، فَبِأَيِّ آلَاء رَبِّكُمَا تُكَذِّبَانِ ، حَلَقَ الْإِنسَانَ مِن صَلْصَالٍ كَالْفَخَّارِ ، وَحَلَقَ الْجَانَّ مِن مَّارِحٍ مِّن نَّارٍ ، فَبِأَيِّ آلَاء رَبِّكُمَا تُكَذِّبَانِ ، رَبُّ الْمَشْرِقَيْنِ وَرَبُّ الْمَغْرِبَيْنِ ، فَبِأَيِّ آلَاء رَبِّكُمَا تُكَذِّبَانِ ، مَرَجَ الْبَحْرَيْنِ يَلْتَقِيَانِ ، بَيْنَهُمَا بَرْزَخٌ لَّا يَبْغِيَانِ ، فَرَجُ الْبَحْرَيْنِ يَلْتَقِيَانِ ، بَيْنَهُمَا بَرْزَخٌ لَّا يَبْغِيَانِ ، فَرَبُ اللهَ أَلُولُو وَالْمَرْجَانُ ﴾ 3. أفترى أن الله أباح هذا للعباد إلا فَبِأَيِّ آلَاء رَبِّكُمَا تُكذِّبَانِ ، يَخْرُجُ مِنْهُمَا اللَّوْلُؤُ وَالْمَرْجَانُ ﴾ 3. أفترى أن الله أباح هذا للعباد إلا ليتذلوه، ويحمدوا الله عليه فيثيبهم؟ وإن ابتذالك نعم الله بالفعل خير منه بالمقال، قال عاصم: (فما بالك في حشونة مأكلك وخشونة ملبسك)، قال: ويحك إن الله فرض على أثمة الحق أن يقدروا أنفسهم بضعفة الناس .

فقد تبين لك من علي رضي الله عنه، أن الحق تعالى لم يطالب العبد بعدم تناول الملذوذات وإنما طالبهم بالشكر عليها إذا تناولوها فقال تعالى: ﴿ كُلُوا مِن رِّزْقِ رَبِّكُمْ وَاشْكُرُوا لَهُ ﴾ \* .

<sup>1-</sup> سورة البقرة الآية 185.

<sup>28</sup> سورة النساء الآية -2

<sup>3-</sup> سورة الوحمان الآية من 10 إلى 22.

<sup>4-</sup> سورة سبأ الآية 15.

<sup>5-</sup> ابن عطاء الله السكندري ، تفسير آية الأنعام ، ص 66.

## ج - القصص القرآني :

. يلتمس من قصة نوح وابنه ما يخدم فكرة إسقاط التدبير  $^{1}$ :

يلتمس ابن عطاء الله المعنى الإشاري من الحوار الوارد بين نوح وابنه كما جاء في القرآن الكريم، ليوجه السالك إلى ترك التدبير ثم التسليم إلى ما تجري به المقادير، وفي ذلك يقول: « اعلم أن هلاك ابن نوح عليه السلام، إنما كان لأجل رجوعه إلى تدبير نفسه، وعدم رضاه بتدبير الله، الذي اختاره لنوح عليه السلام، ومن كان معه في السفينة، فقال له نوح عليه السلام: ﴿يَابُنَيَّ اللهُ وَعَلَمُ الْكَافِرِينَ ﴾ 2.

قال: ﴿ سَأُوي إِلَى جَبَلِ يَعْصِمُنِي مِنَ الْمَاء ﴾ 3.

قال: ﴿ لاَ عَاصِمَ الْيَوْمَ مِنْ أَمْرِ اللَّهِ إِلاَّ مَن رَّحِمَ 4.

فآوي في المعنى إلى جبل عقله، ثم كان الجبل الذي اعتصم به صورة ذلك في المعنى القائم به، فكان كما قال الله تعالى: ﴿وَحَالَ بَيْنَهُمَا الْمَوْجُ فَكَانَ مِنَ الْمُغْرَقِينَ ﴾ 5.

في الظاهر بالطوفان، وفي الباطن بالحرمان، فاعتبر أيها العبد بذلك.

فإذا تلاطمت عليك أمواج الأقدار، فلا ترجع إلى جبل عقلك الباطل، لئلا تكون من المغرقين في بحر القطيعة، ولكن ارجع إلى سفينة الاعتصام بالله والتوكل عليه.

﴿ وَمَن يَعْتَصِم بِاللّهِ فَقَدْ هُدِيَ إِلَى صِرَاطٍ مُّسْتَقِيمٍ ﴾ أَ ﴿ وَمَن يَتَوَكَّلْ عَلَى اللّهِ فَهُوَ حَسْبُهُ ﴾ . فإنك إذا فعلت ذلك استوت بك سفينة النجاة على جودي الأمن، ثم تمبط بسلامة القربة، وبركات الوصلة عليك، وعلى أمم ممن معك وهو عوالم وجودك، فافهم ذلك ولا تكن من

<sup>1-</sup> ابن عطاء الله ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص 29.

<sup>2-</sup> سورة هود الآية 42.

<sup>3-</sup> سورة هود الآية 43.

<sup>4-</sup> سورة هود الآية 43.

<sup>5-</sup> سورة هود الآية 43.

<sup>6-</sup> سورة آل عمران الآية 101.

<sup>7-</sup> سورة الطلاق الآية 03.

الغافلين، واعبد ربك ولا تكن من الجاهلين، فقد علمت أن إسقاط التدبير والاختيار، أهم ما يلتزمه الموقنون، ويطلبه العابدون، وأشرف ما يتحلى به العارفون  $^1$ .

فاتخذ ابن عطاء الله من ابن نوح صورة من يستند إلى تدبيره، و يأوي إلى جبل عقله، ومن نوح عليه السلام صورة من يسقط تدبيره مع ربه، ويستسلم لقدره فتكون له النجاة .

. تحليل لقصة إبراهيم وبيان لحقوق (حسبي الله):

استفاد ابن عطاء الله من قصة إبراهيم فوظف من تفاصيلها المروية زيادة بيان لقوله تعالى: ﴿ وَإِبْرَاهِيمَ الَّذِي وَفَى ﴾ 2، فقال: «كان شيخنا أبو العباس رضي الله عنه، يقول في قوله تعالى: ﴿ وَإِبْرَاهِيمَ الَّذِي وَفَى ﴾ قال: (وفي بمقتضى قوله: حسبي الله)، وذلك أن جبريل عليه السلام، لما قال لإبراهيم، ألك حاجة؟ قال: أما إليك فلا، وأما إلى الله فبلى. قيل: علم جبريل عليه السلام أنه لا يستغيث به، وأن قلبه لا يشهد إلا الله عز وجل وحده، فقال له حينئذ: سله؟ أي إن لم تستغث بي التزاما منك عدم التمسك بالوسائط، فسل ربك فإنه أقرب إليك مني. فقال إبراهيم عليه السلام مجيبا له: حسبي من سؤالي علمه بحالي.

أي إني نظرت فرأيته أقرب إلي من سؤالي، ورأيت سؤالي من الوسائط، وأنا لا أريد أن أمسك بشيء دونه، ولأني علمت أن الحق سبحانه وتعالى عالم، فلا يحتاج أن يذكر بسؤال، ولا يجوز عليه الإهمال، فاكتفيت بعلم الله عن السؤال، وعلمت أنه لا يدعني من لطفه في كل حال، وهذا هو الاكتفاء بالله تعالى والقيام بحقوق حسبي الله  $^{8}$ .

فنحد ابن عطاء الله يستدل بثناء الله تعالى على إبراهيم بصفة الوفاء، وذلك بتحليله للحوار الذي دار بين إبراهيم عليه السلام وجبريل، فكان جواب إبراهيم عن حالة من الشهود غاب فيها، حتى عد سؤاله من الوسائط فاستغنى بالله عنه، كل ذلك قياما بحقوق حسبي الله.

<sup>1</sup> ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص 29

<sup>2-</sup> سورة النجم الآية 37.

<sup>3-</sup> ابن عطاء الله السكندري ، تفسير آية الأنعام ، ص 39.

# النصل الثاني:

# النفسير والنأويل عند ابن عطاء الله وبيان أسلوبه في النأليف

المبحث الأول: أنواع التفسير عند ابن عطاء الله وموقفه من التأويل. المبحث الثاني: منهج ابن عطاء الله في التفسير وموقفه من التفسير الإشاري

المبحث الثالث: أسلوب ابن عطاء الله في التفسير والتأليف.

#### تمهيد:

للتفسير ثلاثة أقسام: تفسير بالرواية ويسمى التفسير بالمأثور، وتفسير بالدراية ويسمى التفسير بالرأي، وتفسير بالإشارة ويسمى التفسير الإشاري، غير أنه باستقراء الآيات التي فسرها ابن عطاء الله وجدت له بعضا من أنواع التفاسير هي (التفسير بالمأثور، التفسير اللغوي، والتفسير الموضوعي، و التفسير الصوفي الإشاري)، وسوف نوردها في هذا الفصل مع التوضيح والتمثيل لكل نوع، ثم نتحدث عن التأويل في القرآن الكريم وموقف ابن عطاء الله منه كل ذلك في المبحث الاول.

ثم نبين منهج ابن عطاء الله في تفسيره بيانا عمليا، اجتمعت فيه الأنواع السابقة، مركزا على التفسير الإشاري إذ هو الصبغة الغالبة عند ابن عطاء الله، ثم بيان الضوابط التي ذكرها العلماء في التفسير الإشاري وذلك في المبحث الثاني.

أما المبحث الثالث فحديثنا فيه عن الأسلوب المتميز والمتنوع لابن عطاء الله في تآليفه عامة وفي تفسيره خاصة.

# المبحث الأول:

أنواع النفسير عند ابن عطاء الله وموقفه من النأويل.

تمهيد .

المطلب الأول: أنواع التفسير عند ابن عطاء الله .

المطلب الثاني: التأويل وموقف ابن عطاء الله منه.

# المطلب الأول:

# أنواع التسير عنل ابن عطاء الس

- 1. التفسير بالمأثور .
- 2. التفسير اللغوي .
- 3. التفسير الموضوعي .
  - 4. التفسير الإشاري.

# 1 . التفسير بالمأثور:

ويقصد به (ما جاء في القرآن أو السنة أو كلام الصحابة بيانا لمراد الله تعالى من كتابه) ، بمعنى تفسير القرآن بالقرآن وبالحديث النبوي وبأقوال الصحابة وفيما يلي نذكر أمثلة في تفسير ابن عطاء الله لكل نوع على الترتيب:

. فمثال تفسر القرآن بالقرآن قوله تعالى : ﴿ وَرَحْمَتِي وَسِعَتْ كُلَّ شَيْءٍ ﴾ ثابة فسر معنى الرحمة واستدل لها من القرآن فقال: ﴿ فلا يحيط بها شيء بل هي المحيطة بكل شيء، وإليه الإشارة في قوله سبحانه حاكيا عن الملائكة صلوات الله عليهم : ﴿ رَبَّنَا وَسِعْتَ كُلَّ شَيْءٍ وَلِهُ سَبِحانه عَلَى الْعَرْشِ اسْتَوَى ﴾ أن فاستوى رَحْمَةً وَعِلْما ﴾ أن الشرق في طي العرش المندرج في برحمانيته على عرشه الذي هو أعظم مخلوقاته، واندرجت العوالم في طي العرش المندرج في رحمته، إشارة إلى عموم رحمته، ولكن الرحمة العامة ليست مقصورة هنا، لأنه خصصها هاهنا بالمؤمنين، وتلك الرحمة شملت المؤمنين والكافرين، وهذه الرحمة التي قال فيها : ﴿ إِنَّ رَحْمَتَ اللّهِ وَيَبْ مِّنَ الْمُحْسِنِينَ ﴾ 6 .

ومثال القرآن بالحديث النبوي في قوله تعالى : ﴿ وَلَذِكْرُ اللَّهِ أَكْبَرُ ﴾ عدد ابن عطاء الله خمسة أوجه واستدل للوجه الرابع والخامس بالحديث النبوي فقال: ﴿ وكذا ﴿ اللَّهِ أَكْبَرُ ﴾ فيه خمسة أوجه ....الرابع: إذا ذكر الله تعالى في الصلاة أفضل وأكبر من ذكره في غير الصلاة ومشاهدة المذكور في الصلاة أعظم وأكمل وأكبر من الصلاة ،....ثم ما بعد توحيده شيء

<sup>1 .</sup> الزرقاني عبد العظيم . مناهل العرفان في علوم القرآن . ص 44.

<sup>2.</sup> سورة الأعراف الآية 156.

<sup>07</sup> . سورة غافر الآية

<sup>4.</sup> سورة طه الآية 05

<sup>5.</sup> سورة الأعراف الآية 56.

<sup>6-</sup> ابن عطاء الله السكندري. رسالة في تفسير آية الأنعام 54. تحقيق: محمد عبد الرحمن الشاغول مكتب الروضة الشريفة للبحث العلمي. الناشر المكتبة الأزهرية للتراث، دار السعادة لطباعة. (د،ط). (د، ت)، ص25.

<sup>7.</sup> سورة العنكبوت الآية 45.

أعظم من الصلاة ، ولهذا كانت ثاني قاعدة من قواعد الإسلام بقوله عليه السلام: ( بُنِيَ الإِسلامُ عَلَى خَمْسِ، أَن يُوحَّدَ اللَّهُ ... )  $^1$  الحديث . وجعلت تكبيرة افتتاحها " اللَّهُ أَكْبَرُ"، ولم يجعل لغيره من الأسماء كلها، ولا يجوز غير ذلك لقول النبي صلى الله عليه وسلم : (تَحرِيمُهَا التَّكْبِيرُ)  $^2$ ، وكذلك ذكر هذا الاسم في الآذان، وفي كل تكبيرة للصلاة، فذكر هذا الاسم أفضل من جميع العبادات ، وأقرب للمناجاة  $^8$ .

وقال في موضع آخر : « الخامس: أن ذكر الله لكم بهذه النعم العظيمة، والمنن الحسيمة، وندبه إليكم بدعوته إياكم لطاعته، أكبر من ذكركم له بالذكر عليها إذ لا تطيقون شكر نعمته، ولهذا قال نبينا صلى الله عليه وسلم : ( لاَ أُحْصِي ثَنَاءً عَلَيكَ أَنتَ كَمَا أَثْنَيتَ عَلَى نَفْسِكَ)  $^4$ ، معناه : لا أطيق وكان أعلمهم وأشرفهم وأرفعهم قدرا وأفضلهم، فأظهر عجزه مع كمال علمه ومعرفته صلى الله عليه وسلم  $^5$ .

. مثال تفسير القرآن بآثار الصحابة: وذلك في قوله تعالى : ﴿ وَفِي السَّمَاء رِزْقُكُمْ ﴾ ، إذ ذكر عدة تفسيرات واستدل لأحدها بقول ابن عباس فقال: ﴿ يحتمل أن يكون قوله سبحانه وتعالى: ﴿ وَفِي السَّمَاء رِزْقُكُمْ ﴾ ، أن يكون المراد إثبات رزقكم أي إثباته في اللوح المحفوظ، فإن كان المراد كذلك، فهو تطمين للعباد، وإعلام لهم أن رزقكم، أي الشيء الذي منه رزقكم كتبناه عندنا وأثبتناه في كتابنا وقضيناه بآياتنا من قبل وجودكم وعيناه من قبل ظهوركم، فلأي شيء تضطربون؟ وما لكم إلى لا تسكنون؟ وبوعدي لا تتقون؟.

<sup>1-</sup> الحديث أخرجه مسلم بن الحجاج (206-261هـ) . صحيح مسلم . تحقيق: فؤاد عبد الباقي . بيروت . دار إحياء التراث العربي . كتاب الإيمان رقم 19 .

<sup>2-</sup> الحديث ذكره ابن عبد البر في التمهيد ج 9 ص 182 .

<sup>3-</sup> ابن عطاء الله السكندري ، القصد المجرد في معرفة الاسم المفرد ، ص 45 .

<sup>4</sup> - الحديث أخرجه أحمد بن حنبل (164 - 144ه). المسند. مؤسسة قرطبة مصر. (د.ط.ت). ج 6 ص 85.

<sup>5-</sup> ابن عطاء الله السكندري ، القصد الجحرد في معرفة الاسم المفرد ، ص 45 .

<sup>6.</sup> سورة الذاريات الآية 22.

ويحتمل أن يكون المراد ﴿ وَفِي السَّمَاءِ رِزْقُكُمْ ﴾ أي الشيء الذي منه رزقكم، وهو الماء كما قال تعالى: ﴿ وَجَعَلْنَا مِنَ الْمَاء كُلَّ شَيْءٍ حَيٍّ أَفَلَا يُؤْمِنُونَ ﴾ أ، وكذلك قال ابن عباس رضي الله عنهما: هو المطر. فيكون قوله: ﴿ وَفِي السَّمَاء رِزْقُكُمْ ﴾ أي الشيء الذي منه أصل رزقكم، ولأن الماء في نفسه رزق » 2. فقد ذكر ابن عطاء الله للآية تفسيرين والتفسير الثاني دلل عليه ابن عطاء الله بقول ابن عباس وهو أحد أعمدة مدرسة التفسير في عهد الصحابة.

## 2 ـ التفسير اللغوي:

ويقصد به (بيان معاني القرآن بما ورد في لغة العرب أي ألفاظها وأساليبها التي نزل بما القرآن)<sup>3</sup>، وقد أشار إلى هذا الشاطبي فقال: (أنزل القرآن على لسان معهود العرب في ألفاظها الخاصة وأساليب معانيها، وأنها فيما فطرت عليه من لسانها تخاطب بالعام يراد به ظاهره، وبالعام يراد به العام في وجه والخاص في وجه آخر، وبالعام يراد به الخاص، وظاهر ويراد به غير الظاهر، وكل ذلك يعرف من أول الكلام أو وسطه أو آخره) <sup>4</sup>، فالتفسير اللغوي يبحث في ألفاظ العرب وأساليبها، وفيما يلي مثال للألفاظ وأمثلة أخرى للأسلوب وردت في تفسير ابن عطاء الله:

- توظيف المعني اللغوي لكلمة "اليقين": استعان ابن عطاء الله أثناء تفسيره لقوله تعالى : : ﴿ الله ولي الذين آمنوا ﴾ أبلعني اللغوي للفظة "اليقين" وذلك في النوع الثاني من أنواع الولاية فقال: (وأما الولاية الثانية ولاية الإيقان وهي تتضمن الإيمان والتوكل، وقد قال سبحانه وتعالى: ﴿ ومن يتوكل علي الله فهو حسبه ﴾، ولا يكون التوكل إلا مع اليقين ولا يكون توكل ويقين إلا مع الإيمان، لأن اليقين عبارة عن استقرار العلم بالله تعالى في القلب،

<sup>1.</sup> سورة الأنبياء الآية 30.

<sup>.</sup> 80 ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص 2

<sup>3 -</sup> الطيار مساعد بن سليما بن ناصر ، التفسير اللغوي للقرآن ، دار ابن الجوزي ، الطبعة الأولى ، سنة 1422هـ ، ص 80.

<sup>4 -</sup> الشاطبي أبو إسحاق إبراهيم بن موسى ، الموافقات ، تحقيق محي الدين عبد الحميد ، دار ابن الجوزي ، الطبعة الأولى، سنة!1422هـ ، ج2 ص 45 . 46

<sup>5 -</sup> سورة البقرة الآية 257.

مأخود من يقين الماء في الجبل إذا استقر وسكن فيه) <sup>1</sup>. فالمعنى اللغوي لليقين السكون والاستقرار، وهو متضمن في المعنى الاصطلاحي استقرار العلم بالله في القلب.

#### - القسم والتشبيه في الآية للتأكيد:

استفاد ابن عطاء الله من أسلوب القسم والتشبيه الوارد في قوله تعالى : ﴿وَفِي السَّمَاء وَالْأَرْضِ إِنَّهُ لَحَقٌّ مِّنْلُ مَا أَنَّكُمْ تَنطِقُونَ ﴾ ثالتأكيد على ضمان الرزق وللوضوح في شأنه، إذ المشبه به أمر مشاهد من كل الناس دون تعجب أو ارتياب، فقال : ﴿ وهذه الآية هي التي غسلت الشكوك من قلوب المؤمنين وأشرقت في قلوبحم أنوار اليقين، فأوردت على قلوبحم الزوائد ما تضمنته من الفوائد، وذلك أنحا تضمنت ذكر الرزق، ومحله والقسم عليه، والتشبيه له بأمر لا خفاء به، قوله سبحانه وتعالى: ﴿فَوَرَبِّ السَّمَاء وَالْأَرْضِ إِنَّهُ لَحَقٌ ﴾، والحق هو ضد الباطل، والباطل هو المعلوم الذي لا ثبات له، والرزق والشك في الرزق، شك في الرزاق » ث . قال القرطبي : (أكد ما أخبرهم به من البعث وما خلق في السماء من الرزق، وأقسم عليه بأنه لحق ثم أكده بقوله: ﴿مثل ما أنكم تنطقون ﴿ وخص النطق من بين سائر الحواس، لان ما سواه من الحواس يدخله التشبيه) 4.

وقد ركز ابن عطاء الله في هذه الآية على وجه القسم، إذ أن العادة في اللغة جارية بتأكيد الخبر باليمين<sup>5</sup>، ثم إن التمثيل له بالمحسوس لينتفي الشك في ضمان الرزق، قال ابن عجيبة: (شبّه ما وعد به من الرزق وغيره بتحقُّق نطق الآدمي؛ لأنه ضروري، يعرفه من نفسه كلُّ أحد، قال الطيبي: وإنما خص النّطق دون سائر الأعمال الضرورية، لكونه أبقى وأظهر، ومن الاحتمال أبعد، فإنّ النطق يفصح عن كلّ شيء، ويجلي كلّ شبهة، فضمان

<sup>1 -</sup> ابن عطاء الله السكندري ، لطائف المنن ، ص 30.

<sup>23-22</sup> سورة الذاريات الآية 22-23

<sup>3 -</sup> ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص45 .

<sup>4 –</sup> القرطبي أبو عبد الله بن أحمد الأنصاري (ت671ه). الجامع لأحكام القرآن. دار الكتاب العربي للطباعة والنشر. الطبعة الثالثة. سنة 1987م. ج77 ص 98

<sup>5 -</sup> الرازي فخر الدين. التفسير الكبير. دار إحياء التراث العربي بيروت. الطبعة الثانية. سنة 1417 هـ. 1997م. ج10 ص 331 .

الرّزق وإنجاز وعده ضروري، كنطق النّاطق) <sup>1</sup>، وقال ابن عاشور عن التشبيه في الآية بأنه: (زيادة تقرير لوقوع ما أوعدوه بأن شبه بشيء معلوم كالضرورة، لا امتراء في وقوعه، وهو كون المخاطبين ينطقون، وهو من التمثيل بالأمور المحسوسة) <sup>2</sup>، ومن ثم فإن أسلوب القسم في الآية والتشبيه دلا على الشك القوى الذي يحيط بمسألة الرزق لدى خلد العبد، فإن التأكيد الذي من أساليبه القسم لا يكون إلا عند تطرق الشك، ثم إن هذه الآية هي الخامسة في شأن الرزق.

#### . تأكيد المعنى بالقسم:

يبين ابن عطاء الله ورود القسم في قوله تعالى: ﴿ فَلا وَرَبِّكَ لا يُؤْمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لا يَجِدُوا فِي أَنْفُسِهِمْ حَرَجاً مِمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُوا تَسْلِيماً ﴾ 3، فقال: «ثم إنه سبحانه وتعالى، لم يكتف بنفي الإيمان عمن لم يحكّم، أو حكّم ووجد الحرج في نفسه على ما قضى، حتى أقسم على ذلك بالربوبية الخاصة برسوله صلى الله عليه وسلم، رأفة وعناية، وتخصيصا ورعاية، لأنه لم يقل: (فلا والرب)، وإنما قال: ﴿ فَلا وَرَبّكَ لا يُؤْمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُم ﴾. ففي ذلك تأكيد بالقسم، وتأكيد في المقسم عليه، علما منه سبحانه بما النفوس منطوية عليه من حب الغلبة ووجود النصرة، سواء كان الحق عليها أو لها.

وفي ذلك إظهار لعنايته برسوله صلى الله عليه وسلم، فأوجب على العباد الاستسلام لحكمه، والانقياد لأمره؛ ولم يقبل منهم الإيمان بألوهيته حتى يذعنوا لأحكام رسوله صلى الله عليه وسلم، لأنه كما وصفه ربه: ﴿ وَمَا يَنطِقُ عَنِ الْهُوَى، إِنْ هُوَ إِلَّا وَحْيُ يُوحَى 4، فحكمه حُكم الله، وقضاؤه قضاء الله، كما قال: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يُبَايِعُونَكَ إِنَّا يُبَايِعُونَ اللّه ﴾ وفحكمه حُكم الله، وقضاؤه قضاء الله، كما قال: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يُبَايِعُونَكَ إِنَّا يُبَايِعُونَ اللّه ﴾ وأكد ذلك بقوله: ﴿ يَدُ اللّهِ فَوْقَ أَيْدِيهِمْ \* " » فدل القسم على تأكيد المعنى وهو الله أنه وأكد ذلك بقوله: ﴿ يَدُ اللّهِ فَوْقَ أَيْدِيهِمْ \* " » فدل القسم على تأكيد المعنى وهو

<sup>1 -</sup> ابن عجيبة أحمد بن محمد بن المهدي الحسني الإدريسي الشاذلي الفاسي أبو العباس (ت1224هـ). البحر المديد. تحقيق أحمد عبد الله قرشي رسلان. القاهرة سمة 1419هـ. ج5 ص 571.

<sup>2 -</sup> محمد الطاهر ابن عاشور . التحرير والتنوير من التفسير . الدار التونسية للنشر . (د.ط.ت). . +14 ص101 .

 <sup>3 -</sup> سورة النساء الآية 65 .

<sup>4 -</sup> سورة النجم الآية 3 - 4 .

<sup>5 -</sup> سورة الفتح الآية 10.

وهو الرضا بحكم رسول الله، وتأكيد في المقسم عليه وهو العناية برسوله صلى الله عليه وسلم.

### . الإضافة في الآية لبيان التشريف:

يبين ابن عطاء الله دلالة الإضافة في قوله تعالى : ﴿ فَلا وَرَبّكَ لا يُؤْمِنُونَ حَتَى يَبين ابن عطاء الله دلالة الإضافة في قوله يُحكَمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمُّ لا يَجِدُوا فِي أَنْفُسِهِمْ حَرَجاً مِمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُوا تَسْلِيماً ﴾ 3 فقال: ﴿ وفي الآية إشارة لعظيم قدره، وتفخيم أمره صلى الله عليه وسلم، وهي قوله تعالى: ﴿ فَلا وَرَبِّكَ ﴾ ، فأضاف نفسه تعالى إليه، كما قال في الآية الأحرى: ﴿ كهيعص، ذِكْرُ رَمّهَ وَرَبّكَ عَبْدَهُ زَكْرِيّا ﴾ 4. فأضاف الحق سبحانه اسمه إلى محمد صلى الله عليه وسلم، وأضاف زكريا إليه ليعلم العباد فرق ما بين المنزلتين، وتفاوت ما بين الرتبتين » 5. فكشفت دلالة الإضافة عن المرتبة الخاصة للنبي صلى الله عليه وسلم، مقابلة مع غيره من الأنبياء.

# 3 ـ التفسير الموضوعي:

تعريفه: هو علم يبحث في قضايا القرآن الكريم المتحدة معنى أو غاية عن طريق جمع آياتها المتفرقة والنظر فيها لبيان معناها واستخراج عناصرها وربطها برباط جامع 6، وله تسميات أخرى منها "الاتجاه التوحيدي في التفسير "و "التفسير التجميعي"، وكلها مصطلحات تشير إلى طريقة واحدة في تفسير القرآن الكريم ترتكز أساسا على "الوحدة الموضوعية"، وتجعلها غاية في التفسير والبيان، غير أن مصطلح "التفسير الموضوعي" أكثر دقة ودلالة على المقصود، وأقرب إلى الاعتماد من غيره 7. وقد تطور البحث في هذا النوع من

<sup>1 -</sup> سورة الفتح الآية 10.

<sup>.</sup> 6 ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص2

<sup>3 -</sup> سورة النساء الآية 65 .

<sup>.</sup> 2-1 سورة مريم الآية 1-2

<sup>.</sup> 6 - ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص 5

<sup>6 -</sup> عبد الستار فتح الله سعيد. المدخل إلى التفسير الموضوعي. بور سعيد: دار التوزيع والنشر الإسلامية. الطبعة الثانية . سنة 1991م. ص 20 .

<sup>7 -</sup> أحمد رحماني . التفسير الموضوعي : نظرية وتطبيقا . منشورات جامعة باتنة الجزائر . الطبعة الأولى . سنة1996م . . ص 31 .

التفسير في العصر الحديث، فشد اهتمام العلماء من جميع الوجوه، وأخذ مسارا جديدا في مقاصده وأهدافه وطريقة عرضه وبحثه، من خلال نوعية الموضوعات التي يثيرها ويستخرجها من القرآن الكريم، وفي الغاية التي يستهدفها، ليصبح فنا من فنون التفسير القرآني، قائما بذاته، متميز المنهج، معلوم الحدود والضوابط<sup>1</sup>.

وقد ظهر في تفسير ابن عطاء الله هذا اللون من التفسير الموضوعي بمعناه العام، وبين رحمه الله دواعي التكرار لموضوع معين في عدد من الآيات، لأهداف مختلفة فتارة يكون التكرار لرفع القدر وتفخيم الأمر مثل موضوع الإسلام، وتارة يكون لنفى الشك والاستبعاد الحاصل في النفوس مثل موضوع الاستدلال على المعاد أو التأكيد على ضمان الرزق وغير ذلك.

وفيما يلي أمثلة لذلك:

#### . موضوع الإسلام:

جمع ابن عطاء الله أثناء حديثه عن قواعد التدبير ومنازعة المقادير الآيات التي الشركت في موضوع " الإسلام " وبين وجه هذا التكرار ، ثم بين أن الإسلام ظاهر وباطنه الاستسلام ، وختم ذلك التفصيل بحال سيدنا إبراهيم عليه السلام الذي أثنى عليه الله عز وجل لوفائه فقال : « قواعد التدبير ومنازعة المقادير:

قال الله تعالى: ﴿ وَمَن يَرْغَبُ عَن مِّلَةِ إِبْرَاهِيمَ إِلاَّ مَن سَفِهَ نَفْسَهُ وَلَقَدِ اصْطَفَيْنَاهُ فِي الدُّنْيَا وَإِنَّهُ فِي الدُّنْيَا وَإِنَّهُ فِي الاَّنْيَا أَسْلَمْتُ لِرَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ 2.

170

<sup>1 -</sup> سليماني عبد القادر . منهجية التفسير الموضوعي في فهم النص القرآني . بحث منشور في مجلة الواحات للبحوث والدراسات المركز الجامعة غرداية . العدد التاسع جوان 2010 م . المطبعة العربية غرداية الجزائر . ص 285.

<sup>2 -</sup> سورة البقرة الآية 130- 131 .

وقال: ﴿ إِنَّ الدِّينَ عِندَ اللّهِ الإِسْلاَمُ ﴾ أ، وقال تعالى: ﴿ مِّلَةَ أَبِيكُمْ إِبْرَاهِيمَ هُوَ سَمَّاكُمُ الْمُسْلِمِينَ مِن قَبْلُ ﴾  $^2$ ، وقال تعالى: ﴿ فَلَهُ أَسْلِمُوا ﴾  $^3$ .

وقال تعالى: ﴿ فَإِنْ حَآجُوكَ فَقُلْ أَسْلَمْتُ وَجْهِيَ لِلَّهِ وَمَنِ اتَّبَعَنِ ﴾ 4.

وقال تعالى: ﴿ وَمَن يَبْتَغِ غَيْرَ الْإِسْلاَمِ دِيناً فَلَن يُقْبَلَ مِنْهُ وَهُوَ فِي الآخِرَةِ مِنَ الْخِرَةِ مِنَ الْخَاسِرِينَ﴾ 5.

وقال: ﴿ وَمَن يُسْلِمْ وَجْهَهُ إِلَى اللَّهِ وَهُوَ مُحْسِنٌ فَقَدِ اسْتَمْسَكَ بِالْعُرْوَةِ الْوُتْقَى ﴾ . وقال: ﴿ وَمَن يُسْلِماً وَأَلْحِقْنِي بِالصَّالِحِينَ ﴾ . وقال: ﴿ وَأَنَا أَوَّلُ الْمُسْلِمِينَ ﴾ . وقال: ﴿ وَالْمُسْلِمِينَ ﴾ . وقال: ﴿ وَالْمُسْلِمِينَ ﴾ . وقال: ﴿ وَالْمُسْلِمِ بِاطْنِ ذَلْكُ الظّاهِرِ.

فالمسلم من أسلم نفسه إلى الله، فكان ظاهرا بامتثال أمره، وباطنا بالاستسلام إلى قهره، وتحقيق مقام الاستسلام بعد المنازعة في أحكامه والتقويض له في نقضه وإبرامه. فمن ادعى الإسلام طولب بالاستسلام. ﴿ قُلْ هَاتُواْ بُرْهَانَكُمْ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ ﴾ 9. ألا ترى أن إبراهيم عليه السلام، لما قال له ربه أسلم، قال: ﴿ أَسْلَمْتُ لِرَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ 10، فلما زج به في المنجنيق استغاثت الملائكة قائلة: يا ربنا هذا خليلك قد نزل به ما أنت أعلم، فقال الحق سبحانه وتعالى: (اذهب إليه يا جبريل، فإن استغاث بك فأغثه، وإلا فاتركني وخليلي).

<sup>1 -</sup> سورة آل عمران الآية 19.

<sup>2 -</sup> سورة الحج الآية 78 .

<sup>3 -</sup> سورة الحج الآية 34 .

<sup>.</sup> 20 سورة آل عمران الآية -4

<sup>5 -</sup> سورة آل عمران الآية 85 .

<sup>6 -</sup> سورة لقمان الآية 22 .

<sup>7 -</sup> سورة يوسف الآية 101 .

<sup>8 -</sup> سورة الأنعام الآية 163 .

<sup>9 -</sup> سورة البقرة الآية 111 .

<sup>10 -</sup> سورة البقرة الآية 131 .

فلما جاءه جبرائيل عليه السلام في أفق الهواء قال: ألك حاجة؟ قال: أما إليك فلا، وأما إلى الله، فبلى. قال: فاسأله، قال: (حسبي من سؤالي علمه بحالي) أ. فلم يستنصر بغير الله، ولا حنجت همته لغير الله، بل استسلم لحكم الله مكتفيا بتدبير الله له عن تدبيره لنفسه، وبرعاية الحق له عن رعايته لها، وبعلم الحق سبحانه عن سؤاله، علما منه أن الحق به لطيف في جميع أحواله، فأثنى الله تعالى عليه بقوله: ﴿ وَإِبْرَاهِيمَ الَّذِي وَفَّ  $^2$  »  $^8$ .

فقد جمع ابن عطاء الله الآيات التي دلت على موضوع الإسلام واتفقت على تحقيق المعنى اللغوي وهو الاستسلام، وبين تحقق إبراهيم عليه السلام بهذا المقام.

#### . موضوع الاستدلال على المعاد:

<sup>1 -</sup> هذا الأثر ذكره القرطبي في تفسيره مرويا عن أبي بن كعب رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم. القرطبي ، الجامع لأحكام القرآن ، ج 11 ص 303.

<sup>2 -</sup> سورة النجم الآية 37

<sup>.</sup> 38.37 ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص37.38

<sup>4 -</sup> سورة الذاريات الآية 22-23 .

<sup>5 -</sup> سورة يس الآية 78- 79

#### . موضوع الرزق:

أورد ابن عطاء الله في الفائدة الأولى من الآية الخامسة في شأن الرزق وجه تكرر موضوع الرزق في آيات عديدة من باب تكرر الحجة لتكرر عوارضها على القلوب وذلك بعد تمثيله بموضوع الاستدلال على المعاد، فقال : « وكذلك لما علم الحق شدة اضطراب النفوس في أمر الرزق أكد الحجة في ذلك في آيات عديدة ، فلما علم الحق تعالى ذلك من نفوس العباد، قال تارة: ﴿ إِنَّ اللَّهَ هُوَ الرَّزَاقُ ﴾ .

وقال أخرى: ﴿ اللَّهُ الَّذِي خَلَقَكُمْ ثُمَّ رَزَقَكُمْ ۗ 5.

وقال أخرى: ﴿ نَّحْنُ نَرْزُقُكَ ﴾  $^6$ .

وقال أخرى: ﴿ أُمَّنْ هَذَا الَّذِي يَرْزُقُكُمْ إِنْ أَمْسَكَ رِزْقَهُ ﴾ .

وقال هاهنا: ﴿ وَفِي السَّمَاء رِزْقُكُمْ وَمَا تُوعَدُونَ ﴾. ليبين محل الرزق، فتسكن إليه القلوب، وليس الضمان مع إبحام الحمل، كالضمان مع تبيينه، فكأنه تعالى يقول: لم يكن يجب علينا أن نبين لكم محل رزقكم، لكم عندنا رزق نوصله لكم إذا جاء أبانه، وليس علينا بيانه، ولكن بلطفه ورحمته وفضله ومنته، بين محل الرزق ليكون ذلك ابلغ في ثقة النفوس به، وأقوى في دفع الشك »8.

<sup>1 -</sup> سورة الروم الآية 27 .

<sup>2 -</sup> سورة فصلت الآية 39 .

<sup>3-</sup> ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص77.

 <sup>4 -</sup> سورة الذاريات الآية 58 .

<sup>5 -</sup> سورة الروم الآية 40 .

<sup>6 -</sup> سورة طه الآية 132 .

<sup>7 -</sup> سورة الملك الآية 21 .

<sup>8</sup> ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص8

#### . موضوع العلم:

أورد ابن عطاء الله في مصنفه "التنوير في إسقاط التدبير" فائدة ذكر فيها قوله صلى الله عليه وسلم: (طَالِبُ العِلْمِ تَكَفَّلُ الله مُبِرِزْقِهِ)، فبين أن المراد العلم النافع حيثما تكرر في الكتاب أو السنة فهو الذي تقارنه الخشية، ثم عدد مجموعا من الآيات تدل على ذلك فقال :« فائدة: قوله عليه الصلاة والسلام: (طَالِبُ العِلْمِ تَكَفَّلُ الله مُبِرِزْقِهِ) أ. اعلم أن العلم حيثما تكرر في الكتاب العزيز، أو في السنة، إنما المراد به العلم النافع الذي تقارنه الخشية، وتكتفه المخافة قال الله تعالى: ﴿ إِنَّمَا يَخْشَى اللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ الْعُلْمَاء ﴾ فين أن الخشية تلازم العلم، وفهم من هذا: أن العلماء إنما هم أهل الخشية، وكذلك قوله تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ ﴾ في وَقُل رَّبِ زِدْنِي عِلْماً ﴾ أ.

وقوله عليه الصلاة والسلام: (إن الملائكة لتضع أجنحتها لطالب العلم) 6.

وقوله عليه الصلاة والسلام: ( العلماء ورثة الأنبياء) <sup>7</sup>. وقوله هاهنا : ( طَالِبُ العِلْمِ تَكَفَّلَ اللهُ بِرِزْقِهِ).

إنما المراد بالعلم في هذا الموطن، العلم النافع القاهر القامع للهوى وذلك متعين بالضرورة، لأن كلام الله تعالى وكلام رسول الله عليه الصلاة والسلام أجلُّ من أن يحمل على غير هذا وقد بينا ذلك في غير هذا الكتاب.

والعلم النافع: هو الذي يستعان به على طاعة الله تعالى، ويلزمك المخافة من الله تعالى، والوقوف على حدود الله، وهو علم المعرفة بالله. ويشمل العلم النافع والعلم بالله والعلم بما به أمر الله إذا كان تعلمه بالله. فقوله عليه الصلاة والسلام: (طَالِبُ العِلْمِ تَكَفَّلَ

<sup>1 -</sup> الحديث أخرجه أبو نعيم الأصبهاني في معرفة الصحابة باب من اسمه زياد عن زياد بن الحارث الصدائي ، قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : « من طلب العلم تكفل الله برزقه » رقم 2676 ج8 ص344 .

<sup>2 -</sup> سورة فاطر الآية 28 .

<sup>3 –</sup> سورة الجحادلة الآية 11 .

<sup>.</sup> 07 سورة آل عمران الآية 4

<sup>5 -</sup> سورة طه الآية 114 .

 <sup>6 -</sup> الحديث أخرجه أبو عيسى الترمذي في سننه باب بَاب مَا جَاءَ فِي فَضْلِ الْفِقْهِ عَلَى الْعِبَادَةِ رقم 2606 ج9
 ص 296 وقال وَلَا نَعْرِفُ هَذَا الحُدِيثِ إِلَّا مِنْ حَدِيثِ عَاصِمِ بْنِ رَجَاءِ بْنِ حَيْوةً .

<sup>7 -</sup> الحديث أخرجه البخاري في صحيحه باب العلم قبل القول والعمل رقم 2606 ج1 ص 119.

الله برِزْقِهِ). أي تكفل له أن يوصله له مع الهناء والعزة والسلامة من الحجبة وإنما أولنا هذا للتأويل، وان معنى التكفل، تكفل حاص، وذلك لان الحق سبحانه وتعالى تكفل برزق العباد اجمع طلبوا هذا العلم أو لم يطلبوه. فدل على هذه الكفالة كفالة خاصة كما ذكرناه،  $\mathbb{R}^1$  لأنه أفردها بالذكر»  $\mathbb{R}^1$ .

فابن عطاء الله قرر أن العلم حيثما تكرر في كتاب الله فإنما يراد به العلم النافع الذي يؤدي بصاحبه إلى الخوف والخشية، وملازمة التواضع والذلة، والتخلُّق بأخلاق الإيمان، إلى ما يتبع ذلك من بغض الدنيا والزهادة فيها، وإيثار الآخرة عليها، ولزوم الأدب بين يدي الله تعالى، إلى غير ذلك من الصفات العلية، ويؤكد ابن عطاء الله جلالة كلام الله ان يحمل على غير هذا. ويؤيد هذا ماذكره الثعالبي في تفسير قوله تعالى: ﴿واتقوا الله ويعلمكم الله ﴾ فقال: (والمراد بهذا العلم العلم النافع الذي يُورِثُ الخشية) في وقال أيضا في موضع آخر من تفسير: (العلم النافعُ ما زَهَدَك في دنياك، ورغَبك في أخراك، وزادَ في خوفِك وتَقُواك، وبعثَك على طاعةِ مولاك، وصَفَّاك مِن كَدَر هَوَاك) .

#### . موضوع العبودية :

فصل ابن عطاء الله في مقام العبودية من خلال انعطاف جمع فيه آيات تضمنت العبودية، ثم أحاديث تبين اختيار النبي صلى الله عليه وسلم مقام العبد وصفات العبد ليرتب عليها لزوم ترك الاختيار وترك التدبير ليتم مقام العبودية فقال : « اعلم أن أجل مقام أقيم العبد فيه: مقام قول الله سبحانه وتعالى: ﴿ سُبْحَانَ الَّذِي أَسْرَى بِعَبْدِهِ لَيُلاً ﴾ .

<sup>1 - 1</sup> ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص 1

<sup>.</sup> 179 عبد الرحمان الثعالبي ، الجواهر الحسان في تفسير القرآن ، ، ج 1 ص 2

<sup>3-</sup> المرجع نفسه ، ج 3 ص 253 .

<sup>.</sup> 01 سورة الإسراء الآية -4

#### الفصل الثاني : التفسير والتأ ويل عند ابن عطاء الله وبيان أسلوبه في التأليف

وقوله تعالى: ﴿ وَمَا أَنزَلْنَا عَلَى عَبْدِنَا ﴾ أُ. وقوله تعالى: ﴿ كَهْيَعُص ، ذِكْرُ رَحْمَةِ رَبِّكَ عَبْدَهُ زَكْرِيَّا ﴾ أُ. وقوله تعالى: ﴿ وَأَنَّهُ لَمَّا قَامَ عَبْدُ اللَّهِ يَدْعُوهُ ﴾  $^{3}$ .

ولما خير رسول صلى الله عليه وسلم بين أن يكون نبيا ملكا أو نبيا عبدا، اختار العبودية لله تعالى، ففي ذلك أدل دليل أنها من أفضل المقامات، وأعظم القربات. وقال صلى الله عليه وسلم: (إنما أنا عبد لا آكل متكئا، إنما أنا عبد الله، آكل كما يأكل العبيد) 4. وقال صلى الله عليه وسلم: (أنا سَيِّدُ وَلَدِ آدَمَ وَلَا فَحْرَ) 5. سمعت شيخنا أبا العباس رحمه الله يقول: (ولا فخر، أي لا أفتخر بالسيادة، إنما الفخر لي بالعبودية لله تعالى ولأجلها كان الإيجاد) 6. وقال تعالى: ﴿وَمَا خَلَقْتُ الجُنِنَّ وَالْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴾ 7، والعبادة ظاهر العبودية، والعبودية روحها.

وإذ قد فهمت هذا فروح العبودية وسرها إنما هو ترك الاختيار وعدم منازعة الأقدار، فتبين من هذا أن العبودية ترك التدبير والاختيار مع الربوبية. فإذا كان لا يتم مقام العبودية الذي هو أشرف المقامات إلا بترك التدبير، فحقيق على العبد أن يكون له تاركا، وللتسليم لله تعالى سالكا، ليصل إلى المقام الأكمل، والمنهج الأفضل  $^8$ . أكد ابن عطاء الله أن مقام مقام العبودية أفضل المقامات إذ خاطب الله به نبيه في كتابه في عدة آيات دلت على نفس الموضوع.

<sup>· 41</sup> سورة الأنفال الآية - 1 .

 $<sup>^{2}</sup>$  - سورة مريم الآية  $^{2}$ 

<sup>19</sup> - سورة الجن الآية -3

<sup>4 -</sup> الحديث أخرجه الإمام أحمد في كتاب الزهد عن عطاء بن أبي رباح قال : « دخل رجل على النبي صلى الله عليه وسلم وهو متكئ على وسادة ، وبين يديه طبق عليه رغيف قال : فوضع الرغيف على الأرض ونحى الوسادة ، فقال : ( إنما أنا عبد ، آكل كما يأكل العبد ، وأجلس كما يجلس العبد) رقم الحديث 19 الصفحة 20.

<sup>5 -</sup> الحديث أخرجه أبو عيسى الترمذي في سننه، بَاب وَمِنْ سُورَةِ بَنِي إِسْرَائِيلَ ، رقم 3073 ج1ص 422. وقال قَالَ أَبُو عِيسَى هَذَا حَدِيثٌ حَسَنٌ..

<sup>.</sup> 55 ابن عطاء الله السكندري ، لطائف المنن ، ص

 $<sup>^{7}</sup>$  – سورة الذاريات الآية  $^{56}$  .

<sup>.</sup> 25 ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص $^{8}$ 

. موضوع "ضعف الشيطان أمام من صرف الهمة إلى الله":

أورد ابن عطاء الله مجموع من الآيات التي تبين أن الحكم والقوة والنصرة لله جميعا ، وأن الشيطان ضعيف، والعارفون إنما يستعيذون منه بالله تنفيذا لأمر الله، فلا سلطان له عليهم فقال انطلاقا من جواب بعض العارفين: « قيل لبعض العارفين كيف مجاهدتك للشيطان؟ قال وما الشيطان؟ نحن قوم انصرفنا إلى الله تعالى، فكفانا من دونه.

وسمعت شيخنا أبا العباس رحمه الله تعالى يقول: (لما قال الحق تعالى: ﴿ إِنَّ الشَّيْطَانَ لَكُمْ عَدُوُّ فَاتَّخِذُوهُ عَدُوّاً﴾ أ، فقوم فهموا من هذا الخطاب: أن الله طالبهم بعداوة الشيطان فصرفوا هممهم إلى عداوته، فشغلهم ذلك عن محبة الحبيب. وقوم فهموا من ذلك: ﴿ إِنَّ الشَّيْطَانَ لَكُمْ عَدُوُّ ﴾ أي وأنا لكم حبيب، فاشتغلوا بمحبة الله فكفاهم من دونه، ثم ذكر الحكاية المتقدمة) 2. فإن استعاذوا من الشيطان، فلأجل أن الله تعالى أمرهم بذلك، لا لأخم يشهدون أن لغير الله من الحكم شيئا معه، وكيف يشهدون لغيره حكما معه، وهم يسمعونه يقول: ﴿ إِنِ الْحُكُمُ إِلاَّ لِلّهِ أَمَرَ أَلاَّ تَعْبُدُواْ إِلاَّ إِيَّاهُ ﴾ 3.

وقال سبحانه وتعالى: ﴿ إِنَّ كَيْدَ الشَّيْطَانِ كَانَ ضَعِيفًا ﴾ .

وقال عز وجل: ﴿ إِنَّ عِبَادِي لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِمْ سُلْطَانٌ ﴾ 5.

وقال سبحانه وتعالى: ﴿ إِنَّهُ لَيْسَ لَهُ سُلْطَانٌ عَلَى الَّذِينَ آمَنُواْ وَعَلَى رَبِّمِمْ يَتَوَكَّلُونَ﴾ 6.

وقال تعالى: ﴿ وَمَن يَتَوَكَّلْ عَلَى اللَّهِ فَهُوَ حَسْبُهُ ﴾ .

وقال الله تعالى: ﴿ اللَّهُ وَلِيُّ الَّذِينَ آمَنُواْ يُخْرِجُهُم مِّنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النُّؤرِ ﴾ 8.

 $<sup>^{1}</sup>$  - سورة فاطر الآية  $^{06}$ 

<sup>.</sup> الحكاية المتقدمة : هي جواب بعض العارفين لما سئل عن الشيطان .

<sup>.</sup> 40 سورة يوسف الآية -3

 $<sup>^{4}</sup>$  - سورة النساء الآية  $^{76}$  .

 <sup>5 -</sup> سورة الحجر الآية 42 .

 $<sup>^{6}</sup>$  - سورة النحل الآية  $^{9}$  .

 $<sup>^{7}</sup>$  – سورة الطلاق الآية  $^{7}$ 

 $<sup>^{8}</sup>$  - سورة البقرة الآية 257 .

وقال: ﴿ وَكَانَ حَقّاً عَلَيْنَا نَصْرُ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ .

فهذه الآيات ونظائرها قوت قلوب المؤمنين ونصرتهم النصر المبين فان استعاذوا من الشيطان فبأمره، وإن استولوا بنور الإيمان عليه فبوجود نصره، وإن سلموا من كيده لهم فبتأييده وبره  $^2$ . فهذه مجموع آيات دلل بها ابن عطاء الله على أن الشيطان ضعيف كلما صرفت الهمة إلى الله تعالى، فهو الملجأ سبحانه والمأوى.

### 4 ـ التفسير الإشاري:

عرف التفسير الصوفي بالتفسير الإشاري، ويعني عند أهله أن يرى المفسر معنى آخر غير المعنى الظاهر، ربما تحتمله الآية الكريمة ولكنه لا يظهر للعامة من الناس، وإنما يظهر لخاصتهم ومن فتح الله قلبه وأنار بصيرته وسلكه ضمن عباده الصالحين، الذين منحهم الله الفهم والإدراك، وهذا النوع من العلم ليس من العلم الكسبي الذي ينال بالبحث والمذاكرة وإنما هو من العلم الوهبي الذي هو أثر التقى والاستقامة والصلاح 3، كما قال تعالى تعالى : ﴿ وَاتَّقُوا اللَّهَ وَيُعَلِّمُكُمُ اللَّهُ وَاللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ . ولقد غلب على تفسير ابن ابن عطاء الله هذه الصبغة، فيؤكد ابن عطاء الله أن فهم معاني الوحي يتفاوت على حسب دائرة الأنوار المحيطة وقوتها وفي وقت دون وقت لأنها تعتمد على منح ربانية من وراء الغيب تتكشف حسب ما يُنعم به رب الغيوب، والفهم على حسب المقام، فرب فهم ينقدح لك من النص فتعبر عنه حسب الزمن والمقام الذي أنت فيه، ثم يتغير مقامك فتفهم من نفس النص فهما آخر، ويشبه ذلك ابن عطاء الله بالثمر من الشجر فإنه يسقى بماء واحد، ولكن طعمه متفاوت، وما يقال عن القرآن يقال عن الحديث لأغما وحي يوحى وفيما يلي بيان لذلك:

<sup>.</sup> 47 سورة الروم الآية -1

<sup>.</sup> 35 ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص $^2$ 

<sup>3.</sup> محمود عبد الرزاق. المعجم الصوفي أول دراسة علمية في الأصول القرآنية للمصطلح الصوفي. دار ماجد عسيري جدة. الطبعة الأولى. سنة 1425هـ 2004م، ج1 ص116.

 <sup>4.</sup> سورة البقرة الآية 282 .

### التفسير علي حسب ما فتح لصاحب الأنوار:

شرح ابن عطاء الله قوله صلى الله عليه وسلم: ( . . فاتقوا الله وأجملوا في الطلب . . . ) أفعدد من وجوه الإجمال الطلب عشرة، ثم أدرك عجزه عن الإحاطة بهذه الوجوه، فأقر أن الأمر أوسع ولا يحيط به أحد ولو ظل العلماء بالله أبد الآبدين يعبرون ما قدروا على ذلك وإليك نصه إذ يقول : « فهذه عشرة أوجه في الإجمال في الطلب، وليس القصد بما الحصر، إذ الأمر أوسع من ذلك، ولكن بحسب ما ناول الغيب، وأنعم به المولى سبحانه وتعالى، وهو كلام صاحب الأنوار المحيطة. فما يأخذ الآخذ منه إلا على حسب نوره، ولا يأخذ من جواهر بحره إلا على قدر قوة غوصه، وكل يفهم على حسب المقام الذي أقيم فيه: في يُسْقَى بِمَاء وَاحِدٍ وَنُفَضِّلُ بَعْضَهَا عَلَى بَعْضٍ في الأُكُلِ ﴾ 2. وما لم يأخذوه أكثر مما اخذوا، واسمع قوله عليه الصلاة والسلام: (وأوتيت جوامع الكلم، واختصر لي الكلام اختصارا). فلو عبر العلماء بالله أبد الآباد، عن أسرار الكلمة الواحدة من كلامه، لم يحيطوا بما علما، ولم يقدروا فهما، حتى قال بعضهم: عملت بهذا الحديث سبعين عاما وما فرغت منه، وهو قوله عليه الصلاة والسلام: (من حسن إسلام المرء تركه ما لا يعنيه). وصدق رضي الله عنه، فلو مكث عمر الدنيا أجمع وأبد الآباد لم يفرغ من حقوق هذا الحديث، وما أودع فيه من غرائب العلوم وأسرار الفهوم » 3.

فالمقصود من هذا المثال بيان التفسير الإشاري بصورته المجملة عند ابن عطاء الله وسوف نتعرض بالتفصيل والتمثيل لموقف ابن عطاء الله من التفسير الإشاري في المطلب الثاني من المبحث الثاني من هذا الفصل.

<sup>.</sup>  $^{1}$  الحديث أخرجه ابن ماجه في سننه بَاب الاقتصاد في المعيشة رقم  $^{2135}$  ج $^{6}$  ص

<sup>.</sup> 4 سورة الرعد الآية 4 .

 $<sup>^{-3}</sup>$  ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص

# المطلب الثاني:

النأويل وموقف ابن عطاء الله منه.

- 1. التأويل في القرآن والسنة .
- 2. التأويل في اصطلاح المتأخرين.
  - 3. أنواع التأويلات الباطلة .
- 4. موقف ابن عطاء الله من التأويل.

### 1 ـ التأويل في القرآن والسنة:

التأويل في اللغة بمعنى الرجوع والمآل والعود والمصير والعاقبة ، وقد استعمل التأويل في الكتاب والسنة وبين الصحابة والتابعين على معنيين :

المعنى الأول: هو الحقيقة التي يؤول إليها الكلام، أو حقيقة ما ينطبق عليه اللفظ<sup>2</sup>، وهذا المعنى هو الذي جاء في القرآن، فلقد تكررت كلمة التأويل في القرآن في أكثر من عشرة مواضع، كان معناها في جميع استعمالاتها الحقيقة التي يؤول إليها الكلام، أو الأثر الواقعي لمدلول اللفظ المستعمل، سواء كان ذلك في الماضي أو في المستقبل <sup>3</sup>، كقوله تعالى حكاية عن المشركين وتكذيبهم لأخبار القيامة: ﴿ هَلْ يَنظُرُونَ إِلا تَأْوِيلَهُ يَوْمَ يَأْتِي تَأْوِيلُهُ يَقُولُ الَّذِينَ نَسُوهُ مِنْ قَبْلُ قَدْ جَاءَتْ رُسُلُ رَبِّنَا بِالْحَقِّ ﴾.

فاللَّه تعالى يخبرنا أنهم يوم يتحققون من وقوع ما أخبرهم به فى القرآن من جراء تكذيبهم الرسل ، يعلمون يقينا أن ما جاءت به الرسل، كان هو الحق الذى لا ريب فيه فيقولون : ﴿ رَبَّنَا أَبْصَرْنَا وَسَمِعْنَا فَارْجِعْنَا نَعْمَلْ صَالِحًا إِنَّا مُوقِنُونَ ﴾ أَ، ﴿ قَدْ جَاءَتْ رُسُلُ رَبِّنَا بِالْحَقِّ ﴾ أَ، ﴿ قَدْ جَاءَتْ رُسُلُ رَبِّنَا بِالْحَقِّ ﴾ أَ.

<sup>.</sup> ابن منظور جمال الدين محمد بن مكرم الأنصاري (ت711ه). لسان العرب. دار إحياء التراث العربي لبنان. الطبعة الثالثة. سنة 1999م . ج13 ص33 .

<sup>.</sup> ابن فارس أحمد. معجم مقاييس اللغة. تحقيق عبد السلام محمد هارون. مطبعة مصطفى البابي الحلبي القاهرة. سنة 1970م. ج1 ص159 .

<sup>.</sup> الأزهرى أبو منصور محمد بن محمد . تقذيب اللغة. تحقيق: عبد السلام هارون وآخرين . القاهرة سنة 1967م . (د.ط) . ج15 ص437.

<sup>. 1977</sup> م. ص $^{2}$  . ابن تيمية . الرسالة التدمرية . القاهرة المطبعة السلفية . سنة 1977 م. م

<sup>.</sup> ابن تيمية . الفتوى الحموية القاهرة المطبعة السلفية . سنة 1978م . ص19.

 $<sup>^{3}</sup>$ . محمود عبد الرزاق . المعجم الصوفي . ج $^{1}$  ص

<sup>4.</sup> سورة الأعراف الآية 53.

<sup>5.</sup> ابن جرير الطبري أبو جعفر محمد. جامع البيان عن تأويل آي القرآن المعروف بتفسير الطبري. تحقيق محمود محمد شاكر، ومراجعة أحمد محمد شاكر، طبعة دار المعارف القاهرة. (د.ت). ج12 ص478.

 $<sup>^{6}</sup>$ . سورة السجدة الآية 12.

<sup>7.</sup> سورة الأعراف الآية 53.

ووقوع هذه الأخبار يوم القيامة، هو تأويل ما أخبر به القرآن من الوعد والوعيد والجنة والنار وما يؤول إليه أمر هؤلاء، وقال تعالى : ﴿ بَلْ كَذَّبُوا بِمَا لَمْ يُحِيطُوا بِعِلْمِهِ وَلَمَّا وَالِحَيْمُ تَأْوِيلُهُ ﴾ أردا على من أنكر الحقائق التي جاء بما القرآن، حيث كذبوا به مع جهلهم بتلك الحقائق، ولما يأتهم تأويله أي مصيرهم وعاقبة أمرهم  $^2$ ، ولكون تأويله لم يأتهم بعد، قالوا : إن محمدا افتراه وأنشأه وسارعوا في عدائه  $^3$ .

وتأويل أخبار القرآن، منه ما مضى كإخباره عن الأمم الماضية وما حدث لهم من أمور، ومنه ما سيأتي كإنبائه عن أحوال القيامة وما فيها من بعث ونشور وحساب وجنة ونار، والتأويل بهذا المعنى قد استعمل في نوعي الأسلوب فصل فيها "محمود عبد الرزاق" بما يلي اعتبارا أن الكلام نوعان 4:

1- إنشائي: وهذا يشتمل على أمور الشريعة التكليفية، من الأوامر والنواهي، وتأويل الأمر في هذا النوع تنفيذه ومن هنا قال السلف: إن السنة هي تأويل الأمر، وقالت عائشة أم المؤمنين رضي الله عنها: (كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول في ركوعه وسحوده: سُبْحَانَكَ اللَّهُمَ وَبِحَمْدِكَ ، اللَّهم اغْفِر لِي يَتَأُوّلُ القُرْآنَ) 5، تعنى أنه كان ينفذ في في سجوده الأمر في قوله تعالى: ﴿ فَسَبِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ وَاسْتَغْفِرُهُ إِنَّهُ كَانَ تَوَّابًا ﴾ 6.

2- خبري: وهذا يشتمل على إخبار اللَّه عن أمور الغيب، كالقيامة وأحوالها وأهوالها، ومن هذا الباب الكلام في ذات اللَّه وصفاته، وتأويل هذا النوع هو عين المخبر به إذا وقع، وليس تأويله فهم معناه، وهذا النوع لا يعلم حقيقته كيفا ولا قدرا إلا اللَّه سبحانه وتعالى، لأن اللَّه يقول: ﴿ فَلا تَعْلَمُ نَفْسٌ مَا أُخْفِيَ لَهُمْ مِنْ قُرَّةٍ أَعْيُنٍ جَزَاءً بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ أن اللَّه أخبر أن في الجنة خمرا ولبنا وعسلا، ونحن نعلم أن حقيقة هذه الأشياء ليست

سورة يونس الآية 39.

 $<sup>^{2}</sup>$ . محمود عبد الرزاق . المعجم الصوفي . ج $^{1}$  ص

ابن جرير الطبري. تفسير الطبري. ج15 ص93.

<sup>4.</sup> محمود عبد الرزاق. المعجم الصوفي. ج1 ص 108.

<sup>5.</sup> الحديث أخرجه البخاري محمد بن إسماعيل بن إبراهيم أبو عبد الله (ت256ه). الجامع الصحيح. دار ابن كثير الحديث أخرجه البخاري محمد بن إسماعيل بن إبراهيم أبو عبد الله (784) 181/1.

<sup>6.</sup> سورة النصر الآية 3.

<sup>7 .</sup> سورة السجدة الآية 17.

مماثلة لحقيقة ما نراه منها في الدنيا، بل بينهما تباين عظيم مع وجود نوع من التشابه في الأسماء، من قبيل المواطأة أو المشاركة في الأسماء، ولكن هناك خاصية لتلك الحقائق في ذاتما، لا سبيل لنا إلى إدراكها في الدنيا لعدم وجود نظيرها عندنا ومعرفة هذه الحقائق على ما هي عليه، هي تأويل ما أخبر الله به في القرآن، وهذا هو التأويل الذي اختص الله بعلمه، ولا سبيل لأهل العلم إليه لقوله تعالى : ﴿ وَمَا يَعْلَمُ تَأُويِلُهُ إِلاَ اللَّهُ ﴾ أ. فيجب الوقوف على لفظ الجلالة بهذا الاعتبار، ولكن يجب التنبه إلى أن جهلنا بحقائق هذه الأشياء في ذاتما لا ينفى علمنا بالمعنى الذي خوطبنا به في ذلك، لوجود الفرق الكبير بين علم المعنى وبين علم التأويل، والكيفية التي دلت عليها النصوص  $^2$ .

وقد استعمل عبد الله بن مسعود التأويل بالمعنى الأول في الخبر من الكلام وهو وقوع المخبر به ووجوده، سواء كان ذلك في الماضي كالقصص التي أخبرنا عنها القرآن، أو في المستقبل كأخبار القيامة والجنة والنار، فقد روى أن هذه الآية قرئت على ابن مسعود: وَاللّهُ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ ال

<sup>1 .</sup> سورة آل عمران الآية 7 .

<sup>-</sup> 113م عند الإمام ابن تيمية . رسالة ماجستير . دار العلوم جامعة القاهرة رقم  $^2$  . محمد السيد الجليند - قضية التأويل عند الإمام ابن تيمية .  $^2$  سنة  $^2$  منا  $^2$  وما بعدها .

منصور محمد منصور الحفناوى . تحقيق ودراسة البرهان في متشابه القرآن للكرماني . رسالة ماجستير بمكتبة كلية دار العلوم جامعة القاهرة . رقم 200 لسنة 1975 م . +1 ص 72 .

 $<sup>^{3}</sup>$  . سورة المائدة الآية  $^{3}$ 

<sup>4.</sup> ابن تيمية أحمد بن عبد الحليم أحمد بن عبد الحليم . تفسير سورة الإخلاص . تحقيق عبد العلي عبد الحميد حامد . الدار السلفية الهند . الطبعة الأولى . (د، ت) . ص107 .

وعن عائشة رضي اللَّه عنها قالت: " قرأ رسول اللَّه صلى الله عليه وسلم هذه الآية: ﴿ هُوَ الَّذِي أَنْزَلَ عَلَيْكَ الْكِتَابِ مِنْهُ آيَاتٌ مُحْكَمَاتٌ هُنَّ أُمُّ الْكِتَابِ وَأَخَرُ مُتَشَاكِمَاتٌ فَأَمَّا الَّذِينَ فِي قُلُوكِمِمْ زَيْخٌ فَيَتَّبِعُونَ مَا تَشَابَهَ مِنْهُ ابْتِغَاءَ الْفِتْنَةِ وَابْتِغَاءَ تَأْوِيلِهِ وَمَا يَعْلَمُ تَأْوِيلَهُ إِلا فَأَمُّا الَّذِينَ فِي قُلُوكِمِمْ زَيْخٌ فَيَتَّبِعُونَ مَا تَشَابَهَ مِنْهُ ابْتِغَاءَ الْفِتْنَةِ وَابْتِغَاءَ تَأُولِلِهِ وَمَا يَعْلَمُ تَأْوِيلَهُ إِلا فَأَمُّ اللَّهُ وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ يَقُولُونَ آمَنَا بِهِ كُلُّ مِنْ عِنْدِ رَبِّنَا وَمَا يَذَّكُرُ إِلا أُولُوا الأَلْبَابِ اللَّهُ وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ يَقُولُونَ آمَنَا بِهِ كُلُّ مِنْ عِنْدِ رَبِّنَا وَمَا يَذَّكُرُ إِلا أُولُوا الأَلْبَابِ الله وسلم : (فإذا رأيت الذين يتبعون ما تشابه منه ، قاولئك الذين سمّى اللَّه فاحذروهم) 2.

المعنى الثاني: ورد التأويل في الكتاب والسنة على معنى التفسير والبيان، والمفسرون يقصدون به كشف المعنى وتوضيح مراد المتكلم، وهذا التأويل كالتفسير يقبل صحيحه ويرد باطله 3، وحين قرأ عبد اللَّه بن عباس الآية السابقة، قال: (أنا ممن يعلمون تأويله)4.

ومقصده بهذا القول هو العلم وتفسير القرآن وبيانه، وكذلك دعاء رسول الله صلى الله عليه وسلم له: ( اللَّهُمَّ فَقِّههُ فِي الدِّينِ وَعَلِّمْهُ التَّأُويلَ )  $^{5}$ ، وكل ما ورد عن ابن عباس من أنه يعلم تأويل القرآن، فيجب حمله على معنى التفسير والبيان، ولا يجوز القول بأنه يعلم حقائق الغيب، أو تأويل الأخبار الواردة عنها في القرآن لأن ذلك من الغيوب التي استأثر اللَّه بعلمها  $^{6}$ .

والطبري في تفسيره قد استعمل التأويل أيضا في معنى التفسير والبيان، إذ يقول: (تأويل الآية عندنا كذا)، ثم يحكى أقوال المفسرين من السلف فيها، (والأشبه بتأويل الآية كذا)، ومراده بكل ذلك تفسير الآية

<sup>1.</sup> سورة آل عمران الآية 7.

<sup>2.</sup> أخرجه البخاري في الجامع الصحيح. كتاب التفسير: باب منه آيات محكمات (رقم 4273)، ج4 ص 1655.

 <sup>3.</sup> إبراهيم عبد الرحمن خليفة. المحكم والمتشابه في القرآن الكريم. رسالة دكتوراه مخطوط بمكتبة كلية أصول الدين جامعة الأزهر الشريف بالقاهرة. سنة 1973م. ص117.

ابن كثير أبي الفداء إسماعيل بن عمر الدمشقي (ت 774هـ) . تفسير القرآن العظيم . طبعة دار الفكر بيروت . سنة  $^4$  . ابن كثير أبي الفداء  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^4$  .  $^$ 

رواه الإمام أحمد في مسنده بلفظه. ج 1 ص 266 ، والحديث صحيح أخرجه البخاري في صحيحه : كتاب المناقب بلفظ : ( اللَّهم علمه الحكمة ) رقم (3546) ج 3540.

محمود عبد الرزاق . المعجم الصوفي . ج1 ص 111 .

وتوضيح معناها، ونظرا لكثرة استعمال التأويل في هذا المعنى عند السلف ولشيوعه بينهم اختلط بمعنى التفسير، فصار كل منهما يستعمل حيث يستعمل الآخر، ( وبالتدج أصبح التأويل مصطلحا حاصا يطلق على التفسير الجازي والعقلاني للتعبيرات الحرفية بلغة التشبيه)1.

# 2 ـ التأويل في اصطلاح المتأخرين:

اشتهر التأويل في عرف المتأخرين من الفقهاء ورجال الأصول، بمعنى صرف الآية عن معناها الظاهر إلى معنى تحتمله، إذا كان هذا المعنى الذي تصرف إليه الآية موافقا للكتاب والسنة، وقد اشتهر هذا التأويل في كتب الأصول والفقه وكأنه هو المقصود عند إطلاق كلمة التأويل، وأصبح من الشهرة بحيث تجاهلوا بجانبه المعنى اللغوي العام الوارد في القرآن والسنة، وقد استخدم المفسرون من المتكلمين وكثير من الصوفية والباطنية التأويل بهذا المعنى في تفسير مذاهبهم 2.

وربما يعرف هذا التأويل في الاصطلاحات المتأخرة بالمجاز اللغوي المقابل للحقيقة، وهذا النوع يقبل بشروط معينة، أو أحكام موضوعة لمعرفة الدلالة المجازية للألفاظ، ولابد من الالتزام بها حتى يقبل، وقد جمعها "محمود عبد الرزاق" في كتابه "المعجم الصوفي" نلخصها كما يلي<sup>3</sup>:

- 1- بيان أن اللفظ مستعمل بالمعنى الجازى، ويراد منه، لأن لغة القرآن يجب أن تفسر في ضوء العرف اللغوي العام الذي كان سائدا في عصر نزوله .
- 2- وجود دليل قاطع في وجوب صرف اللفظ وتأويله من الحقيقة إلى الجاز، لأن المتأخرين اشترطوا في تأويل اللفظ وحمله على المعنى المجازى، وجود الدليل الصارف له عن الحقيقة، وقطعيته في الدلالة .
- 3- سلامة الدليل عن المعارض، فإذا قام دليل قرآني أو فطرى يبين أن الحقيقة مراده، امتنع تركها، فإذا كان الدليل نصافي الدلالة، لم يلتفت إلى نقيضه وإن كان ظاهرا، فلابد

<sup>1.</sup> هجب وج كالمرز . الموسوعة الإسلامية الميسرة . ترجمة راشد البراوي . القاهرة مكتبة الأنجلو . سنة1985م . ج1 ص 175.

<sup>.</sup> محمد السيد الجليند . قضية التأويل عند الإمام ابن تيمية . ص153 وما بعدها .

 $<sup>^{3}</sup>$  . محمود عبد الرزاق . المعجم الصوفي . ج $^{1}$  ص  $^{1}$  .

من المرجح، وعدم علمنا بوجود الدليل المعارض لا يدل على عدم وجوده، بل قد يكون هناك دليل يمنع الصرف إلى الجاز ولكن لا نعلمه .

4- إذا تكلم الرسول بكلام وأراد به خلاف ظاهره، فلا بد أن يقرن بخطابه دليلا آخر يبين أن الحقيقة غير مرادة، ولا سيما في الخطاب عن الأمور الغيبية، التي يطلب من العبد فيها الإيمان بها، والاعتقاد بما جاءت به وفقط، وهذا ما يسميه علماء البيان بالقرينة المانعة من إيراد المعنى الأصلي للفظ، وإذا لم ينصب الرسول صلى الله عليه وسلم دليلا على ذلك، فيكون خطابه للأمة من باب التلبيس والتدليس وليس من باب الهدى والبيان والرسل ينزهون عن ذلك، وإذا أقام دليلا على إرادة المجاز لا الحقيقة فلابد أن يكون دليلا بينا وواضحا ظاهرا بنفسه، ولا يجوز أن يحيلهم في ذلك إلى دليل حفي لا يفهمه إلا بعض الناس وخاصتهم، لا سيما إذا كان ذلك فيما يتعلق بالأمور الإلهية التي هي أساس الاعتقاد، حتى لا يكون خطابه في ذلك أشبه بالأحاجي والألغاز أ.

فإذا اختل واحد من هذه الشروط سقط الإفهام والبيان من الخطاب، لأن الخطاب فائدته تتوقف على أمرين:

الأول : حسن بيان المتكلم عما في نفسه من المعاني بالألفاظ الدالة على ذلك.

الثاني: تمكن السامع من الفهم وحسن تقبله للخطاب، فإذا افتقد أحد هذين الأمرين لم يحصل المطلوب ولا يكون للخطاب فائدة ما وصار الخطاب نوعا من العبث<sup>2</sup>.

تلك هي الضوابط في هذا النوع من التأويل المقتضي لصرف اللفظ القرآني عن حقيقته الظاهرة إلى دلالته الجازية.

# 3 ـ أنواع التأويلات الباطلة :

لما تعددت الفرق وظهر أهل البدع صار كل فريق ينتصر لمذهبه، وكانوا جميعا يهرعون إلى القرآن الكريم، محاولين إسناد مذاهبهم بما يستنبطون من نصوصه، يحتجون بما على مخالفيهم، مستعينين بالتأويل لتوجيه النصوص إلى ما يؤيد آراءهم واعتقاداتهم. كما قال

<sup>1.</sup> عبد السلام محمد وفا . الجحاز في القرآن بين مثبتيه ونافيه . رسالة دكتوراه بمكتبة كلية أصول الدين جامعة الأزهر الشريف بالقاهرة . سنة 1986م . ص 60.

<sup>. 181</sup>م ، تيمية ، ساله الما عند الإمام ابن تيمية ، ساله  $^2$ 

الخياط المعتزلي (ت بعد 300ه) في رده على ابن الراوندي الملحد (ت 298ه): (فهذه تأويلات المعتزلة لما تلا من الآيات. يقصد الآيات التي استشهد بما ابن الراوندي . وكلها واضح قريب غير خارج من اللغة ولا مستكره المعنى)  $^1$ ، وقال القاضي عبد الجبار (ت 415ه): (وهكذا طريقتنا في سائر المتشابه أنه لابد من أن يكون له تأويل صحيح يخرج على مذهب العرب، من غير تكلف وتعسف)  $^2$ ، وفي هذا حرص منهم على إظهار مساعدة اللغة لذاهبهم فقد أفرد ابن جني (ت 392ه) في كتابه "الخصائص" بابا يخدم هذه المذاهب وسماه : (باب ما يؤمنه علم العربية من الاعتقادات الدينية)  $^3$ ، وأدخل فيه نفي الظاهر والحقيقة من صفات الله تعالى وصرفها إلى الجاز وجعل تلك التأويلات من سعة اللغة العربية  $^4$ .

وفي المقابل وُجِد اتجاه آخر في تأويل نصوص القرآن، هدفه الدفاع عن العقيدة الإسلامية في وجه الأديان والفلسفات التي دخلت المجتمع فأنتجت ظهور المجسمة والمشبهة، فانبرى علماء الإسلام يكشفون سوء فهم الفرق للنصوص القرآنية ويبينون المعنى الصحيح الذي يجب أن توجه إليه، فكان التأويل بنوعيه النقلي والعقلي سندا معينا في الرد على الطاعنين وتفنيد دعواهم .

ومن ثم أصبحت مخالفة شروط التأويل الصحيح، تسمى تأويلات باطلة لأن مستندها نصر الأهواء والاعتقادات الباطلة، لا تحتملها اللغة ولا تخدمها مقاصد الخطاب

187

<sup>1 .</sup> الخياط عبد الرحيم بن محمد . الانتصار والرد على ابن الراوندي الملحد . تحقيق: محمد حجازي . القاهرة دار الثقافة . ص 183.

<sup>2 .</sup> القاضي عبد الجبار . إعجاز القرآن من كتابه المغني في باب العدل والتوحيد . ج16 ص 380.

 <sup>3.</sup> ابن جني. الخصائص. تحقيق محمد على النجار. الهيئة العامة المصرية للكتاب. الطبعة الثالثة سنة 1406هـ. ج3
 ص 248.

<sup>4.</sup> الطيار مساعد بن سليما بن ناصر . التفسير اللغوي للقرآن . دار ابن الجوزي الرياض . الطبعة الأولى . سنه1422هـ . ص 518.

 <sup>5.</sup> حسين حامد الصالح. التأويل اللغوي في القرآن الكريم دراسة دلالية. بيروت دار ابن حزم. الطبعة الأولى. سنة
 2005م. ص 59.

#### الفصل الثاني: التفسير والتأ ويل عند ابن عطاء الله وبيان أسلوبه في التأليف

القرآني، وقد حصر أنواع التأويلات الباطلة "محمود عبد الرزاق" في كتابه "المعجم الصوفي" نلخصها فيما يأتي  $^1$ :

- 1-2ل تأويل لا يحتمله اللفظ فى أصل وضعه، ولم تجر به عادة العرب في الخطاب، مثل تأويلهم لفظ الأحد في قول الله تعالى : ﴿ قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ ﴾  $^2$  بأنه المجرد من الصفات، أو هو الذي لا جزء له ولا قسيم له فإن هذا غير معروف في لغة العرب .
- 2 كل تأويل لا يحتمله اللفظ بحسب التركيب الخاص من تثنية وجمع، وإن جاز أن يحتمله اللفظ في تركيب آخر، كتأويلهم قوله تعالى: ﴿ قَالَ يَا إِبْلِيسُ مَا مَنَعَكَ أَنْ يَحتمله اللفظ في تركيب آخر، كتأويلهم قوله تعالى: ﴿ قَالَ يَا إِبْلِيسُ مَا مَنَعَكَ أَنْ تَسْجُدَ لِمَا خَلَقْتُ بِيَدَيَّ ﴾ 3 بأن اليدين هما القدرة أو النعمة، فإن لفظ اليد مفردا وعند إطلاقه قد يحتمل أحد هذين المعنيين، أما وهو في صيغة التثنية، وفي هذا التركيب بالذات، فإنه لم يرد في لغة العرب بهذا المعنى .
- 3 كل تأويل لا يحتمله السياق المعين، وإن جاز في غيره، كتأويلهم قوله تعالى: ﴿ هَلْ يَنْظُرُونَ إِلا أَنْ تَأْتِيَهُمْ الْمَلائِكَةُ أَوْ يَأْتِيَ رَبُّكَ أَوْ يَأْتِيَ بَعْضُ آيَاتِ رَبِّكَ يَوْمَ يَأْتِي بَعْضُ آيَاتِ رَبِّكَ يَوْمَ يَأْتِي بَعْضُ آيَاتِ رَبِّكَ ﴾، بأن إتيان الرب هنا معناه إتيان بعض آياته، أو إتيان أمره، فهذا التأويل لا يحتمله السياق بحال من الأحوال .

محمود عبد الرزاق . المعجم الصوفي . ج1 ص 114 .  $^{1}$ 

<sup>.</sup> 1 سورة الإخلاص الآية 2

<sup>3 .</sup> سورة ص الآية 75 .

<sup>4.</sup> سورة الأنعام الآية 158.

<sup>5 .</sup> سورة الأنعام الآية 76 .

5 - التأويل الذي لا دليل عليه من سياق أو قرينة، لأن هذا لا يقصده المتكلم الذي يريد في خطابه هداية الناس والبيان لهم <sup>1</sup>.

# 4 ـ تأويل المتشابه:

. الأول أنها للعطف وفيه تشريف عظيم، وإلى هذا التفسير مَال ابن عباس ومجاهد، والربيع بن سليمان، والقاسم بن محمد، والشافعية، وابن فورك، والشيخ أحمد القرطبي، وابن عطية، وعليه فليس في القرآن آية استأثر الله بعلمها. ودليل ذلك أن الله أثبت للراسخين في العلم فضيلة، ووصفهم بالرسوخ، فآذن بأنّ لهم مزية في فهم المتشابه، لأنّ المحكم يستوي في علمه جميع من يفهم الكلام، ففي أيّ شيء رسوخهم، وحكى إمام الحرمين عن ابن عباس أنّه قال في هاته الآية: (أنا ممّن يعلم تأويله).

. الثاني أن الوقف على قوله تعالى: ﴿ إِلاَ الله ﴾، و جملة ﴿ والراسخون في العلم ﴾ مستأنفة، وهذا مروي عن جمهور السلف، وهو قول ابن عمر، وعائشة، وابن مسعود، وأبي بن كعب،

ابن تيمية أحمد بن عبد الحليم . مقدمة في أصول التفسير . تحقيق: محمود محمد محمود نصار . نشر دار التربية بغداد . (د.ت) . ص43 وما بعدها.

التعريفات . مكتبة لبنان بيروت . سنة برجاني السيد الشريف علي بن محمد بن علي الحسيني (ت816ه) . التعريفات . مكتبة لبنان بيروت . سنة 430 م . ص430 م . ص430 م . ص

 $<sup>^{3}</sup>$ . سورة آل عمران الآية  $^{7}$ 

 $<sup>^{4}</sup>$  . الطاهر بن عاشور . التحرير والتنوير . ج $^{2}$  ص $^{3}$  .

ورواه أشهب عن مالك في جامع العتبية، وقاله عروة بن الزبير، والكسائي، والأخفش والفرّاء، والحنفية، وإليه مال فخر الدين الرازي<sup>1</sup>.

ثم ناقش ابن عاشور دليل كل فريق مستعينا بما نقل عن ابن عطية والتفتازاني والفخر الرازي وانتهى إلى النتيجة التالية: (وما ذكرناه وذكره ابن عطية لا يعدو أن يكون ترجيحاً لأحد التفسيرين، وليس إبطالاً لمقابله إذ قد يوصف بالرسوخ من يفرق بين ما يستقيم تأويله، وما لا مطمع في تأويله. وفي قوله: ﴿ وما يذكر إلا أولوا الألباب ﴾، إشعار بأنّ الراسخين يعلمون تأويل المتشابه)<sup>2</sup>. وقد اختار ابن عاشور في آيات الصفات وجوب التأويل وصرح أنه أصل عند الأشعري فقال: (لأن الله تعالى موجود في نفس الأمر لكنه لا يتصف بما هو من صفات الحوادث كالتنقل والتمدد لما علمت ، فلا بد من تأويل هذا عندنا على أصل الأشعري في تأويل المتشابه)<sup>3</sup>.

ويحرر صاحب "تفسير التحرير والتنوير" هذه النتيجة فيقول: (ولا يخفى أنّ أهل القول الأول لا يثبتون متشابهاً غير ما خفي المراد منه، وأنّ خفاء المراد متفاوت 4، وأنّ أهل القول الثاني يثبتون متشابهاً استأثر الله بعلمه، وهو أيضاً متفاوت؛ لأنّ منه ما يقبل تأويلات قريبة، وهو ممّا ينبغي ألاّ يعدّ من المتشابه في اصطلاحهم، لكنّ صنيعهم في الإمساك عن تأويل آيات كثيرة سَهُلُ تأويلُها مثل: ﴿ فَإِنّك بأعيننا ﴾ أن دلّ على أهّم يسدّون باب التأويل في المتشابه، قال الشيخ ابن عطية: (إنّ تأويل ما يمكن تأويله لا يَعلم تأويلَه على الاستيفاء إلاّ الله تعالى فمَن قالَ من العلماء الحذّاق: بأنّ الراسخين لا يعلمون تأويل المتشابه، فإنّما أراد هذا النوع، وخافوا أن يظنّ أحد أنّ الله وصف الراسخين بعلم التأويل على الكمال) 6.

وعليه تبين لنا أن من قال بتأويل المتشابه، لا يقطع بأن تأويله هو مراد الله تعالى، ولا أن الراسخين يعلمون التأويل على الكمال، كما أن الذين يسدون باب التأويل في المتشابه

<sup>1 .</sup> المرجع نفسه .

<sup>2 .</sup> المرجع نفسه.

<sup>3 .</sup> المرجع نفسه . ج2 ص 229.

<sup>.</sup> المرجع نفسه . ج3 ص $^4$ 

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>. سورة الطور الآية 48.

<sup>.</sup> الطاهر بن عاشور . التحرير والتنوير . ج3 ص $^6$ 

يخافون أن يظن أحد أن الراسخين يعلمون التأويل لكلام الله على الكمال، إضافة إلى عدهم من المتشابه أنواعا ليست منه.

ومن ثم يحسن بنا ذكر أنواع التأويل لنتبين ما هو منها على التحقيق، وما هو خارج عنها، معتمدين على ما ذكره الطاهر بن عاشور كما يلى:

- . منه ما هو واضح بيِّن، فصرف اللفظ المتشابه عن ظاهره إلى ذلك التأويل يُعادِل حملَ اللفظ على أحد معنييه المشهورين لأجل كثرة استعمال اللفظ في المعنى غير الظاهر منه. فهذا القسم من التأويل حقيق بألاّ يسمّى تأويلاً .
- . ومنه ما ظاهر معنى اللفظ فيه أشهر من معنى تأويله، ولكنّ القرائن أو الأدلة أوجبت صرف اللفظ عن ظاهر معناه، فهذا حقيق بأن يعدّ من المتشابه. ثم إنّ تأويل اللفظ في مثله قد يتيسّر بمعنى مستقيم يغلب على الظن أنّه المراد إذا جَرى حمل اللفظ على ما هو من مستعملاته في الكلام البليغ مثل الأيدي والأعين في قوله: ﴿ بَنيناها بأيدٍ ﴾ من مستعملاته في الكلام البليغ مثل الأيدي والأعين في قوله: ﴿ بَنيناها بأيدٍ ﴾ وقوله: ﴿ فَمَن أَخذُوا مِن مثله أنّ لله أعيناً لا يُعرف كنهها، أوْ له يداً ليست كأيدينا ، فقد زادوا في قوة الاشتباه 4.
- ومنه ما يعتبر تأويله احتمالاً وتجويزاً بأن يكون الصرف عن الظاهر متعيّناً، وأمّا حمله على ما أوّلوه به فعلى وجه الاحتمال والمثال، وهذا مثل قوله تعالى: ﴿ الرحمن على العرش استوى  $^{5}$ ، وقوله: ﴿ هل ينظرون إلاّ أن يأتيهم الله في ظُلَل من الغمام ﴾  $^{6}$ ، فمثل ذلك مقطوع بوجوب تأويله ولا يَدعي أحد، أن ما أوّلَه به هو المرادُ منه ولكنّه وجه تابع لإمكان التأويل، وهذا النوع أشدّ مواقع التشابه والتأويل  $^{7}$ . وقد استبان لك من هذه

<sup>.</sup> الطاهر بن عاشور . التحرير والتنوير . ج3 ص $^{1}$ 

<sup>.</sup> 47 . سورة الذاريات الآية  $^2$ 

 $<sup>^{3}</sup>$  . سورة الطور الآية  $^{48}$ 

<sup>.</sup> الطاهر بن عاشور . التحرير والتنوير . ج3 ص $^4$  .

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>. سورة طه الآية 5.

 $<sup>^{6}</sup>$  . سورة البقرة الآية  $^{210}$  .

<sup>.</sup> الطاهر بن عاشور . التحرير والتنوير . ج3 ص40 .

التأويلات: أنّ نظم الآية جاء على أبلغ ما يعبّر به في مقام يسع طائفتين من علماء الإسلام في مختلف العصور أ.

# 5 ـ موقف ابن عطاء الله من التأويل:

استعمل ابن عطاء الله التأويل لعدة وجوه منها: التأويل ليتوافق مع جلالة الخطاب القرآني، ومنها اختياره لأحد التأويلات في الآية مناسبة لمقام الكلام، ومنها وجوب التأويل في المتشابه، وفيما يلى أمثلة لذلك من تفسيره:

# - اللجوء إلى التأويل ليتوافق مع جلالة الخطاب القرآني:

يؤكد ابن عطاء الله على ضرورة اللحوء إلى التأويل أحيانا لما يُفهم من ظاهر الآيات، ولا يتوافق مع جلالة الخطاب القرآني وشريف مقاصده، ومن أمثلة ذلك قوله تعالى : ﴿ فَلَا يُخْرِجَنَّكُمَا مِنَ الجُنّةِ فَتَشْقَى ﴾ 2، فإن ظاهر الآية يفيد أن خروج آدم وحواء من الجنة شقاء أي شقاء القطيعة مع رب العالمين، في حين أنه خاطب آدم بالإفراد، ليدل على أنه الشقاء الذي يلحق الرجال دون النساء، والمتمثل في التعب والكد للمسؤولية الملقاة على الرجال. وبيان ذلك ما نصه عند ابن عطاء الله: ﴿ فَلَا يُخْرِجَنَّكُمَا مِنَ الجُنَّةِ فَتَشْقَى ﴾، والمراد بقوله تعالى: ﴿ فَتَشْقَى ﴾ تعب الظواهر لا الشقاوة التي هي ضد السعادة، والدليل على ذلك قوله تعالى: ﴿ فَتَشْقَى ﴾ ولم يقل فتشقيا، لأن المتاعب والكلف، إنما هي على الرجال دون النساء، كما قال تعالى: ﴿ الرّجَالُ قَوَّامُونَ عَلَى النّسَاء بِمَا فَضَّلُ اللّهُ بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضٍ ﴾ 3. الشساء، كما قال تعالى: ﴿ القطيعة، أو وحود الحجبة لقال: (فتشقيا) فدل الإفراد على أنه ليس الشقاء هنا بقطيعته ولا إبعاده، مع أنه لو ورد كذلك لحملناه على الظن الجميل وأرجعناه إلى المتاعب الظاهرة على التأويل » 4.

حمل ابن عطاء الله معنى الشقاء على تعب الظواهر والكد والسعي للعيش، وهذا التأويل ذكره الطبري واستدل له بأثر مروي عن سعيد بن جبير فقال: ( هُمِنَ الجُنَّةِ

<sup>1 .</sup> المرجع نفسه.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - سورة طه الآية 117.

<sup>.</sup> 34 سورة النساء الآية -34

<sup>.</sup> 23 ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص $^{23}$ 

فَتَشْقَى ﴾ يقول: (فيكون عيشك من كدّ يدك، فذلك شقاؤه الذي حذّره ربه. كما حدثنا ابن حميد، قال: حدثنا يعقوب عن جعفر عن سعيد، قال: أهبط إلى آدم ثور أحمر، فكان يحرث عليه، ويمسح العرق من جبينه، فهو الذي قال الله تعالى ذكره ﴿فَلا يُخْرِجَنَّكُمَا مِنَ الجُنَّةِ فَتَشْقَى ﴾ فكان ذلك شقاؤه) أ، وذكر القرطبي أن إفراد (فتشقى) يعلمنا أن نفقة الزوجة على الزوج، فمن يومئذ حرت نفقة النساء على الأزواج) أو وكذلك علل ابن حيان هذا الإسناد فقال: (وأسند الشقاء إليه وحده بعد اشتراكه مع زوجه في الإخراج من حيث كان هو المخاطب أولاً والمقصود بالكلام، ولأن في ضمن شقاء الرجل شقاء أهله، وفي سعادته سعادتما فاختصر الكلام بإسناده إليه دونها. وقيل: أراد بالشقاء التعب في طلب القوت وذلك راجع إلى الرجل) أو وأورد السيوطي أثرا في هذا التعليل مرويا عن سفيان ابن عيينة فقال: (وأخرج ابن أبي حاتم عن سفيان بن عيينة قال: لم يقل فتشقيان؛ لأنها دخلت معه فوقع المعنى عليهما جميعاً وعلى أولادهما) أ.

فتحصل لدينا أن لمعنى "الشقاء" تأويلات، بسبب الإفراد فيه والتثنية في الإخراج، وفلا يخرجنكما فقيل: عدم الإفراد اختصار للكلام، وقيل: إعلام بوجوب النفقة على الرجل، وقيل: لاعتبار إلحاق الذرية. وكل هذه النقول تؤيد ما ذهب إليه ابن عطاء الله، ويظهر حرصه على تأويل الآية حتى ولو لم ترد قرينة الإفراد فيقول: «مع أنه لو ورد كذلك (أي دون إفراد) لحملناه على الظن الجميل وأرجعناه إلى المتاعب الظاهرة على التأويل » 5، ويؤيد ذلك بمعاني آيات أخرى تدل على ذلك، كما أثبت في غير هذا الموضع قولا لأبي الحسن الشاذلي يقول فيه: (والله ما أنزل الله آدم إلى الأرض لينقصه، ما أنزله إلا ليكمله). ليكمله).

### - توظيفه لأحد التأويلات في الآبة مناسبة للمقام الحديث:

<sup>18</sup>ابن جرير الطبري ، تفسير الطبري، ج18 – ابن جرير الطبري

 $<sup>^{2}</sup>$  – القرطبي أبو عبد الله ، الجامع لأحكام القرآن ، ج11 –  $^{2}$ 

 $<sup>^{3}</sup>$  - ابن حيان الأندلسي ، البحر المحيط ، ج $^{8}$  ص

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> - حلال الدين السيوطي ، الدر المنثور في التفسير بالمأثور ، ج7 ص39.

<sup>.</sup> 23 ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص $^{5}$ 

<sup>.</sup> 87 ابن عطاء الله السكندري ، لطائف المنن ، 6

يوظف ابن عطاء الله أحد التأويلات في الآية وفق المسألة التي تناسب ذلك، فمثلا قوله تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الَّذِينَ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِهِ صَفّاً كَأَنَّهُم بُنيَانٌ مَّرْصُوصٌ ﴾ أوردها بعد بسطه لمسألة ملازمة الفقير إلى الله المتسبب لصلاة الجماعة، فقال: ﴿ وقوله رضي الله عنه: وملازمته الخمس في جماعة، وذلك أن الفقير المتسبب لما فاته التخلي والتجرد لعبادة الله تعالى، فيدخل مدخل الخصوص بدوام الخدمة، وملازمة الموافقة، فينبغي أن لا تفوته ملازمة الخمس في جماعة، لتكون ملازمته لها سببا لتجديد الأنوار، وموجبا لوجود الاستبصار، وقد الخمس في جماعة، لتكون ملازمته لها سببا لتجديد الأنوار، وموجبا لوجود الاستبصار، وقد قال عليه الصلاة والسلام: (تَفْضُلُ صَلَاةُ الْجُمَاعَةِ عَلَى صَلَاةِ الْفَذِّ بِحَمْسٍ وَعِشْرِينَ دَرَجَةً).

وفي الحديث الآخر: (بِسَبْعٍ وَعِشْرِينَ جُزْءًا)<sup>3</sup>. ولو شرع للعباد أن يصلي كل إنسان في حانوته وداره، لتعطلت المساجد التي قال فيها الحق سبحانه وتعالى: ﴿ فِي بُيُوتٍ أَذِنَ اللَّهُ أَن تُرْفَعَ وَيُذْكُرَ فِيهَا اللَّهُ يُسَبِّحُ لَهُ فِيهَا بِالْغُدُوّ وَالْآصَالِ ، رِجَالٌ لَّا تُلْهِيهِمْ بِحَارَةٌ وَلَا بَيْعٌ عَن أَن تُرْفَعَ وَيُذْكُرَ فِيهَا اللهُ يُسَبِّحُ لَهُ فِيهَا بِالْغُدُوّ وَالْآصَالِ ، رِجَالٌ لَّا تُلْهِيهِمْ بِحَارَةٌ وَلَا بَيْعٌ عَن ذَكْرِ اللّهِ ﴾ ولأن في ملازمة الصلاة جماعة احتماع القلوب، وتناصرها، والتئامها ورؤية المؤمنين واجتماعهم وقال صلى الله عليه وسلم: ( يَدُ اللّهِ مَعَ الجُمَاعَةِ ) حَ. ولأن الجماعة إذا اجتمعت انبسطت بركات قلوبهم على من حضرهم، وامتدت أنوارهم لمن شهدهم، وكان اجتماعهم وتضامهم كالجيش إذا اجتمع وتضام كان ذلك سببا في وجود نصرته، وهو أحد التأويلين في قوله تعالى: :﴿ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الَّذِينَ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِهِ صَفَّاً كَأَنَّهُم بُنيَانٌ التَّاويلين في قوله تعالى: :﴿ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الَّذِينَ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِهِ صَفَّاً كَأَنَّهُم بُنيَانٌ مَنْ صَافِعُهُمُ وَلَا اللَّهُ يَعِبُ الَّذِينَ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِهِ صَفَّاً كَأَنَّهُم بُنيَانٌ مَنْ وَلَوْ البَّهُ عَنْ اللَّهُ يُحِبُّ الَّذِينَ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِهِ صَفَّاً كَأَنَّهُم بُنيَانٌ مَنْ وَلَوْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ يَعِبُ اللَّهِينَ فِي سَبِيلِهِ صَفَّاً كَأَنَّهُم بُنيَانٌ وي وَلِهُ اللَّهُ يُحِبُ اللَّهُ يَعْ اللَّهُ يَعْ اللَّهُ اللَّهُ يَعْ اللَّهُ يَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ يَعْ اللَّهُ يَا اللَّهُ يَعْ اللَّهُ يَلُهُ اللَّهُ يَعْ اللَّهُ اللَّهُ يَعْ اللَّهُ يَعْ اللَّهُ يَا لَلْهُ عَلَى اللَّهُ يَعْ اللَّهُ يَعْ اللَّهُ يَعْ اللَّهُ يَعْ اللَّهُ يَعْ اللَّهُ يَا يَعْ اللَّهُ يَعْ اللَّهُ يَعْ اللَّهُ يَعْ اللَّهُ يَعْ اللَّهُ يَا اللَّهُ يُعْ اللَّهُ يَعْ اللَهُ يَعْ اللَّهُ يَعْ اللَّهُ يَعْ اللَّهُ يَعْ اللَهُ يَعْ اللَّهُ يَعْ اللَّهُ يَعْ اللَّهُ يَعْ اللَّهُ يَعْ اللَهُ اللَّهُ يَا

<sup>1 -</sup> سورة الصف الآية 04.

الحديث أخرجه البخاري في صحيحه بلفظ: (صَلَاةُ الجُمَاعَةِ تَفْضُلُ صَلَاةً الْفَذِّ بِحَمْسٍ وَعِشْرِينَ دَرَجَةً)، وقم 610 ، 7 ، 7 ، 7 ، 7 ، 7 ، 7 ، 7 .

رقم ومناعة عند البخاري في صحيحه بلفظ: (صَلَاةُ الجُمَاعَةِ تَفْضُلُ صَلَاةً الْفَلَّ بِسَبْعٍ وَعِشْرِينَ دَرَجَةً) ، رقم 34 - الحديث أخرجه البخاري في صحيحه بلفظ: (صَلَاةُ الجُمَاعَةِ تَفْضُلُ صَلَاةً الْفَلَّ بِسَبْعٍ وَعِشْرِينَ دَرَجَةً) ، رقم 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34 - 34

 $<sup>^{4}</sup>$  – سورة النور الآية  $^{36}$  –  $^{36}$  .

الحديث أخرجه الترمذي أبو عيسى (ت279ه). سنن الترمذي. تحقيق أحمد محمد شاكر. بيروت دار إحياء التراث العربي. (د،ط،ت)، بلفظ: (عَنْ ابْنِ عَبَّاسٍ قَالَ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: يَدُ اللَّهِ مَعَ الْتُمَاعَةِ، وَقَالَ هَذَا حَدِيثٌ غَرِيبٌ لَا نَعْرِفُهُ مِنْ حَدِيثِ ابْنِ عَبَّاسٍ إِلَّا مِنْ هَذَا الْوَجْهِ)، رقم 2092 ج 8 ص70.

<sup>.</sup> 54 ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص -6

أورد الألوسي في تفسره للآية معنيين فقال: (والظاهر أن المراد تشبيههم في التحام بعضهم ببعض بالبنيان المرصوص من حيث أنهم لا فرجه بينهم ولا خلل، وقيل: المراد استواء نياتهم في الثبات حتى يكونوا في اجتماع الكلمة كالبنيان المرصوص، والأكثرون على الأول، وفيه استحباب قيام المجاهدين في القتال صفوفاً كصفوف الصلاة وأنه يستحب سدّ الفرج والخلل في الصفوف، وإتمام الصف الأول فالأول، وتسوية الصفوف عدم تقدم بعض على بعض فيها) أ، فاختار ابن عطاء الله المعنى الثاني وهو انبساط بركات القلوب على بعضها وامتداد أنوارها كالجيش ينتصر بالتضام والالتحام وهذا الوصف هو ذاته في الصلاة، ولذا استخرج ابن عطاء الله الفوائد المشتملة على حضور صلاة الجماعة واستدل بأحاديث وبأحد التأويلات في الآية .

### - اختياره أحد معاني التأويل مع التعليل:

بين ابن عطاء الله معنى العلم حيثما ورد في القرآن وأن المراد به العلم النافع الذي تقارنه الخشية وتكتنفه المخافة ودليله قوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا يَخْشَى اللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ الْعُلَمَاءُ ﴾ وفي ذلك يقول: ﴿ فبين الحق تعالى أن الخشية تلازم العلم، وفهم من هذا: أن العلماء إنما هم أهل الخشية، وكذلك قوله تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ ﴾ أوتُوا الْعِلْمَ ﴾ أوتُوا الْعِلْمَ ﴾ أوتُول وَقُل رَبِّ وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ ﴾ أوتُول وقل عليه الصلاة والسلام: ﴿ وَإِنَّ الْمَلاَئِكَةَ لَتَضَعُ أَجْنِحَتَهَا لِطَالِبِ الْعِلْمِ ﴾ أوقوله عليه الصلاة والسلام: ﴿ وَإِنَّ الْمَلاَئِكَةَ لَتَضَعُ أَجْنِحَتَهَا لِطَالِبِ الْعِلْمِ ﴾ أوقوله عليه الصلاة والسلام: ﴿ وَانَّةُ الْأَنْبِيَاءٍ ﴾ أوقوله عليه الصلاة والسلام: ﴿ وَانَّهُ الْأَنْبِيَاءٍ ﴾ أوقوله عليه الصلاة والسلام: ﴿ وَانَّهُ الْأَنْبِيَاءٍ ﴾ أوقوله عليه الصلاة والسلام: ﴿ وَنَّهُ الْأَنْبِيَاءٍ ﴾ أوتُول أَنْ الْمُلاَئِكُة لَتُضَعُ أَجْنِحَتَهَا لِطَالِبِ وَالْعَلْمَ وَاللّهُ وَالْعَلْمَ وَالْعَلْمُ وَالْعَلْمُ وَالْعَلْمَ وَلَا الْعَلَمَ وَاللّهُ وَلَيْهُ الْمُؤْفِقَةُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالْعَلْمُ وَالْعَلْمُ وَلَا عَلَيْهُ الْعَلْمُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالْمُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا الْعَلْمَ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ الْعَلْمُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ الْعَلْمُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ الْمُؤْلِقُولُ وَاللّهُ وَالْمُ وَالْمُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالْمُ وَاللّهُ وَاللّه

 $<sup>^{1}</sup>$  - محمود الألوسي ، روح المعاني ، ج $^{20}$  ص

 $<sup>^{2}</sup>$  - سورة فاطر الآية  $^{2}$ 

<sup>.</sup> 11 سورة المجادلة الآية -3

 $<sup>^{4}</sup>$  - سورة آل عمران الآية  $^{7}$  .

<sup>.</sup> 114 سورة طه الآية -  $^5$ 

أ - الحديث رواه الدارمي أبو محمد عبد الله بن عبد الرحمان (181-255ه). في سنن الدارمي. تحقيق: فواز أحمد زمرلي وخالد السبع العلمي. دار الكتاب العربي بيروت. الطبعة الأولى 1408هـ ، بلفظ (وَإِنَّ الْمَلاَئِكَةَ
 لَتَضَعُ أَجْنِحَتَهَا رِضاً لِطَالِبِ الْعِلْم)، رقم 351 ، ج 1 ص 383 .

الحديث أخرجه أبو داود سليمان بن الأشعث السجستاني الأزدي (202-275ه). في سنن أبي داود . تحقيق: محمد محي الدين عبد الحميد . دار الفكر . (د.ط.ت) ، رقم 3157 ، ج 10 ص 49 .

<sup>8 -</sup> ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص 98 .

استنادا إلى هذا يفسر ابن عطاء الله قوله صلى الله عليه وسلم: (طَالِبُ العِلْمِ تَكَفَّلَ اللهُ بِرِزْقِهِ) ، فيقول : ﴿ إِنَمَا المُراد بالعلم في هذا المُوطن، العلم النافع القاهر للهوى القامع وذلك متعين بالضرورة  $^2$ .

ويعلل ابن عطاء الله اختياره لهذا التأويل فيقول: « لأن كلام الله تعالى، وكلام رسول الله عليه الصلاة والسلام أجل من أن يحمل على غير هذا. والعلم النافع: هو الذي يستعان به على طاعة الله تعالى ويلزمك المخافة من الله تعالى والوقوف على حدود الله وهو علم المعرفة بالله. ويشمل العلم النافع العلم بالله والعلم بما به أمر الله إذا كان تعلمه بالله  $^{8}$ .

وكذا يختار ابن عطاء الله في معنى التكفل في قوله عليه الصلاة والسلام: (طالب العلم تكفل الله برزقه). معنى خاصا ويعلله فيقول: «أي تكفل له أن يوصله له مع الهناء والعزة والسلامة من الحجبة وإنما أولنا هذا للتأويل، وأن معنى التكفل، تكفل خاص، وذلك لأن الحق سبحانه وتعالى تكفل برزق العباد أجمع طلبوا هذا العلم أو لم يطلبوه، فدل على هذه الكفالة كفالة خاصة كما ذكرناه، لأنه أفردها بالذكر. ولهذا المعنى قال الشيخ أبو العباس في حزبه لما قال: (وأعطنا كذا وكذا، قال: والرزق الهني، الذي لا حجاب به في الدنيا، ولا سؤال ولا حساب ولا عقاب عليه في الآخرة، على بساط علم التوحيد والشرع سالمين من الهوى والشهوة والطبع) »4.

### وجوب التأويل للمتشابه :

لقد سبق معنا أن ابن عطاء الله أشعري في عقيدته، وحدثنا الطاهر ابن عاشور أن من أصول الأشعري تأويل المتشابه، فاقتضى ذلك أن ابن عطاء الله يقول بتأويل المتشابه ولا يحمله على ظاهره، مع اعتبار أنه لا اخْتِلَافَ فِي هَذِهِ الْمَسْأَلَةِ على الْحَقِيقَةِ ؛ لِأَنَّ مَنْ قَالَ بِعَمله على ظاهره، مع اعتبار أنه لا اخْتِلَافَ فِي هَذِهِ الْمَسْأَلَةِ على الْحَقِيقَةِ ؛ لِأَنَّ مَنْ قَالَ بِأَنَّ الرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ يَقُولُونَ أَنَّ الرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ يَقُولُونَ آمَنَّ الله وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ عَقْولُونَ الْمَالِمُ الله وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ عَقْولُونَ الله وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ عَقْولُونَ الله وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ عَلْمُهُ طَاهِرًا لَا حَقِيقَةً، وَمَنْ قَالَ إِنَّهُ لَا يَعْلَمُهُ لَا يَعْلَمُهُ خَلِيقَةً ؟

<sup>1 -</sup> سبق تخریجه ص 153 .

 $<sup>^{2}</sup>$  - ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص  $^{2}$ 

 $<sup>^{3}</sup>$  - ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص  $^{3}$ 

<sup>.</sup> 98 ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص $^{4}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> - سورة آل عمران الآية 7.

وَإِنَّا ذَلِكَ إِلَى الْقَدِيمِ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى. وَقِيلَ كُلُّ مُتَشَابِهٍ يُمْكِنُ رَدُّهُ إِلَى مُحْكَمٍ فَإِنَّ الرَّاسِخَ يَعْلَمُ تَأْوِيلَهُ كَقَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿ لَا تَأْوِيلَهُ كَقَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿ لَا يَعْلَمُ لَا يَعْلَمُ التَّأُويلُ فَيَكُونُ مَعْنَاهُ التَّرُكُ وَالْإِعْرَاضُ، يَضِلُ رَبِّي وَلَا يَنْسَى ﴾ 2، الَّذِي هُو مُحْكَمٌ لَا يَحْتَمِلُ التَّأُويلَ فَيَكُونُ مَعْنَاهُ التَّرُكُ وَالْإِعْرَاضُ، وَكُلُّ مُتَشَابِهٍ لَا يُمْكِنُ رَدُّهُ إِلَى مُحْكَمٍ فَالرَّاسِخُ لَا يَعْلَمُ تَأُويلَهُ كَقَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿ يَسْأَلُونَكُ عَنْ السَّاعَةِ أَيَّانَ مُرْسَاهَا قُلُ إِنَّمَا عِلْمُهَا عِنْدَ رَبِي ﴾، فالرَّاسِخُ فِي الْعِلْمِ هُوَ الثَّابِتُ الْمُسْتَقِيمُ السَّاعَةِ أَيَّانَ مُرْسَاهَا قُلُ إِنَّمَا عِلْمُهَا عِنْدَ رَبِي ﴾، فالرَّاسِخُ فِي الْعِلْمِ هُوَ الثَّابِتُ الْمُسْتَقِيمُ السَّاعَةِ أَيَّانَ مُرْسَاهَا قُلُ إِنَّمَا عِلْمُهَا عِنْدَ رَبِي ﴾، فالرَّاسِخُ فِي الْعِلْمِ هُوَ الثَّابِتُ الْمُسْتَقِيمُ السَّاعَةِ أَيَّانَ مُرْسَاهَا قُلُ إِنَّا عِلْمُهَا عِنْدَ رَبِي كَا يَعْلَمُ الْعِلْمَ لِيسَطِ الْفُرُوعِ بِالإِجْتِهَادِ حَتَّى الْعِلْمَ لِيسَطِ الْفُرُوعِ بِالإِجْتِهَادِ حَتَّى الْعِلْمَ لِيسَطِ الْفُرُوعِ بِالإِجْتِهَادِ حَتَّى الْعِلْمَ فِي قَلْبِهِ فَى قَلْبِهُ فَى قَلْمُ لِيسَعْ فِي قَلْبِهِ فَى قَلْبِهُ فِي قَلْبِهِ فَي قَلْبِهِ فِي قَلْبِهِ فَى الْعَلْمَ لِيسَاهِا فَلَا اللَّهُ لَا عَلْمُ اللْعِلْمُ لَالْعِلْمَ لِيسَاهُ اللْعِلْمِ لَيْقِولَ هُو اللَّذِي حَقَّقَ الْعِلْمَ لِيسَاعِلَ الْفُولِوعِ بِالْاجْتِهَادِ حَتَى الْعَلْمَ لِيسَامِ الْفُولُوعِ بِالْإِحْتِهَادِ حَتَى الْعَلْمَ لِيَسْطِ الْفُولُوعِ بِالْعِلْمَ لِيَسَامِ الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلِمُ الْمُؤْلِقِي الْعَلْمَ لِلْمُ الْعِلْمَ لَلْمُ لَلْمُ لَلْمُ لَالْمُ لَلْمُ لَا لَالْمُ لَلْمُ لَلِهُ لَا لَاللَّهُ لَا لَهُ لَالْمُ لَيْ الْمُؤْلِقِ لِلْمُ اللْعِلْمَ لَلْمُ لَلْمُ لِلْمُ لَالْمُ لَلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لَا لِلْمُلْعِلَا لَا لَلْمُ لَهُ لَا لَالْعِلْمُ لَا لَا لَاللَّالِمُ لَلْمُ لَلْفُولُولُ لَا لِعُلْم

ثم إن الآيات المتشابهات إنما نزلت ابتلاء من الله لعباده، ثم شدد سبحانه في نصيحة عباده ونحاهم أن يتبعوا المتشابه بالحكم أي لا يحكموا عليه بشيء، فإن تأويله لا يعلمه إلا الله، وأما الراسخون في العلم إن علموه فبإعلام الله بفكرهم واجتهادهم فإن الأمر أعظم أن تستقل العقول بإدراكه من غير إخبار إلهي فالتسليم أولى 4.

ومن أمثلة المتشابه ما تعلق بصفات الخالق تبارك وتعالى، ونمثل هنا بصفة (التردد) فقد وردت صفة التردد نسبة لله تعالى في قوله صلى السَّعليه وسلم: (وَمَا تَرَدُّدْتُ عَنْ شَيْءٍ أَنَا فَاعِلُهُ تَرَدُّدِي عَنْ نَفْسِ الْمُؤْمِنِ يَكْرَهُ الْمَوْتَ وَأَنَا أَكْرَهُ مَسَاءَتَهُ) <sup>5</sup>، فقال ابن عطاء الله بوجوب تأويلها تخريجا لها على أصل الأشعري فقال: (واعلم رحمك الله تعالى أن التردد يجب تأويله ولا يحمل على ظاهره، وإنما التردد في المخلوقين، إما لتقابل الحوادث، وإما لانتهاء العواقب، وذلك محال في حق الله سبحانه و تعالى، وإنما المراد بالتردد هنا أن سابق علم الله يقتضى وفاة العبد بالوقت الذي سبق العلم بتعينه) 6.

<sup>1 -</sup> سورة التوبة الآية 67.

 $<sup>^{2}</sup>$  – سورة طه الآية 52.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> - النسفي أبو بركات عبد الله بن أحمد (ت710ه). كشف الأسرار شرح المصنف على المنار. المطبعة الكبرى الأميرية بولاق مصر. الطبعة الأولى. سنة 1316هـ.

<sup>. 206</sup> م عي الدين بن عربي ، الفتوحات المكية ، ج1 ص 4

<sup>. 158</sup> م 20 - الحديث أخرجه البخاري في صحيحه عن أبي هريرة ، رقم الحديث 6021، ج $^{5}$ 

<sup>. 27</sup> ابن عطاء الله السكندري ، لطائف المنن ، ص $^{6}$ 

وقد وافق شراح الحديث وجوب التأويل لهذه الصفة بدافع التنزيه لله تعالى ودفع الشبه الوارد فقال الخطابي: (التَّرَدُّدُ فِي حَقِّ اللَّهِ غَيْرُ جَائِزٍ)، ومن ثم اتسعت دائرة التأويل في هذا اللفظ حصرها صاحب "فتح الباري" فيما يلي<sup>1</sup>:

- أَنَّ الْعَبْدَ قَدْ يُشْرِفُ عَلَى الْهُلَاكِ فِي أَيَّامِ عُمُرِهِ مِنْ دَاءٍ يُصِيبُهُ وَفَاقَةٍ تَنْزِلُ بِهِ فَيَدْعُو اللَّه فَيَشْفِيهِ مِنْهَا وَيَدْفَع عَنْهُ مَكْرُوهَهَا، فَيَكُون ذَلِكَ مِنْ فِعْله كَتَرَدُّدِ مَنْ يُرِيدُ أَمْرًا ثُمَّ يَبْدُو لَهُ فَيَشْفِيهِ مِنْهَا وَيَدْفَع عَنْهُ مَكْرُوهَهَا، فَيكُون ذَلِكَ مِنْ فِعْله كَتَرَدُّدِ مَنْ يُرِيدُ أَمْرًا ثُمَّ يَبْدُو لَهُ فِي فَيَتْرُكُهُ وَيُعْرِضُ عَنْهُ وَلَا بُدّ لَهُ مِنْ لِقَائِهِ إِذَا بَلَغَ الْكِتَابُ أَجَلَهُ ، لِأَنَّ اللَّه قَدْ كَتَب الْفَنَاءَ عَلَى خَلْقِهِ وَاسْتَأْثَرَ بِالْبَقَاءِ لِنَفْسِهِ.
  - أَنْ يَكُون مَعْنَاهُ مَا رَدَدْت رُسُلِي فِي شَيْءٍ أَنَا فَاعِلُهُ كَتَرْدِيدِي إِيَّاهُمْ فِي نَفْسِ الْمُؤْمِن وَحَقِيقَة الْمَعْنَى عَلَى الْوَجْهَيْنِ عَطْف اللَّه عَلَى الْعَبْدِ وَلُطْفُهُ بِهِ وَشَفَقَتُهُ عَلَيْهِ.
- أَنْ يَكُون تَرْكِيبِ الْوَلِيّ يَخْتَمِل أَنْ يَعِيش خَمْسِينَ سَنَةً وَعُمُرُهُ الَّذِي كُتِبَ لَهُ سَبْعُونَ فَإِذَا بَلَعَهَا فَمَرِضَ دَعَا اللَّه بِالْعَافِيَةِ فَيُحْيِيهِ عِشْرِينَ أُخْرَى مَثَلًا ، فَعَبَّرَ عَنْ قَدْر التَّرْكِيبِ فَإِذَا بَلَغَهَا فَمَرِضَ دَعَا اللَّه بِالْعَافِيةِ فَيُحْيِيهِ عِشْرِينَ أُخْرَى مَثَلًا ، فَعَبَّرَ عَنْ قَدْر التَّرْكِيبِ وَعَمَّا إِنْتَهَى إِلَيْهِ بِحَسَبِ الْأَجَلِ الْمَكْتُوبِ بِالتَّرَدُّدِ.
- وذكر ابن الجوزي أَنْ يَكُون مَعْنَى التَّرَدُّد اللُّطْف بِهِ كَأَنَّ الْمَلَك يُؤَخِّر الْقَبْض، فَإِنَّهُ إِذَا نَظَرَ إِلَى قَدْرِ الْمُؤْمِنِ وَعِظَم الْمَنْفَعَة بِهِ لِأَهْلِ الدُّنْيَا اِحْتَرَمَهُ فَلَمْ يَبْسُطْ يَدَهُ إِلَيْهِ ، فَإِذَا ذَكَرَ أَمْرَ رَبِّهِ لَمْ يَجِدْ بُدًّا مِنْ اِمْتِثَالِهِ .
- وَأَضَافَ ابن الجُوزِي جَوَابًا آخر وَهُو أَنْ يَكُونَ هَذَا خِطَابًا لَنَا بِمَا نَعْقِلُ وَالرَّبُّ مُنَزَّهُ عَنْ حَقِيقَتِهِ ، بَلْ هُوَ مِنْ جِنْسِ قَوْلِهِ " وَمَنْ أَتَانِي يَمْشِي أَتَيْته هَرْوَلَةً " فَكَمَا أَنَّ أَحَدَنَا يُرِيدُ أَنْ يَضْرِب وَلَده تَأْدِيبًا فَتَمْنَعُهُ الْمَحَبَّةُ وَتَبْعَثُهُ الشَّفَقَةُ فَيَتَرَدَّدُ بَيْنَهُمَا وَلَوْ كَانَ غَيْرَ الْوَالِدِ أَنْ يَضْرِب وَلَده تَأْدِيبًا فَتَمْنَعُهُ الْمَحَبَّةُ وَتَبْعَثُهُ الشَّفَقَةُ فَيَتَرَدَّدُ بَيْنَهُمَا وَلَوْ كَانَ غَيْرَ الْوَالِدِ كَالْمُعَلَّمِ لَمْ يَتَرَدَّدُ بَلْ كَانَ يُبَادِرُ إِلَى ضَرْبِهِ لِتَأْدِيبِهِ فَأُرِيدَ تَفْهِيمُنَا تَحْقِيق الْمَحَبَّة لِلْوَلِيِ بَالْمُعَلَّمِ لَمْ يَتَرَدَّدُ بَلْ كَانَ يُبَادِرُ إِلَى ضَرْبِهِ لِتَأْدِيبِهِ فَأُرِيدَ تَفْهِيمُنَا تَحْقِيق الْمَحَبَّة لِلْوَلِي بِاللهِ بِنَاكُمُ التَّرَدُّد .
  - وَجَوَّزَ الْكَرْمَانِيُّ اِحْتِمَالًا آخَر وَهُوَ أَنَّ الْمُرَاد: أَنَّهُ يَقْبِض رُوح الْمُؤْمِن بِالتَّأَنِيِّ وَالتَّدْرِيجِ، بِخِلَافِ سَائِر الْأُمُور فَإِنَّهَا تَحْصُلُ بِمُجَرَّدِ قَوْلِ كُنْ سَرِيعًا دَفْعَةً .

وذكر محي الدين بن عربي معنى آخر للتردد فقال: (فالاختيار للذات من كونها إلهاً فإن شاء فعل وإن شاء لم يفعل وهو التردد الإلهي في الخبر الصحيح) 1. ومهما يكن فإن وجوب

\_

<sup>.</sup> 18 من حجر العسقلاني ، فتح الباري شرح صحيح البخاري ، ج18 ص $^{-1}$ 

#### الفصل الثاني: التفسير والتأ ويل عند ابن عطاء الله وبيان أسلوبه في التأليف

تأويل هذه الصفة وما شابحها من المتشابه، في تفسير ابن عطاء الله واقع ومؤيد بكثرة الاحتمالات الواردة عند غيره من المفسرين .

 $^{1}$  - محي الدين بن عربي ، الفتوحات المكية ، ج4 ص  $^{4}$ 

# المبحث الثاني:

# منهج ابن عطاء الله في النفسير مموقف، من النفسير الإشاري

المطلب الأول: منهج ابن عطاء الله في التفسير.

المطلب الثاني: التفسير الإشاري وموقف ابن عطاء الله منه.

### المطلب الأول:

# منهج ابن عطاء الله في النفسير.

- 1. شرح الفكرة بطريقة لطيفة مع الاستشهاد بالآيات.
  - 2. تسمية معاني الآية فوائد .
- 3. طرح الاعتراض المتوهم في ظاهر الآية ثم الإجابة عليه.
  - 4. الكشف عن خصائص الآبة .
    - 5. تفسير الآية بمعانى متعددة.
- 6. تركيزه على آيات محورية لترسيخ مبدأ "إسقاط التدبير".
- 7. منهجه العام في التفسير من خلال الآية 54 من سورة الأنعام

#### تمهيد:

في هذا المطلب نتبع طريقة ابن عطاء الله في تفسير الآيات والتعامل معها، فنجده يشرح المعني بطريقة لطيفة مستشهدا بالآيات، ويسمي معاني الآية فوائد، وأحيانا يطرح الاعتراض المتوهم في ظاهر الآية ثم يجيب عليه، كما يكشف عن خصائص الآية، ويوظف معاني الآيات في موضوع إسقاط التدبير خاصة، وتفسير الآية بمعاني متعددة، كما يركز على آيات محورية لتأسيس وترسيخ مبدأ "إسقاط التدبير"، كل هذه العناصر أتعرض لها بالشرح والتمثيل، ثم أختم ذلك بالمنهج العام لتفسيره من خلال الآية من سورة الأنعام، باعتبارها الآية الوحيدة التي تصدى لتفسيرها وقصده وأفرده برسالة خاصة.

### 1 ـ شرح الفكرة بطريقة لطيفة مع الاستشهاد بالآيات :

يشرح ابن عطاء الله السبب العاشر من الأسباب التي توجب صبر العبد وثبوته لأحكام سيده، وقوته عند ورودها، مستشهدا بالآية التي تدل على تبرم النفس مما تكره، مع أن حكمة الله تعالى أن أودع المكاره وجود اللطاف وبيان ذلك بما نصه: « العاشر: وهو "إنما صبرهم على أقداره، علمهم بما أودع فيها من لطفه وإبراره"، وذلك أن المكاره أودع الحق تعالى فيها وجود الألطاف، ألم تسمع قوله تعالى: ﴿وَعَسَى أَن تَكْرَهُواْ شَيْئاً وَهُوَ خَيْرٌ لَكُمْ الله الله الصلاة والسلام: (حُقَّتُ الجُنَّةُ بِالْمُكَارِهِ وَحُقَّتُ النَّارُ بِالشَّهَوَاتِ) 2، وفي البلايا والأسقام والفاقات من أسرار الألطاف ما لا يفهمه إلا أولوا البصائر. ألم تر أن البلايا تخمد النفس وتذلها، وتدهشها عن طلب حظوظها ويقع من البلايا وجود الذلة، ومع الذلة تكون النصرة: ﴿ وَلَقَدْ نَصَرَكُمُ اللّهُ بِبَدْرٍ وَأَنتُمْ أَذِلَةٌ ﴾ 3. وبسط القول في ذلك، يخرجنا عن تكون النصرة: ﴿ وَلَقَدْ نَصَرَكُمُ اللّهُ بِبَدْرٍ وَأَنتُمْ أَذِلَةٌ ﴾ 3. وبسط القول في ذلك، يخرجنا عن قصد الكتاب ﴾ 4.

لقد انساق ابن عطاء الله بسلاسة في تبسيط معنى تضمن البلايا للألطاف الإلهية، حتى خشي خروجه بهذا الاستطراد عن غرض الكتاب، مركزا على الأثر العميق الذي تحدثه البلايا في النفس، مثل قهر صولة النفس وإخمادها ووجود ذلتها وقطعها عن حظوظها، كل ذلك من أجل تحقيق ذلتها لله المشروط في حصول النصر لها بنص الآية : ﴿وَلَقَدْ نَصَرَكُمُ اللّهُ بِبَدْرٍ وَأَنتُمْ أَذِلَّةُ ﴾.

### 2 ـ تسمية معاني الآية فوائد :

يوظف ابن عطاء الله آيات القرآن حسب ما اقتضاه الموضوع الذي يؤلف فيه وقد تستوقفه بعض الآيات التي يغزر عندها فهمه بما يفتح الله عليه، فيرتبها على شكل فوائد متتابعة، استفادها من الآية (الأولى ، الثانية ، الثالثة ، .....) ، وفيما يلي أمثلة لذلك:

 $<sup>^{1}</sup>$  . سورة البقرة الآية  $^{216}$  .

<sup>2.</sup> أخرجه الترمذي في سننه عن أنس رقم 2482: باب ما جاء حفت الجنة بالمكاره وحفت النار بالشهوات، وقَالَ : هَذَا حَدِيثٌ حَسَنٌ غَرِيبٌ صَحِيحٌ مِنْ هَذَا الْوَجْهِ . ج 9 ص 119.

 $<sup>^{3}</sup>$ . سورة آل عمران الآية 123.

 $<sup>^{-4}</sup>$  ابن عطاء اله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص $^{-4}$ 

- المثال الأول: قوله تعالى: ﴿ فَسَقَى لَهُمَا ثُمَّ تَوَلَّى إِلَى الظِّلِّ فَقَالَ رَبِّ إِنِّي لِمَا أَنزَلْتَ إِلَيَّ مِنْ خَيْرٍ فَقِيرٌ ﴾ أو قال فيها: ﴿ أَلا ترى أَن الحق سبحانه وتعالى أخبر عن موسى عليه السلام بقوله سبحانه وتعالى: ﴿ فَسَقَى لَمُمَا ثُمَّ تَوَلَّى إِلَى الظِّلِّ فَقَالَ رَبِّ إِنِيِّ لِمَا أَنزَلْتَ عِلَيه السلام بقوله سبحانه وتعالى: ﴿ فَسَقَى لَمُمَا ثُمَّ تَوَلَّى إِلَى الظِّلِّ فَقَالَ رَبِّ إِنِيِّ لِمَا أَنزَلْتَ إِلَى الظِّلِّ فَقَالَ رَبِّ إِنِيِّ لِمَا أَنزَلْتَ إِلَى الله وتعالى: ﴿ فَسَقَى لَمُمَا ثُمَّ تَوَلَّى إِلَى الظِّلِّ فَقَالَ رَبِّ إِنِيِّ لِمَا أَنزَلْتَ عِليه السلام بقوله الله عليه المؤمن أن يكون كذلك، يسأل الله تعالى ما قل وجل » عملا علي المؤمن أن يكون كذلك، يسأل الله تعالى ما قل وجل » عملا الفوائد التي استفادها من الآية وقد أوصلها إلى سبعة نثبتها فيما يلي باختصار، بقوله: ﴿ وَفِي هذه الآية فوائد:

الفائدة الأولى: وهو أن يكون المؤمن طالبا من ربه ما قل وجل، وقد ذكرناه آنفا.

الفائدة الثانية: أنه صلى الله عليه وسلم نادى متعلقا باسم الربوبية لأنه المناسب في هذا المكان، لأن الرب من رباك بإحسانه، وغذاك بامتنانه، فكان في ذلك استعطاف لسيده إذ ناداه باسم الربوبية، التي ما قطع عنه موائدها، ولا حبس فوائدها.

الفائدة الثالثة: قوله: ﴿ إِنِي لِمَا أَنزَلْتَ إِلَيَّ مِنْ خَيْرٍ فَقِيرٌ ﴾، ولم يقل: (إني إلى الخير فقير)، وفي ذلك من الفائدة: أنه لو قال: (إني إلى خيرك أو الخير فقير)، لم يتضمن أنه قد أنزل رزقه، ولم يهمك أمره.

الفائدة الرابعة: تدل الآية على أن الطلب من الله تعالى، لا يناقض مقام العبودية وبعد ذلك طلب من الله، فدل على أن مقام العبودية لا يناقض الطلب.

الفائدة الخامسة: انظر إلى طلب موسى عليه السلام من ربه، وجود الرزق، ولم يواجهه بالطلب، بل اعترف بين يدي الله بوصف الفقر والفاقة، وشهد له سبحانه وتعالى بالغنى، لأنه إذا عرف نفسه بالفقر والفاقة عرف ربه بالغنى والملاءة، وهذا من بسط المناجاة وهي كثيرة.

الفائدة السادسة: وكان من حقها أن تكون أولى: إن موسى عليه السلام فعل المعروف مع البنتي شعيب عليه السلام، ولم يقصد منهما أجرا، ولا طلب منهما جزاء، بل لما سقي لهما

 $<sup>^{1}</sup>$ . سورة القصص الآية  $^{24}$ 

<sup>.62</sup> بن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص $^{2}$ 

أقبل على ربه فطلب منه، ولم يطلب منهما، وإنما طلب من مولاه الذي مهما طلب منه أعطاه، والصوفي من يوفى من نفسه، ولا يستوفى لها.

الفائدة السابعة: انظر إلى قوله سبحانه وتعالى: ﴿ فَسَقَى هَٰمُا ثُمُّ تَوَلَّى إِلَى الظَّلِّ ﴾ أ. ففي ذلك دليل على أنه يجوز للمؤمن أن يؤثر الظلال على الضواحي، وبارد الماء على سخنه، وأسهل الطريقين على أشقهما وأوعرهما ولا يخرجه ذلك عن مقام الزهد  $^2$ .

المثال الثاني: قوله تعالى : ﴿إِنَّ الَّذِينَ اتَّقُواْ إِذَا مَسَّهُمْ طَائِفٌ مِّنَ الشَّيْطَانِ والتدبير تَذَكَّرُواْ فَإِذَا هُم مُبْصِرُونَ ﴾ قاستدل بهذه الآية بعد ليبين أن خواطر الاضطراب والتدبير عابرة لدى المؤمن ولا لنور الإيمان الذي يحصل معه التذكر تثبت، وفي ذلك يقول : ﴿ والمؤمن وإن وردت عليه خواطر الاضطراب والتدبير فهي عابرة لا ثبوت لها، ومضمحلة لا وجود لها، لأن نور الإيمان قد استقر في قلوب المؤمنين، وأخمدت أنواره نفوسهم، وملا إشراقه قلوبهم، وشرح ضياؤه صدورهم، فأبي الإيمان المستقر في قلوبهم، أن يسكن معه غيره، وإنما هي سِنة وردت على القلوب أمكن فيها ورود طيف التدبير، ثم تتيقظ القلوب فيزول الطيف الذي لا يكون إلا مناما» 4. ثم يعدد الفوائد التي استفادها من الآية وقد أوصلها إلى عشرة نثبتها فيما يلى باختصار، إذ يقول : ﴿ وفي هذه الآية فوائد:

الفائدة الأولى: قوله سبحانه وتعالى: : ﴿إِنَّ الَّذِينَ اتَّقُواْ إِذَا مَسَّهُمْ طَائِفٌ مِّنَ الشَّيْطَانِ تَذَكَّرُواْ فَإِذَا هُم مُّبْصِرُونَ ﴾، دل ذلك على أن أصل أمرهم على وجود السلامة منه، وإن عرض ذلك الطيف، ففي بعض الأحيان تعريفا بما أودع فيهم من ودائع الإيمان.

الفائدة الثانية: قوله تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ اتَّقُواْ إِذَا مَسَّهُمْ ﴾، ولم يقل: إذا أمسكهم، أو أخذهم؟ لأن المس ملامسة من غير تمكن، فأفادت هذه العبارة، أن طيف الهوى لا يتمكن من قلوبهم، بل يماسها مماسة.

الفائدة الثالثة: قوله تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ اتَّقُواْ إِذَا مَسَّهُمْ طَائِفٌ مِّنَ الشَّيْطَانِ ﴾، فالإشارة ها هنا بالطيف إلى أن الشيطان لا يمكنه أن يأتي إلى القلوب الدائمة اليقظة.

 $<sup>^{1}</sup>$  . سورة القصص الآية  $^{24}$ 

<sup>.65</sup> ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص63 إلى ص $^{2}$ 

 $<sup>^{201}</sup>$  . سورة الأعراف الآية  $^{201}$ 

<sup>.</sup> 30 ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص $^{-4}$ 

الفائدة الرابعة: قوله تعالى: ﴿ إِذَا مَسَّهُمْ طَيفٌ ﴾ ولم يقل إذا مسهم وارد من الشيطان، أو نحوه، لأن الطيف لا ثبت له ولا وجود له، إنما هو صورة مثالية، ليس لها حقيقة وجودية.

الفائدة الخامسة: قوله تعالى: ﴿ تَذَكَّرُواْ ﴾ حذف متعلقة ولم يقل تذكروا الجنة، أو النار أو العقوبة، أو غير ذلك.

الفائدة السادسة: أنه قال سبحانه: ﴿ مُّبْصِرُونَ ﴾ ولم يقل: تذكروا فأبصروا، أو تذكروا وأبصروا.

الفائدة السابعة: في هذه الآية ونظائرها توسعة على المتقين، ولطف بالمؤمنين، لأنه لو قال: إن الذين اتقوا لا يمسهم طائف من الشيطان، لخرج من ذلك كل أحد إلا أهل العصمة، فأراد سبحانه وتعالى، أن يوسع دوائر رحمته.

الفائدة الثامنة: تبين مراتب المتذكرين من المتقين.

الفائدة التاسعة: يمكن أن يكون قوله سبحانه وتعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ اتَّقُواْ إِذَا مَسَّهُمْ طَائِفٌ ﴾ أن يكون المراد الطائف ها هنا طائف الهاجس أو الخاطر الوارد من وجود النفس بإلقاء الشيطان »1.

- المثال الثالث: قوله تعالى: ﴿ وَفِي السَّمَاء رِزْقُكُمْ وَمَا تُوعَدُونَ ، فَوَرَبِّ السَّمَاء وَالْأَرْضِ إِنَّهُ لَحَقُّ مِّشْلَ مَا أَنَّكُمْ تَنطِقُونَ ﴾ 2، قال فيها « وهذه الآية هي التي غسلت الشكوك من قلوب المؤمنين، وأشرقت في قلوبهم أنوار اليقين، فأوردت على قلوبهم الزوائد، ما تضمنته من الفوائد، وذلك أنها تضمنت ذكر الرزق، ومحله، والقسم عليه، والتشبيه له بأمر لا خفاء به، ولنتبع ذكر هذه الفوائد فائدة فائدة.

ثم يعدد الفوائد التي استفادها من الآية وقد أوصلها إلى ثمانية نثبتها باختصار، غير أنه في الفائدة الأولى منها أطال في شرحها مستشهدا بالآيات.

وفي بيان ذلك يقول: « الفائدة الأولى: اعلم انه تعالى لما علم كثرة اضطراب النفوس في شأن الرزق كرر ذكره لما تكررت ورود عوارضه على القلوب.

ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ص31-33 .  $^{1}$ 

<sup>.</sup> 23.22 . سورة الذاريات الآية 2

الفائدة الثانية: يحتمل أن يكون قوله سبحانه وتعالى: ﴿ وَفِي السَّمَاء رِزْقُكُمْ ﴾ أن يكون المراد إثبات رزقكم أي إثباته في اللوح المحفوظ.

الفائدة الثالثة: يمكن أن يكون مراد الحق سبحانه وتعالى بهذه الآية، تعجيز العباد عن موى القدرة على الأسباب.

الفائدة الرابعة: في اقتران الرزق بالأمر الموعود، فائدة جليلة.

الفائدة الخامسة: في ذلك حجة عظيمة على العباد، أن يكون الوفي لوعد الذي لا يخلف الميعاد يقسم للعباد على ما ضمن لهم، لعلمه بما النفوس منطوية عليه من الشك والاضطراب، ووجوب الارتياب.

الفائدة السادسة: وهو أنه تعالى أقسم بالربوبية الكاملة للسماء والأرض، ولم يقسم بغيرها من الأسماء، وذلك لأن الربوبية الكاملة للسماء والأرض لا ينبغي أن يشك في الثقة كا.

الفائدة السابعة: قوله سبحانه وتعالى: ﴿ فَوَرَبِّ السَّمَاء وَالْأَرْضِ إِنَّهُ لَحَقُّ ﴾. والحق هو ضد الباطل، والباطل هو المعلوم الذي لا ثبات له، والرزق والشك في الرزق، شك في الرزاق.

الفائدة الثامنة: قوله تعالى: ﴿ مِّثْلَ مَا أَنَّكُمْ تَنطِقُونَ ﴾ تأكيد في إثبات الرزق، وتقرير لحقيقته، وأنه لا ينبغي أن يرتاب فيه مؤمن، ولا يشك فيه موقن، وأن ثبوته بمشهد بصائر القلوب كثبوت المنطق الظاهر بمشهد الأبصار فنقل المعنى إلى الصورة ومثل الغيب بالشهادة، وقطع شك العباد في أمر الرزق.

فانظر رحمك الله اعتناء الحق سبحانه وتعالى بأمر الرزق وتكراره له، ونبين مواطنه، وتنظيره بالأمور المحسوسة التي لا يرتاب فيها شاهدها، وأقسامه على ذلك بالربوبية المحيطة بالسماء والأرض، وكذلك تكرر في كلام صاحب الشرع صلوات الله عليه  $^1$ .

207

<sup>.83</sup> - 77 ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص $^{-1}$ 

فهذه الطريقة في التعامل مع الآيات من حيث استخراج الفوائد، وحدت عند المفسرين قبل ابن عطاء الله مثل ابن الجوزي (ت 598 هـ)، والبيضاوي (ت 691 هـ) في آيات قليلة، وعند فخر الدين الرازي (ت 606 هـ) في 65 موضعا من تفسيره.

#### 3 . طرح الاعتراض المتوهم في ظاهر الآية ثم الإجابة عليه :

تكررت طريقة افتراض السؤال ثم الجواب عليه عند ابن عطاء الله، تارة لتوضيح المعنى أو بيان وجه اختصاص اللفظ القرآني في السياق، وتارة لاستنفاد لكل الاحتمالات والوجوه الممكنة، وتارة لدحض كل حجة قد يتوهمها المعترض، وهذا يدل على قوة التمكن في رد كل معترض والإحاطة بوجوه اللفظ ومحامله، مراعاة لما يوافق أو يخالف الأدلة. وفيما يلي نمثل لكل نوع مما ذكر:

#### - افتراض السؤال لبيان المناسبة في المعنى أو الزيادة في توضيحه:

وذلك عند تفسيره لقوله تعالى : ﴿ فَقُلْ سَلاَمٌ عَلَيْكُمْ ﴾ يفترض السؤال لبيان المناسبة فيقول: ﴿ فإن قيل : فما مناسبة السلام هنا ﴾ أم يجيب عليه بأقوال غير منسوبة إلى أصحابها فيقول: ﴿ قيل: لأنهم لما رجعوا إلى الإنابة بعد أن كانوا معرضين، وإلى الاستقامة بعد أن كانوا حايدين، علم أنهم يطالعون ما سبق لهم من المخالفات، ويتذكرون ما فعلوه من السيئات، فيوجب ذلك الوحشة لهم، لأجل ما قدموا ولعظيم ما اجترموا، فأراد أن يرخي عليهم ذيل الستر والإحسان ويبسط لهم بساط الأمن والامتنان، ففاتحهم بالسلام أنموذجا على ما أعد لهم من الإكرام. قال بعض العارفين : إنما سلم عليهم لأنهم كانوا في

ابن الجوزي عبد الرحمان . زاد المسير . ج6 ص $^{1}$ 

<sup>.</sup> البيضاوي ناصر الدين أبو الخير عبد الله بن عمر بن محمد . تفسير البيضاوي أنوار التنزيل وأسرار التأويل . 70 . 70 .

<sup>.</sup> فحر الدين الرازي أبو عبد الله محمد بن عمر بن الحسن بن الحسين التيمي . تفسير الرازي المسمى مفاتيح الغيب .  $^3$ 

 $<sup>^{4}</sup>$  سورة الأنعام الآية 54.

ابن عطاء الله السكندري ، تفسير آية الأنعام ، باعتناء عاصم الكيالي، بيروت دار الكتب العلمية ، منشورات على بيضون طبعة ضمن شرح حزب البر الطبعة الأولى سنة 2004م، ص95.

غيبة سفرة الجفا  $^1$ . ثم يتابع بإجابات من عنده فيقول: « ولأنهم ارتحلوا من نفوسهم إليه، ولأن السلام يدل على وجود الأمان ممن برز منه السلام، ولأن السلام منه عليهم استجلابا للمحبة منهم له، قال صلى الله عليه وسلم : (ألا أدلكم على شيء إذا فعلتموه تحاببتم أفشوا السلام بينكم  $^2$   $^8$ .

وكذا في قوله تعالى في نفس الآية: ﴿ كَتَبَ رَبُّكُمْ ﴾ يفترض السؤال ثم يجيب عليه لبيان وجه اختصاص اللفظ القرآني في السياق فيقول: « فإن قلت: فما اختصاص هذا الاسم وجه ﴿ رَبُّكُمْ ﴾ ولم يقل ( إلهكم ) ولا (خالقكم)، فاعلم أن الرب هو المربي بالإحسان والمتودد لك بالامتنان، فكأنه يقول:الذي رباكم بالإحسان أولا، هو الذي كتب على نفسه الرحمة آخرا، ليضم الإحسان إلى شكله، وليشفع الامتنان بمثله » 4.

وكذا في قوله تعالى في نفس الآية: ﴿ كَتَبَ رَبُّكُمْ عَلَى نَفْسِهِ الرَّحْمَةَ ﴾ يفترض السؤال ثم يجيب عليه لبيان المعنى فيقول: ﴿ فإن قلت : فما هي الرحمة المكتوبة؟ فاعلم أن رحمته كما قال: ﴿ ورحمتي وسعت كل شيء ﴿ فلا يحيط بما شيء بل هي المحيطة بكل شيء ، وإليه الإشارة في قوله سبحانه حاكيا عن الملائكة صلوات الله عليهم ﴿ رَبَّنَا وَسِعْتَ كُلَّ شَيْءٍ رَحْمَةً وَعِلْماً ﴾ أو سبحانه حاكيا عن الملائكة صلوات الله عليهم ﴿ رَبَّنَا وَسِعْتَ كُلَّ شَيْءٍ بَالْمُومنين وهذه الرحمة التي قال فيها : ﴿ إِنَّ رَحْمَتَ اللهِ قَرِيبٌ مِّنَ الْمُحْسِنِينَ ﴾ أو فلما جاءوا إلى الرسول متنصلين، ومن الخطايا معتذرين، أمره الله بأن يخبرهم أن الله قد كتب على نفسه الرحمة لهم، فأوجبها على نفسه إيجاب فضل وامتنان وتفضل وإحسان » 7.

وكذا في قوله تعالى: ﴿ وَأَمُرْ أَهْلَكَ بِالصَّلَاةِ وَاصْطَبِرْ عَلَيْهَا لَا نَسْأَلُكَ رِزْقاً نَّحْنُ نَرْرُقُكَ وَالْعَاقِبَةُ لِلتَّقْوَى ﴾ 8، في حث الأهل على الصلاة فيقول: «ومن كان محافظا على

 $<sup>^{-1}</sup>$  المصدر نفسه ، ص 95.

 $<sup>^{-2}</sup>$  أخرجه مسلم في صحيحه باب: لا تدخلوا الجنة حتى تؤمنوا ولا تؤمنوا حتى تحابوا. رقم  $^{54}$  ، ج $^{1}$ 

 $<sup>^{-3}</sup>$  ابن عطاء الله السكندري ، تفسير آية الأنعام ، باعتناء عاصم الكيالي ، ص $^{-3}$ 

 $<sup>^{-4}</sup>$  المصدر نفسه ، ص 102.

<sup>5-</sup> سورة غافر الآية 07.

 $<sup>^{6}</sup>$ - سورة الأعراف الآية  $^{6}$ .

<sup>26</sup>–25 تفسير آية الأنعام ص-25

<sup>8-</sup> سورة طه الآية 132.

الصلاة، وكان عنده أهل لا يصلون، وهو غير آمر لهم بها، حشر يوم القيامة في زمرة المضيعين للصلاة» أ، ثم يفترض السؤال ويجيب عليه فيقول: « فإن قلت: إني أمرتهم فلم يفعلوا، ونصحتهم فلم يقبلوا، وعاقبتهم على ذلك بالضرب فلم يكونوا لها فاعلين، ولا للأمر ممتثلين، فكيف أصنع، فالجواب أنه ينبغي لك مفارقة من تمكن مفارقته ببيع أو طلاق، والإعراض عمن لا تمكن مفارقته عنك بذلك، وأن تهجرهم في الله، فإن الهجرة في الله توجب الصلة به »2.

وكذا في قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ أَنتُمُ الْفُقْرَاء إِلَى اللهِ ﴾ قيمترض السؤال ويجيب عليه ليميز بين الغنى بالله والافتقار إلى الله فيقول: «فإن قلت: فأيها أتم؟ الغنى بالله أو الافتقار إلى الله؟ فاعلم أنه إذا نظرت إلى الفقر من حيث هو، والغنى من حيث هو فالافتقار إلى الله أتم من الغنى بالله، لأن الفقر هو وصف العبودية، والغنى هو وصف الربوبية، وليس الأفضل لك إلا ما يليق بمقام عبوديتك، وهو الافتقار إلى الله، وظهور الذلة والانكسار. والافتقار إلى الله والغنى به يتعاقبان، فتارة يكون فيك الافتقار إلى الله، فيظهر عبوديتك وتارة يظهر أثر الغنى بالله، فيظهر اعتزازك عليك أثر مسكنتك وما يليق بذلتك في عبوديتك. وتارة يظهر أثر الغنى بالله، فيظهر اعتزازك به وصولتك، فلا يقاومك بشيء إذا كان به حولك وقوتك.

فالغالب على أرباب الأحوال ظهور أثر الغنى بالله، وعلى أرباب المقامات ظهور الافتقار إلى الله، وقد يكون المريد الغالب عليه الغنى بالله، فيظهر عليه ما لا يظهر على شيخه من كبر مقامه، لأن الغالب عليه الافتقار إلى الله، فيظهر عليه الأثر المناسب لمقامه» 4.

#### - يطرح الاعتراض المتوهم في ظاهر الآية ثم يجيب عليه:

ابن عطاء الله السكندري ، رسالة في أدب العلم ، ص54 .  $^{-1}$ 

الله في السكندري: تاج الدين أبي الفضل أحمد بن محمد بن عبد الكريم. كتاب ترتيب السلوك ويليه رسالة في أدب العلم، تحقيق: خالد الأزهري، منشورات علي محمد بيضون، دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، الطبعة الأولى 2004 م -1424ه، ص 55.

 $<sup>^{-3}</sup>$  سورة فاطر الآية 15.

<sup>58</sup>ابن عطاء الله السكندري ، رسالة في أدب العلم ، ص

مثل قوله تعالى : ﴿ مِنكُم مَّن يُرِيدُ الدُّنْيَا وَمِنكُم مَّن يُرِيدُ الآخِرَةَ ﴾ أ، فقد أوردها ابن عطاء الله دليل اعتراض، على قول من قال: أن الصحابة ليس فيهم من يريد الدنيا، وقد استشهد بمواقف من حياتهم كقول عمر رضي الله عنه: إني لأجهز الجيش وأنا في صلاتي. في حين أن الخطاب في الآية موجه إلى الصحابة بعد غزوة أحد، حتى قال بعض الصحابة رضى الله عنهم عند نزولها: (مَا كُنَّا نَظُنُّ أَنَّ أَحَدًا مِنَّا يُرِيدُ الدُّنيَا) 2.

ويجيب ابن عطاء الله على ذلك فيقول: «فإن قلت: قد زعمت أن ليس منهم من يريد الدنيا وأنزل الحق سبحانه وتعالى في شأنهم يوم واحد: ﴿ مَّن يُرِيدُ الدُّنْيَا وَمِنكُم مَّن يُرِيدُ اللَّنْيَا وَمِنكُم مَّن يُرِيدُ اللَّانِيَا) الآخِرَةَ ﴾، حتى قال بعض الصحابة رضي الله عنهم: (ما كنا نظن أن أحد منا يريد الدنيا) حتى نزل قوله تعالى: ﴿ مَّن يُرِيدُ الدُّنْيَا وَمِنكُم مَّن يُرِيدُ الآخِرَةَ ﴾.

فاعلم وفقك الله للفهم عنه، وجعلك من أهل الاستماع منه، أنه يجب على كل مؤمن، أن يظن بالصحابة الظن الجميل، وأن يعتقد فيهم الاعتقاد الفضيل، وأن يلتمس لهم أحسن المخارج في أقوالهم وأفعالهم، وجميع أحوالهم في حياة رسول الله صلى الله عليه وسلم، وبعد وفاته، لأن الحق سبحانه وتعالى لما زكاهم تزكية مطلقة لم يقيدها بزمن دون زمن، وكذلك تزكية رسول الله عليه الصلاة والسلام لهم بقوله: (أصحابي كالنجوم بأيهم اقتديتم اهتديتم). ق.

<sup>1 -</sup> سورة آل عمران الآية 152.

 $<sup>^{2}</sup>$  قال السيوطي عنه : أخرجه أحمد وابن أبي شيبة وابن جرير وابن أبي حاتم والطبراني في الأوسط والبيهقي بسند صحيح عن ابن مسعود . السيوطي حلال الدين عبد الرحمان . الدر المنثور في التفسير بالمأثور . طبعة دار الفكر القاهرة . (د.ت)، ج $^{2}$  ص  $^{2}$   $^{3}$ 

 $<sup>^{3}</sup>$  – الحديث أخرجه ابن عبد البر في كتابه جامع بيان العلم وفضله، عن الأعمش عن أبي سفيان عن جابر قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : « أصحابي كالنجوم بأيهم اقتديتم » ،. رقم 1082 ج  $^{2}$  ص 148، وقال أبو عمر : « هذا إسناد لا تقوم به حجة ؛ لأن الحارث بن غصين مجهول »

وعن هذه الآية جوابان:

أحدهما: منكم من يريد الدنيا للآخرة، كالذين أرادوا الغنيمة ليعاملوا الله بما يأخذونه منها، بذلا وإيثارا، ومنكم من لم يكن ذلك مراده إنماكان مراده تحصيل فضل الجهاد لا غير، فلم يلو على الغنائم، ولم يعط يلتفت إليها. فمنهم الفاضل، ومنهم الأفضل، ومنهم الأكمل.

الجواب الثاني: أن السيد يقول لعبده ما شاء وعلينا أن نتأدب مع عبده لثبوت نسبته منه، فليس كلما خاطب السيد به عبده ينبغي أن ننسبه للعبد، ولو أن تخاطبه به، إذ للسيد أن يقول لعبده ما شاء تحريضا لعبده، وتنشيطا لهمته وقصده، وعلينا أن نلزم حدود الأدب معه. وإن تصفحت الكتاب العزيز وجدت فيه كثيرا، منها: سورة عبس، حتى قالت عائشة رضي الله عنها: (لو كان رسول الله عليه الصلاة والسلام، كاتما شيئا من الوحي لكتم هذه السورة) أ. فقد تقرر من هذا أنه ليس إسقاط التدبير الممدوح: ترك الدخول في أسباب الدنيا، والفكرة في مصالحها ليستعين بذلك على طاعة مولاه والعمل لأخراه، وإنما التدبير المنهي عنه، هو التدبير فيها لها، وعلامة ذلك: أن يعصي الله تعالى من أجلها، وأن يأخذها كيف كان من حلها، أو غير حلها » 2. فتراه إذا تعلق الأمر بمسألة عميقة الفهم افترقت فيها الأمة، يجيب بإسهاب وإحكام مثل قضية فهم أفعال الصحابة والحديث عن أحوالهم، فيها الأمة، يجيب بإسهاب وإحكام مثل قضية فهم أفعال الصحابة والحديث عن أحوالهم، عنهم، وتأويل أفعالهم وأحوالهم بما يليق بمرتبتهم.

# 4 ـ الكشف عن خصائص الآية:

يكشف ابن عطاء الله عن خصائص الآيات أثناء الاستشهاد بها، فمثلا قوله تعالى: ﴿ يَا أَيَّتُهَا النَّفْسُ الْمُطْمَئِنَّةُ، ارْجِعِي إِلَى رَبِّكِ رَاضِيَةً مَّرْضِيَّةً، فَادْخُلِي فِي عِبَادِي،

مذا الأثر أخرجه أبو عيسى الترمذي في سننه عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا قَالَتْ لَوْ كَانَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كَاتِمًا شَيْعًا مِنْ الْوَحْيِ لَكَتَمَ هَذِهِ الْآيَةَ :﴿ وَإِذْ تَقُولُ لِلَّذِي أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَأَنْعَمْتَ عَلَيْهِ ﴾ الآيَة بَاب ومن سورة الأحزاب، رقم3132 ج10 ص 496. وقالَ أَبُو عِيسَى هَذَا حَدِيثٌ حَسَنٌ صَحِيحٌ.

<sup>. 47</sup> ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص $^{2}$ 

وَادْخُلِي جَنَّتِي ﴾ أ. استشهد بها على جزاء النفس المطمئنة باستحقاقها لهذا الخطاب، بعد أن بين صفاتها، فقال: « فأي عبد توفر عقله، واتسع نوره تنزلت عليه السكينة من ربه، فسكنت نفسه عن الاضطراب، ووثقت بولي الأسباب فكانت مطمئنة، أي خامدة ساكنة لأحكام الله، ثابتة لأقداره، ممدودة بتأييده وأنواره، خارجة عن التدبير والمنازعة، مسلمة لمولاها بأنه يراها: ﴿ أَوَلَمْ يَكُفِ بِرَبِّكَ أَنَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدٌ ﴾ ثم فاستحقت أنه يقال لها: ﴿ يَا أَيْتُهَا النَّفْسُ الْمُطْمَئِنَّةُ، ارْجِعِي إِلَى رَبِّكِ رَاضِيَةً مَّرْضِيَّةً، فَادْخُلِي فِي عِبَادِي، وَادْخُلِي جَنَّتِي ﴾ " .

ثم يستطرد في ذكر خصائص هذه الآية، وقد أوصلها إلى عشرة فقال: « وفي هذه الآية خصائص عظيمة، ومناقب لهذه النفس المطمئنة جسمية.

الأولى: منها أن النفوس ثلاثة: أمارة - ولوامة - ومطمئنة. فلم يواجه الحق سبحانه وتعالى واحدة، من الأنفس الثلاث إلا المطمئنة، فقال في الأمارة: ﴿ إِنَّ النَّفْسَ لأَمَّارَةٌ بِالسُّوءِ ﴾ ، وفي اللوامة: ﴿ وَلَا أُقْسِمُ بِالنَّفْسِ اللَّوَّامَةِ ﴾ ، وأقبل على هذه بالخطاب فقال: ﴿ يَا أَيَّتُهَا النَّفْسُ الْمُطْمَئِنَّةُ ، ارْجِعِي ﴾ .

الثاني: تكنيته إياها برراضية)، والتكنية في لغة العرب تجليل في الخطاب، وفخر عند أولى الألباب.

الثالث: مدحه إياها بالطمأنينة، ثناء منه عليها بالاستسلام إليه، والتوكل عليه. الرابع: وصفة هذه النفس بالطمأنينة، والمطمئن هو المنخفض من الأرض، فإذا انخفضت بتواضعها وانكسارها، أثنى عليها مولاها إظهارا لفخرها لقوله صلى الله عليه وسلم: (من تواضع لله رفعه الله)<sup>6</sup>.

<sup>1 - 30-29-28-27</sup> . الآية 1 - 30-29-28-27

<sup>. 53</sup> سورة فصلت الآية  $^2$ 

<sup>. 57</sup> بن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص $^{3}$ 

 $<sup>^{4}</sup>$  - سورة يوسف الآية  $^{53}$  .

 <sup>5 -</sup> سورة القيامة الآية 02 .

مسنده ، مسنده ، مسنده ؛ سعيد الخدري بلفظ : (أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ  $^{6}$  – هذا الحديث أخرجه الإمام أحمد في مسنده ، مسند أبي سعيد الخدري بلفظ : (أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَصَعَهُ اللَّهُ وَسَكَّمُ قَالَ مَنْ تَوَاضَعَ لِلَّهِ دَرَجَةً رَفَعَهُ اللَّهُ دَرَجَةً حَتَّى يَجْعَلَهُ فِي عِلِيِّينَ وَمَنْ تَكَبَّرَ عَلَى اللَّهِ دَرَجَةً وَضَعَهُ اللَّهُ دَرَجَةً حَتَّى يَجْعَلَهُ فِي أَسْفَلِ السَّافِلِينَ) رقم 11299 ج23 ص344.

الخامس: قوله تعالى: ﴿ارْجِعِي إِلَى رَبِّكِ رَاضِيَةً مَّرْضِيَّةً ﴾، فيه إشارة إلى أنه لا يؤذن للنفس الأمارة، واللوامة بالرجوع إلى الله تعالى رجوع الكرامة، بل إنما ذلك للنفس المطمئنة لأجل ما هي عليه من الطمأنينة قيل لها: ﴿ ارْجِعِي إِلَى رَبِّكِ رَاضِيَةً مَّرْضِيَّةً ﴾.

فقد أبحنا لك الدخول إلى حضرتنا، والخلود في جنتنا، فكان في ذلك تحريض للعبد على مقام الطمأنينة ولا يصل إليه أحد إلا بالاستسلام إلى الله تعالى، وعدم التدبير معه.

السادس قوله: ﴿ ارْجِعِي إِلَى رَبِّكِ ﴾. ولم يقل إلى الرب، ولا إلى الله، فيه إشارة إلى رجوعها إليه من حيث لطف ربوبيته، لا إلى قهر ألهيته، فكان ذلك تأنيسا لها وملاطفة وتكريما ومواددة.

السابع: قوله تعالى ﴿ رَاضِيَةً ﴾ أي عن الله في الدنيا بأحكامه، وفي الآخرة بجوده وإنعامه، فكان في ذلك تنبيه للعبد أنه لا يحصل له الرجعى إلى الله إلا مع الطمأنينة بالله، والرضا عن الله، وإلا فلا.

وفي ذلك إشارة إلى أنه لا يحصل أن يكون مرضيا عند الله في الآخرة، حتى يكون راضيا عنه في الدنيا.

فإن قلت هذه الآية تقتضي أن يكون الرضا من الله نتيجة الرضا من العبد، والآية الأحرى تدل على أن الرضا من العبد نتيجة الرضا من الله عنه؟

فاعلم أن لكل آية ما أثبتت، فلا خفاء في الجمع بين الآيتين، وذلك أن قوله تعالى: ﴿رَّضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ﴾ 1.

يدل من وجود ترتيبه على أن الرضا من العبد نتيجة الرضا من الله والحقيقة تقتضي بذلك، لأنه لو لم يرض عنهم أولا، لم يرضوا عنه آخرا.

والآية الآخرة تدل: على أن من رضي عن الله في الدنيا، كان مرضيا عنه في الآخرة، وذلك بين لا إشكال فيه.

الثامن: قوله تعالى: ﴿ مَّرْضِيَّةً ﴾ وذلك مدحة عظيمة لهذه النفس المطمئنة، وهي أجل المدح والنعوت، ألم تسمع قوله تعالى: ﴿ وَرِضْوَانٌ مِّنَ اللّهِ أَكْبَرُ ﴾ أبعد أن وصف نعيم أهل الجنة أي رضوان من الله عنهم فيها أكبر من النعيم الذي هم فيه.

214

<sup>.</sup> 08 سورة البينة الآية -1

التاسع: قوله تعالى ﴿ فَادْخُلِي فِي عِبَادِي ﴾. فيه بشارة عظمى للنفس المطمئنة إذ نوديت ودعيت إلى أن تدخل في عباده، وأي عباد هؤلاء؟ هم عباد التخصيص والنصر، لا عباد الملك والقهر، هم العباد الذين قال الله فيهم: ﴿ إِنَّ عِبَادِي لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِمْ سُلْطَانٌ ﴾ 2. وقال تعالى: ﴿ إِلاَّ عِبَادَكَ مِنْهُمُ الْمُحْلَصِينَ ﴾ 3. لا العباد الآخرون الذين قال فيهم: ﴿ إِنْ كُلُّ مَن فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ إِلَّا آتِي الرَّحْمَن عَبْداً ﴾ 4.

فكان فرح النفس المطمئنة بقوله: ﴿ فَادْخُلِي فِي عِبَادِي﴾ أشد من فرحها بقوله تعالى: ﴿ وَادْخُلِي جَنَّتِي ﴾، لأن الإضافة الأولى إليه تعالى، والإضافة الثانية إلى جنته.

العاشر: قوله تعالى: ﴿ وَادْخُلِي جَنَّتِي ﴾ فيه إشارة إلى أن هذه الأوصاف التي اتصفت بما النفس المطمئنة، هي التي أدتما إلى أن تدعى أن تدخل في عباده، وإلى أن تدخل في جنته، جنة الطاعة في الدنيا، والجنة المعلومة في الآخرة. والله أعلم »5.

والملاحظ في هذه الخصائص أنها فوائد لغوية مثل ( الكناية، المعنى المعجمي، الإسناد، النسبة في الياء "عبادي")، ومنها ما يرجع إلى الفهم الإشاري بقوله "فيه إشارة" في الخامس والسابع والعاشر.

### 5 . توظيف معاني الآيات لترسيخ مبدأ إسقاط التدبيز

يوظف ابن عطاء الله الآيات ما أمكنه الحال، خدمة لموضوع إسقاط التدبير، اعتمادا على المعاني المستفادة منها، مثل قوله تعالى: ﴿ يَا أَيَّتُهَا النَّفْسُ الْمُطْمَئِنَّةُ، ارْجِعِي إِلَى رَبِّكِ رَاضِيَةً مَّرْضِيَّةً، فَادْخُلِي فِي عِبَادِي، وَادْخُلِي جَنَّتِي ﴾ أ، فتراه بعد كل الخصائص التي استنبطها للنفس المطمئنة كما بينا في الصفحة السابقة، يفرد إشارات أخرى تسند فكرة إسقاط التدبير التي هي محور نظرته الصوفية فيقول: « قد تضمنت الآية صفتين، كل واحدة منهما تدل على هدم التدبير، وذلك أنه سبحانه وتعالى وصف هذه النفس التي خصصها بهذه الخصائص التي

<sup>.</sup> 72 سورة التوبة الآية -1

 $<sup>^{2}</sup>$  - سورة الإسراء الآية  $^{65}$  .

<sup>3 -</sup> سورة الحجر الآية 40 .

<sup>4 -</sup> سورة مريم الآية 93 .

<sup>5 -</sup> ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص57 .

 $<sup>^{6}</sup>$  - سورة الفجر الآية 27 $^{-28}$ 

ذكرناها بأوصاف منها: الطمأنينة والرضا، وهما لا يكونان إلا مع إسقاط التدبير، إذ لا تكون النفس مطمئنة حتى تترك التدبير مع الله تعالى ثقة منها بحسن تدبيره لها، لأنها إذا رضيت عن الله استسلمت له، وانقادت لحكمه، وأذعنت لأمره، فاطمأنت لربوبيته، وقرت بالاعتماد على ألوهيته، فلا اضطراب مع ما أعطاها من نور العقل، يثبتها فلا حركة لها، خامدة لأحكامه، مفوضة له في نقضه وإبرامه »1.

فنحده يركز على آيات محورية ينطلق منها لتأسيس وترسيخ مبدأ "إسقاط التدبير"، وفيما يلي نورد مثالا (تفسير آية من سورة النساء) ، يتجلى من خلاله كيف استفاد ابن عطاء الله من منطوق الآية ومفهومها وظاهرها وإشارتها، وقد صدر بما كتابه "التنوير في إسقاط التدبير" بعد أن وطاً بالغرض المقصود من تصنيفه للكتاب فقال : « وأهم ما ينبغي تركه والخروج عنه والتطهر منه: وجود التدبير ومنازعة المقادير. فصنفتُ هذا الكتاب مبينا لذلك، ومُظهرا لما هنالك »2.

ثم افتتح بهذه الآية لينطلق من تفسيرها إلى محور (إسقاط التدبير) فقال: «فقوله تعالى في الآية الأولى: ﴿ فَلا وَرَبِّكَ لا يُؤْمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمُّ لا يَجِدُوا فِي الْفُسِهِمْ حَرَجاً مِمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُوا تَسْلِيماً ﴾ أنفُسِهِمْ حَرَجاً مِمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُوا تَسْلِيماً ﴾ أنفسه، قولا وفعلا، وأخذا وتركا، وحبا الالله عليه وسلم على نفسه، قولا وفعلا، وأخذا وتركا، وحبا وبغضا، ويشمل ذلك حكم التكليف، وحكم التصريف، والتسليم والانقياد واجب على كل مؤمن في كليهما.

فأحكام التكليف: الأوامر والنواهي المتعلقة باكتساب العباد.

وأحكام التصريف: هو ما أورده عليك من قهر المراد.

فتبين من هذا أنه لا يحصل لك حقيقة الإيمان إلا بأمرين: بالامتثال لأمره، والاستسلام لقهره.

ثم إنه لم يكتف بالتحكيم الظاهر فيكونوا به مؤمنين، بل اشترط فقدان الحرج، وهو الضيق في نفوسهم من أحكامه صلى الله عليه وسلم، سواء كان الحكم بما يوافق أهوائهم أو

ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ،ص 59.  $^{1}$ 

<sup>-</sup> ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص $^2$  .

<sup>.</sup> 65 سورة النساء الآية -3

يخالفها. وإنما تضيق النفوس لفقدان الأنوار، ووجود الأغيار، فمنه يكون الحرج وهو الضيق، والمؤمنون ليسوا كذلك، إذ نور الإيمان ملأ قلوبهم، فاتسعت وانشرحت، فكانت واسعة بنور الواسع العليم، ممدودة بوجود فضله العظيم، مهيأة لواردات أحكامه، مفوضة إليه في نقضه وإبرامه  $^1$ . فتبين أن إسقاط التدبير يورث برد التسليم لأحكام الله وأحكام رسوله، ويدفع حرارة الهوى وضيق النفوس.

### 6 ـ تفسير الآية بمعاني متعددة :

يفسر ابن عطاء الله الآيات بمعاني متعددة محتملة يرتب عليها نتائج، مثل قوله تعالى : ﴿ وَفِي السَّمَاء رِزْقُكُمْ وَمَا تُوعَدُونَ ﴾ 2، فقد أورد فيها احتمالين :

الاحتمال الأول قال فيه : « يحتمل أن يكون قوله سبحانه وتعالى: ﴿ وَفِي السَّمَاء وِزْقُكُمْ وَمَا تُوعَدُونَ ﴾ أن يكون المراد إثبات رزقكم أي إثباته في اللوح المحفوظ » 3 ويرتب عليه دعوة إلى طمأنة العباد على أرزاقهم، والسكون إلى ربحم فيقول: « فإن كان المراد كذلك، فهو تطمين للعباد، وإعلام لهم أن رزقكم، أي الشيء الذي منه رزقكم كتبناه عندنا وأثبتناه في كتابنا وقضيناه بآياتنا من بل وجودكم وعيناه من قبل ظهوركم. فلأي شيء تضطربون؟ وما لكم إلى لا تسكنون؟ وبوعدي لا تتقون؟ » 4.

الاحتمال الثاني قال فيه: « ويحتمل أن يكون المراد : ﴿ وَفِي السَّمَاء رِزْقُكُمْ وَمَا تُوعَدُونَ ﴾ ، أي الشيء الذي منه رزقكم، وهو الماء كما قال تعالى: ﴿ وَجَعَلْنَا مِنَ الْمَاء كُلَّ شَيْءٍ حَيِّ أَفَلَا يُؤْمِنُونَ ﴾ . وكذلك قال ابن عباس رضي الله عنهما: هو المطر. فيكون قوله: : ﴿ وَفِي السَّمَاء رِزْقُكُمْ وَمَا تُوعَدُونَ ﴾ ، أي الشيء الذي منه أصل رزقكم، ولأن الماء في نفسه رزق » .

<sup>. 6 -</sup> ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص $^{1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  - سورة الذاريات الآية  $^{2}$  .

 $<sup>^{-3}</sup>$  ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص $^{-3}$ 

<sup>.</sup> المصدر نفسه $^{-4}$ 

 $<sup>^{5}</sup>$  - سورة الأنبياء الآية  $^{40}$  .

<sup>.80</sup> ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص $^{-6}$ 

وفي تعدد هذه المعاني التي يحتملها النص، تنفتح الدلالة في هذه الآية، فالمعنيان لا يتدافعان بل يحتملهما النص القرآني.

## 7 ـ منهجه العام في التفسير من خلال الآية 54 من سورة الأنعام:

قصد ابن عطاء الله تفسير قوله تعالى : ﴿ وَإِذَا جَاءِكَ الَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِآيَاتِنَا فَقُلْ سَلاَمٌ عَلَيْكُمْ كَتَبَ رَبُّكُمْ عَلَى نَفْسِهِ الرَّحْمَةَ أَنَّهُ مَن عَمِلَ مِنكُمْ سُوءاً بِجَهَالَةٍ ثُمَّ تَابَ مِن بَعْدِهِ عَلَيْكُمْ كَتَبَ رَبُّكُمْ عَلَى نَفْسِهِ الرَّحْمَة أَنَّهُ مَن عَمِلَ مِنكُمْ سُوءاً بِجَهَالَةٍ ثُمَّ تَابَ مِن بَعْدِهِ وَأَصْلَحَ فَأَنَّهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ أ، في رسالة مستقلة وذلك لما تضمنته هذه الآية من احتصاص الذين يؤمنون بالسلام من رب العالمين، ثم بما كتبه ربنا سبحانه على نفسه من الرحمة، وهذا محور أساس في التصوف، ولذلك قال ابن عطاء الله في آخر هذه الرسالة : « فهذه الآية تشير إلى أصول المشايخ على وجه الإيجاز »2.

و من ثم سوف أتتبع هذه الرسالة باعتبارها نموذج مستقل يكشف عن الخطوات التي يتبعها ابن عطاء الله في تفسيره لآية من القرآن تفسيرا كاملا وهي كما يلي:

- بين وجه استحقاق هؤلاء السلام عليهم من الله تعالى فقال : « رتب سبحانه وتعالى استحقاق السلام عليهم على محبتهم للرسول صلوات الله عليه وسلامه ، فكأنه يقول: إذا جاءوك فسلم عليهم نيابة عني فإن سلامك من سلامي » 3، ثم مضى يبسط المعنى ويستدل بالآيات والأحاديث ويجيب عن مناسبة السلام هنا بعدة أجوبة منها أن السلام عليهم استحلابا للمحية منهم له ودليله في ذلك قوله صلى الله عليه وسلم : (ألا أدلكم على أمر إذا أنتم فعلتموه تحاببتم : أفشوا السلام بينكم ) 4.
- قوله تعالى: ﴿ يُؤْمِنُونَ ﴾ بلفظ المضارع دل على حصول الإيمان لهم على الدوام والاستمرار وفي ذلك يقول : ﴿ ثُم إِنه جاء سبحانه بنسبة الإيمان لهم بصيغة تقتضي الدوام والاستمرار والثبوت والاستقرار ﴾ 5. وكذا قوله ﴿ جَاءكَ ﴾ ففسر معنى الجيء بالطاعة، وهذا يقتضي كما قال: دوام الجيء لكل جيل وفي كل عصر .

<sup>.</sup> 54 سورة الأنعام الآية 54

<sup>.</sup> 28 - ابن عطاء الله السكندري ، تفسير آية الأنعام ، ص  $^2$ 

 $<sup>\</sup>cdot$  13 من المصدر لفسه ، ص $^3$ 

 $<sup>^{4}</sup>$  - أخرجه مسلم في صحيحه باب: لا تدخلوا الجنة حتى تؤمنوا ولا تؤمنوا حتى تحابوا. رقم  $^{54}$  ، ج $^{1}$  ص

م ابن عطاء الله السكندري ، تفسير آية الأنعام ، ص15 - ابن عطاء الله السكندري ، 5

- يرتب على قسمي الإيمان (إيمان به وإيمان له) تعريف الإيمان، فقال: إنه ثبوت الهداية وأن الهداية متوقفة على حصول النور للمهتدي، ودليله قوله تعالى: ﴿ وَمَن لَم يَجْعَلِ اللَّهُ لَهُ نُوراً فَمَا لَهُ مِن نُورٍ ﴾ ويبسط هذه المسألة بسطا وافيا مستدلا بشواهد من القرآن وحتى بأمثلة محسوسة، مثل قوله (...)ما أن البصير له نور خاص هو متصف به ، وللشمس نور فياض فإذا تطابق النوران حصل الإدراك...  $^{6}$ .
  - ينتقل بعد ذلك لطرق حصول الإيمان فيقول: « فاعلم أن التصديق تارة يكون مع شهود المصدق به ، وتارة يكون الغيبة عنه وهذا نظر كلي ....والطريق التي يستند إليها المؤمنون أولها: ...طريق أهل العموم ....والثاني: قيام الدليل والبرهان....والطريق الثالث: هم الذين استند إيماضم إلى شهود عيان وهم الراسخون في العلم وهذا طريق أهل الله » 7.
    - ثم ينتقل للحديث عن الإيمان له فيقول أنه أثر عن الله تعالى .....

<sup>.</sup> 65 سورة النساء الآية -1

<sup>.</sup> 26 سورة العنكبوت الآية -2

 $<sup>^{3}</sup>$  - سورة الشعراء الآية  $^{111}$  .

 $<sup>^{4}</sup>$  - ابن عطاء الله السكندري ، تفسير آية الأنعام ، ص $^{10}$ 

 $<sup>^{5}</sup>$  – سورة النور الآية 40 .

<sup>. 18</sup> من سورة الأنعام ، ص $^{6}$  – ابن عطاء الله السكندري ، تفسير الآية  $^{6}$  من سورة الأنعام ، ص $^{6}$ 

 $<sup>^{7}</sup>$  – المصدر نفسه ، ص 19.

- أم يستدل بالحديث الذي يبين أثر الإيمان، والذي قال فيه رسول الله صلى الله عليه وسلم لحارثة: (لكل حق حقيقة فما حقيقة إيمانك) أ، وبعد جواب حارثة قال صلى الله عليه وسلم: (عبد نور الله قلبه بنور الإيمان)، ثم يقف ابن عطاء الله مع هذا الحديث باسطا معانيه الإشارية، والتي منها الفرق بين مقام الصحابة ومقام حارثة أوكذا قول حارثة (كأيي أنظر)، ولم يقل (نظرت)، لأنه كما يقول أبو العباس المرسي: (الأولياء يطالعون المثل، والأنبياء يطالعون حقائق المرئيات) أولذلك قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (رأيت الجنة) 4.
- أوقد ثم ينتقل للحديث عن متعلق الإيمان وهي الآيات (العلامات) الدالة عليه ، وقد تكون آية أجلى من آية وآية أبحر من آية، لقوله تعالى : ﴿ فَأَرَاهُ الْآيَةَ الْكُبْرَى  $^{5}$ ، فدل بمفهومه ما اقتضته صفة المفاضلة  $^{6}$ .

<sup>-</sup> الحديث أخرجه الإمام البيهقي في كتابه الزهد الكبير عن الحارث بن مالك قال : (أتيت نبي الله صلى الله عليه وسلم وقد أخذ رداءه ، فكبيه ، فوضعه تحت رأسه ، فسلمت عليه ، فقال لي : كيف أنت يا حارث ؟ فقلت : رجلا من المؤمنين ، فقال : انظر ماذا تقول ؟ قال : قلت : نعم رجل من المسلمين حقا فاستوى نبي الله صلى الله عليه وسلم حالسا ثم قال : « إن لكل شيء حقيقة فما حقيقة ذلك ؟ » قال : قلت : عزفت نفسي عن الدنيا ، وأسهرت ليلي ، وأخمصت نهاري ، فكأني أنظر إلى عرش ربي ، وكأني أرى أهل الجنة يتزاورون فيها ، وكأني أسمع عواء أهل النار فيها ، فقال : عرفت فالزم عبد نور الله قلبه بالإيمان) ، باب إن لكل شيء حقيقة فما حقيقة ذلك، رقم 982 ج2 ص488.

<sup>.</sup>  $^2$  - ابن عطاء الله السكندري ، تفسير الآية  $^5$ 4 من سورة الأنعام ، ص  $^2$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  – المصدر نفسه ، ص  $^{3}$ 

<sup>. 173</sup> م الحديث أخرجه البخاري ضمن حديث خسوف الشمس ، رقم الحديث  $^4$  ج  $^4$  ص

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> - سورة النازعات الآية 20.

 $<sup>^{6}</sup>$  – ابن عطاء الله السكندري ، تفسير الآية  $^{54}$  من سورة الأنعام ، ص  $^{24}$ 

- شرح معنى ﴿ كَتَبَ ﴾ فقال : « اعلم أن "كتب " يقال بالاشتراك على معان، منها بمعنى الفرض.... ومنها بمعنى خلق ..... ومنها بمعنى الكتابة على باكما  $^1$ ، واستدل لكل معنى بآية من القرآن ثم قال: « وقد تكون في كتب بمعنى الكتابة وجمازا في الباقى لأنه المتبادر إلى الفهم والتبادر دليل الحقيقة  $^2$ .
- بين وجه إيجاب الله تعالى على نفسه للرحمة ، وذلك لجيئهم أي طاعتهم للرسول صلى الله عليه وسلم فقال: « ... أوجبها على نفسه إيجاب فضل وامتنان وتفضل وإحسان، إذ هو سبحانه لا يجب عليه شيء ، إذ لو وجب عليه شيء للزمه ما وجب عليه، ولكان في ذلك حكما عليه »8.

<sup>1 -</sup> المصدر نفسه ، ص 24.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - المصدر نفسه ، ص 25.

 $<sup>^{3}</sup>$  - سورة الأعراف الآية  $^{2}$  .

 $<sup>^{4}</sup>$  – سورة غافر الآية  $^{7}$  .

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> - سورة طه الآية 05 .

 $<sup>^{6}</sup>$  - سورة الأعراف الآية  $^{6}$  .

<sup>. 26</sup> - 25 من سورة الأنعام ، ص- 25 ابن عطاء الله السكندري ، تفسير الآية - 34 من سورة الأنعام ، ص

 $<sup>^{8}</sup>$  - المصدر نفسه ، ص  $^{26}$ 

- ختم تفسيره لهذه الآية بمسائل في العقيدة متعلقة بصفات الله تعالى فقال : « اعلم أن الله ..... ولا يتقدر في العقول ولا له الله ..... ومتعبد الأنام على لسان الأنبياء ...... وأنجز ما وعد من نصرة الدين بقوله تعالى : ﴿ لِيُظْهِرَهُ عَلَى الدِّينِ كُلِّهِ وَلَوْ كَرِهَ الْمُشْرِكُونَ ﴾ " » 2.
- خاتمة القول أن تفسيره لهذه الآية مس فيه جوانب عديدة من لغة في ظاهر العبارة وباطن الإشارة، ثم استنباطات من حيث وضع اللفظ في التركيب و من حيث دلالة الألفاظ (كتب ، الرحمة)، ثم من حيث التوجيهات التربوية لإقبال المؤمنين على الله تعالى، وقد ختمها بالصفات الواجب اعتقادها في حق الله تعالى .

<sup>1 -</sup> سورة التوبة الآية 33.

<sup>.</sup> 28 من سورة الأنعام ، ص 28 - ابن عطاء الله السكندري ، تفسير الآية 54 من سورة الأنعام ، ص

# المطلب الثاني:

# النفسير الإشاري وموقف ابن عطاء الله منه.

- 1. أساس التفسير الإشاري وسمته.
  - 2. الاستدلال للتفسير الإشاري.
- 3. أقوال العلماء في التفسير الإشاري .
  - 4. شروط قبول التفسير الإشاري.
    - 5. أمثلة للتفسير الإشاري.
- 6. موقف ابن عطاء الله من التفسير الإشاري.

#### تمهيد:

عرف التفسير الإشاري بالتفسير الصوفي، ويعني عند أهله أن يرى المفسر معنى آخر غير المعنى الظاهر، ربما تحتمله الآية الكريمة ولكنه لا يظهر للعامة من الناس، وإنما يظهر لخاصتهم ومن فتح الله قلبه وأنار بصيرته وسلكه ضمن عباده الصالحين، الذين منحهم الله الفهم والإدراك، وهذا النوع من العلم ليس من العلم الكسبي الذي ينال بالبحث والمذاكرة وإنما هو من العلم الوهبي الذي هو أثر التقى والاستقامة والصلاح أ، كما قال تعالى: واتَقُوا اللَّهَ وَيُعَلِّمُكُمْ اللَّهُ وَاللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ فَي وَفيما يلي نتعرض لأساس التفسير والإشاري وسمته وشروط قبوله وأمثلته، ونختم بموقف ابن عطاء الله منه.

<sup>116</sup> محمود عبد الرزاق ، المعجم الصوفي ، ج1ص 1

 $<sup>^{2}</sup>$ . سورة البقرة الآية  $^{2}$ 

# 1 ـ أساس التفسير الإشاري وسمته:

يعتمد التفسير الصوفي الإشاري أساسا على أن للقرآن ظاهرا وباطنا، ويقصد بالظاهر أحكام الشريعة وبالباطن أنوار الحقيقة، وعلم الشريعة علم الجاهدة، وعلم الشريعة يعلمه علم الهداية، وعلم الشريعة علم الآداب وعلم الحقيقة علم الأحوال، وعلم الشريعة يعلمه علماء الأحكام وعلم الحقيقة يعلمه العلماء بالله أ، يقول السلمي في مقدمة تفسيره عن الباعث لإقدامه على كتابة تفسير القرآن: ( لما رأيت المتوسمين بعلوم الظاهر قد سبقوا في أنواع فرائد القرآن، من قراءات وتفاسير ومشكلات وأحكام وإعراب ولغة ومجمل ومفصل وناسخ ومنسوخ، ولم يشتغل أحد منهم بفهم الخطاب على لسان أهل الحقيقة إلا آيات متفرقة، أحببت أن أجمع حروفا أستحسنها من ذلك وأضم أقوال مشايخ أهل الحقيقة إلى ذلك وأرتبه على السور حسب وسعى وطاقتي).

ويقول سهل بن عبد الله التسترى فى تفسيره، وهو أول ما ظهر للصوفية من تفسير للقرآن: ( ما من آية في القرآن إلا ولها أربعة معان، ظاهر وباطن وحد ومطلع، فالظاهر التلاوة، والباطن الفهم، والحد حلالها وحرامها، والمطلع إشراف القلب على المراد بها فقها من الله عز وجل، فالعلم الظاهر علم عام، والفهم لباطنه والمراد به خاص )3.

كما ظهر أيضا تفسير ثالث "للعبد الكريم القشيري" سلك فيه مسلك الصوفية في إدراك الإشارات التي يراها الصوفي خلف آيات القرآن، وسماه لطائف الإشارات، وعن الباعث على تأليفه يقول: ( وكتابنا هذا يأتي على طرف من إشارات القرآن على لسان أهل المعرفة إما من معانى قولهم أو قضايا أصولهم، سلكنا فيه طريق الإقلال خشية الملال

 $<sup>^{1}</sup>$ . محمود عبد الرزاق ، المعجم الصوفي ، ج $^{1}$  ص  $^{1}$ 

ملمان نصيف جاسم التكريتي ، تفسير القرآن الكريم على الطريقة الصوفية ، دراسة وتحقيق حقائق التفسير لأبي عبد الرحمن محمد بن الحسين الأزدى السلمي رسالة ماجستير ، مكتبة كلية دار العلوم ، جامعة القاهرة سنة 22م. 22م. 22م.

<sup>.</sup> التسترى سهل بن عبد الله . تفسير القرآن العظيم . طبعة دار الكتب العربية الكبرى القاهرة . سنة  $^3$  . (د.ط)، ص61 .

مستمدين من الله تعالى عوائد المنة، متبرئين من الحول والقوة مستعصمين من الخطأ والخلل، مستوثقين لأصوب القول والعمل )  $^{1}$ .

ولم يظهر في تاريخ التفسير الإشاري حتى القرن الخامس، أهم من حقائق التفسير للسلمي، ولطائف الإشارات للقشيري، وإن كان القشيري قد استفاد من السلمي فائدة كبرى واقتبس منه كثيرا من آرائه<sup>2</sup>.

وقد ظهر تفسير القرآن المنسوب لابن عربي، ولكنه في الحقيقة للكاشاني السمرقندي، ويعد هذا التفسير أهم تفسير إشاري بعد اللطائف، قال مؤلفه في مقدمته: (ما نزل من القرآن آية إلا ولها ظهر وبطن، ولكل حرف حد ومطلع، فالظهر هو التفسير، والبطن هو التأويل، والحد هو ما تتناهى إليه الفهوم من معنى الكلام، والمطلع ما يصعد إليه منه فيطلع على شهود الملك العلام).

ومن ثم فإن للتفسير الإشاري لدى الصوفية سمات غالبة جمعها بعد الاستقراء "محمود عبد الرزاق" نوردها فيما يلي<sup>4</sup>:

- 1- أن للقرآن ظاهرا وباطنا، وأن الظاهر للعوام والباطن لا يدركه إلا الخواص، وإدراك الخواص مستمد من فيض إلهي ينير بصائرهم، ويكشف لهم على حد قولهم معارف لدنية مباشرة.
- 2- أن العلم بالقرآن على هذا النحو يفترق عن العلوم القرآنية الأخرى في بدايته وفي طرائقه وفي غاياته، فضلا عن أنه يفترق عن سائر العلوم بضرورة العمل، فالعالم لابد أن يكون عاملا وعمله هو جهاده ورياضاته التي تؤدي إلى صقل إرادته وشحذ همته وتنقية مرآته

أ. إبراهيم بسيوني . تحقيق لطائف الإشارات للقشيري . القاهرة الهيئة المصرية العامة للكتاب . الطبعة الثالثة . سنة 1981م . ج 1 ص 14 .

 $<sup>^{2}</sup>$ . محمود عبد الرزاق . المعجم الصوفي . ج $^{1}$  ص

<sup>.</sup> ابن عربي محي الدين. تفسير ابن عربي . ج 1 ص 4.

<sup>-</sup> حامد محمود الزفري . محي الدين بن عربي مفسرا . رسالة دكتوراه . بمكتبة كلية أصول الدين جامعة الأزهر القاهرة . سنة 1972م . ص 174.

 $<sup>^{4}</sup>$  . محمود عبد الرزاق . المعجم الصوفي . ج $^{1}$  ص $^{1}$  .

- الباطنية من كل شائبة، فالتفسير عموما ليس تفسيرا مباشرا، بل يسلك تزكية النفوس وتطهير القلوب والحث على التحلي بالأخلاق الفاضلة .
- 3 أن التفسير الإشاري وإن كان يعتمد على ما وراء العبارة الظاهرية إلا أنه لم تخل من بعض ما نقل من الآثار على النحو المذكور في التفسير بالمأثور أو التفسير بالرأي بالطريقة الاستنباطية، أو تفسيرات تعتمد على معاني الألفاظ والتفسيرات بلاغية.
- 4- تتعرض هذه التفسيرات لكثير من المعاني والمصطلحات الصوفية التي تكشف عن طريقتهم وتجربتهم، لا سيما أنهم يوجهون الآيات كشواهد لهذه الرموز والمصطلحات.
- 5- ومع ما فيها من معاني تقبل بصعوبة، أو يلتمس لها وجها تحمل عليه بمشقة، إلا أن هناك معان مشكلة تصل في بعض الأحيان إلى الكفر والزندقة .
  - 6 لم تسلم هذه التفسيرات من الإسرائيليات، والاستشهاد بغير القرآن والسنة، ولم تتبع الدقة في تحرى ثبوت الحديث، أو مراعاة التعليق على الأسانيد، وكذلك لم تخل من فكر باطني $^1$ .

اختلف العلماء منذ ظهور هذا النوع من التفسير بين مجوز له ومانع، ولكل أدلته وفيما يلى نعرض تفصيل ذلك .

### 2 . الاستدلال للتفسير الإشارى:

استدل الصوفية ومنهم السراج الطوسي بكثير من الآيات القرآنية العامة، التي تدعو إلى التدبر وفهم كتاب الله بالتأمل وحسن الاستماع، كقوله تعالى: ﴿ أَمْ ذَلِكَ الْكِتَابُ لا رَيْبَ فِيهِ هُدًى لِلْمُتَّقِينَ الَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِالْغَيْبِ وَيُقِيمُونَ الصَّلاةَ وَمِمَّا رَرَقْنَاهُمْ يُنفِقُونَ ﴾ 2، وكقوله: ﴿ فَمَالِ هَؤُلاءِ الْقَوْمِ لا يَكَادُونَ يَفْقَهُونَ حَدِيثًا ﴾ 3، والمعنى لا يفهمون عن الله مراده من الخطاب، ولم يرد أنهم لا يفهمون نفس الكلام، وكقوله تعالى: ﴿ أَفَلا يَتَدَبَّرُونَ مَراده من الخطاب، ولم يرد أنهم لا يفهمون نفس الكلام، وكقوله تعالى: ﴿ أَفَلا يَتَدَبَّرُونَ

<sup>1 -</sup> الشاطبي أبو إسحاق . الموافقات في أصول الشريعة للإمام . المطبعة التجارية بمصر (د.ت) . ج 3 ص403 وما بعدها .

<sup>-</sup> حسن عبد التواب. في التفسير الصوفى للقرآن. رسالة دكتوراه بمكتبة كلية أصول الدين جامعة الأزهر الشريف القاهرة. سنة 1972م. ص144 .

<sup>.</sup>  $^2$  . سورة البقرة الآية  $^2$ 

 $<sup>\</sup>frac{3}{10}$ . سورة النساء الآية  $\frac{3}{10}$ 

ويواصل السراج الطوسي استدلاله على التفسير الإشاري فيقول: ( وقال تعالى: ﴿ الَّذِينَ يَسْتَمِعُونَ الْقَوْلَ فَيَتَبِعُونَ أَحْسَنَهُ 4 ﴾، فالقرآن كله حسن ومعنى إتباع الأحسن، ما يكشف للقلوب من العجائب عند الاستماع وإلقاء السمع من طريق الفهم والاستنباط) 5.

ومن السنة يستدلون بقوله صلى الله عليه وسلم: (لكل آية ظهر وبطن ولكل حرف حد ومطلع) 6، فلفظ الظاهر والباطن في فهمهم قرآنيان، ولا يمكن الاعتراض على الفكرة القائلة بأن في القرآن ناحية واضحة تدرك في ضوء الاشتقاق، وأن به ناحية أخرى ربما كانت أخفق وأعمق بالنسبة للأولى، لأن هذه الفكرة يمكن أن تطبق في الواقع على أي نص فكل نص له ناحية قريبة مباشرة تدرك بلا عناء، وناحية أخرى تحتاج إلى تعمل وجهد في استيعابها وفهمها، كما لا يمكننا أن ننكر أن الحقيقة الإنسانية الثابتة تشير إلى عدم تساوى الناس في الفهم والإدراك، وقد ظهرت تلك الحقيقة في حياة الرسول صلى الله عليه

<sup>.</sup> سورة محمد الآية 24 . <sup>1</sup>

 $<sup>^{2}</sup>$  . سورة ق الآية  $^{2}$ 

<sup>3.</sup> السراج الطوسي أبو نصر عبد الله بن علي السراج (ت 378ه). اللمع في التصوف. تحقيق عبد الحليم محمود وطه عبد الباقي سرور. القاهرة دار الكتب الحديثة سنة 1969م. ص 113.

 <sup>4 .</sup> سورة الزمر الآية 18 .

 $<sup>^{5}</sup>$ . السراج الطوسي . اللمع في التصوف . ص 113 .

مسعود رضي على عبد الله بن مسعود رضي الله عليه وسلم ولكنه أثر موقوف على عبد الله بن مسعود رضي الله عنه ولفظه قال : " إن القرآن ليس منه حرف إلا له حد ولكل حد مطلع " معجم الطبراني الكبير رقم (8667)، ج9 ص8667 .

وسلم وصحابته مرضي الله عنهم الذين تفاوتت أقدارهم في سرعة ومدى فهمهم للقرآن، وهذا يفسر ما أثر عنهم من تفسيرات مختلفة  $^1$ .

فعن ابن عباس مرضي الله تعالى عنهما قال: (كان عمر يدخلني مع أشياخ بدر فقال بعضهم: لم تدخل هذا الفتى معنا ولنا أبناء مثله ؟ فقال: إنه ممن قد علمتم، قال: فدعاهم ذات يوم ودعاني معهم، قال: وما أربته دعاني يومئذ إلا ليريهم مني، فقال: ما تقولون في: ﴿ إِذَا جَاءَ نَصْرُ اللّهِ وَالْفَتْحُ وَرَأَيْتَ النّاسَ يَدْخُلُونَ فِي دِينِ اللّهِ أَفْوَاجًا ﴾ 2، حتى ختم السورة؟ فقال بعضهم: أمرنا أن نحمد الله ونستغفره إذا نصرنا وفتح علينا، وقال بعضهم: لا ندري أو لم يقل بعضهم شيئا، فقال لي: يا بن عباس أكذاك تقول؟ قلت: لا، قال: فما تقول؟ قلت: هو أجل رسول الله صلى الله عليه وسلم أعلمه الله له : ﴿ إِذَا جَاءَ نَصْرُ اللّهِ وَالْفَتْحُ رضي الله عنه : ما أعلم منها إلا ما تعلم ) .

والشاهد هنا أن ابن عباس رضي الله عنه فهم من خطاب الله معنى خفيا وراء ظاهر الألفاظ لم يدركه عامة الصحابة في مجلسهم، وهذا يشبه عمل الصوفية في التفسير الإشاري.

ومثله أيضا ما روى عن أبي سعيد الخدري رضي الله لاعنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلمر جلس على المنبر فقال: (إن عبدا خيره الله بين أن يؤتيه من زهرة الدنيا ما شاء وبين ما عنده فاختار ما عنده، فبكى أبو بكر وقال: فديناك بآبائنا وأمهاتنا، فعجبنا له وقال الناس: انظروا إلى هذا الشيخ ، يخبر رسول الله صلى الله عليه وسلمر عن عبد خيره الله بين أن يؤتيه من زهرة الدنيا وبين ما عنده، وهو يقول فديناك بآبائنا وأمهاتنا فكان رسول الله صلى الله عليه وسلم هو المخير، وكان أبو بكر هو أعلمنا به) 5.

<sup>. 157</sup>مال جعفر ، التصوف طريقا وتجربة ومذهبا ، ص $^{1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$ . سورة النصر الآية  $^{2}$  .  $^{2}$ 

 $<sup>^{3}</sup>$  . سورة النصر الآية  $^{3}$ 

<sup>.</sup> الحديث أخرجه البخاري في صحيحه ، برقم (4043). ج $^4$  ص $^4$ 

<sup>5.</sup> أخرجه أبو عيسى الترمذي في سننه عَنْ عَنْ أَبِي سَعِيدٍ الْخُدْرِيِّ بَابِ مناقب أبي بكر الصديق، رقم 3593 ج12 ص 118. وقَالَ أَبُو عِيسَى هَذَا حَدِيثٌ حَسَنٌ صَحِيحٌ. .

وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (إن من أمَنِّ الناس علي في صحبته وماله أبا بكر، ولو كنت متخذا خليلا من أمتي لاتخذت أبا بكر إلا خلة الإسلام، لا يبقين في المسجد خوخة إلا خوخة أبي بكر) أ. فأبو بكر الصديق فهم بطريق الإشارة ما لم يفهمه عامة الصحابة وأسعد بذلك رسول الله صلى الله عليه وسلم وكان الأمر كما قال.

# 3 ـ أقوال العلماء في التفسير الإشاري:

اختلف العلماء في التفسير الإشاري، وتباينت فيه أقوالهم فمنهم من أجازه ومنهم من منعه، ومنهم من عده من كمال الإيمان ومحض العرفان، ومنهم من اعتبره زيغا وضلالا وانحرافا عن دين الله تبارك وتعالى .

لكن الموضوع دقيق ويحتاج إلى دقة وعمق في فهمه ببصيرة وعلى حقيقة، ليظهر الغرض من هذا النوع من التفسير، هل هو اتباع الهوى والتلاعب بآيات الله كما فعل الباطنية والشيعة<sup>2</sup>، فيكون ذلك من قبيل الزندقة والإلحاد، أو الغرض منه الإشارة إلى أن كلام الله تعالى يعز أن يحيط به البشر إحاطة تامة، وأن كلامه تعالى فيه مفاهيم وأسرار ودقائق وعجائب لا تنقضي على مدار الأزمان، وبهذا يتوالى إعجازه مرة بعد مرة، فيكون ذلك من محض العرفان وكمال الإيمان، كما نسب السيوطي إلى ابن عباس مضي السعنهما: (إن القرآن ذو شجون وفنون وظهور وبطون، لا تنقضي عجائبه ولا تبلغ غايته، فمن أوغل فيه برفق نجا ومن أوغل فيه بعنف هوى، أحبار وحلال وحرام، وناسخ ومنسوخ، ومحكم

<sup>.</sup> أخرجه البخاري في صحيحه . برقم (3691) . ج $^{2}$  س $^{3}$ 

أحمد عرفات أبو الحسن القاضي. الفكر السياسي عند الباطنية وموقف الغزالي منه. إعداد رسالة ماجستير بكلية  $^2$ . دار العلوم جامعة القاهرة. سنة 1988م.

<sup>-</sup> محمد محمود عبد الحميد. مذهب التأويل عند الشيعة الباطنية. دراسة تحليلية نقدية. رسالة ماجستير. سنة1983م. الفصل الخاص بحيل الباطنية وأصناف المتبعين لهم. ص 217.

<sup>-</sup> محمد محمد إبراهيم العسال. الشيعة الإمامية الإثنا عشرية ومنهجهم في التفسير. رسالة دكتوراه بمكتبة كلية أصول الدين. جامعة الأزهر الشريف بالقاهرة سنة1981م. ص 19 .

ومتشابه، وظهر وبطن، فظهره التلاوة وبطنه التأويل، فحالسوا به العلماء وحانبوا به السفهاء)<sup>1</sup>.

وفيما يلي نتعرف على أقوال العلماء في هذا النوع من التفسير مرتبة حتى عصرنا الحاضر ومنها تتحدد شروط قبول التفسير الإشاري:

#### 1- رأى ابن الصلاح:

ينقل ابن الصلاح عن الإمام أبى الحسن الواحدي المفسر أنه قال: (صنف أبو عبد الرحمن السلمي حقائق التفسير، فإن كان قد اعتقد أن هذا تفسير فقد كفر) ثم يعقب على ذلك بقوله: (وأنا أقول: الظن بمن يوثق به منهم أنه إذا قال شيء من أمثال ذلك أنه لم يذكره تفسيرا ولا ذهب به مذهب الشرح للكلمة المذكورة من القرآن العظيم، فإنه لو كان كذلك كانوا قد سلكوا مسلك الباطنية، وإنما ذلك ذكر منهم لنظير ما ورد به القرآن فإن النظير يذكر بالنظير ومن ذلك، قتال النفس في الآية المذكورة في قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا قَاتِلُوا الَّذِينَ يَلُونَكُمْ مِنْ الْكُفّارِ ﴾ ث فكأنه قال: أمرنا بقتال النفس ومن يلينا من الكفار ومع ذلك فياليتهم لم يتساهلوا في مثل ذلك لما فيه من الإلهام والإلباس) 3.

### 2- *رأى الشاطبي*:

يقسم الشاطبي الاعتبارات القرآنية الواردة على القلوب الطاهرة وأصحاب البصائر إذا صحت على كمال شروطها على ضربين:

أ- ما يكون أصل انفحاره من القرآن ويتبعه سائر الموجودات ، فإن الاعتبار الصحيح في الجملة هو الذي يخرق من البصيرة في حجب الأكوان من غير توقف ، فإن توقف فهو غير صحيح حسبما بينه أهل التحقيق بالسلوك .

ب- ما يكون انفجاره من الموجودات كليا أو جزئيا ويتبعه الاعتبار في القرآن.

السيوطي جلال الدين عبد الرحمن . الإتقان في علوم القرآن . تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم . دار التراث القاهرة . الطبعة الثالثة . سنة 1405ه . ج 2 ص 185 .

 $<sup>^{2}</sup>$  . سورة التوبة الآية  $^{2}$ 

 $<sup>^{3}</sup>$  عبد المعطى أمين قلعجى . تحقيق فتاوى ابن الصلاح فى التفسير والحديث والأصول والفقه . الطبعة الأولى . دار الوعى سوريا . سنة 1403ه . ج1 ص29 .

فإن كان الأول فهذا الاعتبار صحيح وهو معتمد على فهم باطن القرآن من غير إشكال، وإن كان الثاني فالتوقف على اعتباره في فهم باطن القرآن لازم وأخذه على إطلاقه ممتنع لأنه بخلاف الأول 1.

#### 3- رأى حاجي خليفة:

يرى حاجى خليفة أن التصوف علم يعرف به كيفية رقي أهل الكمال من النوع الانساني في مدارج سعادتهم ، والأمور العارضة لهم في درجاتهم ، بقدر الطاقة البشرية ، وأما التعبير عن هذه الدرجات والمقامات كما هو حقه ، فغير ممكن لأن العبارات إنما وضعت للمعاني التي وصل إليها فهم أهل اللغات ، وأما المعاني التي لا يصل إليها إلا غائب عن ذاته فضلا عن قوى بدنه ، فليس بممكن أن يوضع لها ألفاظ ، فضلا عن أن يعبر عنه بألفاظ ، فكما أن المعقولات لا تدرك بالأوهام والموهومات ، لا تدرك بالخياليات ، والتخيلات لا تدرك بالحواس ، كذلك ما من شأنه أن يعاين بعين اليقين لا يمكن أن يدرك بعلم اليقين ، فالواجب على من يرد ذلك أن يجتهد في الوصول إليه ، بالعين دون أن يطلبه بالبيان فإنه طور وراء طور العقل 2.

#### 4- رأى سعد الدين التفتازاني:

في شرحه للعقائد النسفية وتحت قول النسفي: (النصوص على ظاهرها والعدول عنها إلى معان يدعها أهل الباطن إلحاد) علق سعد الدين التفتازاني بقوله: (سميت الملاحدة باطنية لادعائهم أن النصوص ليست على ظاهرها ، بل لها معان باطنة لا يعرفها إلا المعلم وقصدهم في ذلك نفى الشريعة بالكلية ، وأما ما يذهب إليه بعض المحققين بأن النصوص على ظاهرها ، ومع ذلك فيها إشارات خفية إلى دقائق تكشف عن أرباب السلوك ، يمكن التوفيق بينها وبين الظواهر المرادة ، فهي من كمال الإيمان ومحض العرفان ) 3.

<sup>.</sup> الشاطبي أبو إسحاق . الموافقات في أصول الشريعة للإمام ، المطبعة التجارية بمصر (د.ت) . +3 س272 .

<sup>2.</sup> حاجي خليفة مصطفى بن عبد الله القسطنطيني الرومي (ت 1067هـ). كشف الظنون عن أسامي الكتب والفنون. نشرة المستشرق جوستاف فلويجل. بغداد طبعة مكتبة المثنى (د.ت). ج1 ص413.

<sup>3.</sup> التفتازاني سعد الدين مسعود بن عمر بن عبد الله (ت 793هـ). شرح العقائد النسفية. طبعة المكتبة الأزهرية للتراث القاهرة. سنة 1421هـ. ص143.

#### 5- رأى محى الدين بن عربي:

يقول: (وكماكان أصل تنزيل الكتاب من الله على أنبيائه ،كان تنزيلا للفهم على قلوب بعض المؤمنين ، والأنبياء ما قالت على الله ما لم يقل لها ، ولا أخرجت ذلك من نفوسها ولا أفكارها ، ولا تعملت فيها ، بل جاءت من عند الله ، قال تعالى : ﴿ تَنزِيلُ مِنْ حَكِيمٍ حَمِيدٍ ﴾ ، وقال فيه : ﴿ لا يَأْتِيهِ الْبَاطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلا مِنْ خَلْفِهِ ﴾ ، وإذاكان الأصل المتكلم فيه من عند الله لا من فكر الإنسان ورؤيته ، وعلماء الرسوم يعلمون ذلك ، فينبغى أن يكون أهل الله العاملون به أحق بشرحه ، وبيان ما أنزل الله فيه من علماء الرسوم فيكون شرحه أيضا تنزيلا من عند الله على قلوب أهل العلم كماكان الأصل ) .

### 6- رأى أبي حامد الغزالي:

يقول الغزالي: (لا تظنن في ضرب الأمثال، فرصة مني في رفع الظواهر واعتقادا في إبطالها، حتى أقول مثلا لم يكن مع موسى نعلان ولم يسمع الخطاب بقوله: ﴿ فَاحْلَعْ الْعَلَيْكَ الله فإن إبطال الظواهر رأى الباطنية الذين نظروا بعين عوراء إلى أحد العالمين، وجهلوا جهلا بالموازنة بينهما، فلم يفقهوا وجهه، كما أن إبطال الأسرار مذهب الحشوية، فالذي يجرد الظاهر حشوي، والذي يجرد الباطن باطني، والذي يجمع بينهما كامل، بل أقول: موسى فهم من خلع النعلين اطرح الكونين، فامتثل الأمر ظاهرا بخلع النعلين وباطنا بخلع الكونين) أ، غير أن صاحب المعجم الصوفي قال: (وتفسير الغزالي لخلع النعلين باطنا بخلع الكونين، تعسف كبير، فليس في دلالة اللغة ولا قرينة الخطاب إطلاق الكونين وإرادة النعلين) أ، والذي يظهر لي أن في هذا الفهم عن الغزالي هو التعسف الكبير، الغزالي لم يقل الخطاب ذكر النعلين وأراد الكونين، بل الصحيح الذي يفهم عن الغزالي

<sup>.</sup> سورة فصلت الآية 42 . 1

<sup>.</sup> 42 . سورة فصلت الآية  $^2$ 

<sup>.</sup> ابن عربي محي الدين . الفتوحات المكية . طبعة دار صادر بيروت . (د.ت) . ج $\,1\,$  ص $^{280}$  .

<sup>-</sup> المزيد عن رأى ابن عربي في التفسير الإشارى للقرآن . حامد محمود الزفري . محي الدين بن عربي مفسرا.

سورة طه الآية 12.

<sup>5.</sup> أبو حامد الغزالي . مشكاة الأنوار . تحقيق أبى العلا عفيفي . الدار القومية القاهرة . سنة1964م . (د،ط) . ص33 .

 $<sup>^{6}</sup>$ . محمود عبد الرزاق . المعجم الصوفي . ج $^{1}$  ص $^{1}$ 

هو أن الخطاب القرآني ذكر النعلين وأراد النعلين، ولا يمنع المخاطب أن يفهم إضافة إلى ذلك خلع الكونين. ليتحقق لنا إثبات الظاهر مع الإشارة إلى معنى زائدا يفهم عند الظاهر. 7- رأى عبد العظيم الرزقاني:

يرى الزرقاني أن بعض الناس قد فتنوا بالإقبال على دراسة تلك الإشارات والخواطر، فدخل في روعهم أن الكتاب والسنة بل والإسلام كله ما هو إلا سوانح وواردات على هذا النحو من التأويلات والتوجيهات، وزعموا أن الأمر ما هو إلا تخييلات، وأن المطلوب منهم هو الشطح مع الخيال أينما شطح فلم يتقيدوا بتكاليف الشريعة، ولم يحترموا قوانين اللغة العربية في فهم أبلغ النصوص العربية، كتاب الله وسنة رسوله صلى الله عليه وسلم والأدهى من ذلك أهم يتخيلون ويخيلون للناس أهم هم أهل الحقيقة، الذين أدركوا الغاية واتصلوا بالله اتصالا أسقط عنهم التكليف، وسما بحم عن حضيض الأخذ بالأسباب ما دموا في زعمهم مع رب الأرباب، وهذا لعمر الله هو المصاب العظيم الذي عمل له الباطنية، كيما يهدموا التشريع من أصوله ويأتوا بنيانه من قواعده، فواجب النصح لإخواننا المسلمين يقتضينا أن نحذرهم الوقوع في هذه الشباك، ونشير عليهم أن ينفضوا من أمثال المسلمين يقتضينا أن نحذرهم الوقوع في هذه الشباك، ونشير عليهم أن ينفضوا من أمثال تلك التفاسير الإشارية الملتوية، لأنحاكلها أذواق ومواجيد خارجة عن حدود الضبط والتقييد، وكثيرا ما يختلط فيها الخيال بالحقيقة والحق بالباطل فالأحرى بالفطن العاقل أن ينأى بنفسه عن هذه المزالق وأن يفر بدينه من هذه الشبهات، وأمامه في الكتاب والسنة وشروحهما على قوانين الشريعة واللغة رياض وجنات) أ.

في هذا القول إلحاق التفسير الإشاري بالباطني ثم عده من الشبهات، ودافع الزرقاني في ذلك فتنة بعض من طلبة العلم بالإشارات، حتى غدت هي همهم وشغلهم فالتفتوا عن حقيقة المعاني القرآنية، ومعالجة هذه الظاهرة لا يكون بإبطال التفسير الإشاري بل يكون بتوجيه هؤلاء إلى تفسير القرآن على وفق الشريعة وقوانين اللغة، وصرفهم عن التفسير الإشاري لقصورهم لا لقصوره.

### 8- رأى محمد حسين الذهبي:

<sup>1.</sup> عبد العظيم الزرقاني . مناهل العرفان في علوم القرآن . دار الفكر بيروت . الطبعة الأولى . سنة1996م . ج1 ص558.

يقرر الذهبي أن الأدلة مجتمعة تعطينا أن القرآن الكريم له ظهر وبطن، ظهر يفهمه كل من يعرف اللسان العربي، وبطن يفهمه أصحاب الموهبة وأرباب البصائر، غير أن المعاني الباطنية للقرآن، لا تقف عند الحد الذي تصل إليه مداركنا القاصرة بل هي أمر فوق ما نظن وأعظم مما نتصور 1.

يقول: (أما المعنى الباطن فلا يقف على جريانه على اللسان وحده بل لا بد فيه مع ذلك إلى نور يقذفه الله تعالى في قلب الإنسان ، يصير به نافذ البصيرة سليم التفكير ، ومعنى هذا أن التفسير الباطن ليس أمرا خارجا عن مدلول اللفظ القرآني )  $^2$  ، ويقول أيضا: (أما الصوفية أهل الحقيقة وأصحاب الإشارة فقد اعترفوا بظاهر القرآن ولم يجحدوه كما اعترفوا بباطنه ولكنهم حين فسروا المعاني الباطنية خلطوا عملا صالحا وآخر سيئا ، فبينما تجد لهم أفهاما مقبولة تجد لهم بجوارها أفهاما لا يمكن أن يقبلها العقل أو يرضى بحا الشرع )  $^3$ .

والخلاصة في رأي الذهبي أن مثل هذه التفاسير الغريبة للقرآن مزلة قدم لمن لا يعرف مقاصد القوم، وليتهم احتفظوا بها عند أنفسهم ولم يذيعوها على الناس فيوقعهم في حيرة واختلاف، منهم من يأخذها على ظاهرها ويعتقد أن ذلك هو مراد الله من كلامه، وإذا عارضه ما ينقل في كتب التفسير على خلافها ربما كذب بها أو أشكل عليه ومنهم من يكذبها على الإطلاق ويرى أنها تقول على الله وبهتان، إذن ليتهم ما فعلوا ذلك، إذن ليكذبها على الإطلاق وأراحوا أنفسهم من كلام الناس فيهم وقذف البعض لهم بالكفر والإلحاد في آيات الله .

#### 9 - رأى محمد كمال جعفر:

في حين آخر يرى كمال جعفر أنه يجب أن لا يغيب عن أذهاننا أنه من الطبيعي أن لا يقف الصوفي عند المعاني التقليدية في أي من القرآن أو السنة قولا وعملا، لأنه ليس

<sup>1.</sup> الذهبي محمد حسين. التفسير والمفسرون للدكتور. مكتبة وهبة القاهرة. الطبعة السابعة سنة 1421هـ ج2 ص22.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>. المرجع نفسه ج2 ص22.

<sup>3.</sup> المرجع نفسه ج2 ص22.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>. المرجع نفسه ج2 ص42.

كالفقيه أو العالم الذي يعتمد على النظر العقلي فحسب، لأن ذلك لا يشبع رغبته ولا يمد روحه بالزاد الضروري، بل إنه يتعمق إلى معان وراء المعنى الظاهر المباشر، وإن لم يكن من الضروري أن تكون هذه المعاني العميقة متناقضة مع تلك المعاني الظاهرية، ويشير كمال جعفر إلى نقطة هامة، وهي أن القرآن بالنسبة للصوفي يحمل حقيقتين متساويتين في الأهمية، فهو من جهة وحي تاريخي اتخذ وضعه في الزمان والمكان المحددين، وهو من جهة أخرى النبع الفياض الذي لا تنفد حقائقه الإلهية الصادرة عن الله جل جلاله، وهو لا متناه لأنه كلام الموجود الذي لا يتناهى، والمعاني الباطنية لكلماته غير متناهية كذلك أيضا أ.

كما أن الصوفي المتأمل قد يصل إلى مرحلة يدرك فيها أعمق المعاني الروحية في القرآن، وهذه الفكرة في حد ذاتها بصرف النظر عن الاعتبارات الأخرى قد تثير صعوبات، بحيث أنها تؤدى إلى أن يكون تفسير القرآن مختلفا باختلاف الذوات المشتركة فيها، أي أن يكون الموقف موقفا ذاتيا مما ينتج بدوره تفسيرات متعارضة ويؤدى إلى اضطرار كبير، ولكن الحقيقة أن الصوفية فعلا يرون أن تعدد التفسيرات أمر حتمي، لأن معاني القرآن لا نهائية وتتكشف لكل صوفي حسب طاقته الروحية وحسب فضل الله يؤتيه من يشاء، وليس في ذلك أي ضير ما دام هذا متصلا بالمعاني الكمالية التي لا تتجاوز حدود المعاني المباشرة المتفق عليها<sup>2</sup>.

ومن ثم أمكننا القول بأن تمني الذهبي أن لو أمسك الصوفية عن هذه الإشارات لسدوا بابا وجنبوا غيرهم الحكم لهم أو عليهم، إنما هو جنوح إلى غير ممكن اعتبارا أن الناطقين بالإشارات نطقوا بها مقهورين في فهم ورد عليهم عند الآيات حسب أنوارهم وحسب ما ناوله صاحب الغيب كما يقول ابن عطاء الله، وقد استفاد منه تلامذتهم المريدون في تربيتهم وتعميق فهمهم وغلاكيف يسكت صاحب الحق خوفا ممن لا يقصده بالخطاب.

كما أن التخريج الذي خرجه "كمال جعفر" للإشكال اللازم تعدد معاني الآيات، وأن فيه كشفا للانهائية المعاني القرآن، فهو تخريج جيد وصائب، إذ كيف يُظن أن يحيط الخلق بكلام الخالق.

236

<sup>· .</sup> محمد كمال جعفر . التصوف طريقا وتجربة ومذهبا . ص157 .

التستري سهل بن عبد الله . من التراث الصوفى . خدمة محمد كمال إبراهيم جعفر . طبعة دار المعارف القاهرة . سنة  $^2$  . 109م . ص109م . ص

# 4 . شروط قبول التفسير الإشاري وأمثلته:

#### أ. شروطه :

يرى محمد كمال جعفر أنه لا بد قبل تقرير شروط قبول التفسير الصوفي التنبه إلى أن التفسير الصوفي يرتبط بنوعية اعتقاد المفسر، ويمكن إجمال تفسيراتهم في نوعين:

- -1 التفسير النظرى : وهو التفسير المبنى على نزعة فلسفية حيث تتوجه الآيات القرآن لديهم وفق نظرياتهم وتتفق مع تعاليمهم .
- 2- التفسير الإشارى : هو تأويل آيات القرآن الكريم على خلاف ما يظهر منها بمقتضى إشارات خفية تظهر لأرباب السلوك ولا يمكن التطبيق بينها وبين الظواهر المرادة .

والفرق بين التفسير النظري و التفسير الإشاري في أثرهما على تفسير القرآن أن التفسير النظري يبنى على مقدمة علمية تنقدح في ذهن الصوفي أولا ثم ينزل القرآن عليها بعد ذلك، أما التفسير الإشاري فلا يرتكز على مقدمات علمية بل يرتكز على مجاهدات رياضية، يأخذ الصوفي نفسه بها حتى يصل إلى درجة إيمانية تنكشف له فيها من سبل العبارات هذه الإشارات، وتتوالى على قلبه تحليل الآيات من المعاني الربانية .

كما أن التفسير الصوفي النظري يرى صاحبه أنه كل ما تحتمله الآية من معاني وليس وراءه معنى آخر يمكن أن تحمل عليه إلا هذا ، على حسب طاقته أما التفسير الإشاري فلا يرى الصوفي أن كل ما يراد من الآية بل يرى أن هناك معنى آخر تحتمله الآية ويراد منها أولا وقبل كل شيء ذلك المعنى الظاهر الذي ينساق إليه الذهن قبل غيره .

ويرى "كمال جعفر" في شرطه لقبول التفسير الصوفي أن تأويل الصوفية للقرآن أو الفهم الخاص له إذا خلا من أي هدف سياسي أو اجتماعي، سواء كان لرد اعتبار أو كوثيقة أمن أو بسط سلطان أو كسب ثروة أو احتفاظ بمراكز نفوذ تتعلق بأشخاص أو بجماعات، إذا لم يكن له مثل هذا الهدف وإذا كان لا يعارض نصا قرآنيا آخر، ولا يعارض الاستعمال العربي، ولا يؤدى إلى تحريف أو انحراف، وإذا كان وجوده يضيف ثروة روحية أو عقلية، وإذا كان لا يدعى من السلطة ما يجعله أمرا ملزما، بفرض واحديته في الأحقية، إذ

كان كذلك فهو تأويل مقبول، ليست له غاية إلا تعميق الفهم عن الله الذي ما زال كتابه منبعا لا يغيض ومعينا لا ينضب للحقائق والأسرار $^1$ .

ومن ثم وبناء على ما سبق من الآراء يمكن تقرير الشروط التي يقبل بها التفسير الصوفي في العناصر الآتية:

- . ألا يكون التفسير الصوفي منافيا للظاهر من النظم القرآبي الكريم-1
  - . أن يكون له شاهد شرعى يؤيده-2
  - -3 . -3 -3
  - 4- ألا يدعى أن التفسير الصوفي هو المراد وحده من الظاهر .
- . الناس على أفهام الناس على أفهام الناس -5

فإذا توفرت هذه الشروط، وليس للتفسير ما ينافيه أو يعارضه من الأدلة الشرعية، حاز الأخذ به أو تركه، لأنه من قبيل الوجدانيات، لا تقوم على دليل نظري، وإنما هو أمر يبعث على تنمية المشاعر وتحصيل مكارم الأخلاق، فيجده الصوفي من نفسه ويسره بينه وبين ربه، فله أن يأخذ به أو يعمل بمقتضاه دون أن يلزم به أحدا من الناس، والأحرى ألا يسمى هذا اللون من الفهم تفسيرا وإنما يسمى ذكر النظير بالنظير الذي يعتبر صحيحا.

### ب. أمثلة للتفسير الإشاري:

نذكر أمثلة لعدد من الصوفية مثل سهل ابن عبد الله التستري و السراج الطوسي والجنيد وأبي القاسم القشيري على الترتيب:

### $^{3}$ سهل بن عبد الله التسترى

<sup>.</sup> محمد كمال جعفر . التصوف طريقا وتجربة ومذهبا . ص $^{1}$ 

<sup>.</sup> محمد كمال جعفر . التصوف طريقا وتجربة ومذهبا . ص $^2$ 

<sup>3.</sup> أبو محمد سهل بن عبد الله التستري ولد في تستر سنة 200ه كان من كبار العلماء والأولياء ولم يكن له في الورع نظير لقي ذا النون المصري وأقام في البصرة زمانا طويلا وتوفي بما سنة 283هـ. الذهبي ، سير أعلام النبلاء، ج 13 ص 330.

- جاء له فى قوله تعالى : ﴿ وَإِذَا مَرِضْتُ فَهُوَ يَشْفِينِي وَالَّذِي يُمِيتُنِي ثُمُّ يُحْيِينِ ﴾ ، قال : ( يعنى إذ تحركت بغيره لغيره عصمنى ، وإذا ملت إلى شهوة من الدنيا منعها عنى، وقوله والذى يميتنى ثم يحين أى الذى يميتنى بالغفلة ثم يحينى بالذكر) 2.
- كما جاء له فى قوله: ﴿ فَتِلْكَ بُيُوتُهُمْ خَاوِيَةً بِمَا ظَلَمُوا ﴾ 3 ، قال: (الإشارة فى البيوت إلى القلب فمنها ما هو عامر بالذكر، ومنها ما هو خرب بالغفلة ومن ألهمه الله عز وجل بالذكر فقد خلصه من الظلم ) 4.
- وقال في قوله تعالى: ﴿ وَإِنْ طَائِفَتَانِ مِنْ الْمُؤْمِنِينَ اقْتَتَلُوا فَأَصْلِحُوا بَيْنَهُمَا فَإِنْ بَغَتْ إِلَى أَمْرِ اللَّهِ فَإِنْ فَاءَتْ فَأَصْلِحُوا بَيْنَهُمَا إِحْدَاهُمَا عَلَى الْأُخْرَى فَقَاتِلُوا الَّتِي تَبْغِي حَتَّى تَفِيءَ إِلَى أَمْرِ اللَّهِ فَإِنْ فَاءَتْ فَأَصْلِحُوا بَيْنَهُمَا بِالْعَدْلِ وَأَقْسِطُوا إِنَّ اللَّهَ يُحِبُ الْمُقْسِطِينَ ﴿ 5. ظاهرهما ما عليه من أهل التفسير، وباطنها هو الروح والعقل والقلب والطبع والهوى والشهوة، فإن بغى الطبع والهوى والشهوة على القلب والعقل والروح، فليتقاتل العبد بسيوف المراقبة وسهام المطالعة وأنوار الموافقة ليكون الروح والعقل غالبا والهوى والشهوة مغلوبا 6.

### . أبو نصر السراج الطوسي :

أورد بعض الأمثلة التي ذكرها الصوفية من طريق الإشارة والاستنباط والفهم الصحيح، وبين أنهم لم يقدموا فيها ما أحر الله تعالى ولا أخروا ما قدم الله، ولا نازعوا الربوبية ولا خرجوا عن العبودية ولا يكون فيه تحريف الكلم، منها قوله تعالى : ﴿ يَوْمَ لا يَنْفَعُ مَالٌ وَلا بَنُونَ إِلا مَنْ أَتَى اللَّهَ بِقَلْبٍ سَلِيم ﴿ 8 ، سئل عنه أبو بكر الكتاني فقال : القلب السليم على ثلاثة أوجه من طريق الفهم :

<sup>1 .</sup> سورة الشعراء الآية 80 . 81 .

<sup>.</sup> التستري سهل بن عبد الله . تفسير القرآن العظيم . ص $^2$ 

 $<sup>^{3}</sup>$ . سورة النمل الآية  $^{2}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> . المرجع نفسه . ص70.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>. سورة الحجرات الآية 9.

<sup>6.</sup> المرجع نفسه . ص 91.

<sup>7.</sup> أبو نصر السراج الصوفي: هو عبد الله بن علي بن يحيى، أبو نصر السراج الطوسي الصوفي مصنف كتاب اللمع في التصوف. توفي سنة سبع وسبعين وثلاثمائة. صلاح الدين الصفدي ، الوافي بالوفيات ، على ص76.

 $<sup>^{8}</sup>$  . سورة الشعراء الآية  $^{8}$  .  $^{8}$ 

#### الفصل الثاني: التفسير والتأ ويل عند ابن عطاء الله وبيان أسلوبه في التأليف

أحدها : هو الذي يلقى الله تعالى عز وجل وليس في قلبه مع الله شريك .

والثاني : هو الذي يلقى الله تعالى وليس في قلبه شغل مع الله عز وجل ولا يريد غير الله تعالى .

والثالث : الذي يلقى الله عز وجل ولا يقوم به غير الله عز وجل، فني عن الأشياء بالله، ثم فني عن الله بالله  $^1$  .

ويعقب السراج الطوسي بقوله: (معنى قوله: فني عن الله بالله، يعنى يذهب عن رؤية طاعة الله عز وجل ورؤية ذكر الله ورؤية محبة الله، بذكر الله له ومحبته قبل الخلق، لأن الخلق بذكره لهم ذكروه، وبمحبته لهم أحبوه، وبقديم عنايته بهم أطاعوه)2.

<sup>126</sup>السراج الطوسي . اللمع في التصوف ص 1

 $<sup>^{2}</sup>$  . المرجع نفسه . ص $^{2}$ 

### الجنيد بن محمد سيد الصوفية في عصره:

ومثل ما أشار به قوله تعالى : ﴿ وَتَرَى الْجِبَالَ تَحْسَبُهَا جَامِدَةً وَهِيَ تَمُرُّ مَرَّ السَّحَابِ  $^2$ ، إلى سكونه وقلة اضطراب جوارحه عند السماع، وكذلك ما كان يشير به أبو على الروذبارى إذا رأى أصحابه مجتمعين فيقرأ : ﴿ وَهُوَ عَلَى جَمْعِهِمْ إِذَا يَشَاءُ قَدِيرٌ ﴾  $^3$  .  $^4$  بو القاسم القشيري  $^3$ :

وردت له اإشارة في قول الله تعالى : ﴿ وَلا تَقْتُلُوا النَّفْسَ الَّتِي حَرَّمَ اللَّهُ إِلا بِالْحُقِّ وَمَنْ قُتِلَ مَظْلُومًا فَقَدْ جَعَلْنَا لِوَلِيِّهِ سُلْطَانًا فَلا يُسْرِفْ فِي الْقَتْلِ إِنَّهُ كَانَ مَنصُورًا ﴾ ، قال: (لا يجوز قتل نفس الغير بغير الحق، ولا للمرء أن يقتل نفسه أيضا بغير الحق، وكما أن قتل النفس بالحديد وما يقوم مقامه من الآلات محرم، فكذلك القصد إلى هلاك المرء محرم، ومن الهمك في مخالفة ربه فقد سعى في هلاك نفسه، وقوله : ﴿ وَمَنْ قُتِلَ مَظْلُومًا فَقَدْ جَعَلْنَا لِوَلِيِّهِ سُلْطَانًا ﴾ أي تسلطا على القاتل في الاقتصاص منه، وعلى معنى الإشارة إن النصرة من قبل الله ومنصور الحق لا تنكسر سنانه ولا تطيش سهامه) .

<sup>1.</sup> الجنيد أبو القاسم بن محمد ، النهاونديّ الأصل، البغدادي القواريري الخزاز، ولد ببغداد بعد العشرين ومئتين، وتفقه على أبي ثور. وسمع من الحسن بن عرفة وغيره، واختصَّ بصحبة السَّري السّقطي والحارث المحاسبي وأبي حمزة البغدادي. وتوفي سنة ثمان وتسعين ومئتين . الصلاح الصفدي ، الوافي بالوفيات ، ج7 ص 223.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>. سورة النمل الآية 88.

 $<sup>^{3}</sup>$ . سورة الشورى الآية 29.

<sup>129</sup>المرجع نفسه . ص $^4$ 

أبو القاسم عبد الكريم بن هوازن القشيري شيخ خراسان في عصره زهدا وعلما في الدين ولد به سنة ( 376هـ) له تصنيف الرسالة القشيرية المشهورة في التصوف، وله تفسير يسمى "لطائف الإشارات" يجمع بين الحقيقة والشريعة ، توفي بنيسابور سنة (ت 465هـ). عبد المنعم الحفني ، الموسوعة الصوفية ، رقم الترجمة 251 ص 477

<sup>6.</sup> سورة الإسراء الآية 33.

براهيم بسيوني . تحقيق لطائف الإشارات للقشيري . القاهرة الهيئة المصرية العامة للكتاب . الطبعة الثالثة ، سنة 1981 م . ج2 ص346 .

هذه أمثلة لعدد من كبار العلماء الصوفية ممن جمعوا بين علمي الظاهر والباطن أو بين علم المعاملة وعلم السلوك، نتحقق بها التزامهم بضوابط التفسير الإشاري الصحيح، كما نتبين الفهم الذي يحصل لأرباب السلوك عند معاني الآيات، والذي لا يكون إلا فتحا ربانيا ووهبا نورانيا، وفيما يلي نرى موقف ابن عطاء الله من التفسير الإشاري ثم نتبعه بأمثلة له من تفسيره.

# 5 ـ موقف ابن عطاء الله من التفسير الإشاري:

أما تاج الدين بن عطاء الله، فقد عقد فصلا يبسط فيه تفسير شيخه أبي العباس المرسي لآيات من القرآن على طريقة الصوفية، وبعدها وقف موقف المؤيد المطلق لهذا النوع من التفسير مبينا الفرق الدقيق بين التفسير الإشاري الذي يثبت الظاهر من الآية على مقتضى اللغة وبين التفسير الباطني الذي يلغي الظاهر من معنى الآية، ويعتبر ابن عطاء الله تفسير الصوفية لكلام الله ورسوله صلى الله عليه وسلم بالمعاني الغريبة، ليس إحالة للظاهر عن ظاهره، فيقول: « ولكن ظاهر الآية مفهوم منه ما جلبت الآية له ودلت عليه في عرف اللسان، وثمة أفهام باطنة تفهم عند الآية والحديث لمن فتح الله قلبه، وقد جاء في الحديث: (لكل آية ظهر وبطن) أ، فلا يصدنك عن تلقى هذه المعاني منهم أن يقول لك ذو جدل ومعارضة هذا إحالة لكلام الله ورسوله، فليس ذلك بإحالة وإنما يكون إحالة لو قالوا: لا معنى للآية إلا هذا، وهم لم يقولوا ذلك بل يقرون بالظواهر على ظواهرها مرادا بما موضوعاتها، ويفهمون عن الله ما أفهمهم » .

وبتحليل هذا النص يتبين لنا الضوابط التي يعتمدها ابن عطاء الله في التفسير الإشاري المقبول وليس فيه إحالة لكلام الله وهي :

- ظاهر الآية مفهوم منه ما جلبت الآية له.

<sup>1.</sup> السيوطي جلال الدين عبد الرحمن. الإتقان في علوم القرآن. تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم. دار التراث القاهرة. الطبعة الثالثة. سنة 1405هـ ج 2 ص314. والأثر المذكور موقوف على عبد الله بن مسعود الله وقد تقدم تخريجه ص226.

<sup>. 98</sup> بان عطاء الله السكندري ، لطائف المنن ، ص  $^{2}$ 

- معنى الآية ثابت حسب ما دلت عليه ألفاظها في عرف اللسان.
  - ثمة أفهام باطنة تفهم عند الآية لمن فتح الله قلبه .

ثم يبين الضابط الذي به يرد التفسير الإشاري ويعتبر إحالة لكلام الله ويسمي الباطني الباطل ويتمثل فيما يلى:

- القول بأن لا معنى للآية إلا هذا الفهم الباطني.
- -عدم الإقرار بالظواهر على ظواهرها مرادا بما موضوعاتها.

ومن ثم نصل إلى نتيجة أن ابن عطاء الله يفرق بدقة بين التفسير الإشاري المقبول والتفسير الباطني الباطل المردود، ويوافق علماء التفسير فيما ذهبوا إليه من الضوابط بينهما سواء ممن سبقوه أو جاءو بعده.

## 5 ـ أمثلة للتفسير الإشاري عند ابن عطاء الله:

يعد ابن عطاء الله أحد الرواد في تهذيب النفس وفق مبادئ القرآن والسنة، وقد وحدت له عدة أمثلة في تفسيره لآيات القرآن، وظف فيها مفاهيم ومصطلحات الصوفية بما نسميه التفسير الإشاري وفيما يلى أثبت بعضها:

يفسر الآية ويشير إلى مصطلح "الاتحاد": وذلك أثناء شرحه لحديث البخاري المروي عن أبي هريرة رضي الله عنه والمتضمن قوله صلى الله عليه وسلم : «.... كنت سمعه الذي يسمع به مريرة رضي الله عنه والمتضمن قوله صلى الله عليه وسلم في ألله عليه وسلم على ألله عليه بقول الله عليه وسلم عيسى : ﴿إِن كُنتُ قُلْتُهُ فَقَدْ عَلِمْتَهُ وَأَنت اللهان الذي عيسى : ﴿إِن كنت قلته فقد علمته ﴿ الأنك أنت القائل في صورتي وأنت اللهان الذي أتكلم به بحكم أنك متحد في هويتي وعيني ولهذا قال صلى الله عليه وسلم : (من عرف نفسه عرف ربه)  $^{8}$ ، وبهذا نجده يوظف المفاهيم الصوفية (الفناء والبقاء والاتحاد) ومثل هذا كثير في مؤلفاته.

<sup>. 158</sup>م و ما ي محيحه عن أبي هريرة، باب التواضع، رقم 6021 ج $^{1}$  م

 $<sup>^{2}</sup>$  - سورة المائدة الآية  $^{2}$  .

 $<sup>^{3}</sup>$  – الحديث مشهور عند الصوفية وقد ألف فيه السيوطي رسالة أسماها "القول الأشبه في حديث (من عرف نفسه عرف ربه)، وقال عنه الشيخ ابن عربي : وإن لم يصح رواية فقد صح من طريق الكشف . العجلوني إسماعيل بن محمد الجراحي (ت1162ه) . كشف الخفا ومزيل الإلباس عما اشتهر من الأحاديث على ألسنة الناس . تحقيق أحمد القلاش . بيروت : مؤسسة الرسالة . الطبعة الرابعة 1405ه ، ص 127.

وهنا يظهر أن ابن عطاء الله يقول بفكرة الاتحاد بمفهومها الصوفي الإيجابي، والذي يعني كما قال السيوطي: (فناء المخالفات وبقاء الموافقات، وفناء حظوظ النفس من الدنيا وبقاء الرغبة في الآخرة، وفناء الأوصاف الذميمة وبقاء الأوصاف الحميدة، وفناء الشك باليقين)<sup>2</sup>، وأكد صورة ذلك محي الدين بن عربي بقوله: (من أعظم الدليل على نفي الحلول والاتحاد الذي يتوهمه بعضهم أن تعلم عقلا أن القمر ليس فيه من نور الشمس شيء، وأن الشمس ما انتقلت إليه بذاتها، وإنما كان القمر محلا لها، فكذلك العبد ليس فيه من خالقه شيء ولا حل فيه)<sup>3</sup>.

أما المفهوم السلبي الذي فهمه خصوم الصوفية فهو بمعنى: أن الله تعالى حل في كل ما خلقه في هذا الكون من إنسان وحيوان وأشجار، وبحار وجبال، بمعنى أن المخلوق عين الخالق، وهذا يخالف عقائد الأمة وهو كفر صريح.

ولقد برأ الإمام ابن تيمية أهل التصوف من تهمة القول بالاتحاد بمفهومه السلبي قال في الفتاوي: (ليس أحد من أهل المعرفة بالله يعتقد حلول الرب تعالى به أو بغيره من المخلوقات ولا اتحاده به، وإن سمع شيء من ذلك منقول عن بعض أكابر الشيوخ فكثير منه مكذوب اختلقه الأفاكون من الاتحادية الإباحية الذين أضلهم الشيطان وألحقهم بالطائفة النصرانية). أقسام المعرفة (الاستدلال والمشاهدة):

يذكر ابن عطاء الله أثناء حديثه عن "أقسام معرفة الحق"، طريقين: طريق العقل وطريق المشاهدة، فعن طريق العقل قال: «هي معرفة الأسماء والصفات، ويقع التفاوت فيها بين أهل المعرفة - حسب النظر العقلي - فمنهم من نظر إلى أفعاله وذلك حد معرفته، ومنهم من نظر إلى قدرة القادر ولاحظ صفاته ورأى حكمته وذلك حد معرفته وإدراك عقله لا يتعداه، ومنهم من نظر إلى الصانع لا إلى الصنعة ولم تحجبه الصفات عن عظمة الذات وذلك نماية العقول في الاستدلال بالصنعة على صانعها بداية قال تعالى: ﴿ قُل انظُرُواْ مَاذَا

<sup>.</sup> 27 بن عطاء الله السكندري ، هتك الأستار في علم الأسرار ، ص  $^{1}$ 

<sup>.</sup> السيوطي جلال الدين عبد الرحمان . الحاوي للفتاوي . بيروت . الطبعة الثانية . سنة 1975م . ص50 .

 $<sup>^{3}</sup>$ . ابن عربي محى الدين . الفتوحات المكية . ج $^{3}$  ص

ابن تيمية ، الفتاوي الكبرى ، ج11 ص75.74.

فِي السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ  $^1$ ، وقال: ﴿ أَفَلَا يَنظُرُونَ إِلَى الْإِبِلِ كَيْفَ خُلِقَتْ  $^2$ ، وقال : ﴿ إِنَّ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَاخْتِلاَفِ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ وَالْفُلْكِ الَّتِي بَحْرِي فِي الْبَحْرِ  $^3$ ، وقال : ﴿ وَقِل السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَاخْتِلاَفِ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ وَالْفُلْكِ الَّتِي بَحْرِي فِي الْبَحْرِ  $^3$ ، وقال : ﴿ وَقِي الْمُوقِنِينَ، وَفِي أَنفُسِكُمْ أَفَلَا تُبْصِرُونَ  $^4$   $^5$ ، فنراه يستدل بالآيات المُوافقة لذلك.

ثم يحدثنا عن الطريق الثاني وهو طريق المشاهدة والذي يسلكه الصوفية – ويسمهم الخصوص لاختصاصهم بفهم لم يشاركهم فيه غيرهم – وله شواهد من الآيات، وعندها يوظف فهمه الصوفي لها فيقول: ﴿ أَمَا استدلال الخصوص بالصانع على صنعته نهاية، قال تعالى: ﴿ أَوَلَمْ يَكُفِ بِرَبِّكَ أَنَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدٌ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ وَكَفَى بِاللّهِ شَكَّ فَاطِرِ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ ﴾، والناس في المشاهدة على ثلاثة أقسام: بداية للعامة، ووسط للخاصة، ونهاية لخاصة الخاصة. فالعموم شاهدوا جمالا حسن الصورة حسن المعنى في الجسم الكثيف المركب الأدنى، والخصوص شاهدوا جمالا حسن الصورة حسن أس المعنى اللطيف المفيد في هياكل الفناء، وخصوص الخصوص شاهدوا جمال إجلال حسن الجمال الأسنى المنزه المطلق في الوجود، الصادر عن سر الأسماء الحسنى. وكل مشاهد إنما يشهد بقدر ما رفع له من الحجاب، وأشهده إياه من قسمة كانت له في أم الكتاب، فمن مشاهد يشهد تحقيقا مطلقا حقا الكتاب، فمن مشاهد يشهد تحقيقا مطلقا حقا بخق، ومشاهد يشهد تحقيقا مطلقا حقا بخق، فشتان بين ناظر معتبر وناظر » و

<sup>· 101</sup> سورة يونس الآية - 101 .

<sup>.</sup> 17 سورة الغاشية الآية -2

 $<sup>^{3}</sup>$  - سورة البقرة الآية  $^{3}$ 

 $<sup>^{4}</sup>$  - سورة الذاريات الآية  $^{20}$ 

<sup>.</sup> و ابن عطاء الله السكندري . القصد المجرد في معرفة الاسم المفرد . ص59 .

<sup>. 53</sup> سورة فصلت الآية -6

<sup>.</sup> 79 سورة النساء الآية 79

 $<sup>^{8}</sup>$  - سورة إبراهيم الآية  $^{0}$  .

<sup>.</sup>  $^{9}$  ابن عطاء الله السكندري ، القصد المجرد في معرفة الاسم المفرد ، ص $^{9}$ 

### المبحث الثالث:

# أسلوب ابن عطاء الله في النأليف والنفسير.

- 1. أسلوب ابن عطاء الله من خلال مؤلفاته .
- 2. استخلاصه لمعني الآية ثم صياغته بأسلوبه.
  - 3. تفصيله في معنى الآية على أسلوب المناطقة .
    - 4. توظيفه لأسلوب الوعظ.
    - 5. نوظيفه لأسلوب المناجاة .

## $\frac{1}{2}$ . أسلوبه من خلال مؤلفاته :

تعدد ألفاظ المترجمين لابن عطاء الله في وصف أسلوبه، وقد تتبع ذلك المحققون المؤلفاته منهم خالد الأزهري الذي قال أثناء تحقيقه لكتاب "ترتيب السلوك": ( وكلامه في كتبه على طريقة أهل التصوف  $\frac{1}{2}$ ، حيث يشرح كلامهم بآثار السلف وفنون العلم  $\frac{1}{2}$ ، ويلوح من كتبه أسرار ومعارف وحكم ولطائف  $\frac{1}{2}$ ، أما أسلوبه فينطبع بالإمتاع المفضي إلى الإقناع فكلماته بديعة  $\frac{1}{2}$  وعباراته عذبة لها وقع في القلوب  $\frac{1}{2}$ ، ولذا وصفوا مصنفاته بأنها مفيدة ونافعة  $\frac{1}{2}$ ).

ومن ثم كان يتكلم بالجامع الأزهر فوق كرسي بكلام يروح النفوس <sup>9</sup>، وحلقاته تعجّ دائما بالمستمعين المعجبين، ذلك أن لدروسه وأسلوبه في الشرح حلاوة وتأثير على السامعين<sup>10</sup>، إذ يمزج كلام القوم بآثار السلف، وفنون العلم ، له تصانيف كلها مشتملة على أسرار ومعارف وحكم ولطائف نثرا ونظما<sup>11</sup>.

الداودي شمس الدين محمد بن علي بن أحمد . طبقات المفسرين . تحقيق : علي محمد عمر ، مكتبة وهبة . طبعة  $^{-1}$  الأولى . سنة 1392هـ $^{-1}$  م . ج  $^{-1}$  ص  $^{-1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  ابن حجر . الدرر الكامنة في أعيان المائة الثامنة . ج  $^{1}$  ص $^{2}$ 

<sup>-</sup> ابن عماد الحنبلي ، شذرات الذهب ، ج 6 ص 19.

 $<sup>^{20}</sup>$  ابن عماد الحنبلي ، شذرات الذهب ، ج $^{6}$  ص  $^{20}$ 

 $<sup>^{4}</sup>$  - تاج الدين السبكي ، طبقات الشافعية الكبرى ، ج $^{5}$  ص $^{176}$ .

مادر 1391هـ عمد يوسف نجم. بيروت دار صادر 1391هـ الوفيات. اعتناء محمد يوسف نجم. بيروت دار صادر 1391هـ -5 مادر 1971م. ج

<sup>6-</sup> ابن فرحون . الديباج المذهب في معرفة أعيان المذهب . ص 70.

<sup>-</sup> الداودي ، طبقات المفسرين. ج 1 ص 76.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>- الصومعي أحمد التادلي ، المُعزَي في مناقب الشيخ أبي يعزى ، تحقيق : علي الجاوي، منشورات كلية الآداب والعلوم الإنسانية بأكادير 1996 ، ص 285.

 $<sup>^{8}</sup>$  خالد الأزهري ، مقدمة التحقيق لكتاب "ترتيب السلوك لابن عطاء الله السكندري" ، ص $^{7}$ 

 $<sup>^{9}</sup>$  - الذهبي أبو عبد الله محمد بن أحمد بن عثمان(ت 748هـ) . سير أعلام النبلاء . تحقيق مجموعة من الفضلاء . مؤسسة الرسالة بيروت . سنة 1405هـ ، ج 11 ص 97.

<sup>10 -</sup> جمال الدين الشيال ، أعلام الإسكندرية ، ص221.

<sup>.</sup> 03 ابن عطاء الله السكندري ، القصد المجرد ، ضبط وتصحيح: مرسي محمد علي ، ص  $^{11}$ 

تتميز الكتابة العطائية بمميزات ذكرها العلماء المحققون لمؤلفاته ، وبهذا التميز في الأسلوب تكتشف المصنفات المنسوبة إليه من حقيقية النسبة، ولبيان ذلك نتتبع ما وُصفت به بعض مؤلفاته، حسب كل مصنَّف وما وجدنا عنه من أوصاف :

. رسالة ترتيب السلوك: قال عنها المحقق حالد الزهري: « وقد اطلعت على هذه الرسالة وتأملت مضمونها وشكلها فألفيتها لا تنسجم مع الإطار العام الذي يضبط عناصر الكتابة عند ابن عطاء الله، ولا تنطبق عليها حصائص أسلوبه، فأسلوبها تقريري بخلاف سائر مصنفات ابن عطاء الله ذات الطابع التصويري والوقع العذب والتأثير البديع، مكا أنها حلت من أي استدلال بكلام أبي العباس المرسي، ولا وجود لكلام أبي الحسن الشاذلي إلا مرة واحدة، والحالة أنه لا تكاد تخلو كتبه من كلامهما، وعليه فأقصى ما يمكن أن يقال في هذه الرسالة أنها منسوبة إليه وليست له »1.

. كتاب مفتاح الفلاح ومصباح الأرواح: قال عنه خالد الأزهري : « له عدة عناوين منها هذا الذي ورد عند سركيس وبر وكلمان، وذكره حاجي خليفة والبغدادي بعنوان (مفتاح الفلاح في الذكر الله الكريم الفتاح) ، وورد عند ابن عجيبة بعنوان (مفتاح الفلاح في الذكر وكيفية السلوك)، وقال فيه الصومعي: (يصلح للسالكين خصوصا). وقد أنكر أبو سالم العياشي نسبة هذا الكتاب إلى ابن عطاء ، ونسب هذا الإنكار إلى شيخه عبد القادر الفاسي، وعمه العارف بالله عبد الرحمان الفاسي اللذين نسباه إلى شمس الدين البرشيني، وعمدتهم في ذلك أن كلام ابن عطاء الله لا يخلو من كلام شيخه المرسي والشيخ أبي الحسن الشاذلي مما هو غائب في "مفتاح الفلاح" ويمكن أن يضاف : أن هذا الكتاب مطبوع بالتكلف في عبارته والتعسف في صياغته، وهذا مناقض لأهم خصائص الكتابة العطائية وهي عذوبة العبارة، والإبداع في الصياغة بدون تصنع، كما ان ابن عطاء الله يستنكف عن الإغراق في التحليل الكلامي الفلسفي لمسائل العقيدة مما هو ملاحظ في هذا الكتاب

<sup>-8</sup>ابن عطاء السكندري كتاب ترتيب السلوك ويليه رسالة في أدب العلم، تحقيق : خالد الأزهري ، ص-8

 $<sup>^{2}</sup>$ - أبو سالم العياشي ، الرحلة العياشية ، ج  $^{1}$  ص  $^{357}$  .

المذكور» $^1$ ، ومن ثم فإن عذوبة العبارة، والإبداع في الصياغة دون تكلف، ومجانبة الجدل الكلامي في العقيدة سمة تآليف ابن عطاء الله .

رسالة في أدب العلم:. قال عنها خالد الزهري: «هذه الرسالة بعث بها إلى أصحابه بالإسكندرية وهي "أدب العلم"، وفي مبناها ومعناها تنسجم مع ما ورد في كتبه الصحيحة النسبة إليه ككتاب "الحكم" و "لطائف المنن" و"التنوير في إسقاط التدبير"، بل إننا نجد فيها عبارات هي نفسها مذكورة بلفظها في سائر كتبه خاصة "الحكم"، كما أنها لم تخل من أهم ميزة تسم الكتابة لديه وهي الجمع بين أسلوب الإمتاع وأسلوب الإقناع»2.

#### . الحكم العطائية : فيما يلى شهادات وصفية لكتاب "الحكم" :

قال الشيخ ابن عباد يصف كتاب "الحكم" : « لكونه صغير الجرم عظيم العلم، ذا عبارات رائعة ومعان حسنة فائقة، قصد فيها إلى إيضاح طريق العارفين والموحدين وإبانة مناهج السالكين والمتجردين ، أخذنا في وضع تنبيه يكون كالشرح لبعض معانيه الظاهرة، وكالكشف للمعة يسيرة من أنواره الباهرة، ولا قدرة لنا على استيفاء جميع ما اشتمل عليه الكتاب وما تضمنه من لباب اللباب، لأن كلام الأولياء والعلماء بالله منطو على أسرار مصونة وجواهر حكم مكنونة لا يكشفها إلا هم ، ولا تتبين حقائقها إلا بالتلقي عنهم» ألى وقال الشيخ " أحمد زروق "مبينا قوة سبك العبارات وقوة تماسكها في كتاب " الحكم" : «....وأوله مرتبط بالأخير من قوله، بل كل مسألة منه تكملة لما قبلها وتوطئة لما بعدها، وكل باب منه كالشرح للذي قبله والذي قبله كأنه – مقدمة — له، كل حكمة إنما هي بالتكملة أو المقدمة، فأوسطه طرفاه، وآخره مبتداه، وأوله منتهاه » ألى .

وقال "أحمد عز الدين خلف الله" : « الحكم العطائية دستور للتربية الإسلامية أولا وآخرا، صاغه أحد المجتهدين في عبارات سهلة جزلة رائعة، وإشارات جامعة مانعة، حتى

<sup>11</sup>ابن عطاء السكندري كتاب ترتيب السلوك ويليه رسالة في أدب العلم، تحقيق : خالد الأزهري، ص  $^{-1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  المصدر نفسه ، ص $^{2}$ 

<sup>3 -</sup> ابن عباد الرندي أبو عبد الله محمد بن إبراهيم (ت792هـ)، غيث المواهب العلية في شرح الحكم العطائية، وضع حواشيه خليل عمران المنصور ، بيروت ، دار الكتب العلمية، الطبعة الأولى 1419هـ-1998م ، ص 2.

 $<sup>^{4}</sup>$  - أحمد زروق , الشرح السابع عشر للحكم ، تحقيق: عبد الحليم محمود و محمود شريف ، دار الشعب  $^{4}$ 

صلحت كل كلمة منها موضوع رسالة لدرجة الدكتوراه في التربية أو علم النفس التربوي طبقا للمعنى الذي تدور حوله وقل مثل ذلك في التوحيد، والأخلاق، والصحة النفسية وغيرها من العلوم الأساسية في التربية الإسلامية. وإني لأتحدى جميع علماء التربية المعاصرين في العالم عربا كانوا أو أعاجم، أن يحاولوا صياغة دستور مثل هذا الدستور الذي صنفه صاحبه في القرن السابع الهجري.

وقد حاول الكثيرون مجاراته في هذا الميدان، فلم يدركوا شأوه ولم يبلغ أحدهم مدَّه ولا نصيفه مع غزارة علومهم وتبحرهم بوجه خاص في علوم المعرفة، ويكفي أن شروح "الحكم" تقع في حوالي مائة مجلد، ومع ذلك فإنك حين تقرأ الأصل تجد أنه يفوقها جميعا ، على صغر حجمه  $^1$ .

وقال الأستاذ رمضان البوطي : « وهو - أي كتاب الحكم - مجموعة من مقاطع الكلام البليغ الجامع لأوسع المعاني بأقل العبارات  $^2$  .

. كتاب لطائف المنن : قال الشيخ عبد الحليم محمود في مقدمة تحقيقه لكتاب " لطائف المنن": « وإننا حين نقدم هذا الكتاب — أي "لطائف المنن" – فإنما نقدم كتابا من النوع النفيس الذي يقرؤه القارئ فينعم بأسلوب جميل ، ويستفيد علما نافعا، وهكذا كتب ابن عطاء الله السكندري ، إنما في أساليبها تتسم بالفصاحة، وفي معانيها تتسم بالنفاسة، وهي بأسلوبها ومعانيها تنبثق عنها روحانية هي سمة مؤلفات أولياء الله ، وإذا كان أولياء لله هم الذين إذا رؤوا ذكر الله، فإن مؤلفاتهم حينما تقرأ فإنما تحدي إلى الله وتقود إليه سبحانه، ولقد قال "أبو الحسن الشاذلي": كتاب "الإحياء" يفيد العلم ، وكتاب "قوت القلوب" يفيد النور، وكلاهما يفيدان العلم والنور، وكذلك الأمر في كتب ابن عطاء الله : تفيد العلم والنور وتفيد لذة تذوق الأسلوب الجميل، وإذا كان أسلوب ابن عطاء الله قد بلغ القمة في كتابه "الحكم" حتى ليقول الشيخ "محمد عبده": (كاد كتاب الحكم أن يكون قرآنا)، فإن أسلوبه في بقية كتبه هو من الأساليب الممتازة في البلاغة : كلامه جواهر، وجواهره لآلئ، ولآلئه

<sup>.</sup> 53 ابن عطاء الله السكندري ، الحكم ، تحقيق : أحمد عز الدين عبد الله خلف الله ، ص 1

 $<sup>^{2}</sup>$  - سعيد رمضان البوطي ، الحكم العطائية شرح وتحليل ، ج $^{1}$  ص $^{2}$ 

ماس ، وماسه من النوع النادر، ولقد بلغ ابن عطاء الله القمة : أسلوبا ومعنى في مناجاته التي يقرؤها الصالحون قبيل الفحر فيحدون ثمرتها إشراقا في صدورهم ونورا في قلوبهم  $^1$ . ونتيجة لهذه الشهادات يمكننا أن نلخص تلك المميزات فيما يلى :

- ✓ سائر مصنفات ابن عطاء الله ذات طابع تصويري ووقع عذب وتأثير بديع.
  - ✓ لا تكاد تخلو كتبه من كلام شيخه المرسى والشيخ أبي الحسن الشاذلي .
    - ٧ عذوبة العبارة، والإبداع في الصياغة بدون تصنع
  - ✓ الاستنكاف عن الإغراق في التحليل الكلامي الفلسفي لمسائل العقيدة .
  - ✓ تكرر عبارات هي نفسها مذكورة بلفظها في سائر كتبه خاصة "الحكم".
    - ٧ الجمع بين أسلوب الإمتاع وأسلوب الإقناع .
- ✓ قوة سبك العبارات وقوة تماسكها في كتاب "الحكم" وأوله مرتبط بالأخير من قوله، بل كل مسألة منه تكملة لما قبلها وتوطئة لما بعدها ، صغير الجرم عظيم العلم، ذو عبارات رائعة ومعان حسنة فائقة .
- ◄ عبارات الحكم سهلة جزلة رائعة، وإشارات جامعة مانعة، حتى صلحت كل كلمة منها موضوع رسالة لدرجة الدكتوراه في التربية أو علم النفس التربوي طبقا للمعنى الذي تدور حوله وقل مثل ذلك في التوحيد، والأخلاق، والصحة النفسية وغيرها من العلوم الأساسية في التربية الإسلامية.
  - ✓ كتاب الحكم مجموعة من مقاطع الكلام البليغ الجامع لأوسع المعاني بأقل العبارات.
  - ✓ كتاب "لطائف المنن" من النوع النفيس يقرؤه القارئ فينعم بأسلوب جميل،
     يستفيد علما نافعا .
- ◄ وهكذا كتب ابن عطاء الله السكندري، إنها في أساليبها تتسم بالفصاحة، وفي معانيها تتسم بالنفاسة، وهي بأسلوبها ومعانيها تنبثق عنها روحانية هي سمة مؤلفات أولياء الله، وإذا كان أولياء الله هم الذين إذا رؤوا ذكر الله، فإن مؤلفاتهم حينما تقرأ فإنها تهدي إلى الله وتقود إليه سبحانه.

251

<sup>. 15</sup> عبد الحلم محمود ، مقدمة لطائف المنن لابن عطاء الله السكندري ، ص $^{-1}$ 

✓ تفيد العلم والنور وتفيد لذة تذوق الأسلوب الجميل، وإذا كان أسلوب ابن عطاء الله قد بلغ القمة في كتابه "الحكم" حتى ليقول الشيخ "محمد عبده": (كاد كتاب الحكم أن يكون قرآنا)، فإن أسلوبه في بقية كتبه هو من الأساليب الممتازة في البلاغة : كلامه جواهر، وجواهره لآلئ، ولآلئه ماس، وماسه من النوع النادر، ولقد بلغ ابن عطاء الله القمة: أسلوبا ومعنى في مناجاته 1.

## 2 ـ استخلاصه لمعنى الآية ثم صياغته بأسلوبه:

يستخلص ابن عطاء الله المعنى الوارد في الآية المناسبة لموضوع حديثه ثم يوظف معناها بأسلوب مرتب تتجلى فيه الفكرة، ومثال ذلك عند تفسير قوله تعالى: ﴿وَإِذَا جَاءكَ الَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِآيَاتِنَا فَقُلْ سَلاَمٌ عَلَيْكُمْ ﴿ كَا يبين معناها ثم يعيد صياغته بأسلوبه، تقريبا للأفهام واستنطاقا للمعاني المستفادة من الآية فيقول : « رتب سبحانه وتعالى استحقاق السلام عليهم على محبتهم للرسول صلوات الله عليه وسلامه، فكأنه يقول : إذا جاءوك فسلم عليهم نيابة عني فإن سلامك من سلامي ﴾ ق. فهذه الصياغة بمثابة التفسير والمعنى المستفاد من الآية.

### 3 ـ تفصيله في معنى الآية على أسلوب المناطقة:

فصل ابن عطاء الله في قوله سبحانه وتعالى: ﴿ فَلاَ وَرَبِّكَ لاَ يُؤْمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمُّ لاَ يَجِدُواْ فِي أَنفُسِهِمْ حَرَجاً مُّمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُواْ تَسْلِيماً ﴾ ، على طريقة المناطقة من إيراد التقسيمات في المعنى ليفصل كل معنى لوحده، ثم يفند ما يحتمل من الاعتراضات بقوله (فإن قال قائل قلت) وفي كل مرة يجيب ليصل في النهاية إلى النتيجة فيقول: « اعلم أن الأحوال ثلاثة: قبل التحكم، وفيه، وبعده.

<sup>. 15</sup> عبد الحلم محمود ، مقدمة لطائف المنن لابن عطاء الله السكندري ، ص $^{1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  سورة الأنعام الآية 54.

 $<sup>^{-1}</sup>$ ابن عطاء الله السكندري ، تفسير الآية  $^{54}$  من سورة الأنعام ، ص  $^{-3}$ 

 $<sup>^{4}</sup>$  سورة النساء الآية 65.

فأما قبل التحكيم: فعبوديتهم التحكيم، وأما في الحكم، وبعده فعبوديتهم: عدم وجدان الحرج في أمورهم.

فإن قلت: إن ذلك لازم من قوله تعالى: ﴿ حَتَّىَ يُحَكِّمُوكَ ﴾. قيل: ليس كل من حكم فقد الحرج عنه، إذ قد يحكم ظاهرا والكراهة عنده موجودة فلا بد أن ينضم إلى التحكيم، فقدان الحرج ووجود التسليم.

فإن قال القائل: إذا لم يجدوا الحرج فقد سلموا تسليما، فما فائدة الإتيان بقوله: ﴿وَيُسَلِّمُواْ تَسْلِيماً ﴾ بعد نفي الحرج المستلزم لقبول التسليم، الذي من صفته وجود التأكيد؟

فالجواب عنه: أن قوله تعالى: ﴿ وَيُسَلِّمُواْ تَسْلِيماً ﴾ أي في جميع أمورهم فان قلت: إن ذلك لازم من قوله: ﴿ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ؟ ﴾. فالجواب: أن التحكيم ما أطلقه بل قيده بقوله تعالى: ﴿ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ﴾ فصارت الآية تتضمن ثلاثة أمور – أي نتيجة ذلك –:

أحدها: التحكيم فيما اختلفوا فيه.

الثاني: عدم وجدان الحرج في التحكيم.

والثالث: وجود التسليم المطلق، فيما شجر بينهم، وفيما نزل في أنفسهم، فهو عام بعد خاص فافهم  $^1$ .

وهذه الطريقة وجدت عند المتكلمين وكذا المفسرين منهم الفخر الرازي مثل قوله: (فإن قلت: إذا أفاد جمعاً مخصوصاً من ذلك الجنس فقد أفاد تعريف ذلك الجنس، قلت: هذه الفائدة كانت حاصلة بدون الألف واللام، لأنه لو قال: رأيت رجالاً، أفاد تعريف ذلك الجنس وتميزه عن غيره، فدل على أن للألف واللام فائدة زائدة وما هي إلا الاستغراق)2.

كما يستعمل ابن عطاء الله ألفاظ المناطقة والمتكلمين في تفسيره، مثل "النظر الكلي" فيقول: « فاعلم أن التصديق تارة يكون مع شهود المصدق به، وتارة يكون مع الغيبة عنه وهذا نظر كلي .....والطريق التي يستند إليها المؤمنون أولها: ...طريق أهل العموم ....والثاني : قيام الدليل والبرهان....والطريق الثالث: هم الذين استند إيمانهم إلى شهود

<sup>11</sup>ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص1 -

 $<sup>^{2}</sup>$  – الفخر الرازي ، التفسير الكبير ، ج $^{2}$  ص  $^{2}$  .

عيان وهم الراسخون في العلم وهذا طريق أهل الله  $^{1}$ ، فالنظر الكلي من ألفاظ المناطقة يفصلون به في مقابل النظر الجزئي.

### 4 ـ توظيفه لأسلوب الوعظ:

يستعمل ابن عطاء الله أسلوب الوعظ ليستخرج به لوث التدبير ومنازعة المقادير من نفس العبد، فمثلا عند تفسيره للآية 54 من سورة الأنعام عند قوله تعالى: ﴿ كتب ربكم على نفسه الرحمة ﴾، وبعد تفصيله لمعاني "كتب" قال : ﴿ فكأنه سبحانه يقول لك: يا عبدي علمت اضطرابك، وغلبت شهود مساوئك عليك، فوعدتك رحمتي، وما اكتفيت لك بذلك حتى كتبت لك على نفسي كتابا، لئلا يستولي عليك اليأس من فضلي، ولئلا يغلب عليك مطالعة عدلي \* وهذا الأسلوب الوعظي طريقه خطاب الله لعبده بلسان الحال عاكاة للحديث القدسي بلسان المقال وهو نوع من التأليف عند ابن عطاء الله، فقد ألف كتابه "تاج العروس الحاوي لتهذيب النفوس" على نسق هذا الأسلوب فقال في بدايتها بدأيها العبد اطلب التوبة من الله في كل وقت فإن الله تعالى قد ندبك إليها .....أتريد أن تجاهد نفسك وأنت تقويها بالشهوات حتى تغلبك ألا فقد جهلت قال قلب شجرة تسقى بماء الطاعة وثمراتها مواجيدها ..... \* وهو مجموع اثنين وستين مجلسا أولها في "عدم الاعتراض الحيلاني \* في كتابه "الفتح الرباني " وهو مجموع اثنين وستين مجلسا أولها في "عدم الاعتراض على الله "، وآخرها في "التوحيد "، اعتمد فيها الشيخ الجيلاني على أسلوب الوعظ المباشر على الله "، وآخرها في "التوحيد "، اعتمد فيها الشيخ الجيلاني على أسلوب الوعظ المباشر المخاطب تارة بقوله "يا غلام " وتارة بالجمع.

#### 5. توظيفه لأسلوب المناجاة:

<sup>. 19</sup> من سورة الأنعام ، ص $^{1}$  من سورة الأنعام ، ص $^{1}$ 

<sup>.</sup> 102 ابن عطاء الله السكندري ، تفسير آية الأنعام ، برعاية عاصم الكيالي ، ص $^2$ 

 $<sup>^{-3}</sup>$ ابن عطاء الله السكندري ، تاج العروس الحاوي لتهذيب النفوس ، ص $^{4}$  و ص $^{-3}$ 

عبد القادر بن صالح الجيلي الحنبلي شيخ بغداد مولد سنة 471 هـ بجيلان تفقه على يد أبي سعيد المخرِّمي توفي
 ببغداد سنة 561هـ . الذهبي في سير أعلام النبلاء ، رقم الرترجمة 5061 ج15 ص 182.

 $<sup>^{-5}</sup>$  كتاب الفتح الرباني يقع في 311 صفحة طبعة دار الكتب العلمية ببيروت، سنة 1418ه الموافق ل  $^{-5}$ 

أسلوب المناجاة أسلوب مؤثر يخاطب فيه العبد من سره في سره فيصلح حاله ....ولذا ختم ابن عطاء الله كتابه "التنوير في إسقاط التدبير " بمناجاة الحق لعبده على مثل هواتف من الحق إلى الخلق في شأن ترك التدبير وتأكد ضمان الرزق وقد تضمنت ست نداءات فقال : « فصل: نذكر فيه مناجاة الحق سبحانه وتعالى لعبده على ألسنة هواتف الحقائق في شأن التدبير والرزق.

أيها العبد: ألق سمعك وأنت شهيد، يأتك مني المزيد، وأصغ بسمع قلبك، فأنا عنك لست ببعيد.

أيها العبد: كنت لك بتدبيري لك من قبل أن تكون لنفسك، فكن لنفسك بأن لا تكون لها العبد: كنت لك بتدبيري لك من قبل ظهورك، وأنا الآن في الرعاية لها.

أيها العبد: أنا المنفرد بالخلق والتصوير، وان المنفرد بالحكم والتدبير، لم تشركني في حلقي وتصويري فلا تشاركني في حكمي وتدبيري. أنا المدبر لملكي، وليس لي فيه ظهير، وأنا المنفرد بحكمي فلا أحتاج فيه إلى وزير.

أيها العبد: من كان لك بتدبيره قبل الإيجاد فلا تنازعه في المراد، ومن عودك حسن النظر منه لك، تقابله بالعناد.

أيها العبد: عودتك حسن النظر مني لك فكن على إسقاط التدبير منك معي. أيها العبد: أمرتك بخدمتي، وضمنت لك قسمتي، فأهملت ما أمرت وشككت فيما ضمنت، ولم أكتف لك بالضمان حتى أقسمت ولم أكتف بالقسم حتى

#### الفصل الثاني: التفسير والتأ ويل عند ابن عطاء الله وبيان أسلوبه في التأليف

مثلت، وخاطبت عبادا يفهمون، فقلت: ﴿ وَفِي السَّمَاء رِزْقُكُمْ وَمَا تُوعَدُونَ، فَوَرَبِّ السَّمَاء وَالْأَرْضِ إِنَّهُ لَحَقُّ مِّثْلَ مَا أَنَّكُمْ تَنطِقُونَ ﴾ أ. ولقد اكتفى بوصفي العارفون، واحتال على كرمي الموقنون. فلو لم يكن وحدي لعلموا أين لا أقطع عنهم واردات رفدي. ولو لم يكن ضماني لوثقوا بوجود إحساني. وقد رزقت من غفل عني وعصاني. فكيف لا أرزق من أطاعني ورعاني؟ » 2.

وقد أعاد إثبات هذه المناجاة في كتابه "تاج العروس الحاوي لتهذيب النفوس" بتفصيل وزيادة أطول من هذا فقال : «فصل : نذكر فيه مناجاة الحق سبحانه وتعالى لعبده على لسان هو أنف الحقائق في شأن التدبير والرزق.....» <sup>3</sup>، ثم أتبع ذلك بمناجاة العبد إلى ربه تكرر فيها لفظ (إلهي) عشر مرات فقال فيها : « إلهي أنا الفقير في فقري فكيف وأنا الجهول في علمي فكيف لا أكون جهولا في جهلي ، إلهي مني ما يليق بلؤمي زمنك ما يليق بكرمك علمي فكيف تغيب وأنت الرقيب الحاضر » <sup>4</sup>.

<sup>.</sup> 23-22 سورة الذاريات الآية -20

 $<sup>^{2}</sup>$  - ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص $^{2}$  .

<sup>42</sup> س ، سكندري ، تاج العروس الحاوي لتهذيب النفوس ، ص $^{-3}$ 

 $<sup>^{4}</sup>$  المصدر نفسه ، ص  $^{4}$  . 45. 45.

### الفصل الثالث:

# البحث الله لإلي في تفسير ابن عطاء الله .

المبحث الأول:

الاشتقاق ودلالة الصيغ في تفسير ابن عطاء الله.

المبحث الثاني:

الدلالة اللغوّية وتطبيقانها في تفسير ابن عطاء الله.

المبحث الثالث:

الظواهر اللغوية وأثرها في دلالة الآيات .

#### تمهيد:

اللغة العربية لغة حية متطورة لها القدرة على مواكبة التطور في جميع النواحي، وذلك من خلال قدرتها على استحداث الألفاظ، والمفردات التي يتطلبها هذا التطور، فهي لغة اشتقاقية، والاشتقاق من أهم الوسائل التي لجأ إليها العلماء في استحداث الألفاظ، مما دعا بعضهم إلى تأليف كتب مستقلة في هذا الجانب — نذكر على سبيل التمثيل — "الاشتقاق" لـ"ابن دريد (ت 321هـ)"، وبعض آخر خصص فصولا في كتبهم منهم: "ابن جني" في "الخصائص" و"السيوطي" في "المزهر في علوم اللغة" .

أما الدلالة الصرفية فإنها تستمد عن طريق الصيغ الصرفية وبنيتها<sup>1</sup>، فعلم الصرف يدرس التغيرات التي تطرأ على أبنية الألفاظ، فتؤدي دلالات جديدة, وأنّ هذه التغيرات وحدات صوتية تكون إما سابقة أو لاحقة, أو داخلة في الكلمة, إلاّ أن علم الصرف يعدّ مقدمة لعلم النحو وملازما له في العربية، لأنّ اهتمام الصرف ببنية الكلمة إنما هو لاستعمالها في تركيب نحوي<sup>2</sup>.

وضمن هذا المسار أتتبع في هذا الفصل تفسير ابن عطاء الله لآيات القرآن الكريم بنظرة دلالية معتمدا على الدلالية اللغوية والدلالة الصرفية والدلالة التركيبية، وسوف أحاول الكشف عن أنواع الدلالات التي وجدتها لابن عطاء الله في تفسيره بعد التعريف والتمثيل لها عند غيره من علماء اللغة والتفسير.

<sup>.</sup> إبراهيم أنيس . دلالة الألفاظ . مكتبة الأنجلو المصرية . الطبعة الخامسة . سنة 1984م . ص47

عبد القادر أبو شريفة وحسين لافي وداود غطاشة . علم الدلالة والمعجم العربي . دار الحرية للطبع والنشر . الطبعة  $^2$  . عبد الأولى سنة 1989م . ص35 .

## المبحث الأول:

الاشنقاق مدلالت الصيغ في تفسير ابن عطاء الله.

المطلب الأول: الاشتقاق وأنواعه.

المطلب الثاني: دلالة الصيغ الصرفية والتركيبية.

# المطلب الأول: الاشتقاق وأنواعه

- 1. تعریفه .
- 2 ـ أنواعه .
- أ ـ الاشتقاق الصغير .
- 1 الاسم المفرد "الله" .
  - 2 حرف الألف .
    - ب. الاشتقاق الكبير.

#### 1 . تعريفه :

أشار العلماء إلى تعريفات كثيرة للاشتقاق، تدور كلها في محور واحد، إلا الاختلاف في وجهات نظر كل عالم، و أقدم التعريفات ما جاء عن "الزجاج" في اشتقاق الكلمات إذ يقول: (إن كل لفظتين اتفقا في بعض الحروف، وان نقصت حروف إحداهما عن حروف الأخرى، فإن إحداهما مأخوذة من صاحبتها) أ، وحدّه "علي بن عيسى الرماني" بأنه: (اقتطاع فرع من أصل يدور في تصاريفه على الأصل) أن فالاشتقاق عند العرب: هو علم عملي تطبيقي، لأنه عبارة عن: (توليد لبعض الألفاظ من بعض، والرجوع بما إلى أصل واحد، يحدد مادتما ويوحى بمعناها المشترك الأصيل، مثلما يوحى بمعناها الخاص الجديد).

فالاشتقاق بهذه الصورة، هو إحدى الوسائل الرائعة في اللغة التي تنمو عن طريقها وتتسع، ويزداد ثراؤها في المفردات، فتمكن به من التعبير عن الجديد من الأفكار والمستحدث من وسائل الحياة 4.

الزجاج أبو إسحاق إبراهيم بن السري . معاني القرآن وإعرابه . تحقيق: عبد الجليل عبده شلبي . خرج أحاديثه: على كمال الدين محمد . دار الحديث القاهرة . سنة 2004 . (د.ط) . +1 ص88 .

<sup>-</sup> السيوطي حلال الدين عبد الرحمان بن أبي بكر (ت 911ه) . المزهر في علوم اللغة وأنواعها . تحقيق: محمد أحمد جاد المولى ومحمد أبو الفضل إبراهيم وعلي محمد البيجاوي . دار إحياء الكتب العربية . مطبعة عيسى البابي الحلبي وأولاده . (د.ت.ط) . ج 1 ص 354.

<sup>2 .</sup> كتاب الحدود في النحو للرماني . ضمن رسائل في النحو واللغة ( وهي ثلاث رسائل )/كتاب تمام لفصيح الكلام، لابن فارس/ وكتاب الحدود في النحو للرماني/ وكتاب منازل الحروف للرماني/ تحقيق: مصطفى جواد ويوسف يعقوب مشكوني/ دار الجمهورية . بغداد . 1969م / (د.ط) ، 900 .

<sup>-</sup> ابن حني :أبو الفتح عثمان(ت 392ه). الخصائص. تحقيق: محمد علي النجار ، دار الشؤون الثقافية العامة بغداد. الطبعة الرابعة . سنة 1990م ، ج 2 ص 136.

<sup>-</sup> السيوطي جلال الدين عبد الرحمن. الأشباه والنظائر في النحو. تحقيق: عبد العال سالم مكرم. مؤسسة الرسالة بيروت. الطبعة الأولى. سنة 1985، ج 1 ص 56.

<sup>-</sup> عبد الرسول سلمان الزيدي. البحث اللغوي عند فخر الدين الرازي. أطروحة دكتوراه. كلية الآداب جامعة بغداد. سنة 1990م، ص 314.

<sup>174</sup> مبحي الصالح. دراسات في فقه اللغة. مطابع دار العلم للملايين. الطبعة الثانية. سنة 1978م، ص1978. رمضان عبد التواب، فصول في فقه العربية، مطبعة المدنى. بغداد، ط1987م، ص1987م، ص1987م، ص

وقد أشار ابن عطاء الله إلى الاشتقاق في بعض من آيات القرآن الكريم حسبما دعت حاجة الموضوع ويقصد به الاشتقاق الصغير، أما الاشتقاق الكبير فلم يتعرض له، وقد وجدت له تفصيل في اشتقاق اسم الجلالة (الله)، وبسط في اشتقاق حرف الألف، ولذلك سوف أقتصر على هذين المثالين في هذا المطلب مقدما قبل ذلك تعريف للاشتقاق الصغير.

2 ـ أنواعه : للاشتقاق نوعين هما : (الاشتقاق الصغير والاشتقاق الكبير).

#### أ . الاشتقاق الصغير:

هو أكثر أنواع الاشتقاق ورودا في اللغة، ويسميه بعض العلماء: الاشتقاق العام  $^1$ ، أو الاشتقاق الصرفي  $^2$ ، أو الاشتقاق الأصغر  $^3$ ، ولا خلاف بين علماء اللغة في تعريفه فهو عندهم: أخذ صيغة من أخرى ، مع اتفاقهما معنى، ومادة أصلية، وهيئة تركيب لها، ليدل بالثانية على معنى الأصل بزيادة مقيدة لأجلها، اختلفا حرفا أو هيئة، كضارب من. الضرب  $^4$ .

بيد أن ما أجده في تفسير ابن عطاء الله أنه يتكلم عن اللفظة في النص، ولم يشر إلى تقسيمات العلماء السابقين ، ولكنه يذكر لفظة (اشتقاق) وهو عنده الاشتقاق الصرفي أو يذكر المادة الأولى ، وسأذكر اشتقاق الألفاظ التي وجدتها له في تفسيره:

### <u>1</u> - الاسم المفرد "الله":

أورد ابن عطاء الله لاشتقاق كلمة (الله) وهو اسم الجلالة ، في القسم الأول من كتابه "القصد المجرد في معرفة الاسم المفرد" بعنوان: "في معرفة الشتقاقه وأقسامه وذكر تفصيل حروفه " فقال: « اشتقاق الاسم المفرد: وقد اختلف العلماء في هذا الاسم المفرد، هل هو مشتق أم لا؟ والكلام فيه على ثلاثة أوجه: أحدها من طريق اللغة ، الثاني من

<sup>.</sup> على عبد الواحد وافي ، فقه اللغة ، لجنة البيان العربي ، ط $4\,$  سنة 1956م ، ص $^{1}$ 

<sup>2.</sup> رمضان عبد التواب ، فصول في فقه العربية ، ص 291.

ابن جني :أبو الفتح عثمان(ت 392ه) ، الخصائص ، تحقيق: محمد على النجار ، بغداد : دار الشؤون الثقافية 135 . العامة ، الطبعة الرابعة . سنة 1990م ، ج 2 ص 135 .

 $<sup>^{4}</sup>$ . المرجع السابق ، ج  $^{2}$  ص  $^{35}$ .

طريق الحكمة، الثالث من طريق المعرفة  $^1$ ، ويعنينا في هذا الموضع الوجه الأول من طريق اللغة فقط وفيه يقول:  $^{*}$  فأما الوجه الأول فمن طريق اللغة فعلى قولين: قائل يقول باشتقاقه وإطلاقه، وقائل يقول بالتوقف عنه ومنعه».

فقد بين ابن عطاء الله الخلاف الواقع في اسم الجلالة إلى قولين ، وقد نقل هذا الخلاف كثير من المفسرين نتعرف على أقوال بعضهم فيما يلي مرتبة حسب الزمن : قال القشيري(ت 465هـ): (﴿ الله ﴾ اسم تفرّد به الحق – سبحانه فلا سمِيّ له فيه . قال الله تعالى: ﴿ هَلْ تَعْلَمُ لَهُ سَمِيًّا ﴾ [ مريم : 65 ] اي هل تعرف أحداً غيره تسمَّى ﴿ الله ﴾ الله تعالى: ﴿ هَلْ تَعْلَمُ لَهُ سَمِيًّا ﴾ [ مريم : 65 ] اي هل تعرف أحداً غيره تسمَّى ﴿ الله ﴾ ، فهذا اسم يدل على استحقاق صفات الجلال لا على اشتقاق الألفاظ ،) وهذا الفخر الرازي(ت 606هـ): (وههنا بحث ، وهو أن جماعة من المحققين ذهبوا إلى أن قولنا : الله جار مجرى الإسم العلم لذات الله تعالى وذهب قوم آخرون إلى أنه لفظ مشتق

قال القرطبي (ت 668ه): (واحتلفوا في هذا الاسم هل هو مشتق أو موضوع للذات علم؟، فذهب إلى الأول كثير من أهل العلم. واختلفوا في اشتقاقه وأصله، وروى سيبويه عن الخليل)4.

قال ابن عجيبة (ت 1224هـ): (و ﴿ الله ﴾ اسم مُرْبَّكُلٌ جامد ، والألف واللام فيه لازمة لا للتعريف، قال الواحدي : اسم تفرِّد به الباري - سبحانه - يجري في وصفه مجرى الأسماء الأعلام، لا يُعرف له اشتقاق، وقال الأقْلِيشي 5 : إن هذا الاسم مهما لم يكن مشتقاً كان دليلاً على عين الذات ، دون أن يُنظر فيها إلى صفة من الصفات، وليس باسم مشتق من صفة، كالعالِم والحق والحالق والرازق ، فالألف واللام على هذا في ( الله ) من نفس الكلمة ،

والحق عندنا هو الأول)

<sup>1.</sup> ابن عطاء الله السكندري ، القصد المجرد في معرفة الاسم المفرد ، ص 14.

 $<sup>^{2}</sup>$  . القشيري ، تفسير القشيري ، ج  $^{1}$  ص  $^{245}$  .

<sup>3.</sup> الرازي فخر الدين محمد بن عمر بن الحسين (ت 606هـ). التفسير الكبير. دار إحياء التراث العربي بيروت. الطبعة الثانية. سنة 1417 هـ. 1997م ، ج 9 ص 202.

القرطبي أبو عبد الله ، الجامع لأحكام القرآن ، ج 1 ص 102 .  $^4$ 

<sup>5.</sup> الأقليشي: أحمد بن قاسم بن عيسى بن فرج أبو العباس الأقليشي المقري سكن قرطبة وانتقل إلى طليطلة ومات 410 عشر وأربعمائة. له من الكتب معاني القرآن. هدية العارفين ، ج 1 ص 38.

كالزاي من زيد ، وذهب إلى هذا جماعة ، واختاره الغزالي ، وقال : كل ما قيل في اشتقاقه فهو تعشُف) 1.

ونستنتج أن الخلاف في هذه المسألة متداول بين المفسرين ولذلك اكتفى ابن عطاء الله بعرضه مفصلا دون ترجيح، فقد عرض أدلة كل فريق، وسأفصلها في ما يلي وأقارنها بما جاء عند غيره من المفسرين وأبدأ بقول المانعين :

القول الأول: المانعون وعنهم يقول ابن عطاء الله: « فالمتوقف المانع قال لا يجوز اشتقاقه من معنى بوجه أصلا فإن الله تعالى قال : ﴿ هَلْ تَعْلَمُ لَهُ سَمِيّاً ﴾  $^2$  وفيه ثلاث معان: الأول: هل تعلم أحداً تسمى الله غير الله ؟ أو اسما غير ما سمى به نفسه.

الثاني: هل تعلم أحداً يستحق كمال الأسماء والصفات ما يستحقه الله ويتصف به حقيقة؟ الثالث: هل تعلم اسماً أعظم من هذا الاسم المفرد، أو له اشتقاق من شيء كما يشتق لأسماء الخلق؟! فهو لا يشبهه شيء، وإنما هو دال على ذات الإله الذي قامت به الصفات، بمثابة اسم العلم الدال على المسمى من غير اشتقاق له من شيء، وهو اسم تفرد الله سبحانه وتعالى واختصه لنفسه، ووصف به ذاته. وقدمه على جميع أسمائه وأضاف أسمائه الله سبحانه وكل ما يأتي بعده من الأسماء نعت له، وصفة لوصفه، ومتعلقة به وتوصف سائر الأسماء بأنها أسماء الله تعالى وتعرف في الأغلب بالإضافة إليه، يقال أنها من أسماء الله تعالى، ولا يقال من أسماء الصبور، أو الغفور، أو الجبار، ، ولا يقبل اسم عوضا منه، ولا ذكر بدلا عنه، وإنما يقال لا إله إلا الله، وبذلك نطق القرآن والحديث، لأنه أدل على كنه المعاني عنه، وإنما يقال لا إله إلا الله، وجعله للنطق والذكر والتعلق، دون الاتصاف به والتخلق ». وعرف غيره بالإضافة إليه، وجعله للنطق والذكر والتعلق، دون الاتصاف به والتخلق ». والملاحظ أن ابن عطاء الله تعالى بهذا الاسم.

 <sup>1.</sup> ابن عجيبة أحمد بن محمد بن المهدي الحسني الإدريسي الشاذلي الفاسي أبو العباس. البحر المديد في تفسير القرآن الجميد. بيروت: دار الكتب العلمية. الطبعة الثانية. سنة 2002 م. 1423 هـ ، ج 1 ص1.

<sup>.</sup> سورة مريم الآية 65.

 $<sup>^{3}</sup>$ . ابن عطاء الله السكندري ، القصد المجرد ، ص 15.  $^{1}$ 

وهذا القول قد رجحه "الفخر الرازي" فقال: ( والحق عندنا هو الأول) <sup>1</sup>، ثم استدل له بأربعة وجوه فقال: (ويدل عليه وجوه :

الأول : أن الاسم المشتق عبارة عن شيء ما حصل له المشتق منه ، ، فلو كان قولنا الله اسماً مشتقاً من معنى لكان المفهوم منه أنه شيء ما حصل له ذلك المشتق منه ، وهذا المفهوم كلي لا يمتنع من حيث هو عن وقوع الشركة فيه ، فلو كان قولنا الله لفظاً مشتقاً لكان مفهومه صالحاً لوقوع الشركة فيه ، ولو كان الأمر كذلك لما كان قولنا لا إله إلا الله موجباً للتوحيد ، لأن المستثنى هو قولنا الله وهو غير مانع من وقوع الشركة فيه ولما اجتمعت الأمة على أن قولنا لا إله إلا الله يوجب التوحيد المحض علمنا أن قولنا هالله عالم جارٍ مجرى الاسم العلم .

الثاني: أنه كلما أردنا أن نذكر سائر الصفات والأسماء ذكرنا أولاً قولنا الله ثم وصفناه بسائر الصفات ولا يمكننا أن نعكس الأمر فنقول الرحمن الرحيم الله فعلمنا أن الله هو اسم علم للذات المخصوصة وسائر الألفاظ دالة على الصفات والنعوت.

الثالث : أن ما سوى قولنا والله كلها دالة ، إما على الصفات السلبية ، كقولنا : القدوس السلام، أو على الصفات الحقيقية كقولنا : العالم القادر ، أو على ما يتركب من هذه الثلاثة ، .

والرابع: قوله تعالى: ﴿ هَلْ تَعْلَمُ لَهُ سَمِيّاً ﴾ والمراد هل تعلم من اسمه الله غير الله، وذلك يدل على أن قولنا: الله اسم لذاته المخصوصة، وإذا ظهرت هذه المقدمة فالترتيب الحسن أن يذكر عقبه الصفات كقوله تعالى: ﴿ هُوَ الله الخالق البارئ المصور ﴾ أ، فأما أن يعكس فيقال: هو الخالق المصور البارئ الله ، فذلك غير جائن  $^4$ .

ولقد حقق "الطاهر بن عاشور" في المسألة فأورد كلاما نفيسا حيث قال: (وأحسب أن اسمه تعالى تقرر في لغة العرب قبل دخول الإشراك فيهم فكان أصل وضعه دالاً على انفراده بالألوهية إذ لا إله غيره فلذلك صار علماً عليه، وليس ذلك من قبيل العلمَ بالغلبة بل

 $<sup>^{1}</sup>$ . الفخر الرازي ، التفسير الكبير ، ج $^{202}$  ص

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>. سورة مريم الآية 65.

<sup>3 .</sup> سورة الحشر الآية 24.

 $<sup>^{4}</sup>$  . الفخر الرازي ، التفسير الكبير ، ج $^{9}$  ص $^{202}$  .

من قبيل العلم بالانحصار مثل الشمس والقمر فلا بدع في اجتماع كونه اسمَ جنس وكونه علماً، ولذلك أرادوا به المعبود بحق رداً على أهل الشرك قبل دخول الشرك في العرب، وإننا لم نقف على أن العرب أطلقوا الإله معرَّفاً باللام مفرداً على أحد أصنامهم وإنما يضيفون فيقولون إله بني فلان والأكثر أن يقولوا رَب بني فلان أو يجمعون كما قالوا لعبد المطلب أرضض الآلهة ، وفي حديث فتح مكة : (وجد رسول الله البيتَ فيه الآلهة) . فلما اختص الإله بالإله الواحد واجب الوجود اشتقوا له من اسم الجنس علماً زيادة في الدلالة على أنه الحقيق بهذا الاسم ليصير الاسم خاصاً به غير جائز الإطلاق على غيره سَنن الأعلام الشخصية).

القول الثاني: القائلون بالاشتقاق: وتعددت اشتقاقاتهم قال ابن عطاء الله: «والقائل بإطلاق اشتقاقه قال هو مشتق من أربعة أشياء: من الوله، ومن الحجب، ومن العلو، ومن البقاء  $^2$ . وسوف أعرض في كل واحدا من هذه المعاني الأربعة قول ابن عطاء الله وأقارنه بأقوال غيره:

معنى الوله: قال فيه ابن عطاء الله: « فأما اشتقاقه من معنى "الوله " فأصله "إله "، والإله هو الذي يوله له، ويقصد في طلب الحوائج، ويفزع إليه في النوائب ويرجى فضله ويخاف عدله كما قال الشاعر (من البحر الطويل):

وَكُلْتُ إِلِيكُم فِي بَلاَيَا تَنُوبُنِي \*\*\* فَأَلْفَيْتُكُمْ عَوْناً كَرِيماً مُمَجَّداً

واسم والله من الألوهية، هو اسم يوجب الوله، إما لشدة طرب العبد وسروره، وإما لفرط شدة حزنه وخوفه وذعره، فيكون بين وقتين، وقت قبض، ووقت بسط، ففي حالة القبض يوجب له هيبة، يصحب طرفها دهشة، وفي حالة البسط يوجب له قربة، يصحب طرفها فرحة، فمن عرف ربه فزع إليه ودعاه، ووله له وأعرض عمن سواه، وآثر رضاه على هواه» 4،

<sup>.</sup> محمد الطاهر ابن عاشور . التحرير والتنوير من التفسير . الدار التونسية للنشر . (د.ط.ت) ، ج1 ص23

ابن عطاء الله السكندري ، القصد المحرد ، ص15.16 .  $^2$ 

<sup>3 .</sup> البيت لم أعرف له قائل .

<sup>.</sup> ابن عطاء الله السكندري ، القصد المجرد ، ص 15.  $^4$ 

وعرف النيسابوري الوله: (وقيل: من الوله وهو ذهاب العقل سواء فيه الواصلون إلى ساحل بحر العرفان والواقفون في ظلمات الجهالة وتيه الخذلان)1.

معنى (إله): قال ابن عطاء الله : « وقيل من معنى "إله "، زيدت فيه اللام للتفخيم، فقيل "الإله"، ثم حذفوا الهمزة المتخللة بين اللامين، وأدغموا اللام الأولى التي للتفخيم، في اللام الثانية التي للتعظيم، فعظمت فقيل ﴿الله﴾ ، وهذا المعنى قد نقله غير ابن عطاء الله من المفسرين قال الفخر الرازي ( فلهم قولان : قال الكوفيون : أصل هذه اللفظة إلاه ، فأدخلت الألف واللام عليها للتعظيم ، فصار الإلاه ، فحذفت الهمزة استثقالاً ، لكثرة جريانها على الألسنة ، فاحتمع لامان ، فأدغمت الأولى فقالوا : «الله»)  $^{8}$  ، وروى سيبويه عن الخليل أن أصله (إلاه)، مثل فعال ، فأدخلت الألف واللام بدلا من الهمزة . قال سيبويه : مثل الناس أصله أناس  $^{4}$  ، وقال البصريون أصله لاه ، فألحقوا بما الألف واللام فقيل : ﴿الله﴾ أو المقرطي: (للتعظيم، وهذا اختيار سيبويه) أ.

قال ابن عاشور: (وأراهم أبدعوا وأعجبوا إذ جعلوا علم ذاته تعالى مشتقاً من اسم الجنس المؤذن بمفهوم الألوهية تنبيهاً على أن ذاته تعالى لا تستحضر عند واضع العَلَم وهو الناطق الأول بهذا الاسم من أهل اللسان إلا بوصف الألوهية وتنبيهاً على أنه تعالى أولى من يُؤلّه ويُعبد لأنه خالق الجميع فحذفوا الهمزة من الإله لكثرة استعمال هذا اللفظ عند الدلالة عليه تعالى ، ونُزّل هذا اللفظ في طوره الثالث منزلة الأعلام الشخصية فتصرفوا فيه هذا التصرف لينتقلوا به إلى طور جديد فيجعلُوه مثل علم جديد ، وهذه الطريقة مسلوكة في بعض الأعلام).

القمي النيسابوري . غرائب القرآن ورغائب الفرقان حاشية على تفسير الطبري . بيروت . دار الفكر . سنة 1978 . القمي النيسابوري ، غرائب القرآن ورغائب الفرقان حاشية على تفسير الطبري . بيروت . دار الفكر . سنة 1398 هـ 1398 هـ 1398

<sup>.</sup> ابن عطاء الله السكندري ، القصد المحرد ، ص15.16 .

الفخر الرازي ، التفسير الكبير ، ج 1 ص 148.

<sup>.</sup> القرطبي أبي عبد الله ، الجامع لأحكام القرآن ، ج1 ص102.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>. الفخر الرازي ، التفسير الكبير ، ج 1 ص 148.

<sup>.</sup> القرطبي أبي عبد الله ، الجامع لأحكام القرآن ، ج1 ص $^6$  .

<sup>.</sup> الطاهر بن عاشور ، تفسير التحرير والتنوير ، ج 1 ص 23 .

معنى الحجب: قال فيه ابن عطاء الله: « وأما اشتقاقه من معنى الحجب، فأصله "لاه"، ومعناه" احتجب عن الخلق، وحجب أبصارهم عن رؤيته في الدنيا، فمن عرف ربه راقبه، وحاسب نفسه، وعلم أنه يراه من حيث لا يراه، فهو يستحيي منه  $^1$ .

معنى العلو والرفعة: قال فيه ابن عطاء الله: « «وأما اشتقاقه من معنى العلو والرفعة، فاصله أيضا لاه، يقال لاهت الشمس إذا علت وتوسطت قبة السماء في علو مركزها واستوت حالة وقوفها ». حاء في "القاموس المحيط": (لاهَ يَلِيهُ لَيْهاً تَسَتَّرَ، وجَوَّزَ سِيْبَوَيْه اشْتِقاقَ الجلالةِ منها، وعَلاَ، وارْتَفَع. وسُمِّيت الشَّمْسُ إلهةً لارْتِفاعِها. ولاهُوتُ إن كان من كلامِهِم، فَفَعَلُوتُ، من لاه. واللاَّتُ صَنَمٌ لتَقِيفٍ،)

وجاء في معجم "الجمهرة" : (لاهَ يَليهُ لَيْهاً: تَسَتَّرَ. وجَوَّزَ سيبويه أن يكون لاهٌ أصلَ اسمِ الله تعالى. وقولهم: يا الله: بقطع الهمزة، إنَّما جاز لأنه يُنْوى به الوقف على حرف النداء تفخيماً للاسم. وقولهم: لاهُمَّ واللهُمَّ فالميم بدلٌ من حرف النداء) 4.

قال القرطبي :(وقيل إنه مشتق من الارتفاع، فكانت العرب تقول لكل شئ مرتفع: لاها فكانوا يقولون إذا طلعت الشمس:  $2 \cdot 10^{-5}$ 

ابن عطاء الله السكندري ، القصد المجرد ، ص15.16 . ابن عطاء الله السكندري ، القصد المجرد ، 15.16

 $<sup>^{2}</sup>$ . المصدر السابق ، ص 15.  $^{16}$ 

<sup>3.</sup> الفيروز آبادي: الشيخ مجمد الدين محمد بن يعقوب. القاموس المحيط. دار الفكر بيروت. سنة 1983م، ج 3 ص 387.

ابن درید محمد بن الحسین الأزدي . جمهرة اللغة . تحقیق: كرنكو حیدر آباد الدكن بالهند . سنة 1351هـ . (د.ط) ، ج 2 ص 156 .

<sup>5.</sup> القرطبي أبو عبد الله ، الجامع لأحكام القرآن ، ج 1 ص 103.

 $<sup>^{6}</sup>$  . سورة الرعد الآية 28 . 29 .

وقيل: من الوله وهو ذهاب العقل سواء فيه الواصلون إلى ساحل بحر العرفان والواقفون في ظلمات الجهالة وتيه الخذلان. وقيل: من لاه ارتفع لأنه تعالى ارتفع عن مشابحة الممكانات ومناسبة المحدثات.

وقيل: من أله في الشيء إذا تحير فيه ، لأن العقل وقف بين إقدام على إثبات ذاته نظراً إلى وجود مصنوعاته ، وبين تكذيب لنفسه لتعاليه عن ضبط وهمه وحسه ، فلم يبق إلا أن يقر بالوجود والكمال مع الاعتراف بالعجز عن إدراك كنه الجلال والجمال ، وههنا العجز عن درك الإدراك إدراك .

وقيل: من لاه يلوه إذا احتجب، لأنه بكنه صمديته محتجب عن العقول، ولماكان ذاته تعالى باقياً على حاله وكذا الممكنات التابعة له، فربما يخطر ببال الضعفاء أن هذه الأشياء موجودة بذواتما فلا سبب لاحتجاب نوره إلاكمال ظهوره، فالحق محتجب والخلق محجوب

وقيل: من أله الفصيل إذا ولع بأمه ، لأن العباد مولعون بالتضرع إليه في البليات ﴿وَإِذَا مَسَّ النَّاسَ ضُرُّ دَعَوْا رَبَّهُم مُّنِيبِينَ إِلَيْهِ ﴾ أ، هذا شأن الناقصين ، وأما الكاملون فهو جليسهم وأنيسهم أبداً ..)  $^2$ .

(وقيل: من أله الرجل يأله إذا فزع من أمر نزل به فألهه أي أجاره) .

(وقد ذُكِرتْ وجوه أخر في أصل اسم الحلالة:

- منها أن أصله لأة مصدر لاه يليه ليهاً إذا احتجب سمي به الله تعالى ، ثم أدخلت عليه الألف واللام للمح الأصل كالفضل والمجد اسمين ، وهذا الوجه ذكره الجوهري عن سيبويه أنه جوزه .
- ومنها أن أصله ولأة بالواو فِعال بمعنى مفعول من وله إذا تحيَّر ، ثم قلبت الواو همزة لاستثقال الكسرة عليها ، كما قلبت في إعاء وإشاح ، أي وِعاء ووشاح ، ثم عرف بالألف واللام وحذفت الهمزة .

269

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>. سورة الروم الآية 33.

القمى النيسابوري ، غرائب القرآن ورغائب الفرقان ، ج1 ص $^{2}$  .

 $<sup>^{3}</sup>$ . المرجع نفسه ، ج  $^{1}$  ص  $^{3}$ 

- ومنها أن أصله ( لأها ) بالسريانية علم له تعالى فعرب بحذف الألف وإدخال اللام عليه).
- ومنها أنه علم وضع لاسم الجلالة بالقصد الأوَّلِي من غير أخذ من أَلِهَ وتصييره الإله فتكون مقاربته في الصورة لقولنا الإله مقاربةً اتفاقيةً غير مقصودة ، وقد قال بهذا جمع منهم الزجاج ونسب إلى الخليل وسيبويه ، ووجَّهه بعض العلماء بأن العرب لم تممل شيئاً حتى وضعت له لفظاً فكيف يتأتى منهم إهمال اسم له تعالى لتجري عليه صفاته) أ.

والخلاصة: أن في اسم الجلالة عدة معاني من حيث الاشتقاق، إنه من الوله، ومن الحجب، ومن العلو، ومن البقاء ... ذكر بعضها ابن عطاء الله وترك البعض الآخر، لأنها تجتمع كلها في أصل (أله) بالفتح أو بالكسر، قال الطاهر بن عاشور: (وأصل هذا الاسم الإله بالتعريف وهو تعريف إلاه الذي هو اسم جنس للمعبود مشتق من أله بفتح اللام بمعنى عبد ، أو من أله بكسر اللام بمعنى تحير أو سكن أو فزع أو ولع مما يرجع إلى معنى هو ملزوم للخضوع والتعظيم فهو فعال (إلاه) بكسر الفاء بمعنى مفعول)2.

وقبل الانتهاء من هذه المسألة نجد النيسابوري القمي يعتبر أن: (النزاع بين الفريقين (القائلين بالاشتقاق متفقون على أن الإله مشتق من (أله) بالفتح (إلاهة) أي عبد عبادة ، وأنه اسم جنس كالرجل والفرس يقع على كل معبود بحق أو باطل، ثم غلب على المعبود بحق).

بعد هذا التفصيل ولمناسبة المقام أذكر خواص اسم الجلالة اللفظية التي فصلها ابن عطاء الله .

#### خواص اسم الجلالة اللفظية:

ذكر ابن عطاء الله أن لاسم الجلالة خواص لفظية ليست في غيره من الأسماء فقال « هذا الاسم من بين أسمائه، وخصوصيته وفضله وشرفه. فمن خواصه أنه في ذاته اسم

الطاهر بن عاشور ، تفسير التحرير والتنوير ، ج1 ص 24 .

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>. المرجع نفسه ، ج 1 ص 23.

 $<sup>^{3}</sup>$ . القمى النيسابوري ، غرائب القرآن ورغائب الفرقان ، ج  $^{1}$  ص  $^{3}$ 

كامل في حروفه تام في معناه حاص بأسراره مفرد بصفته فكان أولاً " الله " فحذفت منه الألف فبقى " لله " ثم حذفت اللام الثانية فبقى " هو " فكان كل حرف تام المعنى ، كامل الخصوصية، لم يتغير منه معنى ، ولا اختلف بتفريق حروفه منه فائدة ولا نقصت منه حكمة. ولكل لفظة معان عجيبة مستقلة بذاتما غريبة. وغيره من الأسماء كلها ليس كذلك أمرها، فإنه إذا حذفت شيء من حروفها أو فرق بعضها من بعض، اختلفت معانيها واعتلت أساميها وذهبت أحكام حكمها ونقصت فائدتما. فلهذا كان هذا الاسم جامعاً شاملاً تاماً كاملاً، على الجملة والتفصيل. ولم يؤثر فيه تفصيل حروفه ولا تفريقها، ولا إفرادها في شيء من جملة معانيه ولا أخلت بشيء من أسراره ولا نقصت تجزئته شيئاً من كله».

هذا التفصيل في حروف اسم الجلالة قد سبق به الفخر الرازي في التفسير الكبير فقال : (اعلم أن هذا الاسم مختص بخواص لم توجد في سائر أسماء الله تعالى ، ونحن نشير إليها : فالخاصة الأولى : أنك إذا حذفت الألف من قولك : ﴿الله ﴾ بقي الباقي على صورة ﴿الله ﴾ وهو مختص به سبحانه، كما في قوله: ﴿ وَلِلّهِ جُنُودُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ ﴾ وأولاً خَزَائِنُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ ﴾ وأولاً خَزَائِنُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ ﴾ وإن حذفت عن هذه البقية اللام الأولى بقيت البقية على صورة «له» كما في قوله تعالى: ﴿ لَهُ مَقَالِيدُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ ﴾ وقوله: ﴿ لَهُ الْمُلْكُ وَلَهُ الْحُمْدُ ﴾ وقوله: ﴿ لَهُ الْمُلْكُ وَلَهُ المُمْدُ وَلَهُ الله الله الباقية كانت البقية هي قولنا : «هو» وهو أيضًا يدل عليه سبحانه كما في قوله: ﴿ قُلْ هُوَ الله أَحَدُ ﴾ أ

وقوله: ﴿ هُوَ الْحَيُّ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ ﴾ أَ، والواو زائدة بدليل سقوطها في التثنية والجمع؛ فإنك تقول: ( هما ، هم) فلا تبقى الواو فيهما ، فهذه الخاصية موجودة في لفظ «الله» غير

<sup>.</sup> ابن عطاء الله ، السكندري ، القصد المجرد في معرفة الاسم المفرد ، ص15.16 . 1

 $<sup>^2</sup>$  . سورة الفتح الآية  $^2$ 

<sup>3.</sup> سورة المنافقون الآية 7.

<sup>4.</sup> سورة الزمر الآية 63.

 $<sup>^{5}</sup>$  . سورة التغابن الآية  $^{1}$ 

 $<sup>^{6}</sup>$  . سورة الإخلاص الآية  $^{1}$ 

سورة غافر الآية 65.

موجودة في سائر الأسماء ، وكما حصلت هذه الخاصية بحسب اللفظ فقد حصلت أيضاً بحسب المعنى ، فإنك إذا دعوت الله بالرحمن فقد وصفته بالرحمة ، وما وصفته بالقهر ، وإذا دعوته بالعليم فقد وصفته بالعليم فقد وصفته بالعلم ، وما وصفته بالقدرة ، وأما إذا قلت يا الله فقد وصفته بجميع الصفات؛ لأن الإله لا يكون إلها إلا إذا كان موصوفاً بجميع هذه الصفات ، فثبت أن قولنا الله قد حصلت له هذه الخاصية التي لم تحصل لسائر الأسماء ) ، وقد استفاد ذلك منه القمي النيسابوري في تفسيره 2 ، وجاء في تفسير القرطبي: أن اسم الجلالة أصله (الهاء) فقال : (وزعم بعضهم أن الأصل فيه " الهاء " التي هي الكناية عن الغائب، وذلك ألهم أثبتوه موجدا في فطر عقولهم فأشاروا إليه بحرف الكناية ثم زيدت فيه لام الملك إذ قد علموا أنه خالق الأشياء ومالكها فصار "له" ثم زيدت فيه الألف واللام تعظيما وتفخيما) 3.

### <u>2</u> – حرف الألف:

يقف ابن عطاء الله عند اشتقاق حرف الألف من حيث اللغة ومن حيث المعرفة ومن حيث المعرفة ومن حيث الإشارات العميقة التي يستدل بها على التوحيد، وما يعنينا هنا هو الوجه اللغوي فقط وعنه يقول: « فالألف : مشتق من الألفة والتأليف، ألف به جميع خلقه على توحيده ومعرفته، بأنه إلههم وموجدهم، وخالقهم ورازقهم، قال الله تعالى: ﴿ وَلَئِنْ سَأَلْتُهُمْ مَنْ خَلَقْ الله تعالى: ﴿ وَلَئِنْ سَأَلْتُهُمْ مَنْ خَلَقْ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضَ لَيَقُولُنَّ الله ﴾ 5، فإنه لَيقُولُنَّ الله ﴾ 5، فإنه فإنه تعالى كان ولا شيء معه كما هو الآن على ما عليه، كان ولا شئ قبله، ولا شئ بعده، فكأنه كما قال: (كُنْتُ كُنْزاً لَمْ أَعْرَفْ فَأَرَدْتُ أَنْ أُعْرَفَ فَخَلَقْتُ خَلَقْ فَعَرَّفْتُهُمْ بِي، في عَرَفُوني) 6، وألف بين قلوب عباده على مجبته وعبادته وطاعته في الإيمان والتوحيد، قال الله عَرَفُوني) 6، وألف بين قلوب عباده على مجبته وعبادته وطاعته في الإيمان والتوحيد، قال الله

<sup>.</sup> الفخر الرازي ، التفسير الكبير ، ج 1 ص 148.

<sup>.</sup> القمي النيسابوري ، غرائب القرآن ورغائب الفرقان ، ج 1 ص 18 .

القرطبي أبو عبد الله ، الجامع لأحكام القرآن ، ج1 ص 103 .  $^3$ 

<sup>4.</sup> سورة الزخرف الآية 87.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>. سورة لقمان الآية 25.

<sup>6.</sup> الحديث قدسي ذكره العجلوني في كشف الخفا ومزيل الإلباس فقال: (كنت كنزا لا أعرف ، فأحببت أن أعرف، فخلقت خلقا، فعرفتهم بي فعرفوني). وفي لفظ (فتعرفت إليهم فبي عرفوني)، قال ابن تيمية ليس من كلام النبي صلى الله عليه وسلم ولا يعرف له سند صحيح ولا ضعيف. وتبعه الزركشي والحافظ ابن حجر في اللآلئ

تعالى: ﴿ لَوْ أَنْفَقْتَ مَا فِي الْأَرْضِ جَمِيعًا مَا أَلَّفْتَ بَيْنَ قُلُوكِهِمْ وَلَكِنَّ اللهُ أَلَّفَ بَيْنَهُمْ إِنَّهُ عَزِيزٌ عَكِيمٌ  $^1$  وألف كلمتهم على الاعتراف بعبوديته. والإقرار بوحدانيته وربوبيته. قال الله تعالى: ﴿ إِنْ كُلُّ مَنْ فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ إِلَّا آتِي الرَّحْمَنِ عَبْدًا ﴾  $^2$ .

وألف قلوب عباده بالفضل والإحسان والعطاء. وجعله رزقاً مقسوماً لهم. تارة قبضاً وتارة بسطاً، قال الله تعالى: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ. مَا أُرِيدُ مِنْهُمْ مِنْ رِزْقٍ وَمَا خُلَقْتُ الْجِنَّ وَالْإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ. مَا أُرِيدُ مِنْهُمْ مِنْ رِزْقٍ وَمَا خُلَقْتُ اللهُ هُوَ الرَّزَّاقُ ذُو الْقُوَّةِ الْمَتِينُ ﴾ 3 .

### ب. الاشتقاق الكبير:

قال عنه ابن جني: (هذا موضع لم يسمّه أحد من أصحابنا غير أنّ أبا علي (رحمه الله) يستعين به ويخلد إليه)  $^{5}$ ، وسمّاه ابن جني الاشتقاق الأكبر  $^{6}$ ، وقال عنه: (أن تأخذ أصلاً من الأصول الثلاثية، فتعقد عليه وعلى تقاليبه الستة معنى واحداً، تجتمع التراكيب الستة وما يتصرف من كل واحد منها عليه، وأن تباعد شيء من ذلك منه ردّ بلطف الصنعة والتأويل إليه)  $^{7}$ .

أما ابن عطاء الله فلم أجده يشير إلى هذا النوع من الاشتقاق ولم أعثر على مثال له في معرض تفسيره .

# المطلب الثاني:

والسيوطي وغيرهم. وقال القاري لكن معناه صحيح مستفاد من قوله تعالى : ﴿ وما خلقت الجن والإنس إلا ليعبدون ﴾ أي ليعرفوني كما فسره ابن عباس رضى الله عنهما. رقم 2016 ج2 ص132.

<sup>1 .</sup> سورة الأنفال الآية 63 .

<sup>.</sup> سورة مريم الآية 93 .

 $<sup>^{3}</sup>$ . سورة الذاريات الآية  $^{3}$  .  $^{3}$ 

<sup>.</sup> ابن عطاء الله السكندري ، القصد المجرد في معرفة الاسم المفرد ، ص $^4$  .

ابن جني ، الخصائص ، ج2 ص $^{5}$  .

<sup>.</sup> المرجع نفسه ، ج2 ص $^6$  .

<sup>.</sup> المرجع نفسه ، ج2 ص $^{7}$ 

# الصغ الصفية مالتركيية.

- 1. أبنية الصيغ الصرفية.
- 2. أبنية الأسماء وأبنية الأفعال.
  - 3. دلالة الاسم و دلالة الفعل.
    - 4. معاني الإضافة .
    - 5. دلالة الحروف.

### 1 ـ الصيغ الصرفية:

يعد علم الصرف من أجل علوم العربية واخصها بالعناية؛ لأنه يتعلق ببنية الألفاظ العربية ويجري منها مجرى المعيار والميزان<sup>1</sup>.

وتدلّ الصيغ الصرفية داخل التركيب اللغوي من جهة دلالاتما على دلالة معينة، وعند تنسيقها في التركيب اللغوي فإنما تعطينا دلالة جديدة غير دلالتها التي وضعت لها، أي بعبارة أخرى، إن الصيغ الصرفية تدلّ على معانٍ، وتنتظم هذه الصيغة داخل نظم الكلام أي السياق هو الذي يعطي معنى جديداً لها، فما انتظم عقد علم إلاّ والصرف واسطته، ولا ارتفع مناره، إلاّ وهو قاعدته، إذ هو إحدى دعائم الأدب، وبه تعرف سعة كلام العرب، وتنجلى فرائد مفردات الآيات القرآنية، والأحاديث النبوية 2.

أما في تفسير ابن عطاء الله فالجانب الصرفي جاء في مواضع قليلة جدا في تفسيره، نظرا لعدم تفسيره لكل آيات القرآن. فقد تطرق إلى بعض الصيغ عند بيانه لبعض من النصوص القرآنية، وجاءت أبنية الصيغ الصرفية على قسمين هما:

## 2 ـ أبنية الأسماء وأبنية الأفعال:

والأبنية هي: (بناء الكلمات ووزنها وصيغتها وهيئاتها؛ التي يشرك فيها غيرها، وهي عدد حروفها المرتبة، وحركاتها المعنية وسكونها، مع اعتبار الحروف الزائدة والأصلية كل في موضعه، وإنّ أيّ تغيير في الترتيب يقود إلى تغيير في الوزن) <sup>3</sup>، وثم فالأبنية نوعين: أبنية الأسماء وأبنية الأفعال، والسماء للثبات والاستقرار والأفعال للتجدد والانقراض أو الاستمرار.

<sup>1 .</sup> الجرجاني: السيد الشريف علي بن محمد بن علي الحسيني (ت 816هـ) . التعريفات . مكتبة لبنان بيروت . سنة 1978م ، ص 76.

<sup>(</sup>د.ط) مطبعة الداية . بغداد 1988م . (د.ط) مطبعة الداية . بغداد 1988م . (د.ط) من ما من ما من ما من ما 15

الأسترابادي: رضي الدين محمد بن الحسن(ت 568ه). شرح شافية ابن الحاجب: ضبط وشرح محمد نواف الحسن ومحمد الزقراف ومحمد محيي الدين عبد الحميد. دار الكتب العلمية بيروت. سنة 1975م. (د،ط) ، ج
 1 ص 2 .

يقول ابن عطاء الله : «وذلك لأن الصفة تدل على الثبوت والاستقرار، والأفعال أصل وضعها التجدد والانقراض » أ.

### أ ـ الأسماء والأفعال:

تطرق ابن عطاء الله من خلال تفسيره لآيات التنزيل الكريم، إلى بعض الصيغ الاسمية، وبيان دلالاتما داخل النص، ومن الصيغ التي وردت عنده هي:

#### \_ فعّال:

وتدلّ هذه الصيغة على المبالغة، لأن فعالاً منقولة عن فعّال في الصنعة، لأن الأصل في المبالغة هو النقل من شيء إلى آخر؛ فتحصل عند ذلك المبالغة، وهذا البناء يقتضي المزاولة والتحديد، لأن صاحب الصنعة ملازم لها<sup>2</sup>، قال أبو هلال العسكري: (إذا فعل الفعل وقتا بعد وقت قيل فعّال مثل صبّار)<sup>3</sup>.

أورد ابن عطاء الله هذه الصيغة عند بيان قوله تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهَ هُوَ الرَّزَّاقُ ذُو الْقُوَّةِ الْمَتِينُ ﴾ ، إذ يقول: « اعلم أن مجيء هذه الصيغة على بقاء فعال يقتضي المبالغة فيما سيقت له، فرزاق ابلغ من رازق، لان فعال في باب المبالغة ابلغ من فاعل فيمكن أن تكون هذه المبالغة، لتعداد أعيان المرزوقين، ويمكن أن تكون لتعداد الرزق، ويحتمل أن يكون المراد هما جميعا » <sup>5</sup>. فالمقصود من الآية تقرير ما تقدم من عدم إرادة الرزق وعدم الاستعانة بالغير فجيء بوصف الرزق على صيغة المبالغة لأنه بدونها لا يكفي في تقرير عدم إرادة الرزق في في قرير عدم إرادة الرزق في كل وقت <sup>7</sup>.

ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص71 .

<sup>2·</sup> السامرائي: فاضل صالح. معاني الأبنية في العربية. جامعة الكويت. الطبعة الأولى. سنة 1981م، ص108.

العسكري، أبو هلال(ت395ه). الفروق في اللغة. تحقيق: لجنة إحياء التراث العربي. دار الأفاق الجديدة بيروت. الطبعة الرابعة. سنة 1980م ، 15.

 $<sup>^{-4}</sup>$  سورة الذاريات الآية  $^{-4}$ 

<sup>.</sup> ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص71 .

<sup>6.</sup> الألوسي: أبو الثناء شهاب الدين بن محمود البغدادي(ت 1270هـ). روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني . دار الفكر بيروت . سنة 1977م ، ج 19 ص 415.

أ. البقاعي . نظم الدرر في تناسب الآيات والسور . تحقيق: محمد عبد المعين . طبعة مجلس المعارف الإسلامية حيدر
 آباد الركن الهند . الطبعة الأولى . سنة 1969م ، ج 8 ص 213.

#### - دلالة الصفة أبلغ من دلالة الفعل:

ذكر ابن عطاء الله في قوله تعالى : ﴿ إِنَّ اللَّه هُوَ الرَّزَاقُ ﴾ أن الصفة الواردة في الآية ﴿ الرزاق ﴾ أبلغ من دلالة الفعل (يرزق) ولذلك عدل التعبير القرآني عن الفعل إلى الصفة فقال : « اعلم أن الدلالة على المعنى المقصود به، وجود الثناء بالصفة أبلغ من الدلالة عليه بالفعل. فقولك زيد محسن، أبلغ من قولك زيد يحسن، أو قد أحسن، وذلك لان الصفة تدل على الثبوت والاستقرار والأفعال أصل وضعها التحدد والانقراض فلذلك كان قوله تعالى: ﴿ إِن الله هو يرزق). ولو قال: (إن الله هو يرزق) لم يفد إلا إثبات الرزق له، ولم يفد حصر ذلك فيه، فلما قال: ﴿ إِن الله هو الرزاق ﴾ أفاد ذلك الخصار الرزق فيه، فكأنه لما قال: ﴿ إِن الله هو الرزاق ﴾ فقد قال: لا رازق: إلا الله »2.

#### 3 ـ دلالة الاسم و دلالة الفعل:

<sup>1.</sup> سورة الذاريات الآية 58.

<sup>.</sup> ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص $^{2}$ 

عني أغلب النحاة الأوائل بدلالة الجملتين الاسمية والفعلية، وربطوا هاتين الدلالتين بالشكل التكويني لكل منهما، فالمصدّرة باسم جملة اسمية، وتكتب من تصدرها الدلالة على الاستقرار والثبوت، أمّا المصدّرة بالفعل فهي جملة فعلية تكتسب من تصدّر الفعل الدلالة على التغيير والحدوث 1.

وتعدّ كتب التفسير من أهم المصادر التي يعوّل عليها في دراسة النحو القرآني، ويعني النحو دراسة الكلمة وتحليلها في سياقها العام، وتحديد وظيفتها الدلالية في التركيب الذي بفضله يتبيّن المعنى العام للكلمة <sup>2</sup>. ومن هذا الجحال الذي تحتله كتب التفسير في النحو القرآني تأتي أهمية دراسة الاسم والفعل من خلال كتب التفسير.

وقد تعرض ابن عطاء الله أثناء تفسيره لآيات القرآن لبعض من مظاهر اللغة العربية، التي تفيده دلالتها في توظيف معنى الآية في سياق الموضوعات التي يكون بصددها، ومن تلك المظاهر: بيان المفردات، ، وبيان دلالة الاسم والفعل، فضلاً عن تطرقه إلى بعض من القرآنية من أجل الوقوف على المعنى للنص القرآني.

ففي دلالة الجملة الاسمية والفعلية، وقف ابن عطاء الله عند بعض من النصوص القرآنية، وقد وافق رأي النحاة بأن الاسم يفيد الثبوت والفعل يفيد التجدد والحدوث <sup>3</sup>، فإن الأفعال مقيدة بالزمن، فالفعل الماضي مقيد بالزمن الماضي على الأغلب، والمضارع مقيد بزمن الحال والاستقبال في الغالب، في حين أن الاسم غير مقيد بزمن من الأزمنة فهو أشمل وأعم وأثبت <sup>4</sup>. وقد أشار القزويني إلى هذا المعنى في قوله: (وأما كونه . يعني المسند . فعلاً فللتقيد بأحد الأزمنة الثلاثة على أخصر ما يكون مع إفادة التجدد، وأما كونه اسماً فلإفادة

<sup>.</sup> كريم حسين ناصح الخالدي. الدلالة في النحو العربي. مجلة كلية التربية للبنات. جامعة بغداد. العدد الثامن. سنة 1997م، ص 84.

<sup>-</sup> ابتهال كاصد ياسر الزبيدي . البحث الدلالي في التبيان في تفسير القرآن لأبي جعفر بن الحسن الطوسي . أطروحة دكتوراه . كلية التربية للبنات بغداد . سنة 2003م ، ص 243.

<sup>2 .</sup> بكري عبد الكريم . الزمن في القرآن الكريم (دراسة دلالية في الأفعال الواردة فيه) . دار الفحر للنشر والتوزيع . الطبعة الثانية سنة 1999م ، ص 4.

 $<sup>^{3}</sup>$  . الجرجاني عبد القاهر . دلائل الإعجاز في علم المعاني . حققه وقدم له رضوان الداية وفاير الداية . مكتبة سعد الدين دمشق . الطبعة الثانية . سنة 1987م ، ص 182 .

<sup>.</sup> السامرائي: فاضل صالح. معاني الأبنية في العربية ، ص $^4$ 

عدم التقييد والتحديد) $^{1}$ .

### أ ـ دلالة الاسم:

سار ابن عطاء الله في تفسيره في بيان دلالة الاسم والفعل بانياً آراءه على آراء النحويين متخذاً من آرائهم طريقاً لبيان النصوص القرآنية، وهذا يدلّ على إلمام ابن عطاء الله إلماماً يعتد به في اللغة العربية وآراء العلماء السابقين.

فقد ورد في تفسيره دلالة الاسم على الثبات، من خلال دلالة الصفة التي هي أحد أنواع الاسم في قوله تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهَ هُوَ الرَّزَاقُ ﴾، تدل على الدوام والاستقرار فيقول: ﴿ وَالرِّرَاقَ ﴾ والجملة الإسمية ﴿ إِنَّ اللَّهَ هُوَ الرَّزَاقُ ﴾، تدل على الدوام والاستقرار فيقول: ﴿ اعلم أن الدلالة على المعنى المقصود به، وجود الثناء بالصفة أبلغ من الدلالة عليه بالفعل. فقولك زيد محسن، أبلغ من قولك زيد يحسن، أو قد أحسن، وذلك لأن الصفة تدل على الثبوت والاستقرار والأفعال أصل وضعها التحدد والانقراض، فلذلك كان قوله تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهَ هُوَ الرَّزَاقُ ﴾ أبلغ من قوله (إن الله هو يرزق)، ولو قال: إن الله هو يرزق لم يفد إلا إثبات الرزق له، ولم يفد حصر ذلك فيه، فلما قال: ﴿ إِنَّ اللَّهَ هُوَ الرَّزَاقُ ﴾ أفاد ذلك الخصار الرزق فيه، فكأنه لما قال: ﴿ إِنَّ اللَّهَ هُوَ الرَّزَاقُ ﴾ أفاد ذلك

وأشار "أبو البقاء" في الكليات بقوله: (والجملة الاسمية موضوعة للأحبار بثبوت المسند للمسند إليه بلا دلالة على تجدد أو استمرار، إذا كان خبرها اسماً فقد يقصد به الدوام والاستمرار الثبوتي بمعونة القرائن... وإذا كان خبرها مضارعاً فقد تفيد استمراراً تجددياً، إذا لم يوجد داع إلى الدوام...) 4، فالمقصود من النص أن الاسم يدلّ على الثبوت إذا كان المسند

<sup>1.</sup> القزويني حلال الدين أبو عبد الله محمد بن عبد الرحمن (ت 739 هـ). الإيضاح في علوم البلاغة (المعاني والبيان والبيان والبديع). شرح وتعليق: محمد عبد المنعم خفاجي. دار الكتاب اللبناني بيروت. الطبعة الخامسة. سنة 1980م، ج 1ص 87.

 $<sup>^{2}</sup>$  – سورة الذاريات الآية  $^{2}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص $^{2}$  .

<sup>4.</sup> الكفوي أبو البقاء بن موسى الحسيني (ت 1094ه). الكليات (معجم في المصطلحات والفروق اللغوية). قابله على نسخة خطية وأعده للطبع ووضع فهارسه: عدنان درويش ومحمد المصري. مؤسسة الرسالة. الطبعة الرابعة. سنة 1998م، ص 140

<sup>-</sup> السامرائي: فاضل صالح. معاني الأبنية في العربية ، ص 17.

اسماً، أمّا إذا كان فعلاً فلا يفيد ذلك، وهذا ما أشار إليه ابن عطاء الله في هذه الآية بقوله :« وجود الثناء بالصفة أبلغ من الدلالة عليه بالفعل، فقولك زيد محسن، أبلغ من قولك زيد يحسن، أو قد أحسن، وذلك لأن الصفة تدل على الثبوت والاستقرار والأفعال أصل وضعها التجدد والانقراض » 1.

#### ب ـ دلالة الفعل:

درس المفسرون صيغة (تفعل) في القرآن الكريم في جوانبها الزمنية التي يضيفها السياق، إذ وجدوا أنّ مقولات بعض النحويين المتعلقة بحصر هذه الصيغة في الحال والاستقبال لا تستوعب كل المقامات الزمنية التي تعبر عنها هذه الصيغة المجردة، وإنّما تنتقل إلى مواقع زمنية من الصيغ مزيجاً من التحليلات النحوية والبلاغية<sup>2</sup>.

فالجملة الفعلية، مفادها الإخبار بمطلق العمل مقروناً بالزمان من غير أن يكون مبالغة وتوكيداً  $^3$ ، إذْ يدلّ على صور متعددة من الأحداث والأزمان الدالة على التغيير والتحدد، فهي موضوعة لتصوير الحدث في الماضي أو الحال أو المستقبل، فتدل تجدد سابق أو حاضر أو آ $^4$ .

وقد وافق ابن عطاء الله في نظرته إلى الأفعال، ما ذهب إليه المفسرون في احتلاف دلالاتها الزمنية المتنوعة، و تعرض في تفسيره لبعض من الأفعال معتمدا على دلالتها لبيان المعنى الذي يستنبطه أو الفكرة التي يقررها ومن أمثلة ذلك:

#### - دلالة الفعل على التجدد والاستمرار:

قد يأتي المضارع دالاً على الاستمرار بقطع النظر عن الأزمنة التي يرد فيها، أي أنّه يدلّ على الأزمنة العامة وهذا يأتي في سياق لا يقع فيه الحدث في زمن خاص، ولكنه يحدث في كل زمن، أو عندما يدلّ على تقليد سارت عليه طائفة من الناس أو أمة من الأمم 5.

<sup>.70</sup> ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص $^{1}$ 

 $<sup>^{-2}</sup>$  بكري عبد الكريم . الزمن في القرآن الكريم ، ص $^{-2}$ 

<sup>2.</sup> مطلوب أحمد. أساليب بلاغية (الفصاحة ، البلاغة ، المعاني). وكالة المطبوعات الكويت. الطبعة الأولى. سنة 1980م ، ص142.

<sup>3·</sup> ابتهال كاصد ياسر الزبيدي . البحث الدلالي في التبيان في تفسير القرآن لأبي جعفر بن الحسن الطوسي ، ص247.

<sup>5.</sup> بكري عبد الكريم. الزمن في القرآن الكريم ، ص 11.

وقد أشار ابن عطاء الله إلى هذا الغرض في الأفعال في قوله تعالى: ﴿ لَا نَسْأَلُكَ رِزْقًا عَنْ نَرْزُقُكَ ﴾ أ، فقوله : ﴿ نِرْزَقْكَ ﴾ أي رزقا متتابعا لا ينقطع وفي ذلك يقول ابن عطاء الله : «وأتى قوله تعالى: ﴿ وَخَنْ نَرْزَقَ ﴾ على هذه الصيغة، ليدل ذلك على الاستقرار والدوام لأن قولك: أنا أكرمك، ليس كقولك أنا أكرمتك، لأن قولك أنا أكرمك يدل على إكرام بعد إكرام، وقولك أنا أكرمتك، لا يدل إلا على أن ثم إكراما كان وقوعه فيما مضى من غير أن يدل على التكرار والدوام، فقوله تعالى: ﴿ خَنْ نَرْقَكَ ﴾ أي رزقا بعد رزق، لا نعطل عنك منتنا، ولا نقطع عنك نعمتنا» ٤ ، وهذا المضارع في هذا التركيب مما لا يراد به حال ولا استقبال، إنما يراد به الاستمرار على المعنى مع قطع النظر عن الأزمنة، وهذا حثُّ للعباد على تسكين القلب إلى ما وعد الله به من النعيم والثواب والطمأنينة إليه، فإن وعده سبحانه صادق ولا شيء تطمئن النفس إليه ابلغ من الوعد الصادق.

#### - دلالة صيغة الفعل على التجريد من الزمن:

يذكر ابن عطاء الله أن الأفعال قد تصاغ على صيغة خاصة وليس المراد خصوص تلك الصيغة ، فإذا قلت : (قد أفلح من آمن ) فالمراد ثبوت الوصف من غير تعرض لزمن معين، وقد ذكر ذلك ابن عطاء الله عند تفسيره لقوله تعالى : ﴿الله ولي الذين آمنوا .....إلى النور ﴾ فقال : « ربط الولاية بالإيمان ليعرفك غزارة قدر الإيمان وعلو منصبه حيث كان سببا لثبوت ولاية الله تعالى لعبده، ولا يفهم من هذه الآية اختصاص الولاية بمن وقع منه الإيمان قبل نزول الخطاب لإتيانه بصيغة الماضي بل المراد ، بل المراد من قام به الإيمان وجبت ولاية الله تعالى له أي وقت كان ذلك الإيمان ، وقد تصاغ الأفعال على صيغة خاصة وليس المراد خصوص تلك الصيغة كما تقول : قد أفلح من آمن وخاب من كفر .. ألا ترى أن المراد بالأول قد أفلح من كان منه كفر من غير تعريض لزمان معين. الأول قد أفلح من كان منه كفر من غير تعريض لزمان معين. الولاية في الخلق لا تنقطع ما بقى المؤمنون.

#### - دلالة الفعل على ثبوته في الماضي مع تجدد ظهوره:

 $<sup>^{-1}</sup>$  سورة طه الآية  $^{-1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$ . ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص $^{75}$ .

<sup>3·</sup> ابن عطاء الله السكندري، لطائف المنن ، تحقيق :عبد الحليم محمود ، ص 25.26.

يبين ابن عطاء الله في قوله تعالى : ﴿ اللَّهُ الَّذِي خَلَقَكُمْ ثُمَّ رَزَقَكُمْ ﴾ أن الجملة الفعلية المركبة من الفعل الماضي ﴿ خلقكم ﴾ ﴿ رزقكم ﴾ تدل على أن الفعل قد مضى شأنه وأبرم وإنما يتحدد ظهوره لا ثبوته ، فيقول : ﴿ أفاد تعالى بقوله: ﴿ أن الرزق قد مضى شأنه وأبرم أمره، وليس للقضاء فيه أمر يتحدد في الأحيان، ولا يتعاقب بتعاقب الزمان، وإنما يتحدد ظهوره لا ثبوته » 2.

# 4 ـ معاني الإضافة :

والأمثلة في معاني الإضافة متعددة نذكر منها:

- ﴿ ربك ﴾ من قوله تعالى: ﴿ وَاصْبِرْ لِحُكْمِ رَبِّكَ فَإِنَّكَ بِأَعْيُنِنَا ﴾ 3 فكاف المخاطب مضاف إليه وفي معنى الإضافة هنا قوة التحمل والتخفيف لهذا الحكم لأنه حكم المحسن إليك وفي ذلك يقول ابن عطاء الله: ﴿ أَلَمْ تَسْمَع لَمَا قَالَ الله سبحانه لنبيه صلى الله عليه وسلم: ﴿ واصبر لحكم ربك، فإنك بأعيننا ﴾ . أي: ليس هو حكم غيره فيشق عليك، بل هو حكم سيدك القائم بإحسانه إليك » 4 .

- ﴿رَبِكَ ﴾ من قوله تعالى: ﴿ ارْجِعِي إِلَى رَبِّكِ رَاضِيَةً مَّرْضِيَّةً ﴾ <sup>5</sup>، ولم يقل إلى الرب، ولا إلى الله، فيه إشارة إلى رجوعها إليه من حيث لطف ربوبيته، لا إلى قهر ألهيته، فكان ذلك تأنيسا لها وملاطفة وتكريما ومواددة. » 6.

 $<sup>^{1}</sup>$ . سورة الروم الآية 40.

 $<sup>^{2}</sup>$ . ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص $^{2}$ 

<sup>3 .</sup> سورة الطور الآية 48.

ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص8 .

<sup>.</sup> 28 . سورة الفجر الآية  $^5$ 

<sup>.</sup> ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص $^{60}$ .

- ﴿ جنتي ﴾ من قوله تعالى : ﴿ وادخلي جنتي ﴾ فالياء مضاف إليه وهي تدل على قال ابن عطاء الله : ﴿ فيه إشارة إلى أن هذه الأوصاف التي اتصفت بما النفس المطمئنة، هي التي أدتما إلى أن تدخل في عباده، وإلى أن تدخل في جنته، جنة الطاعة في الدنيا، والجنة المعلومة في الآخرة. والله اعلم. » أ.

- ﴿ ربك ﴾ من قوله تعالى: ﴿ فَلاَ وَرَبِّكَ لاَ يُؤْمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لاَ يَجِدُواْ فِي أَنفُسِهِمْ حَرَجاً مِّمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُواْ تَسْلِيما ﴾ 2، قال ابن عطاء الله : ﴿ وفي الآية إشارة أخرى لعظيم قدره، وتفخيم أمره صلى الله عليه وسلم، وهي قوله تعالى: ﴿ فلا ربك ﴾ ، فأضاف نفسه تعالى إليه، كما قال في الآية الأخرى: ﴿ كهيعص، ذِكْرُ رَحْمَةِ رَبِّكَ عَبْدَهُ وَلَى الله عليه وسلم، وأضاف زكريا إليه، رُكُونًا ﴾ وأضاف زكريا إليه، ليعلم العباد فرق ما بين المنزلتين، وتفاوت ما بين الرتبتين » 4.

<u>5</u> ـ دلالة الحروف: سوف أتحدث عن فرعين: الحروف التي تؤدي معاني، ثم عن حروف المعجم التي يتألف منها الكلام من حيث دلالتها في نفسها على معاني خاصة .

## أ. حروف المعاني:

من الخصائص التي ميزت اللغة العربية هي تعدد معاني حروفها، فتعدد معاني الحروف مكمَن أسرار اللغة وسرّ جمالها. ففي اللغة العربية نجد تغير المعنى للحرف الواحد تبعاً لما يراد من معنى في سياق الكلام؛ لأنّ معاني الحرف الواحد قد تصل إلى العشرات من المعاني كما هو الحال في (اللام . الباء . من) وغيرها من حروف المعاني. وهذا مما دفع العلماء إلى القيام بتتبع هذا الجانب من جوانب اللغة، فأفردوا لها مصنفات تناولوا فيها المعاني والوجوه المختلفة لكل حرف من هذه الحروف<sup>5</sup>.

 $<sup>^{1}</sup>$ . المصدر نفسه ، ص  $^{1}$ 

<sup>.</sup> 65 . سورة النساء الآية

 $<sup>^{3}</sup>$  . سورة مريم الآية  $^{2}$  .  $^{3}$ 

ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص07 .  $^4$ 

أ. السامرائي عباس محمد. دراسة في حروف المعاني الزائدة. مطبعة الجامعة بغداد. الطبعة الأولى. سنة 1987م ، ص
 أ. السامرائي عباس محمد. دراسة في حروف المعاني الزائدة. مطبعة الجامعة بغداد. الطبعة الأولى. سنة 1987م ، ص

وقد لاحظوا ألمّا تقع في ضمن حقل دلالي مشترك، فضلاً عن ألمّا وسائل الربط في التركيب الذي ينصب عليه عمل النحوي، كما عني بها أيضاً أهل الفقه والأصول؛ لأنّ هذه الحروف بالنسبة لديهم تدخل في تحديد الأحكام الأصولية تبعاً لدلالاتما المختلفة، واختلفوا جميعاً في حقيقة دلالاتما على المعنى؛ أتدلّ في نفسها؟ أم في غيرها؟ والغالب ألمّا تدلّ على معنى في غيرها.

أمّا المحدثون فهم على خلاف، إذْ يرى طائفة منهم أفّا كلمات وظيفية تعبر عن العلاقات الداخلية بين أجزاء الجملة، وهي علاقات سياقية لها فعل نحوي أكثر منه لغوي، لذا فإنّ هذه الحروف لا تمتلك معنى معجمياً، بل لها معنى وظيفي عام هو التعلق، ثم تختص تحت هذا العنوان بوظيفة خاصة<sup>2</sup>.

أمّا الطائفة الأخرى فترى، أنّ الحروف تدلّ على معانيها في نفسها وهي منفردة، فحين تقول (إلى) تفهم أنّه بمعنى بلوغ الغاية و (على) بمعنى العلوّ، ولكن معناها هذا مقيد بالسياق الذي تردّ فيه، وإنّما وحدت الحروف لتؤدي معاني الألفاظ المتعلقة بها، وليس لتؤدي معناها الذاتي، لأنّه معنى غير مكتمل؛ فهي إذن وسيلة لفهم اللفظ المتعلق بها وليس لفهم معناها الخاص<sup>3</sup>.

وقد عرّف الأصوليون الحرف بقولهم: (هو الذي جاء لمعنى تنعدم خاصية الاسم

 $<sup>^{1}</sup>$  ابن جني . الخصائص . ج $^{2}$  ص $^{370}$ 

<sup>-</sup> المرادي: حسن بن قاسم (ت 749هـ). الجني الداني في حروف المعاني. تحقيق: طه محسن. مطابع مؤسسة دار الكتب للطباعة والنشر، 1976م. (د.ط) ، ص 34.

<sup>.</sup> ثمام حسان . اللغة العربية معناها ومبناها . الهيئة المصرية العامة للكتاب . سنة 1973م . (د،ط).  $^2$ 

<sup>-</sup> عودة خليل أبو عودة . التطور الدلالي بين لغة الشعر ولغة القرآن . مكتبة المنار . الأردن . الطبعة الأولى . سنة 1985 م ، ص 75 .

<sup>3</sup> عبد الهادي الفصيلي . اللامات دراسة نحوية شاملة في ضوء القراءات القرآنية . مطابع دار العلم بيروت . الطبعة الأولى . سنة 1980م ، ص 56 .

<sup>-</sup> ابتهال كاصد ياسر الزبيدي. البحث الدلالي في التبيان في تفسير القرآن لأبي جعفر بن الحسن الطوسي، ص274.

والفعل فيه، ويظهر المعنى في غيره) .

#### العدول عن التعبير بالحروف في النص القرآني:

يفصل ابن عطاء الله في قوله تعالى : ﴿ إِنَّ الَّذِينَ اتَّقُواْ إِذَا مَسَّهُمْ طَائِفُ مِّنَ الشَّيْطَانِ تَذَكَّرُواْ فَإِذَا هُم مُّبْصِرُونَ ﴾ 2 سبب العدول عن التعبير بالحروف للربط بين (التذكر والإبصار) كما يلى :

عدل عن التعبير بـ"الواو" فلم يقل: (تذكروا وأبصروا) وذلك: « لأنه كان لا يفيد أن البصرى كانت عن التذكر، والمراد أنها كانت مسببة عنه، ترغيبا للعباد فيها» أن

وعدل عن التعبير ب "ثم" فلم يقل: (تذكروا ثم أبصروا) وذلك: « لأن فيها ما في الواو، من عدم الدلالة على السببية، وفيها أنها كانت تقتضي عكس المضي لما فيها من المهلة» 4.

وعدل عن التعبير بـ"الفاء" فلم يقل : (تذكروا فأبصروا) وذلك : « لاقتضائها التعقيب ومراد الحق سبحانه: أن هؤلاء العباد لا تتأخر أبصارهم عن تذكرهم  $^{5}$  .

وعبر الحق سبحانه بقوله: ﴿ تَذَكَّرُواْ فَإِذَا هُم مُّبْصِرُونَ ﴾ ، ﴿ كَأَهُم لَم يَزالوا على ذلك البصرى، ثناء منه سبحانه عليهم وإظهار لوفور المنة إليه لديهم، كما نقول: تذكر زيد المسألة، فإذا هي صحيحة، أي أنها لم تزل صحيحة، وإنها الآن صحيحة، كما رفع العلم بحا. كذلك المتقون، ما زالوا مبصرين، ولكن حين ورد طيف الهوى عليهم، غطى على بصيرتهم الثابت نورها فيهم، فلما استيقظوا ذهبت سحابة الغفلة، فأشرقت شمس البصيرة ﴾ 6.

<sup>1 ·</sup> ابن الحاجب: أبو عمرو عثمان بن عمر (ت 646 هـ). الإيضاح في شرح المفصل. تحقيق: موسى بناي العليلي. مطبعة العاني. بغداد 1983م. (د، ط) ، ج2 ص237.

<sup>-</sup> السيوطي جلال الدين ، الأشباه والنظائر في النحو ، ج 3 ص22.

 $<sup>^{2}</sup>$  . سورة الأعراف الآية  $^{2}$  .

<sup>.</sup> ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص33 .

<sup>4.</sup> المصدر نفسه ، ص 33.

 $<sup>^{5}</sup>$  . المصدر نفسه ، ص  $^{3}$ 

 $<sup>^{6}</sup>$ . المصدر نفسه ، ص  $^{6}$ 

### ب ـ حروف المعجم:

يقف ابن عطاء الله وقفة عند معنى حرف الهاء ويجعلها دالة على الموجد الحق وبما يقع التسبيح لكل مخلوق بحسب حاله فيقول: «كل يسبح خالقه، ويشير لموجده ﴿ بالهاء ﴾ المضمرة بضرورة حاله، وبإشارة مقاله ﴿ هو ﴾، قال الله تعالى: ﴿ تُسَبِّحُ لَهُ السَّمَاوَاتُ السَّبْعُ وَالْأَرْضُ وَمَنْ فِيهِنَّ وَإِنْ مِنْ شَيْءٍ إِلَّا يُسَبِّحُ بِحَمْدِهِ وَلَكِنْ لَا تَفْقَهُونَ تَسْبِيحَهُمْ إِنَّهُ كَانَ حَلِيمًا غَفُورًا ﴾ أو التسبيح هو التنزيه، وهو الذكر المضمر الذي لا يفقه منه إلا الإشارة بإثبات وجود الواجد للموجودات الواحد القادر المنزه عن صفات المحدثات» 2.

<sup>.</sup> 44 . سورة الإسراء الآية 44

 $<sup>^2</sup>$ . ابن عطاء الله السكندري ، القصد الجرد ، ص $^2$ 

فابن عطاء الله يعتبر أن ﴿الهاء﴾ حرف يشير به المخلوقون إلى موجد ثابت في العقول، وقد نقل القرطبي أن الهاء أصل لاسم الجلالة فقال: ( وزعم بعضهم أن الأصل فيه "الهاء" التي هي الكناية عن الغائب، وذلك أنهم أثبتوه موجدا في فطر عقولهم فأشاروا إليه بحرف الكناية ثم زيدت فيه لام الملك إذ قد علموا أنه خالق الأشياء ومالكها فصار "له" ثم زيدت فيه الألف واللام تعظيما وتفخيما).

. القرطبي أبو عبد الله ، الجامع لأحكام القرآن ، ج 1 ص 103.

# المبحث الثاني:

الله اللغوية وتطبيقاها في تفسير ابن عطاء الله

تهيد .

المطلب الأول: تقسيم الألفاظ باعتبار الدلالة .

المطلب الثاني :الحقيقة والمجاز.

#### تمهيد:

اعتنى الأصوليون بدراسة مباحث الدلالة، فتوسعوا فيها حتى أضافوا كثيراً من هذه المباحث على ما قدمه علماء اللغة، وكان مرمى الأصوليين من البحث في أساليب العربية هو وضع قوانين تتخذ أساساً لهم في استنباط الأحكام الشرعية من القرآن الكريم والسنة النبوية الشريفة، متوخين قصد الشارع من هذا التنزيل، إذ ما جاءت الشريعة إلاّ لتقيم حياة إنسانية كريمة في فهم نصوصها، وبتعرف على تحديد الدلالات 1.

وسوف نعرف في هذا المبحث أقسام الدلالة حسب كل فريق من المتعمقين في مبحث الدلالات من (المتكلمين ، الأصوليين ، الحنفية) باعتبار ما اتفقوا أو اختلفوا عليه من المصطلحات، ثم نبين أنواع الدلالات التي وجدت عند ابن عطاء الله من خلال الأمثلة التي وقف عندها أثناء تفسيره لآيات القرآن الكريم، ثم نتعرض لموضوع الحقيقة والمجاز وموقف ابن عطاء الله منه وإيراد الأمثلة المكنة من تفسيره.

<sup>1.</sup> عزيز سليم علي القريشي . البحث الدلالي في نظم الدرر في تناسب الآيات والسور للبقاعي (ت 885هـ). أطروحة دكتوراه فلسفة في اللغة العربية وآدابها . كلية التربية . الجامعة المستنصرية سنة 2004م ، ص85.

# المطلب الأول:

# تقسيم الألفاظ باعنبار اللهالم.

1. تقسيم المناطقة والأصوليين .

2 ـ طرق تحديد الدلالة عند الأصوليين .

أولا: دلالة المنطوق .

أ - المنطوق الصريح .

ب - المنطوق غير الصريح .

ثانيا: دلالة المفهوم.

أ ـ مفهوم الموافقة .

ب. مفهوم المخالفة .

# 1 ـ تقسيم المناطقة والأصوليين :

يرى المناطقة والأصوليون، أنّ هذه الدلالة تنحصر في ثلاثة أنواع هي:

 $\frac{cV b i}{L b}$  وهي التي يدل اللفظ فيها على تمام معناه الموضوع له بطريق المطابقة، كدلالة الإنسان على الحيوان الناطق  $^1$ ، وتختص دلالة المطابقة بأحكام كثيرة منها ثلاثة هي $^2$ :

أ: ليس يلزم في كل معنى من المعاني أن يكون له لفظ يدلّ عليها، بل لا يبعد أن يكون ذلك مستحيلاً؛ لأنّ المعاني التي تقبل كل واحد منها غير متناهية.

ب: الحقيقة في وضع الألفاظ إنمّا للدلالة على المعاني النطقية دون الموجودات الخارجية.

ج: الألفاظ المشهورة من جهة اللغة المتداولة بين الخاصة والعامة لا يجوز أن تكون موضوعة وضعاً حقيقياً لا يعرفه إلا الخاص، ولا يصح أن تكون مقطوعة بإزاء المعاني الدقيقة التي لا يفهمها إلا الأذكياء.

2- <u>دلالة التضمن</u>: وهي اعتبار اللفظ إلى جزئه من حيث هو كذلك، نحو دلالة الفرس والإنسان والأسد على معانيها التي هي متضمنة لها، كالحيوانية والإنسانية، فإنّ هذه المعاني كلها تدلّ عليها الألفاظ عند الإطلاق؛ لأهّا متضمنة لها من حيث هذه الحقائق ، ودلالاتها عليها من جهة تضمنها له <sup>3</sup>.

3- <u>دلالة الالتزام</u>: أجمع البلاغيون على أنّ الدلالة الوضعية لا يقع فيها تفاوت، وإنّما يقع

مطلوب أحمد . معجم المصطلحات البلاغية وتطورها . المجمع العلمي العراقي . سنة 1987م . (د.ط) ، ج 10

 $<sup>^{2}</sup>$ . المرجع السابق ، ج  $^{2}$  ص $^{2}$ 

<sup>-</sup> العلوي: يحيى بن حمزة . الطراز المتضمن لأسرار البلاغة وعلوم حقائق الإعجاز ، ج1 ص35 .

 $<sup>^{3}</sup>$  . مطلوب أحمد . معجم المصطلحات البلاغية وتطورها . ج $^{3}$   $^{3}$ 

<sup>-</sup> السكاكي أبو يعقوب محمد بن علي (ت 626هـ). مفتاح العلوم. مطبعة المكتبة العلمية الجديدة. بيروت (د.ت.ط) ، 156 .

<sup>-</sup> الزملكاني: كمال الدين عبد الواحد عبد الكريم (ت 651هـ). البرهان الكاشف عن إعجاز القرآن. تحقيق: خديجة الحديثي وأحمد مطلوب. مطبعة العاني بغداد. الطبعة الأولى. سنة1974م، ص 98.

<sup>-</sup> القزويني جلال الدين. الإيضاح في علوم البلاغة ، ص212.

التفاوت في الدلالة الالتزامية أو دلالة الالتزام، وقال ابن الزملكاني: (اللفظ إمّا أن يعتبر بالنسبة إلى تمام مسمّاه وهو المطابقة، أو إلى جزئه من حيث هو كذلك وهو التضمن أو إلى ما يكون خارجا عن المسمى من حيث هو كذلك وهو الالتزام)  $^{1}$  فالأولى وضعية والباقيتان عقليتان؛ لأنّ وضع اللفظ إذا وضع للمسمّى انتقل الذهن من المسمّى إلى اللازم  $^{2}$ .

والخلاصة في هذا أن المناطقة والأصوليين أقروا تقسيم الدلالة اللفظية إلى ثلاثة أقسام هي: (دلالة عقلية (المطابقة) وتضمنية والتزامية).

# 2 ـ طرق تحديد الدلالة عند الأصوليين:

انقسم الأصوليون إلى فئتين في تحديد طرائق الدلالة هما: طريقة المتكلمين وطريقة الأحناف.

الأولى: طريقة الجمهور (المتكلمين) وقسموا طرائق الدلالة إلى قسمين 3:

أ: المنطوق ، ب: المفهوم ، وينقسم المنطوق على قسمين:

أ: المنطوق الصريح . ب: المنطوق غير الصريح.

والمنطوق غير صريح ينقسم إلى ثلاثة أقسام:

أ: الاقتضاء . ب: الإيماء. ج: الإشارة.

مال الدين . البرهان الكاشف عن إعجاز القرآن . تحقيق: خديجة الحديثي وأحمد مطلوب ، و98 .  $^{1}$ 

<sup>-</sup> السكاكي أبو يعقوب. مفتاح العلوم ، ص 156.

<sup>-</sup> القزويني جلال الدين. الإيضاح في علوم البلاغة ، ص212.

<sup>-</sup> القزويني جلال الدين. التلخيص في علوم البلاغة. تحقيق: عبد الرحمن البرقوني. دار إحياء الكتب العربية بيروت. الطبعة الأولى. سنة 1932م، ص237.

<sup>-</sup> مطلوب أحمد. معجم المصطلحات البلاغية وتطورها. ج3 ص8.

<sup>.</sup> السكاكي أبو يعقوب. مفتاح العلوم ، ص156.

<sup>-</sup> الزملكاني كمال الدين. البرهان الكاشف عن إعجاز القرآن. تحقيق: خديجة الحديثي وأحمد مطلوب ، ص98.

مهدي الكبيسي . مفاهيم الألفاظ ودلالتها عند الأصوليين . أطروحة دكتوراه . كلية العلوم الإسلامية جامعة بغداد . سنة 1991م ، ص7.8 .

<sup>-</sup> الزلمي إبراهيم مصطفى . أصول الفقه الإسلامي في نسيجه الجديد . دار الحكمة للطبعة والنشر. سنة 1991م . (د.ط) ، ج 1 ص10. 11 .

والمفهموم إلى قسمين: أ: مفهوم الموافقة ، ب: مفهوم المخالفة الثانية: طريقة الفقهاء (الأحناف).

وقد قسموا طرائق الدلالة إلى أربعة أنواع وهي:

أ: عبارة النص. ب: إشارة النص. ج: دلالة النص. د: اقتضاء النص. ويتضح من الموازنة بين الطريقتين أما يأتي:

أ: إن طرائق الدلالة عند الأحناف تلتقي مع تقسيم المتكلمين إلا في طريقتين. الأول : الإيماء: إذ لا يعدها الأحناف من طرائق الدلالة وإنْ كانت تعدّ عندهم في القياس، والثاني : مفهوم المخالفة، فهم لا يقدّمون بدلالته.

ب: يلتقي الفريقان في دلالة الاقتضاء والإشارة اسما ومضموناً، ولكن ما سمّاه الجمهور (المنطوق الصريح) وسمّاه الأحناف (دلالة العبارة) وكذلك مفهوم الموافقة عند المتكلمين يسمّى (دلالة النص) عند الأحناف<sup>2</sup>، ويبدو واضحاً من خلال هذا التقسيم الذي أقرّه كل من المتكلمين والأحناف، بأنّ المنطوق الصريح الذي سمّاه المتكلمون ودلالة العبارة عند الأحناف، هي دلالة المطابقة ودلالة التضمين التي أقرّها كل من المناطقة والأصوليين، فدلالة المطابقة والتضمين، إذاً هي دلالة المنطوق الصريح عند المتكلمين ودلالة العبارة عند الأحناف<sup>6</sup>.

أمّا المنطوق غير صريح عند المتكلمين وإشارة النص واقتضائه عند الأحناف فهو دلالة الالتزام عن المناطقة والأصوليين؛ لأنّ دلالة الالتزام تتضمن (الاقتضاء والإشارة والإيماء) 4.

وعليه فابن عطاء الله يرى أن أقسام الدلالة إما نصا صريحا، وإما إشارة أوتلويحا ، وذلك عند حديثه عن موضوع (التسليم وعدم التدبير) فأورد بعض الآيات وبعض الأحاديث الدالة على ذلك مرتبة كما يلي : «قال الله سبحانه وتعالى: ﴿فَلا وَرَبِّكَ لا

 $<sup>^{1}</sup>$  . بشير مهدي الكبيسي . مفاهيم الألفاظ ودلالتها عند الأصوليين ، ص $^{2}$  .  $^{8}$ 

<sup>2 .</sup> المرجع السابق .

<sup>.</sup> Iلمرجع السابق .  $^3$ 

<sup>4 .</sup> المرجع السابق .

يُؤْمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لا يَجِدُوا فِي أَنْفُسِهِمْ حَرَجاً مِمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُوا تَسْلِيماً ﴾ أ.

وقال تعالى:﴿أَمْ لِلْإِنْسَانِ مَا تَمَنَّى، فَلِلَّهِ الْآخِرَةُ وَالْأُولَى ﴾

وقال صلى الله عليه وسلم: (ذاق طعم الإيمان من رضي بالله ربا، وبالإسلام دينا، وبمحمد صلى الله عليه وسلم نبيا ورسولا)<sup>3</sup>.

وقال صلى الله عليه وسلم: (أعبد الله بالرضا، فإن لم تستطع ففي الصبر على ما تكره خير كثير)  $^4$   $^5$ ، ليقول بعدها : «إلى غير ذلك من الآيات والأحاديث الدالة على ترك التدبير ومنازعة المقادير، إما نصا صريحا، وإما إشارة وتلويحا  $^6$ . وبهذا تبين لي أن ابن عطاء الله يعتبر المنطوق قسمين: صريح وغير صريح، وفي الصريح قسمين : المطابقة والتضمين، وفي غير الصريح قسمين : الإشارة والتلويح وأغلب الظن أنه يقصد بالتلويح الإيماء .

ومن ثم فقد سار ابن عطاء الله في تقسيم الدلالة على النهج الذي سار عليه المتكلمون، إلا أنّه لم يشر إلى التقيسمات التي أشار إليها المتكلمون بشكلها الواضح، إنّما يظهر من خلال الأمثلة المتناثرة في تفسيره إلى الميل الكبير إلى تقسم الجمهور من الأصوليين

 $<sup>^{1}</sup>$ . سورة النساء الآية 65.

 $<sup>^{2}</sup>$ . سورة النجم الآية  $^{24}$  . . . . .

أنَّهُ سَعَعَ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم وَيَنَا وَمُحَمَّدٍ نَبِيًّا )، باب ما جاء في ترك الصلاة،
 يَقُولُ: ( ذَاقَ طَعْمَ الْإِيمَانِ مَنْ رَضِيَ بِاللَّهِ رَبَّا وَبِالْإِسْلامِ دِينًا وَمُحَمَّدٍ نَبِيًّا )، باب ما جاء في ترك الصلاة،
 رقم 2547 ج9 ص 209. وقَالَ أَبُو عِيسَى هَذَا حَدِيثٌ حَسَنٌ صَحِيحٌ.

الحديث أخرجه البهقي في شعب الإيمان، باب فيما يقول العاطس، عن عبد الله بن عباس بلفظ قال: كنت رديف رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال: « يا غلام ، ألا أعلمك كلمات لعل الله أن ينفعك بمن ؟ » قلت: بلى ، يا رسول الله ، قال: « احفظ الله يحفظك ، احفظ الله تجده أمامك ، تعرف إلى الله في الرخاء يعرفك في الشدة ، إذا سألت فاسأل الله ، وإذا استعنت فاستعن بالله ، قد حف القلم بما هو كائن ، فلو اجتمع الخلق على أن ينفعوك بشيء لم يكتبه الله في أم الكتاب لم يستطيعوا ، ولو اجتمع الخلق أن يضروك بشيء لم يكتبه الله في أم الكتاب لم يستطيعوا ، فإن استطعت أن تعمل لله بالرضا واليقين فافعل ، وإن لم تستطع فإن في الصبر على ما تكره خيرا كثيرا ، واعلم أن النصر مع الصبر ، وأن الفرج مع الكرب ، وأن مع العسر يسرا » رق 464
 على ما تكره خيرا كثيرا ، واعلم أن النصر مع الصبر ، وأن الفرج مع الكرب ، وأن مع العسر يسرا » رق 464

ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص05.

ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص05 .

مع التطرق إلى مصطلحات الأحناف في هذا التقسيم، فضلاً عن أنّ ابن عطاء الله لم يتناول جميع أنواع الدلالات المشار إليها سابقاً، إنّما اقتصر على بعضها متطرقاً إليها عند الوقوف على بعض النصوص القرآنية؛ لبيان أهمية المعنى في النص القرآني، وعلى هذا الأساس سوف أقف على أنواع الدلالات التي أشار إليها ابن عطاء الله ممثلا لكل نوع ومرتبا لها كما مر معنا:

أولا: دلالة المنطوق: وفيه قسمين: الصريح وغير الصريح.

#### 1 ـ المنطوق الصريح:

لقد تبين سابقاً أنّ المنطوق الصريح ما أقرّه المتكلمون، ويقابله عند الأحناف عبارة النص، فالمنطوق الصريح: (ما دلّ عليه اللفظ بالمطابقة أو التضمن)  $^1$  وهذا المصطلح خاص بالمتكلمين، أما عن الأحناف فعبارة النص هي: ((دلالة الكلام على المعنى المتبادر منه سواء أكان هذا المعنى مقصوداً من السياق أصالة أم تبعاً )  $^2$ ، أي أنّ الكلام إذا دلّ على معنى؛ وكان هذا هو المقصود منه أولاً وبالذات سمّي ذلك معنى مقصوداً (أصالة)، فإذا دلّ الكلام على معنى غير مقصود سمّى المعنى غير أصلى (تبعى ) فالأول مطابقة، والثاني التضمين.  $^3$ 

<sup>1 .</sup> الشوكاني، محمد بن علي (ت 1250ه) . إرشاد الفحول إلى تحقيق الحق من علم الأصول . دار المعارف بيروت . سنة 1979 . (د.ط) ، ج 2 ص519.

<sup>-</sup> الزلمي، إبراهيم مصطفى . أسباب اختلاف الفقهاء في الأحكام الشرعية . مطبعة دار الحرية . بغداد . الطبعة الثانية . سنة 1979م ، ص 175.

<sup>.</sup> بدران أبو العينين بدران . أصول الفقه . دار المعارف . الطبعة الأولى . سنة 1969م ، ص181 .  $^2$ 

<sup>-</sup> النسفي أبي بركات عبد الله بن أحمد (ت 710ه). كشف الأسرار شرح المصنف على المنار. المطبعة الكبرى الأميرية بولاق مصر. الطبعة الأولى. سنة 1316ه، ج 1 ص 68.

<sup>3 .</sup> السمرقندي، علاء الدين شمس النظر (ت 540هـ) . ميزان الأصول . دراسة وتحقيق: عبد الملك عبد الرحمن السعيدي . مطبعة الخلود . الطبعة الأولى . سنة 1987م ، ج 1 ص 567 .

<sup>-</sup> بدران أبو العينين بدران . أصول الفقه ، ص 181.

أمّا ابن عطاء الله فقد وجدت له تسمية المنطوق الصريح، وتسمية دلالة التضمين أما تسمية المطابقة فيسميها ظاهر النص أو صريح العبارة، وفيما يلي نتعرف على الأمثلة الممكنة عنده لدلالتي التضمين والمطابقة .

### أ: دلالة التضمين:

مرّ سابقاً تعريف دلالة التضمن في حين لم أجد ابن عطاء الله يشير إلى تعريف هذا المصطلح، إنمّا جاء على شكل أمثلة متناثرة في تفسيره لآيات القرآن ؛ لبيان المعنى المقصود من النص القرآنى، والأمثلة في ذلك كثيرة منها :

• قوله تعالى : ﴿ اللّهُ وَلِيُّ الّذِينَ آمَنُواْ يُخْرِجُهُم مِّنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النُّوْرِ ﴾ أ، نلتمس في هذا النص القرآني دلالة واضحة وهي دلالة التضمن على حد ما بسطه ابن عطاء الله، ومكمن هذه الدلالة في قوله تعالى: ﴿ اللّهُ وَلِيُّ الَّذِينَ آمَنُواْ ﴾ ، إذ يقول ابن عطاء الله: «الرابعة : إعلام الحق عز وجل في هذه الآية للمؤمنين بشارة عظيمة تتضمنها ولايته، لأنحا تضمنت كل خير من خير الدنيا والآخرة من نور وعلم وفتح وشهود ومعرفة ويقين وتأييد و ووجود ومزيد وحور وقصور وأنحار وثمار ورؤية الله تعالى ورضاء عن الله تعالى ومابين ذلك من الحشر مع المتقين وأخذ الكتاب باليمين وثقل الميزان بالحسنات والثبات على الصراط، وما سوى ذلك من المنح والمواهب تتضمنه ولاية الله تعالى لعباده المؤمنين، فهي البشارة التي تضمنت كل بشارة » 2. فتراه يثبت بدلالة التضمن للمؤمنين بشارة بولاية الله لهم إذ حوت هذه الولاية ملا يحصى من الفضل في الدنيا والآخرة .

وفي نفس الآية نجد ابن عطاء الله يتحدث عن ولاية الإيقان فيقول : « ولاية الإيقان وفي الله عن الله عن ولاية الإيقان فيقول : « ولاية الإيقان وهي تتضمن الإيمان والتوكل وقد قال الله عز وجل ﴿ وَمَن يَتَوَكَّلْ عَلَى اللّهِ فَهُوَ حَسْبُهُ ﴾ 3 ولا يكون التوكل إلا مع اليقين ولا يكون توكل ويقين إلا مع الإيمان ، لأن اليقين عبارة عن استقرار العلم بالله تعالى في القلب مأخوذ من يقن الماء في الجبل إذا استقر وسكن ، فكل يقين إيمان وليس كل إيمان يقينا، والفرق بينهما أن الإيمان قد يكون مع الغفلة واليقين لا

 $<sup>^{1}</sup>$  . سورة البقرة الآية  $^{257}$ 

<sup>.</sup> ابن عطاء الله السكندري، لطائف المنن ، تحقيق :عبد الحليم محمود ، ص  $^{2}$ 

 $<sup>^{3}</sup>$ . سورة الطلاق الآية  $^{3}$ 

تجامعه الغفلة  $^1$ ، فتراه يثبت تضمن ولاية الإيقان لولاية الإيمان مستعينا بالمعنى المعجمي لكلمة (اليقين).

وفي نفس الآية نجد ابن عطاء الله يتحدث عن ولاية الله وأنها تتضمن النفع والدفع ، أما النفع فمن قوله تعالى والنصرة والنجاة فيقول: « واعلم أن ولاية الله تتضمن النفع والدفع ، أما النفع فمن قوله تعالى : ﴿ فَلَوْلاَ كَانَتْ قَرْيَةٌ آمَنَتْ فَنَفَعَهَا إِيمَانُهَا ﴾ ومن قوله تعالى : ﴿ فَي يَنفَعُهُمْ إِيمَانُهُمْ لَمَّا رَأُوا بَأْسَنَا ﴾ وهذا في صفة الكافرين فمفهومه أن الإيمان ينفع المؤمنين ولو عند رؤية البأس ، وكذلك قوله تعالى : ﴿ يَوْمَ يَأْتِي بَعْضُ آيَاتِ رَبِّكَ لاَ يَنفَعُ نَفْساً إِيمَانُهَا لَمْ تَكُنْ آمَنَتْ مِن قَبْلُ أَوْ كَسَبَتْ فِي إِيمَانِهَا خَيْراً ﴾ فمفهمومه إذا كانت مؤمنة من قبل ينفعها إيمانها، وأما الدفع فمن قوله : ﴿ إِنَّ اللَّه يُدَافِعُ عَنِ الَّذِينَ آمَنُوا ﴾ ق، وتتضمن النصرة لقوله تعالى: ﴿ كَذَلِكَ حَقّاً عَلَيْنَا نُنجِ الله عَنْ فَتْواهُ يَتُمْ الله المنصمن عدة أمور في ولاية الله لعبده مستدلا لكل أمر بمفهوم الآية أو بمنطوقها.

وفي نفس الآية أيضا : ﴿اللّهُ وَلِيُّ الَّذِينَ آمَنُواْ ﴾ ذكر ابن عطاء الله أنها تضمنت نوعين من الولاية ولكل نوع أهله ودليله من القرآن فقال : ﴿ وإن شئت قلت هما ولايتان ولاية دليل وبرهان وولاية شهود وعيان ، الدليل والبرهان لأهل الاعتبار وولاية الشهود والعيان لأهل الاستبصار، فلأهل الولاية الأولى قوله تعالى : ﴿ سَنُرِيهِمْ آيَاتِنَا فِي الْآفَاقِ وَفِي أَنفُسِهِمْ حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُ الْحُقُ ﴾ ولأهل الولاية الثانية قوله تعالى : ﴿ قُلِ اللّهُ ثُمَّ ذَرْهُمْ فِي حَوْضِهِمْ حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُ الْحُقُ ﴾ ولأهل الولاية الثانية قوله تعالى : ﴿ قُلِ اللّهُ ثُمَّ ذَرْهُمْ فِي حَوْضِهِمْ

<sup>.</sup> ابن عطاء الله السكندري، لطائف المنن ، تحقيق :عبد الحليم محمود ، ص $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>. سورة يونس الآية 98.

 $<sup>^{3}</sup>$ . سورة غافر الآية  $^{3}$ 

 $<sup>^{4}</sup>$ . سورة الأنعام الآية 158

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>. سورة الحج الآية 38.

 $<sup>^{6}</sup>$ . سورة الروم الآية  $^{47}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>. سورة يونس الآية 103.

<sup>8.</sup> ابن عطاء الله السكندري، لطائف المنن ، تحقيق :عبد الحليم محمود ، ص 25.26.

<sup>9.</sup> سورة فصلت الآية 53.

خَوْضِهِمْ يَلْعَبُونَ  $^1$   $^2$ ، فقد جعل الولاية الأولى ولاية دليل وبرهان والولاية الأولى ولاية شهود وعيان .

- قوله تعالى : ﴿ عَالِمُ الْغَيْبِ فَلَا يُظْهِرُ عَلَى غَيْبِهِ أَحَداً، إِلَّا مَنِ ارْتَضَى مِن رَّسُولٍ ﴾ أن فقد نقل ابن عطاء الله ما فهمه أبو العباس بدلالة التضمن من قوله تعالى: ﴿ مِن رَّسُولِ ﴾ أن في معناها : الصديق والولي فقال : «فإن قلت كيف يصنع بقوله تعالى فلم يستثن أحد إلا رسول. فاعلم أبي سمعت من شيخنا أبي العباس يقول : وفي معناها (أو صديق أو ولي) » .
- قوله تعالى: ﴿ اللَّهُ الَّذِي حَلَقَكُمْ ثُمَّ رَزَقَكُمْ ثُمَّ يُمِيتُكُمْ ثُمَّ يُمِيتُكُمْ ثُمَّ يُمِيتُكُمْ ثُمَّ وَلا اللهِ اللهُ اللهُ
- قوله تعالى : ﴿ أُولَمْ يَرَ الْإِنسَانُ أَنَّا خَلَقْنَاهُ مِن نُطْفَةٍ فَإِذَا هُوَ خَصِيمٌ مُّبِينٌ ﴾ 7،
   ونتلمس فيها بدلالة التضمن التوبيخ للإنسان الذي ينازع خالقه فيدبر معه ويناقشه في أحكامه وفي ذلك يقول ابن عطاء الله : ﴿ ففي هذه الآية توبيخ للإنسان لما غفل عن أصل نشأته، وخاصم منشئه وغفل عن سر بدايته، ونازع مبدأه وكيف يصلح لمن خلق من نطفة،

 $<sup>^{1}</sup>$ . سورة الأنعام الآية  $^{1}$ 

<sup>2.</sup> ابن عطاء الله السكندري، لطائف المنن ، تحقيق :عبد الحليم محمود ، ص 29.

<sup>3 .</sup> سورة الجن الآية 26 . 27.

<sup>4.</sup> ابن عطاء الله السكندري، لطائف المنن ، تحقيق :عبد الحليم محمود ، ص 37.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>. سورة الروم الآية 40.

<sup>.</sup> ابن عطاء الله السكندري التنوير في إسقاط التدبير ، ص $^{6}$  .

 $<sup>^{7}</sup>$ . سورة يس الآية 77.

أن ينازع الله في أحكامه، وأن يضادده في نقضه وإبرامه فاحذر رحمك الله التدبير مع الله  $^1$ ، فقد استفاد ابن عطاء الله من هذه الآية ما يدل على إسقاط التدبير.

- قوله تعالى: ﴿ وَرَبُّكَ يَخْلُقُ مَا يَشَاءُ وَيَخْتَارُ ﴾ <sup>2</sup> ونلتمس دلالة التضمن في هذه الآية واضحة بترك التدبير، وفي ذلك يقول ابن عطاء الله: ﴿ ويتضمن ـ هذا النص القرآني ـ الإلزام للعبد بترك التدبير مع الله، لأنه إذا كان يخلق ما يشاء فهو يدبر، ما يشاء، فمن لا خلق له لا تدبير لحقال تعالى: ﴿ أَفْمَن يَخْلَق كَمَن لا يَخْلَق، أَفْلا تَذَكُرُونَ ﴾ \*، فتراه يستدل بآية إثبات الخلق له تعالى ومن ثم فهو سبحانه يشاء ويختار ولاي لزم العبد إلا ترك التدبير .
- قوله تعالى: ﴿ أَمْ لِلْإِنسَانِ مَا تَمَنَى ، فَلِلّهِ الْآخِرَةُ وَالْأُولَى ﴾ فيها دلالة على إسقاط التدبير مع الله وذلك بطريق التضمن في قوله تعالى : ﴿ فلله الآخرة والأولى ﴾ ، فالملك كله لله وليس للعبد أن يدبر في ملك غيره ، وفي ذلك يقول ابن عطاء الله : ﴿ أَم للإنسان ما تمنى ، (أي لا يكون ولا ينبغي له لأنا ما جعلناه له) ، وأكد ذلك بقوله: ﴿ فلله الآخرة والأولى ﴾ ، ففي ذلك أيضا إلزام العبد، ترك التدبير مع الله. أي إذا كان لله الآخرة والأولى فليس فيهما للإنسان شيء فلا ينبغي له التدبير في ملك غيره، وإنما ينبغي أن يدبر في الدارين من هو مالكهما وهو الله سبحانه وتعالى » أفتراه يثبت تجريد العبد من الملك ومن لا ملك له لا تدبير له.
- قوله تعالى : ﴿ فِي بُيُوتٍ أَذِنَ اللَّهُ أَن تُرْفَعَ وَيُذْكَرَ فِيهَا اسْمُهُ يُسَبِّحُ لَهُ فِيهَا بِالْغُدُوِّ وَالْآصَالِ، رِجَالُ لَّا تُلْهِيهِمْ تِحَارَةٌ وَلَا بَيْعٌ عَن ذِكْرِ اللَّهِ وَإِقَامِ الصَّلَاةِ وَإِيتَاء الزَّكَاةِ ﴾ 7، وقد استفاد ابن عطاء الله بدلالة التضمن، أن في الآية مدحا للمؤمنين، الذين لم يشغلهم بيعهم وشراءهم عن القيام بحقوق ربحم فقال : «فلم ينف عنهم الأسباب ولا التجارة و لا البيع ولا

ا بن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص56 . ابن عطاء الله السكندري

 $<sup>^{2}</sup>$ . سورة القصص الآية  $^{68}$ 

 $<sup>^{3}</sup>$ . سورة البقرة الآية  $^{257}$ 

<sup>. 11</sup> من عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص $^{11}$ 

سورة النجم الآية 24.25.

<sup>. 11</sup> من عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص $^{6}$  .

<sup>.</sup> سورة النور الآية 36 . 37

#### الفصل الثالث: البحث الدلالي في تفسير ان عطاء الله

الشراء فلا يخرجهم غناهم عن المدحة غناهم إذا قاموا بحقوق مولاهم، فتضمنت الآية التركية لظواهرهم وسرائرهم وإثبات محامدهم ومفاحرهم  $^{1}$ .

 $<sup>^{1}</sup>$  . ابن عطاء الله السكندري ، تاج العروس الحاوي لتهذيب النفوس ، ص $^{1}$  .  $^{1}$ 

#### ب: دلالة المطابقة:

مرّ سابقا تعريف دلالة المطابقة، إلاّ أني لم أجد ابن عطاء الله يشير إلى تعريف هذه الدلالة، وإنما عثرت على إشارة إلى هذا النوع من الدلالة أثناء تناوله لبعض النصوص القرآنية ضمن قوله (يقتضيها اللسان) أو (صريح الآية أو منطوقها).

وفيما يلي أمثلة لذلك:

- « قوله تعالى: ﴿ فَلا وَرَبُّكَ لا يُؤْمِنُونَ حَتَى يُحُكُّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمُّ لا يَجِدُوا فِي الْفُسِهِمْ حَرَجاً مِمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُوا تَسْلِيماً ﴾ أ، ونلتمس في هذا النص القرآني دلالة واضحة وهي دلالة المطابقة على حسب ما أشار إليه ابن عطاء الله ومكمنها في قوله تعالى: ﴿لا يُؤْمِنُونَ حَتَّى يُحُكِّمُوكَ ﴾ إذ يقول ابن عطاء الله: ﴿ فيه دلالة على أن الإبمان الحقيقي لا يحصل إلا لمن حكّم الله ورسوله صلى الله عليه وسلم على نفسه، قولا وفعلا، وأحذا وتركا، وحبا وبغضا » أن ونلتمس أيضا فيها دلالة التضمين في قوله تعالى: ﴿ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمُّ لا يَجِدُوا فِي أَنْفُسِهِمْ حَرَجاً مِمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُوا تَسْلِيماً ﴾ إذ يقول ابن عطاء الله: ﴿ ويشمل ذلك حكم التكليف، وحكم التصريف، والتسليم والانقياد واجب على كل مؤمن في كليهما. فأحكام التكليف، وحكم التصريف، والتواهي المتعلقة باكتساب العباد. وأحكام التصريف: هو ما أورده عليك من قهر المراد، فتبين من هذا أنه لا يحصل لك حقيقة الإيمان إلا بأمرين: بالامتثال لأمره، والاستسلام لقهره » فتراه يستنبط من الآية بدلالة التضمين عموما في تحكيم المؤمنين للرسول صلى الله عليه وسلم في القول والفعل والأخذ والترك والحب والبغض عكيم المؤمنين للرسول صلى الله عليه وسلم في القول والفعل والأخذ والترك والحب والبغض
- قوله تعالى : ﴿ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ التَّوَّابِينَ وَيُحِبُّ الْمُتَطَهِّرِينَ ﴾ 4، فالمعنى يقول ابن عطاء الله: « فأول المقامات التوبة ولا يقبل ما بعدها إلا بما ...فإن ظفرت بما فقد أحبك الله » 5

 $<sup>^{1}</sup>$  . سورة النساء الآية 65

<sup>.</sup> ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص  $^2$ 

<sup>3 .</sup> المصدر نفسه .

 <sup>4 .</sup> سورة البقرة الآية 222.

ابن عطاء الله السكندري ، تاج العروس الحاوي لتهذيب النفوس ، ص6 .

وكذا في قوله تعالى: ﴿ وَمَن لَمُّ يَتُبْ فَأُوْلَئِكَ هُمُ الظَّالِمُونَ ﴾ فيبين دلالة المطابقة فيها فيقول: ﴿ فانظر من أي الفريقين أنت فإن تبت فأنت من المحبوبين وإن لم تتب فأنت من الطالمين ﴾ 2

- قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ نَصَرَكُمُ اللّهُ بِبَدْرٍ وَأَنتُمْ أَذِلَّةٌ فَاتَّقُواْ اللّهَ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ 3، وقوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا الصَّدَقَاتُ لِلْفُقَرَاء وَالْمَسَاكِينِ وَالْعَامِلِينَ عَلَيْهَا وَالْمُؤَلَّفَةِ قُلُوبُهُمْ وَفِي الرِّقَابِ عَليه وَالْمُؤلَّفَةِ قُلُوبُهُمْ وَفِي الرِّقَابِ وَالْعَامِينَ وَفِي سَبِيلِ اللّهِ وَابْنِ السَّبِيلِ فَرِيضَةً مِّنَ اللّهِ وَاللّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ﴾ 4، يستفيد ابن عطاء الله بدلالة المطابقة من الآيتين فيقول: ﴿ وَإِن أَردت أَن تنصر فكن ذليلا، وأن أردت أن تعطى فكن فقيرا ﴾ 5 .
  - قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ جِئْتُمُونَا فُرَادَى كَمَا خَلَقْنَاكُمْ أَوَّلَ مَرَّةٍ وَتَرَكْتُم مَّا خَوَّلْنَاكُمْ وَرَاء ظُهُورِكُمْ وَمَا نَرَى مَعَكُمْ شُفَعَاءَكُمُ الَّذِينَ زَعَمْتُمْ أَنَّهُمْ فِيكُمْ شُرَكَاء لَقَد تَّقَطَّعَ بَيْنَكُمْ وَضَلَّ عَنكُم مَّا كُنتُمْ تَزْعُمُونَ ﴾ أ، يقول فيها ابن عطاء الله: ﴿ يفهم منه أنه لا يصلح مجيئك إلي الله ولا الوصول إليه إلا إذا كنت فردا مما سواه ﴾ أ فدلالة المطابقة دلت على ، الوصول إلى الله تعالى وطريقها التفريد .
  - قوله تعالى: ﴿ لِيَسْأَلَ الصَّادِقِينَ عَن صِدْقِهِمْ ﴾ ، فيقول ابن عطاء الله: ﴿ أَترى إذا سأل الصادقين أيترك المدعين من غير سؤال » و فبدلالة المطابقة دلت على سؤال غير الصادقين وهم المدعون.
- قوله تعالى: ﴿ لِلْفُقَرَاء الْمُهَاجِرِينَ الَّذِينَ أُخْرِجُوا مِن دِيارِهِمْ وَأَمْوَالِهِمْ يَبْتَغُونَ فَضْلاً مِّنَ اللَّهِ وَرضْوَاناً وَيَنصُرُونَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ أُوْلَئِكَ هُمُ الصَّادِقُونَ ﴾ أ، فيقول ابن عطاء الله: « وصف اللَّهِ وَرضْوَاناً وَيَنصُرُونَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ أُوْلَئِكَ هُمُ الصَّادِقُونَ ﴾

<sup>11</sup>. سورة الحجرات الآية 11

<sup>.</sup> ابن عطاء الله السكندري ، تاج العروس الحاوي لتهذيب النفوس ، ص6 .

 $<sup>^{3}</sup>$ . سورة آل عمران الآية 123.

 $<sup>^{4}</sup>$ . سورة التوبة الآية  $^{60}$ .

<sup>.</sup> ابن عطاء الله السكندري ، تاج العروس الحاوي لتهذيب النفوس ، ص20.

 $<sup>^{6}</sup>$ . سورة الأنعام الآية 95.

<sup>.</sup> ابن عطاء الله السكندري ، تاج العروس الحاوي لتهذيب النفوس ، ص33

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>. سورة الأحزاب الآية 8.

<sup>.</sup> ابن عطاء الله السكندري ، تاج العروس الحاوي لتهذيب النفوس ، ص36.

القرآن أحوال الصحابة فدل ذلك على أنهم ما ابتغوا ما حملوه من الدنيا ولم يقصدوا بذلك  $^2$  إلا وجهه الكريم وفضله العظيم»  $^2$  فبدلالة المطابقة دلت الآية على أنهم ابتغوا فضل الله ورضوانه ولم يبتغوا غير ذلك مما حملوه معهم من الدنيا.

قوله تعالى : ﴿ قُلْ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ هَادُوا إِن زَعَمْتُمْ أَنْكُمْ أَوْلِيَاء لِلَّهِ مِن دُونِ النَّاسِ فَتَمَنَّوُا الْمَوْتَ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ﴾ 3، فدلت الآية بدلالة المطابقة أن تمني الموت شاهد للولي بولايته وعدم تمنيه شاهد للغوي بغوايته لقوله تعالى في تمام الآية ﴿ وَلَا يَتَمَنَّوْنَهُ أَبَداً بِمَا قَدَّمَتُ أَيْدِيهِمْ 4، وفي ذلك يقول ابن عطاء الله : ﴿ فإن الولي على الحقيقة لا يكره الموت إن عرض عليه .... ولا يحب الموت من فيه البقايا ولا من هو مصر على الخطايا وجعل الله تمني الموت شاهد للولي بولايته وعدم تمنيه شاهدا للغوي بغوايته ﴾ ق. ثم يتابع ابن عطاء الله حديثه فيستدل ببعض الآيات على أن الموت ميزان الأفعال والأحوال ، وحق يهزم الباطل ويدمغه فيقول: ﴿ قَالَ اللهُ عز وجل: ﴿ وَأَقِيمُوا الْوَزْنَ بِالْقِسْطِ ﴾ 6، والموت ميزان على الأفعال والأحوال فكل حال وعمل يثبت مع تقدير الموت حق والحق يهزم الباطل ويدمغه لقوله عز وجل: ﴿ قُلْ إِنَّ رَبِي لَقَوْفُ بِالْخِقُ عَلَى الْبَاطِلِ فَيَدْمَعُهُ فَإِذَا هُو زَاهِقٌ ﴾ 7، وقال عز وجل: ﴿ قُلْ إِنَّ الْبَاطِل اللهُ عَلَى الْبَاطِلِ فَيَدْمَعُهُ فَإِذَا هُو زَاهِقٌ ﴾ وقال عز وجل: ﴿ وَقُلْ جَاء الحُقُ وَرَهَقَ الْبَاطِلُ إِنَّ الْبَاطِل كَنَ رَهُوقاً ﴾ 9، وما كنت فيه قائما بحق لم يهزمه الموت إنما هو حق والموت حق والموت حق والحق لا يهزم الحق » 10 ، هكذا تجد ابن عطاء الله يوظف دلالة التضمين في الآية، ﴿ فالوزن ﴾ تضمن الموت لأنه حق يدمغ لموت باعتبارها ميزان الأعمال والأحوال ، و ﴿ الحق ﴾ في الآية تضمن الموت لأنه حق يدمغ يدمغ يدمغ

سورة الحشر الآية 8.

<sup>.</sup> ابن عطاء الله السكندري ، تاج العروس الحاوي لتهذيب النفوس ، ص40.

 $<sup>^{3}</sup>$ . سورة الجمعة الآية  $^{3}$ 

<sup>4.</sup> سورة الجمعة الآية 7.

أ. ابن عطاء الله السكندري، لطائف المنن، تحقيق :عبد الحليم محمود ، ص

 $<sup>^{6}</sup>$  . سورة الرحمان الآية  $^{6}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>. سورة الأنبياء الآية 18.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>. سورة سبأ الآية 48.

 $<sup>^{9}</sup>$  . سورة الإسراء الآية 81

<sup>10 .</sup> ابن عطاء الله السكندري، لطائف المنن ، تحقيق :عبد الحليم محمود ، ص 34.33 .

الباطل.

بيد أن الذي أحب الإشارة إليه، هو أن ابن عطاء الله في الأمثلة السابقة — المنطوق الصريح – يسير على النهج الذي سلكه المتكلمون، إلا أنه يأخذ اتجاها آخر في بعض الأمثلة، إذ يتطرق إلى طريقة الأحناف في بعض النصوص القرآنية، والسبب في ذلك يعود إلى ظهور طريقة ثالثة في تقسيم الدلالة تسمى (طريقة المتأخرين)، وجمعت هذه الطريقة بين الطريقتين السابقتين، فعنيت بتحقيق القواعد الأصولية، وإقامة البراهين عليها، كما عنيت بتطبيق هذه القواعد على الفروع الفقهية، وربطها بها، وهذه الطريقة مزيج من علماء الحنفية وبعض علماء الشافعية أ

وقد جاء في قوله تعالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ اتَّقُواْ إِذَا مَسَّهُمْ طَائِفٌ مِّنَ الشَّيْطَانِ تَذَكَّرُواْ فَإِذَا هُم مُّبُصِرُونَ ﴾  $^2$ ، ذكر ابن عطاء الله لواحد من طرق الدلالة عند الأحناف وهي (دلالة العبارة) وهو ما يقابل عند المتكلمين (المنطوق الصريح)، إذ يقول ابن عطاء الله في هذه الآية: ﴿ فَأَفَادَتَ هَذَهُ العبارةِ، أَن طيف الهوى لا يتمكن من قلوبهم، بل يماسها مماسة، ولا يتمكن منها إمساكا ولا أخذا كما يصنع بالكافرين، لأن الشيطان يستحوذ على الكافرين، ويختلس اختلاسا من قلوب المؤمنين، حتى تنام العقول الحارسة للقلوب. فإذا استيقظوا انبعثت من قلوبهم جيوش الاستغفار والذلة والافتقار إلى الله تعالى، فاسترجعوا من الشيطان ما اختلسه، وأخذوا منه ما افترسه  $^3$ . فاستعماله لمصطلح (دلالة العبارة) وعدوله عن مصطلح (المنطوق الصريح) دليل على اعتماده لطريقة المتأخرين .

### 2 . المنطوق غير الصريح:

تبين سابقا أن المنطوق غير الصريح هو ما أقرّه المتكلمون ويقابله عند الأحناف دلالة (إشارة النص واقتضاء النص). فهو دلالة الالتزام عند المناطقة والأصوليين، لأن دلالة الالتزام تمثل (إشارة النص واقتضاءه) فضلا عن دلالة الإيماء عند المتكلمين.

أما ما وجدته عند ابن عطاء الله، فإنه يشير تارة إلى دلالة الالتزام وتارة أخرى يشير إلى

 $<sup>^{1}</sup>$  . بدران أبو العينين بدران ، أصول الفقه ، ص  $^{1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$ . سورة الأعراف الآية  $^{2}$ 

<sup>.</sup> ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص36 .

دلالة (الإشارة والاقتضاء والإيماء)، أي أنه يجمع بين التقسيمات التي أشار إليها المناطقة والأصوليون ( الأحناف والمتكلمون )، وفيما يلي نتعرف على الدلالات التي أشار إليها من خلال الأمثلة:

### أ: دلالة الالتزام:

عرفها الآمدي بقوله: (هي التي يدل اللفظ فيها على أمر خارج عن الموضوع له من اللفظ) . ويشترط في هذه الدلالة أن يكون التلازم بين معنى اللفظ والمعنى الخارج اللازم تلازما ذهنيا، فلا يكفي التلازم في الخارج فقط من دون رسوحه في الذهن وإلا لما حصل انتقال الذهن هذا من جهة إلى جهة أخرى، أن يكون التلازم واضحا بيّنا، بمعنى أن الذهن إذا تصور معنى اللفظ ينتقل إلى لازمه بدون حاجة إلى توسط شيء آخر 2.

وسمّيت دلالة الالتزام، لأن اللفظ لا يدل على كل أمر خارج عن معناه الموضوع له، بل على الخارج اللازم له، بيد أن دلالة الالتزام قد تكون واضحة، وقد تكون خفية، وقد أشار الغزالي (505هـ) إلى هذا إذ يقول: ( وإيّاك أن تستعمل في نظر العقل من الألفاظ ما يدل بطريق الالتزام، لكن اقتصر على ما يدل بطريق المطابقة والتضمن، لأن الدلالة بطريق الالتزام لا تنحصر في حدّ، إذ السقف يلزم الحائط ....) .

أما عند ابن عطاء الله فقد وجدت له أمثلة أثبتها فيما يلي، أشار فيها إلى هذا النوع من الدلالة :

• قوله تعالى: ﴿ وَأَمُرْ أَهْلَكَ بِالصَّلَاةِ وَاصْطَبِرْ عَلَيْهَا لَا نَسْأَلُكَ رِزْقاً نَحْنُ نَرْزُقُكَ وَالْعَاقِبَةُ لِلتَّقُوى ﴾ ، ففي هذه الآية الخطاب للنبي صلى الله عليه وسلم ولكن نلتمس بدلالة الالتزام عدة معاني وقد عددها ابن عطاء الله واستدل لها بنصوص أخرى فقال : « وفي هذه الآية فوائد: الأولى أن تعلم أن النبي صلى الله عليه وسلم وإن كان هو المخاطب بهذه الآية،

<sup>.</sup> الآمدي: سيف الدين علي بن محمّد. الأحكام في أصول الأحكام. دار الكتب العلمية بيروت. سنة 1405ه. 1985م. (د،ط) ، ج1 ص17.

 <sup>2 .</sup> محمد رضا مظفر . المنطق (مجموعة محاضرات التي ألقيت في كلية منتدى النشر في النجف الأشرف . مطبعة أمين قم . دار الغدير . الطبعة الأولى . سنة 1320هـ ، ص 34.

الغزالي أبو حامد. المستصفى من علم الأصول. دار العلوم الحديثة لبنان. (د.ت.ط) ، ج1 ص 301.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>. سورة طه الآية 132.

فحكمها ووعدها متعلق بأمته أيضاً. فكل عبد مقول له: ﴿ وَأَمُرْ أَهْلَكَ بِالصَّلَاةِ وَاصْطَبِرْ عَلَيْهَا لَا نَسْأَلُكَ رِزْقاً نَحْنُ نَرْزُقُكَ وَالْعَاقِبَةُ لِلتَّقْوَى ﴾ \* أ، فتعدية الأمر للأمة مما يلزم فهمه من الآية لأنه أمر تشريعي والنبي فيه صلى الله عليه وسلم قدوة الأمة .

وأما في الثانية منها فإن الأمر بالاصطبار على الصلاة في الآية جاء تبعا وفي ذلك يقول ابن عطاء الله : « الثانية: أنظر إلى أنه تعالى أمره عليه الصلاة والسلام في الآية، أن يأمر أهله قبل أن يأمر هو نفسه بالاصطبار عليها، ليعلمك أن الآية سيقت للأمر بأمر الأهل بالصلاة، وأن غير هذا إنما جاء بطريق التبع، وإن كان مقصودا في نفسه، لكنه لما علم العبد أنه مأمور في نفسه بالصلاة علماً لا شك فيه، فأراد الحق تعالى أن ينبه العباد على ما لعلهم أن يهملوه، فأمر رسوله ليسمعوا بذلك فيتبعوا فيكونوا لذلك مسارعين على القيام به مثابرين "ك، فالأمر بالاصطبار تنبيه من الله للعباد حذرا أن يهملوه.

- قوله تعالى: ﴿وَرَبُّكَ يَخْلُقُ مَا يَشَاءُ وَيَخْتَارُ ﴾ نهذا التقرير على انفراده تعالى يالاختيار استفاد منه ابن عطاء الله بدلالة التضمين قوله: ﴿ ويتضمن قوله: ﴿ ويختار ﴾ انفراده بالاختيار وأن أفعاله ليست على الإلجاء والاضطرار، بل هو على نعت الإرادة والاختيار » وبدلالة الالتزام وجوب إسقاط التدبير فيقول : ﴿ وفي ذلك إلزام للعبد بإسقاط التدبير والاختيار مع الله تعالى، إذ ما هو له لا ينبغى أن يكون لك » أ.
- قوله تعالى : ﴿ اتْلُ مَا أُوحِيَ إِلَيْكَ مِنَ الْكِتَابِ وَأَقِمِ الصَّلَاةَ إِنَّ الصَّلَاةَ تَنْهَى عَنِ الْفَحْشَاء وَالْمُنكَرِ وَلَذِكْرُ اللَّهِ أَكْبَرُ وَاللَّهُ يَعْلَمُ مَا تَصْنَعُونَ ﴾ أ، فالمعنى الذي قرره ابن عطاء الله بدلالة الالتزام أن وجود الفحشاء والمنكر من المصلى يلزم منه نفي اسم الصلاة عن فعله

<sup>. 17.</sup> ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص $^{1}$ 

<sup>.</sup> المصدر نفسه  $^2$ 

 $<sup>^{3}</sup>$ . سورة القصص الآية  $^{6}$ 8.

<sup>.</sup> ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص11 .

<sup>5 .</sup> المصدر السابق .

 $<sup>^{6}</sup>$  . سورة العنكبوت الآية 45.

فيقول : « واعلم أن كل صلاة لا تنهى صاحبها عن الفحشاء والمنكر لا تسمى صلاة  $^{1}$ .

• قوله تعالى: ﴿ ارْجِعِي إِلَى رَبِّكِ رَاضِيَةً مَّرْضِيَّةً ﴾  $^2$ ، فالمعنى الذي قرره ابن عطاء الله بدلالة الالتزام أن الرضا عن الله في الدنيا يبلغ رضا الله عن العبد في الآخرة فيقول : ﴿ تدل: على أن من رضي عن الله في الدنيا، كان مرضيا عنه في الآخرة، وذلك بين لا إشكال فيه  $^3$ .

#### ب: دلالة الإشارة:

تعد دلالة الإشارة في ضمن دلالة الالتزام، هذا ما أقرّه كل من المناطقة والأصوليون ، واتفق المتكلمون والأحناف على دلالة الإشارة مصطلحا ومضمونا وتعني: (ما لم يكن السياق لأجله، لكنه يعلم بالتأمل في معنى اللفظ من غير زيادة فيه ولا نقصان) 4، أو هي دلالة اللفظ على حكم غير مقصود بالسوق، ولكنه لازم للحكم الذي سيق الكلام لأجله، وليس بظاهر من كل وجه 5.

وتعد دلالات إشارات النصوص في القرآن الكريم والسنة النبوية الشريفة هي من الدلالات الالتزامية المنطقية إذ هي متفاوتة في إدراكها وفهمها ظهورا وخفاء إذ يقول السرخسي: (الإشارات من العبارة بمنزلة الكناية والتعريض من التصريح، أو بمنزلة المشكل من الواضح) فمنها ما يكفى للمتكلم أدبى تأمل لإدراك مدلولها، ومنها ما يحتاج إلى جهد

<sup>. 12.</sup> ابن عطاء الله السكندري ، تاج العروس الحاوي لتهذيب النفوس ، ص $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>. سورة الفجر الآية 28.

<sup>.</sup> ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص60 .

<sup>4 .</sup> السرخسي أبو بكر محمّد بن أحمد بن سهل (ت 490 هـ) . أصول السرخسي . تحقيق: أبي الوفا الأفغاني . دار المعرفة للطباعة والنشر . بيروت سنة1973م . (د.ط) ، ج1 ص236.

<sup>.</sup> السمرقندي علاء الدين . ميزان الأصول . دراسة وتحقيق: عبد الملك عبد الرحمن السعيدي ، ج1 ص567 .

<sup>-</sup> الغزالي أبو حامد . المستصفى . ج 2 ص 188

<sup>-</sup> وأسباب اختلاف الفقهاء ، ص 159.

<sup>-</sup> بدران أبو العينين بدران . أصول الفقه . ص 182.

 $<sup>^{6}</sup>$ . السرخسى: أبو بكر محمّد. أصول السرخسى . ج  $^{1}$  ص $^{6}$ 

<sup>-</sup> خالد عبود حمودي الشيخلي . البحث الدلالي عند السمرقندي في كتابه ميزان الأصول . رسالة ماجستير . كلية الآداب . الجامعة المستنصرية. سنة 2001م . ص 37 .

أكثر من ذلك، لذلك يتطلب إدراكها وفهمها مزيدا من الفهم لألفاظ الشريعة الإسلامية، ومدلولات الألفاظ العربية .

أما ابن عطاء الله فقد توسع في هذه الدلالة فهو يرى أن الإشارة موجودة في كل كلام فيقول عن نصوص الآيات : «أتقف مع ظاهرها أم تتفقد إلى أسرارها؟ »  $^1$ ، وقد مر معنا في هذا البحث في الفصل السابق بسط لهذا النوع من الدلالة أثناء الحديث عن التفسير الإشاري، وعليه نقتصر هنا على أمثلة وحدت فيها دلالة الإشارة واضحة في تفسير ابن عطاء الله:

- قوله تعالى: ﴿ ارْجِعِي إِلَى رَبِّكِ رَاضِيَةً مَّرْضِيَّةً ﴾ أو يبين الله سبحانه وتعالى في النص القرآني أنه يؤذن للنفس المطمئنة بالرجوع إلى ربحا رجوع كرامة لقوله : ﴿ رَاضِيَةً مَّرْضِيَّةً ﴾ وهذا واضح بطريق دلالة العبارة، أمّا ما يشير إليه بطريق دلالة الإشارة أن غير هذه النفس لايؤذن لها أن ترجع رجوع كرامة ، وفي ذلك يقول ابن عطاء الله : ﴿ فيه إشارة إلى أنه لا يؤذن للنفس الأمارة، واللوامة بالرجوع إلى الله تعالى رجوع الكرامة، بل إنما ذلك للنفس المطمئنة لأجل ما هي عليه من الطمأنينة قيل لها: ﴿ ارْجِعِي إِلَى رَبِّكِ رَاضِيَةً مَّرْضِيَّةً ﴾، فقد أبحنا لك الدخول إلى حضرتنا، والخلود في جنتنا، فكان في ذلك تحريض للعبد على مقام الطمأنينة » أن فالرجوع إلى الله تعالى ثابت للكل ولكن رجوع الكرامة لا يثبت إلا إلى النفس المطمئنة .
- قوله تعالى: ﴿وَأُمُرْ أَهْلَكَ بِالصَّلَاةِ وَاصْطَبِرْ عَلَيْهَا ﴾ ، يشير ابن عطاء الله إلى دلالة الإشارة في النص القرآني، ومكمن هذه الدلالة في قوله تعالى: ﴿ وَاصْطَبِرْ ﴾ ، فالتعبير بهذا اللفظ يدل على المشقة الحاصلة في هذا التكليف، وهذا ما صرح به ابن عطاء الله فقال: «فيه إشارة إلى أن الصلاة تكليف للنفوس شاق عليها، لأنها تأتي في أوقات ملاذ العباد، وأشغالهم، فطالبهم بالخروج عن ذلك كله، إلى القيام بين يدي الله تعالى والفراغ عما سوى

<sup>1.</sup> ابن عطاء الله السكندري . التنوير في إسقاط التدبير . ص 55.

<sup>2.</sup> سورة الفجر الآية 28.

<sup>. 19</sup>ن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص $^{3}$ 

 <sup>4 .</sup> سورة طه الآية 132

#### الفصل الثالث: البحث الدلالي في تفسير ان عطاء الله

الله»<sup>1</sup>. ثم تتبع ابن عطاء الله أوقات الصلاة مبينا وجه المشقة فيها فقال: « ألا ترى أن صلاة الغداة تأتيهم في وقت منامهم، في وقت ألذ ما يكون المنام فيه، فطلب الحق فيهم ترك حظوظهم لحقوقه، ومرادهم لمراده، ولذلك كان في نداء الصبح حاصا به: (الصلاة خير من النوم) مرتين.

وأما صلاة الظهر: فإنها تأتيهم في وقت قيلولتهم، ورجوعهم، من تعب أسبابهم. وأما صلاة العصر: فإنها تأتيهم وهم في متاجرهم وصنائعهم منهمكون وعلى أسباب دنياهم مقبلون. وأما صلاة المغرب: فإنها تأتي في وقت تناولهم لأغذيتهم وما يقيمون به وجود بنيتهم.

وأما صلاة العشاء: فإنها تأتي وقد كثرت عليهم متاعب الأسباب التي كانوا فيها في بياض نهارهم، فلذلك قال سبحانه: ﴿ وَاصْطَبِرْ عليها ﴾، وقال: ﴿ حَافِظُواْ عَلَى الصَّلَوَاتِ وَالصَّلاَةِ الْوُسْطَى ﴾ <sup>2</sup>، وقد قال: ﴿ إِنَّ الصَّلاَةَ كَانَتْ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ كِتَاباً مَّوْقُوتاً ﴾ <sup>3</sup>، وقد قال: ﴿ إِنَّ الصَّلاَةَ كَانَتْ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ كِتَاباً مَّوْقُوتاً ﴾ قال: ﴿ وَقد قال: ﴿ وَلَمْ الصَّلاَةَ ﴾ أو يظهر اختيار هذه الكلمة القرآنية في هذا الموضع من الإعجاز اللفظي وحتى الصوتي في القرآن الكريم لما في حرف الصاد من الاستعلاء، وحرف الطاء من الاستعلاء والإطباق ﴿ واصطبر ﴾ .

• قوله تعالى : ﴿ فَلاَ وَرَبِّكَ لاَ يُؤْمِنُونَ ﴾ ، يكشف ابن عطاء الله عما تشير إليه كاف المخاطب من معاني الإضافة في الآية إذ أضاف الحق تعالى اسمه إلى رسوله صلى الله عليه وسلم وفي هذا بيان لمنزلة الرسول صلى الله عليه وسلم وتفخيم أمره وفي ذلك يقول ابن عطاء الله : « وفي الآية إشارة أخرى لعظيم قدره، وتفخيم أمره صلى الله عليه وسلم، وهي قوله تعالى: ﴿ فَلاَ وَرَبِّكَ ﴾ ، فأضاف نفسه تعالى إليه، كما قال في الآية الأخرى: ﴿ كهيعص،

<sup>. 13</sup> ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص $^{1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$ . سورة البقرة الآية  $^{2}$ 

 $<sup>^{3}</sup>$ . سورة النساء الآية 103.

<sup>4.</sup> سورة البقرة الآية 43.

<sup>. 173</sup> من عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص $^{5}$ 

 $<sup>^{6}</sup>$  . سورة النساء الآية  $^{6}$ 

ذِكْرُ رَحْمَةِ رَبِّكَ عَبْدَهُ زَكْرِيًا  $^1$ ، فأضاف الحق سبحانه اسمه إلى محمد صلى الله عليه وسلم، وأضاف زكريا إليه، ليعلم العباد فرق ما بين المنزلتين، وتفاوت ما بين الرتبتين  $^2$ ، ففرق بين من يضيفه الحق إليه ومن يضيف الحق نفسه إليه .

• قوله تعالى : ﴿ إِنَّا نَحْنُ نَرِثُ الْأَرْضَ وَمَنْ عَلَيْهَا وَإِلَيْنَا يُرْجَعُونَ ﴾ 3، يستفيد ابن عطاء الله من هذه الآية بدلالة الإشارة: أن الملائكة وهم أهل السماء ليس فيهم مدعين ولا منازعين لله فيما حولهم، وفي ذلك يقول : « ففي هذا تزكية للملائكة، وإشارة إلى أنهم لم يكونوا مع الله مدعين لما خولهم ولا منتسبين لما نسب إليهم، إذ لو كان كذلك لقال: (إنا نحن نرث الأرض والسماء) » 4. ففي الآية ذكر أهل الأرض فقط لما فيهم من المدعين والمنازعين ولم يذكر أهل السماء .

### ج: دلالة الاقتضاء:

الاقتضاء نوع من أنواع الدلالات التي أقرّها كل من المتكلمين والأحناف، فدلالة الاقتضاء هي: (عبارة عن زيادة على المنصوص عليه يشترط تقديمه، ليصير المنظوم مفيداً أو موجباً للحكم، وبدونه لا يمكن إعمال المنظوم)  $^{5}$ ، أو هي دلالة الكلام على المسكوت المسكوت عنه، يتوقف صدق الكلام على تقديره أو لا يستقيم معناه إلا به، أي أنّ صيغة النص لا تدلّ عليه، وإنّما صحة الكلام أو استقامته عقلاً أو شرعاً تقتضيه وتتوقف عليه، فالاقتضاء معناه الاستدعاء والطلب $^{6}$ .

أمّا فيما يخص تفسير ابن عطاء الله فإنيّ لم أجد تعريفاً يخصّ دلالة الاقتضاء، إمّا سار على نمج واحد في الدلالات . كما مرّ سابقاً . ففي دلالة الإشارة والاقتضاء وغيرها من الدلالات يكتفى بالأمثلة من دون الإشارة إلى تعريف، ولذا سوف نسوق بعض

 $<sup>^{1}</sup>$ . سورة مريم الآية  $1\cdot 2$ .

 $<sup>^{2}</sup>$ . ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص $^{2}$ 

 $<sup>^{3}</sup>$ . سورة مريم الآية  $^{40}$ 

<sup>.</sup> ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص $^{18}$ .

<sup>.</sup> السرخسي ، أصول السرخسي ، ج 1ص 348 .

م. بدران أبو العينين بدارن . أصول الفقه . ص $^{6}$ 

<sup>-</sup> الزلمي إبراهيم مصطفى . أسباب اختلاف الفقهاء في الأحكام الشرعية . ص176.

#### الفصل الثالث: البحث الدلالي في تفسير اب عطاء الله

الأمثلة من النصوص القرآنية التي تناولها ابن عطاء الله ، والتي يتوقف فيها الكلام على محذوف لكي يستقيم معناه:

- قوله تعالى : ﴿ قُلْ هَذِهِ سَبِيلِي أَدْعُو إِلَى اللّهِ عَلَى بَصِيرَةٍ أَنَا وَمَنِ اتَّبَعَنِي ﴾ أ، يبين ابن عطاء الله أن هذا النص القرآني يحتوي على نوع من الدلالة يقتضيها اللسان (أي اللغة) ، وتسمى دلالة اقتضاء في قوله تعالى : ﴿ ومن اتبعني ﴾ إذ يقول: ﴿ ومن اتبعني يدعو إلى الله على نصيحة هو على بصيرة على ما يقتضيه اللسان، لأنك إذا قلت زيد يدعو إلى السلطان على نصيحة هو وأتباعه، أي وأتباعه يدعون إلى نصيحة، إذا ثبت هذا فالرسول يدعو على بصيرة الرسالة الكاملة والأولياء يدعون على حسب بصائرهم قطبانية وصديقية وولاية ﴾ أن فنلاحظ أن قوله: ﴿ ومن اتبعني يدعو إلى الله على بصيرة).
- قوله تعالى: ﴿ راضية مرضية ﴾ ، يبين ابن عطاء الله بدلالة الاقتضاء أن قوله تعالى : ﴿ راضية ﴾ أي عن الله : ﴿ راضية ﴾ أي عن الله في الدنيا بأحكامه، وفي الآخرة بجوده وإنعامه، فكان في ذلك تنبيه للعبد أنه لا يحصل له الرجعى إلى الله إلا مع الطمأنينة بالله، والرضا عن الله، وإلا فلا » 3.
- قوله تعالى : ﴿ إِنَّ الَّذِينَ اتَّقُواْ إِذَا مَسَّهُمْ طَائِفٌ مِّنَ الشَّيْطَانِ تَذَكَّرُواْ فَإِذَا هُم مُّ عُبُصِرُونَ ﴾ ، يبين ابن عطاء الله أن متعلق ﴿ تَذَكَّرُواْ ﴾ حذف، ومقتضاه معاني يحتملها النص القرآني على حسب مرتبة التقوى عند كل أحد، فلأهل كل مرتبة نوع من التذكر يقوى ويضعف حسب المقام، وفي ذلك يقول ابن عطاء الله: ﴿ قوله تعالى: ﴿ تَذَكَّرُواْ ﴾ حذف متعلق حذف متعلق تذكروا الجنة، أو النار أو العقوبة، أو غير ذلك، وإنما حذف متعلق تذكروا لفائدة جليلة، ولذلك: أن التذكر الماحى لطيف الهوى من قلوب المتقين، على

<sup>.</sup> سورة يوسف الآية 108.

ابن عطاء الله السكندري، لطائف المنن ، تحقيق : عبد الحليم محمود ، ص $^{14}$  .

<sup>.</sup> ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص60.

 $<sup>^{4}</sup>$ . سورة الأعراف الآية 201

#### الفصل الثالث: البحث الدلالي في تفسير انب عطاء الله

حسب مراتب اليقين ومرتبة التقوى، يدخل فيها الأنبياء والرسل والأولياء والصديقون والصالحون والمسلمون.

فتقوى كل أحد على حسب حاله ومقامه، وكذلك تذكُّرُ كل أحد على حسب مقامه، فلو ذكر قسما من أقسام التذكر، لم يدخل فيه إلا أهل ذلك القسم. فلو قال تعالى: (إن الذين اتقوا إذا مسهم طائف من الشيطان تذكروا العقوبة فإذا هم مبصرون)، خرج عنه الذين تذكروا التوبة. ولو قال: (تذكروا سابق الإحسان) لخرج منه الذين تذكروا لواحق الامتنان إلى غير ذلك، فأراد الحق سبحانه وتعالى، أن لا يذكر متعلق التذكير ليشمل المراتب كلها فافهم»  $^{1}$ . وهذا من أساليب الإعجاز في القرآن الكريم .

312

<sup>.</sup> ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص33 .

#### د ـ دلالة الإبماء :

وهي نوع من أنواع الدلالات التي أقرّها المتكلمون، أمّا الأحناف فلم يعدّوها من طرائق الدلالة، فدلالة الإيماء هي: (دلالة اللفظ على لازم مقصود للمتكلم بسبب قرانه بشيء لو لم يكن علة له، لكان ذلك القران، بعيداً عن المتعارف في المخاطبات)1.

أمّا ابن عطاء الله فلم يُشر إلى المصطلح الخاص بهذه الدلالة، وإنّما ذكرها بلفظ (التلويح) وفيما يلي نعرض بعض الأمثلة التي وردت في تفسير ابن عطاء الله:

- قال الله تعالى حاكيا عن يونس عليه السلام: ﴿ فَنَادَى فِي الظُّلُمَاتِ أَن لَا إِلّهَ إِلّا الله أَنتَ سُبْحَانَكَ إِنِي كُنتُ مِنَ الظَّالِمِينَ  $^2$ ، فالمعني في هذه الآية أن يونس عليه السلام نادى ربه موحدا ومنزها ومستغفرا، لكن في هذا الثناء والاعتراف تلويح بالدعاء ولذلك قال الله تعالى بعد ذلك: ﴿ فَاسْتَجَبْنَا لَهُ وَبَحَيْنَاهُ مِنَ الْغَمِّ وَكَذَلِكَ نُنجِي الْمُؤْمِنِينَ  $^3$ ، وهذا ما استفاده ابن عطاء الله بدلالة الإيماء فقال: ﴿ ويونس عليه السلام لم يطلب صريحا ولكن لما أثنى على ربه عز وجل واعترف بين يديه فقد أظهر الفاقة إليه فجعل الحق تعالى ذلك طلبا  $^4$ ، ففي العدول عن التصريح إلى الثناء إيماء إلى الدعاء .
- قوله تعالى: ﴿ رَبُّكَ يَخْلُقُ مَا يَشَاءُ وَيَخْتَارُ مَا كَانَ لَمُمُ الْخِيَرَةُ سُبْحَانَ اللَّهِ وَتَعَالَى عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ 5 فمعنى الآية أن .... وأومأت إلى أن من ادعى الاختيار مع الله فقد أصابه نوع

 $<sup>^{1}</sup>$  بشير مهدي الكبيسي . مفاهيم الألفاظ ودلالتها عند الأصوليين . ص $^{1}$ 

<sup>-</sup> الغزالي أبو حامد. المستصفى. ج2 ص189.

<sup>-</sup> الغزالي أبو حامد. شفاء الغليل في بيان الشبه والمخيل ومسالك التعليل. تحقيق: حمد الكبيسي. مطبعة الإرشاد بغداد. سنة 1971م. ص 27.

<sup>.</sup> الزلمي إبراهيم مصطفى . أسباب اختلاف الفقهاء في الأحكام الشرعية . ص176.

 $<sup>^{2}</sup>$ . سورة الأنبياء الآية  $^{2}$ 

<sup>3 .</sup> سورة الأنساء الآية 88.

<sup>4.</sup> ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص66.

 $<sup>^{5}</sup>$  . سورة القصص الآية  $^{68}$ 

من الإشراك فيقول ابن عطاء الله: « وبينت الآية: أن من ادعى الاختيار مع الله، فهو مشرك مدعي للربوبية بلسان حاله، وإن تبرأ من ذلك بما قاله.  $^1$  ودليل هذا تمام الآية في تنزيه الله تعالى عن الإشراك إذ قال : ﴿ سبحانه وتعالى عما يشركون ﴾ .

### ثانيا ـ دلالة المفهوم:

اختلف المتكلمون والأحناف في دلالة المفهوم، فقد قسم المتكلمون المفهوم على قسمين: مفهوم الموافقة ومفهوم المخالفة، أمّا الأحناف، فقد أقرّوا بمفهوم الموافقة فقط، وهو ما أطلق عليه دلالة النص، إذاً مفهوم الموافقة هو دلالة النص، وهذا ما اتفق عليه كل من المتكلمين والأحناف<sup>2</sup>.

أما ابن عطاء الله فقد ساند أصحاب المفهوم، وأعمل دلالة المفهوم في الاستفادة من النصوص القرآنية مع أي لم أحده يصرح بهذه المصطلحات بل يكتفي بقوله (مفهومه) كما سيتضح لنا من الأمثلة التالية لكل قسم (مفهوم الموافقة ، ومفهوم المخالفة):

### 1\_. مفهوم الموافقة:

اتفق المتكلمون والأحناف على هذا النوع من طرائق الدلالة مضموناً لا مصطلحاً، فقد عرّفه الآمدي: (ما يكون مدلول اللفظ في محل السكوت موافقاً لمدلوله في محل النطق)<sup>3</sup>، أمّا الأحناف فيصطلحون على هذا النوع من طرائق الدلالة به (دلالة النص)، فدلالة النص: (هي دلالة اللفظ على ثبوت حكم المنطوق به للمسكوت عنه، لاشتراكها في علّة الحكم)

أما ابن عطاء الله فقد أعمل هذا المفهوم ، وكذا أعمل فحوى الخطاب التي هي دلالة النص على معنى يكون أولى من المنطوق به في النص، وفيما يلي أمثلة من تفسيره على الترتيب:

<sup>11</sup> . المصدر السابق ، ص

<sup>2</sup> . بدران أبو العينين بدران ، أصول الفقه ، ص

<sup>.</sup> سيف الدين الآمدي ، الإحكام في أصول الأحكام ، ، ج3 ص62.

 $<sup>^{4}</sup>$  . بدران أبو العينين بدران ، أصول الفقه ، ص  $^{185}$  .

- وذلك في قوله تعالى: ﴿ إِنَّ عِبَادِي لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِمْ سُلْطَانٌ ﴾ أي ليس لك ولا لغيرك عليهم سلطان ف(غيرك من الأكوان) مسكوت عنه موافق حكمه لحكم المنطوق وهذا هو مفهوم الموافقة وفي ذلك يقول: ﴿ أي ليس لك ولا لشيء من الأكوان على قلوبهم سلطان لأن سلطان عظمتي في قلوبهم يمنعهم أن يكون على قلوبهم سلطان لشيء دوني ...
- وكذا في قوله تعالى : ﴿ رِجَالٌ لَا تُلْهِيهِمْ تِجَارَةٌ وَلَا بَيْعٌ عَن ذِكْرِ اللّهِ ﴾ 3، يستفيد ابن عطاء الله معنى جواز البيع والتجارة بدلالة فحوى الخطاب فيقول : ﴿ فأثبت الحق سبحانه وتعالى لهم في هذه الآية: أنهم لا تلهيهم تجارة ولا بيع عن ذكر الله، ولم ينف عنهم أنهم لا يتحرون ولا يبيعون، بل في الآية ما يدل على جواز البيع والتجارة، من فحوى الخطاب إذا تدبرته، تدبر أولي الألباب ﴾ 4. فحواز البيع والتجارة سبب إلى الغنى والغنى سبب إلى وجوب الزكاة وقد أمر الله تعالى المؤمنين بإيتاء الزكاة فقال : ﴿ وَإِقَامَ الصَّلَاةِ وَإِيتَاء الزَّكَاةِ ﴾ 5.

#### 2 . مفهوم المخالفة :

ويسميه ابن عطاء الله (المفهوم) ومن خلال الأمثلة فهو يعني به المفهوم المخالف للمنطوق وفيما يلي نصوص قرآنية استفاد ابن عطاء الله من مفهومها المخالف:

• قال تعالى: ﴿ إِنَّمَا يَخْشَى اللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ الْعُلَمَاء ﴾ ، ففي الآية ربط حقيقة العلم بخشية الله تعالى، فمفهومه المخالف أن من فاتته الخشية ليس بعالم وفي ذلك يقول ابن عطاء الله: «فلم يجعل علم من لم يخشه من العلماء علما» <sup>7</sup>، وقد دلت على هذا المعني نصوص من السنة منها قوله: (العلم ما أورث الخشية).

<sup>1.</sup> سورة الحجر الآية 42.

<sup>.</sup> ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص 47.  $^2$ 

<sup>3.</sup> سورة النور الآية 37.

<sup>4.</sup> ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص 47.

سورة الأنبياء الآية 73.

<sup>6.</sup> سورة فاطر الآية 28.

<sup>.</sup> ابن عطاء الله السكندري ، لطائف المنن ، تحقيق : عبد الحليم محمود ، ص $^{7}$ 

- قوله تعالى ﴿ فَلَمْ يَكُ يَنفَعُهُمْ إِيمَانُهُمْ لَمَّا رَأَوْا بَأْسَنَا الكافرين ﴾ أ، فالمعنى : لم يك ينفعهم إيمانهم هذا حين رأوا عذابنا; وذلك لأنه إيمان قد اضطروا إليه, لا إيمان اختيار ورغبة أكم فقد استفاد ابن عطاء الله بدلالة المفهوم أن حال المؤمنين يخالف حال الكافرين ومن ثم فهم ينفعهم الإيمان فقال: « قوله تعالى ﴿ فَلَمْ يَكُ يَنفَعُهُمْ إِيمَانُهُمْ لَمَّا رَأُوْا بَأْسَنَا ﴾ ، وهذا في صفة الكافرين فمفهومه أن الإيمان ينفع المؤمنين ولو عند رؤية البأس » أ ، ويؤيد هذا المعنى المعنى ما ذكره بعض المفسيرين فقال: « وهذا حكم الله في البأس بمعنى العقاب الخارق للعادة والذي هو آية خفية مثل عذاب بأس الذي هو معتاد والذي هو آية خفية مثل عذاب بأس السيف الذي نَصر الله به رسوله يوم بدر ويوم فتح مكة ، فإنَّ من يؤمن عند رؤيته مثل أبي سفيان بن حرب حين رأى حيش الفتح، أو بعد أن ينحو منه مثل إيمان قريش يوم الفتح بعد رفع السيف عنهم ، فإيمانه كامل مثل إيمان خالد بن الوليد ، وأبي سفيان بن الحارث بن عبد المطلب ، وعبد الله بن سعد بن أبي سرح بعد ارتداده » أ .
- قوله تعالى: ﴿ يَوْمَ يَأْتِي بَعْضُ آيَاتِ رَبِّكَ لاَ يَنفَعُ نَفْساً إِيمَانُهَا لَمْ تَكُنْ آمَنَتْ مِن قَبْلُ أَوْ كَسَبَتْ فِي إِيمَافِهَا خَيْراً ﴾ ققد دلت بمفهومها أن سبق الإيمان ينفع قال ابن عطاء الله: «مفهمومه إذا كانت مؤمنة من قبل ينفعها إيمانها » 6.
- قوله تعالى: ﴿ وَمَن يُوقَ شُحَّ نَفْسِهِ فَأُوْلَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ ﴾ ، فمعنى الآية أن من بحنب الشح في نفسه كان من المفلحين وقد استفاد ابن عطاء الله من المفهوم المحالف لهذا فقال: ﴿ وقد ذم الله تعالى الشح والبخل كليهما في كتابع العزيز فقال تعالى: ﴿ وَمَن يُوقَ شُحَّ نَفْسِهِ فَأُوْلِئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ ﴾ ، فمفهومه أن صاحب الشح لا فلاح له أي لا نور له

سورة غافر الآية 85 .

 $<sup>^{2}</sup>$ . وجدي فريد ، التفسير الميسر ، ص 15.

<sup>3.</sup> ابن عطاء الله السكندري، لطائف المنن ، تحقيق :عبد الحليم محمود ، ص 25.26.

<sup>4.</sup> الطاهر بن عاشور ، تفسير التحرير والتنوير ، ج 12 ص 494.

 $<sup>^{5}</sup>$ . سورة الأنعام الآية 158

<sup>6.</sup> ابن عطاء الله السكندري، لطائف المنن ، تحقيق :عبد الحليم محمود ، ص 65.26.

 $<sup>^{7}</sup>$ . سورة التغابن الآية 16.

#### الفصل الثالث: البحث الدلالي في تفسير اب عطاء الله

والفلاح هو النور»، أي أن الفلاح والنور لا يصيب صاحب الشح، لأن الشح هو البُحْل مَع حِرْصِ والبخل والحرص شك في الرازق.

- قوله تعالى: ﴿ فَمَن تَبِعَنِي فَإِنَّهُ مِنِّي ﴾ أن فالمعنى ... وقد استفاد ابن عطاء الله من المفهوم المخالف لهذا فقال: ﴿ فمفهوم هذا أن من لم يتبعه ليس منه ﴾ أن ...
- قوله تعالى : ﴿ أَكُمْ يَجِدْكَ يَتِيماً فَآوَى ﴾ ، فالمعنى وقد كشف ابن عطاء الله عن المفهوم المخالف في هذه الآية فقال : ﴿ يفهم منه أنه لا يأويك الله إلا إذا صح يتمك مما سواه » 5.

<sup>1.</sup> ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص 106.

 $<sup>^{2}</sup>$  . سورة إبراهيم الآية  $^{2}$ 

 $<sup>^{3}</sup>$ . ابن عطاء الله السكندري ، تاج العروس الحاوي لتهذيب النفوس ، ص  $^{3}$ 

 $<sup>^4</sup>$  . سورة الضحى الآية  $^4$ 

<sup>.</sup> المصدر السابق ، ص $^{5}$ 

# المطلب الثاني:

# الحقيقة والمجازفي تفسير ابن عطاء الله.

تمهيد

## أولا: الحقيقة.

- 1. الحقيقة اللغوية .
- 2. الحقيقة الشرعية.
- 3. الحقيقة المعرفية.
  - ثانيا : الجحاز اللغوي .
  - 1. الاستعارة.
  - 2. الجاز المرسل.
- 3. تسمية الشيء بما يؤول إليه .
  - 4. الجمع بين الحقيقة والمجاز .
  - 5. التوسع في الحقيقة والمجاز.

#### تمهيد:

موضوع الحقيقة والجاز موضوع له أهمية كبرى في اللغة العربية، ولا سيما في التطور الدلالي في ألفاظها، وقد اختلف العلماء في ظاهرة الحقيقة والجاز، وتناولها اللغويون والبلاغيون والأصوليون كل من وجهة نظره من أجل الوقوف على المعنى، فما يهم اللغوي منه انتقال الألفاظ من الحقيقة إلى الجاز، وما ينتج عن هذا الانتقال من ظواهر دلالية.

وقد درس البلاغي الحقيقة والجاز، ليكشف العلاقة الرابطة بين المعنى الحقيقي والمعنى المجازي البعيد، ليلتمس منها الأديب عناصر الجمال الفني.

أمّا الأصوليون فقد (كان غرضهم الوصول إلى تأصيل الاستعمال الحقيقي والجحازي للألفاظ في تراكيبها المختلفة لاستنباط الأحكام الشرعية منها، والنظر في مدى ثبوت الحقائق الثلاث اللغوية والعرفية والشرعية )

ثم إن الأصوليين لم يتناولوا قضية الحقيقة والجاز من ناحية الوضع الأول للغة، وإنما نظروا إليها من حيث الاستعمال واستقرار الدلالة  $^2$ ، لأن (ظاهر استعمال أهل اللغة للفظة في شيء دلالة على أنها حقيقة فيه إلا أن ينقلها ناقل عن هذا الظاهر)  $^3$ .

وبنى الأصوليون أحكامهم الفقهية في حقيقة الكلمة ومجازها على استخدام الكلمة في السياق، وتحديد مدلولها من حيث حقيقة المعنى ومجازه. ومن هذه النظرة الخاصة التي نظر إليها العلماء سواء أكانوا من اللغويين أم من البلاغيين أم من الأصوليين فإن كلا من الحقيقة والجاز كثيرا ما يتبادلان هذه الصفة، فما كان حقيقة قد يصبح مجازا وما كان مجازا قد يصبح حقيقة والسبب هو الاستعمال العرفي اللغوي 4، ومن ثم ظهر الخلاف واضحا في بعض

على زوين. منهج البحث اللغوي بين التراث وعلم اللغة الحديث. مطابع الشؤون الثقافية العامة بغداد. طبعة سنة 130-130.

 $<sup>^{2}</sup>$ . السيد أحمد عبد الغفار . التصور اللغوي عند الأصوليين . دار عكاظ حدة . الطبعة الأولى . سنة 1981م . ص $^{2}$  . السيد أحمد كاظم عباس . الدلالة القرآنية في جهود الشريف المرتضى . أطروحة دكتوراه . كلية الآداب . الجامعة المستنصرية . سنة 2000م . ص $^{2}$  .

<sup>3.</sup> الشريف المرتضى. الذريعة في أصول الشريعة. تحقيق: أبو القاسم كرجي، مطبعة دانشكاه طهران. سنة 1348هـ. (د.ك). ج 1 ص13.

<sup>4.</sup> الزيادي حاكم مالك. الترادف في اللغة. دار الحرية للطباعة والنشر بغداد. سنة1980 م. (د، ط). ص 101.

الأحكام الشرعية عند الأصوليين، ومن أجل ذلك نطرق موضوع الحقيقة والجاز كلا منهما على انفراد.

### أولا: الحقيقة:

أثبت علماء العربية ظاهرة الحقيقة والمجاز في اللغة العربية والقرآن الكريم وذلك بقولهم: ( هذا الاسم حقيقة وهذا الاسم مجاز  $\binom{1}{2}$  .

فالحقيقة: (من قولنا: حقّ الشيء إذا وجب، واشتقاقه من الشيء المحقق وهو المحكم، ويقال: ثوب محقق النسج أي محكمه)  $^2$ ، وقد عرّفها ابن جني بقوله: (ما أقرّ في الاستعمال على أصل وضعه في اللغة)  $^3$ ، ويرى ابن الأثير أن الحقيقة: هي (اللفظ الدال على موضعه الأصلي) أما الزملكاني فيعرفها قائلا: (هي اللفظ المستعمل في ما وضع له أولا في ذلك الاصطلاح الذي وقع به التخاطب)  $^5$ .

ويتبين من هذه التعريفات أن المقصود بالحقيقة الحقيقة اللغوية، أي في استخدام اللفظ فيما وضع له أولا والذي ليس باستعارة ولا تمثيل ولا تقديم فيه ولا تأخير.

أما أبو الحسين البصري المعتزلي البصري(ت 436ه)، فله رأي في تعريف الحقيقة: (ما أفيد بما ما وضعت له في أصل الاصطلاح الذي وقع التخاطب به) 6، وهذا التعريف الذي

البصري، أبو الحسين محمد بن علي (ت 436ه). المعتمد في أصول الفقه. تحقيق: محمد حميد الله ومحمد بكر وحسن خفي. دمشق. سنة 1964م. (د،ط). ج1 ص16.

 $<sup>^{2}</sup>$  . السيوطي جلال الدين ، المزهر في علوم اللغة ، ج  $^{1}$  ص  $^{355}$  .

 $<sup>^{3}</sup>$  . المرجع السابق ، ج  $^{1}$  ص  $^{3}$ 

<sup>-</sup> ابن جني أبو الفتح عثمان ، الخصائص ، ج 2 ص 444 .

ابن الأثير ضياء الدين نصر الله بن محمد (ت 630هـ) . المثل السائر في أدب الكاتب والشاعر . تحقيق: محمد محيي الدين عبد الحميد . مطبعة مصطفى البابي وأولاده . مصر سنة 1939م. (د، ط) . ج 1 ص 58 .

<sup>. 29</sup> ص 1ج بن حمزة . الطراز المتضمن لأسرار البلاغة وعلوم حقائق الإعجاز . ج

مال الدين . البرهان الكاشف عن إعجاز القرآن . تحقيق: خديجة الحديثي وأحمد مطلوب . ص99 .  $^{5}$ 

البصري أبو الحسين محمد بن علي (ت 436هـ) . المعتمد في أصول الفقه . تحقيق: محمد حميد الله ومحمد بكر وحسن خفى . ج 1 ص 16 .

<sup>-</sup> الشريف التلمساني أبو عبد الله محمد بن أحمد المالكي(ت 771 ه ) . مفتاح الوصول الى بناء الفروع على الأصول . حققه وخرج أحاديثة وقدم له : عبد الوهاب عبد اللطيف . دار الكتب العلمية بيروت لبنان . (د ت) . ج 1 ص 236.

وضعه أبو الحسين البصري جامع لكل أنواع الحقيقة (اللغوية والشرعية والعرفية).

ومن ثم فإن الحقيقة تنقسم بحسب المواضع التي تكون فيها إلى ثلاثة أقسام هي: (حقيقة لغوية وحقيقة شرعية وحقيقة عرفية)، وقد وجدت ابن عطاء الله يسير على هذا التقسيم، من خلال مجموعة من الأمثلة، سوف أثبتها فيما يلي عند الحديث عن كل قسم.

### 1 ـ الحقيقة اللغوية :

الحقيقة اللغوية: وهي الدلالة الأصلية أو كما تسمى أيضاً الدلالة المعجمية، وهي الدلالة الوضعية عند الأصوليين، وتعنى دلالة اللفظ على معنى بنفسه.

وقد عرّفها عبد القاهر الجرجاني (ت 471هـ) قائلا: (ما وقعت له في وضع أو مواضعة  $^1$ ، فالحقيقة اللغوية: (هي استعمال اللفظ في ما وضع له أولا في اللغة، كالأسد للدلالة على الحيوان المفترس)  $^2$ ، فالحقيقة اللغوية لا تقتضي كونما حقيقة فيما دلّت عليه إلاّ إذا كانت مستعملة في موضوعها الأصلي فهي: (استعمال اللفظ في معناه الأصلي)  $^3$ .

<sup>1 .</sup> الجرجاني الإمام عبد القاهر (ت 471هـ) . أسرار البلاغة في علم البيان . علق حواشيه: محمد رشيد رضا . اعتنى بحذه الطبعة: منى أحمد الشيخ . دار المعرفة بيروت . الطبعة الثانية . سنة 2002م ، ص 287.

<sup>.</sup> الغزالي أبو حامد . المستصفى . ج1 ص 325 .

<sup>.</sup> الرازي أبو عبد الله فخر الدين محمد بن عمر بن الحسين (ت606هـ). المحصول في علم أصول الفقه. تحقيق: محمد جابر الفياض العلواني. مؤسسة الرسالة. بيروت. الطبعة الثالثة. سنة 1997م. ج1 ص126.

 $<sup>^{3}</sup>$  . الزلمي إبراهيم مصطفى . أسباب اختلاف الفقهاء في الأحكام الشرعية . ص $^{3}$ 

الفصل الثالث: البحث الدلالي في تفسير ان عطاء الله

والحقيقة اللغوية يدلّ على وضعها أمران  $^{1}$ :

- إنما دلّت على مواضع مصطلح عليها في تلك المواضعة وهذه فائدة الحقيقة ومعناها.
  - أنما استعملت في الأوضاع اللغوية، أي أنما في معناها الأصلى .

فالحقيقة عندهم تعني استعمال اللفظة في وضعها الأول بحيث لا يتبادر إلى الذهن غير ذلك حيثما تطلق، ويسمّى هذا النوع الحقيقة اللغوية.

لم يرد ابن عطاء الله تعريف مصطلح "الحقيقة اللغوية"، وإنما أورد لها أمثلة عند تفسيره للآيات، وذلك برجوعه باللفظ إلى معناه المعجمي، دلالته اللغوية:

• جاء في تفسير قوله تعالى: ﴿ وَمَن يَتَوَكَّلُ عَلَى اللَّهِ فَهُوَ حَسْبُهُ ﴾ معافة التوكل مع اليقين والإيمان ثم بين المعنى اللغوي لليقين إذ يقول ابن عطاء الله: ﴿ ولا يكون التوكل إلا مع اليقين ولا يكون توكل ويقين إلا مع الإيمان، لأن اليقين: عبارة عن استقرار العلم بالله تعالى في القلب مأخوذ من يقن الماء في الجبل إذا استقر وسكن ﴾ أنه فإن قوله (مأخوذ) تدل على أصل المعنى الأول الموضوع لها في لغة العرب. قال الجرجاني في التعريفات: (يقال: يقن الماء في الحوض، إذا استقر فيه) 4.

ويمكن الإشارة إلى مسألة مهمة عند ابن عطاء الله في بيان الحقيقة اللغوية، إذ يستخدم كلمات للدلالة عليها، منها: (مأخوذ) كما مرّ في المثال السابق، وكذلك استخدامه كلمة (أصله في اللغة) أو (أصله) فقط.

وقد ذهب ابن عطاء الله في بيان دلالة كثير من الكلمات التي لها علاقة بالآية، فقد تذكر اللفظة من خلال تفسيره لآية قرآنية، ومن أمثلة ذلك :

• ومن الألفاظ التي استفاد ابن عطاء الله من حقيقتها اللغوية لفظة (مس) من قوله تعالى: ﴿إِنَّ النَّيْطِانِ تَذَكَّرُواْ فَإِذَا هُم مُّبْصِرُونَ ﴾ أ، إذ يقول : «المس ملامسة من غير تمكن، فأفادت هذه العبارة: أن طيف الهوى لا يتمكن من قلوبهم

العلوي يحيى بن حمزة . الطراز المتضمن لأسرار البلاغة وعلوم حقائق الإعجاز . ج1 ص51 .

 $<sup>^{2}</sup>$  . سورة الطلاق الآية  $^{2}$ 

<sup>3.</sup> ابن عطاء الله السكندري ، لطائف المنن ، تحقيق :عبد الحليم محمود ، ص 27.

 $<sup>^{4}</sup>$ . الجرجاني الشريف ، التعريفات ، ص 27.

 $<sup>^{5}</sup>$ . سورة الأعراف الآية 201

بل يماسها مماسة، ولا يتمكن منها إمساكا ولا أخذاكما يصنع بالكافرين  $^1$ ، وقد جاء في لسان العرب : ( اللَّمْس قد يكون مَسُّ الشيء بالشيء، ويكون معرفة الشيء وإن لم يكن ثَمَّ مَسّ لجوهر على جوهر  $^2$ .

### 2 ـ الحقيقة الشرعية:

تطلق كلمة (مصطلح) في أوساط الناس، ليراد بها المعنى الذي تعارفوا عليه، واتفقوا عليه في استعمالهم اللغوي الخاص، أو في أعرافهم الاجتماعية وعاداتهم السائدة، ولكن كثيرا من الظروف السياسية والاجتماعية والدينية جعلت الكلمات تحمل معنى جديدا غير الذي وضعت له في أصل اللغة، ويسير هذا المعنى الجديد بين الناس حتى يصبح في استعمالهم اليومي شيئا مألوفا ينسى معه المعنى اللغوي الأساسي، وهذا المعنى الجديد نسميه المعنى الشرعي 3.

وقد لاحظ المفسرون وعلماء اللغة ورود كلمات في القرآن الكريم تحمل معاني غير المعاني التي وردت في استعمالهم اللغوي، وأرادوا أن يميّزوا بين المعنى اللغوي والمعنى الإسلامي الشرعي. وقد اختلف الأصوليون في وقوع الحقيقة الشرعية، فمنعه القاضي أبو بكر وأشار إلى أن الشارع لم يستعمل الألفاظ إلا في الحقائق اللغوية، فمراد الصلاة المأمور بحا في النصوص هو الدعاء، ولكن أقام الشارع الكريم أدلة أحرى على أن الدعاء لا يقبل إلا بشرائط مضمومة إليه 4.

أمّا المعتزلة فقد ذهبوا إلي إثبات الحقائق الشرعية، فقال: أبو الحسين البصري: (جاءت الشريعة بعبارات لم تكن معروفة في اللغة... ولا فرق بين أن يصبح لتلك العبارات اسماً مبتدأ، وبين أن ينقل إليها من أسماء اللغة مستعملاً في معنى له شبه بالمعنى الشرعي)<sup>5</sup>.

<sup>.</sup> ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص36.

 $<sup>^{2}</sup>$ . ابن منظور ، لسان العرب ، ج 7 ص 233.

 $<sup>^{3}</sup>$ . عودة خليل أبو عودة . التطور الدلالي بين لغة الشعر ولغة القرآن . ص $^{9}$ 

م الميوطي جلال الدين. المزهر في علوم اللغة. ج1 ص298 .  $^4$ 

<sup>-</sup> الكبيسي أحمد عبيد. أصول الأحكام وطرق الاستنباط في التشريع الإسلامي. دار الحرية للطباعة بغداد. سنة 1975م. (د.ط). ص 316.

<sup>1.</sup> البصري أبو الحسين. المعتمد في أصول الفقه. تحقيق: محمد حميد الله ومحمد بكر وحسن حفي. ج1 ص24.

وذهب جمهور الأصوليين إلى إثبات الحقائق الشرعية؛ لأنّ الحقيقة الشرعية لم تستعمل في المعنى اللغوي ولم يقطع النظر عن حالة الاستعمال، بل استعملها الشارع الكريم في هذه المعاني لما بينها وبين المعاني اللغوية من العلاقة، فالألفاظ المستعملة في مصطلحات الشرع هي في الأصل مجازات لغوية اشتهرت فصارت حقائق شرعية 1.

ومن هذا المنطلق ظهر نوع جديد من الألفاظ التي تنتقل من مسمياتها وتبقى على جهة الحقيقة لا الجاز وهو ما اصطلح عليه به (الحقيقة الشرعية)، فالحقيقة الشرعية: (هي اللفظ الذي استفيد من الشرع وضعه للمعنى سواء أكان اللفظ والمعنى مجهولين عند أهل اللغة، أم كانا معلومين، لكنهم لم يضعوا ذلك الاسم لذلك المعنى إذا كان أحدهما مجهولاً والآخر معلوماً  $)^2$  ، أمّا البلاغيون والأصوليون، فقد عرّفوها بقولهم: (هي اللفظة التي يستفاد من جهة الشرع وضعها لمعنى غير ماكانت تدلّ عليه في أصل وضعها اللغوي)  $^8$ .

وقد ذهب ابن عطاء الله إلى ما ذهب إليه جمهور الأصوليين في إثبات الحقائق الشرعية، ولكن لم أحده يتطرق إلى تعريف لهذا المصطلح، إنّما أشار إليه في طريقه عند بيان دلالة بعض الألفاظ شرعاً، وأحياناً يتطرق إلى المعنى اللغوي والشرعى معاً.

ومن الألفاظ التي أشار إليها ابن عطاء الله في تفسيره كلمة (الكنز) من قوله تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ يَكْنِزُونَ الذَّهَبَ وَالْفِضَّةَ وَلاَ يُنفِقُونَهَا فِي سَبِيلِ اللّهِ فَبَشِّرْهُم بِعَذَابٍ أَلِيمٍ ﴾ فقال: «قال أهل العلم: الكنز هو المال الذي لا تؤدي زكاته، فإذا أديت زكاته لا يكون كنزا، معناه لا يدخل تحت هذا الوعيد ولا يطلق عليه لسان الذم » 5، فالكنز في معناه اللغوي: (الكنز

<sup>-</sup> الكبيسي أحمد عبيد. أصول الأحكام وطرق الاستنباط في التشريع الإسلامي. ص316.

 $<sup>^{1}</sup>$  . السيوطى جلال الدين . المزهر في علوم اللغة . + 1 ص  $^{298}$ 

<sup>-</sup> محمد عبد الله علي سيف. البحث الدلالي عند الشوكاني في كتابه إرشاد الفحول. رسالة ماجستير. كلية الآداب. جامعة المستنصرية سنة 1999م. ص 51.

 $<sup>^{2}</sup>$  . الشوكاني محمد بن على . إرشاد الفحول . ج  $^{1}$  ص  $^{2}$ 

<sup>-</sup> علي زوين. منهج البحث اللغوي بين التراث وعلم اللغة الحديث. ص 134.

<sup>.</sup> العلوي يحيى بن حمزة . الطراز المتضمن لأسرار البلاغة وعلوم حقائق الإعجاز ، ج1 ص $^{3}$ 

 <sup>4 .</sup> سورة التوبة الآية 34 .

<sup>.</sup> ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص106.

هو المال الموضوع في الأرض)  $^1$ ، لكنه أخذ معنى شرعي نص عليه ابن عطاء الله: أنه المال الذي لا تؤدى زكاته.

- ﴿ العلم ﴾ يقرر ابن عطاء الله أن لهذه الكلمة حقيقة مقيدة بالنفع مرادة في القرآن الكريم فيقول: ﴿ المراد به العلم النافع الذي تقارنه الخشية وتكتنفه المحافة قال تعالى : ﴿ إِنَّا يَخْشَى اللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ الْعُلَمَاء ﴾ 2 فتبين أن العلم تلازمه الخشية فالعلماء هم أهل الخشية وكذلك قوله تعالى ﴿ إِنَّ الَّذِينَ أُوتُواْ الْعِلْمَ مِن قَبْلِهِ إِذَا يُتْلَى عَلَيْهِمْ يَجْرُونَ لِلأَّذْقَانِ سُجَّداً ﴾ وقوله تعالى ﴿ إِنَّ الَّذِينَ أُوتُواْ الْعِلْمِ يَقُولُونَ آمَنًا بِهِ كُلُّ مِّنْ عِندِ رَبِّنَا وَمَا يَذَكَّرُ إِلاَّ أُولُواْ وقوله تعالى : ﴿ وَقُلْ رَّبِّ زِدْينِ عِلْماً ﴾ 5 إنما المراد بالعلم في هذه المواطن كلها العلم العلم النافع القاهر للهوى القامع للنفس وذلك متعين بالضرورة لأن كلام الله تعالى وكلام رسوله أجل من أن يحمل على غير هذا والعلم النافع هو الذي يستعان به على الطاعة ويلزم الخشية من الله تعالى والوقوف على حدود الله تعالى وهو علم المعرفة بالله تعالى ﴾ 6 فتراه يخرج المعنى إلى "علم المعرفة" لأنه يوصل إلى الله تعالى و
- وكذلك تطرق ابن عطاء الله إلى لفظة (نافلة) من قوله تعالى: ﴿ وَمِنَ اللَّيْلِ فَتَهَجَّدْ بِهِ نَافِلَةً لَّكَ ﴾ <sup>7</sup> وأشار إلى تفسيرها الشرعي بقوله : « أي زيادة لك من فضلنا على ما اقتضته الفرائض لك » <sup>8</sup> فإن معناها في اللغة الزيادة، لكنها في الشرع اختصت بالزيادة على الفرائض.

ونلاحظ ممّا تقدم من الأمثلة؛ أنّ ابن عطاء الله قد أقرّ إثبات الحقيقة الشرعية، فالحقيقة الشرعية عنده: هي الألفاظ التي انتقلت دلالتها من الوضع اللغوي إلى معنى آخر كُثر الاستعمال فيه، ويعود ذلك لما جاء به القرآن الكريم من هذه الألفاظ.

<sup>.</sup> الجرجاني الشريف ، التعريفات ، ج 1 ص 60.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>. سورة فاطر الآية 28.

<sup>3 .</sup> سورة الإسراء الآية 107.

<sup>4 .</sup> سورة آل عمران الآية 7.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>. سورة طه الآية 114.

<sup>.</sup> ابن عطاء الله السكندري ، تاج العروس الحاوي لتهذيب النفوس ، ص $^{6}$  .

 <sup>79 .</sup> سورة الإسراء الآية

<sup>8.</sup> ابن عطاء الله السكندري، لطائف المنن ، تحقيق :عبد الحليم محمود ، ص 22.

كما أنه يثبت الحقيقة المعرفية ويعني بها المعاني التي تعارف عليها أهل المعرفة بالله السالكين طريق الله ممن يسميهم أهل الخصوص أو أهل الحقيقة وفيما يلي نتعرف على هذا النوع .

### 3 . الحقيقة المعرفية :

وتسمى اصطلاح أهل الطريق: ويقصد به ابن عطاء الله المعاني التي وصل إليها أهل المعرفة بالله حال سيرهم وسلوكهم لطريق الله، فتنسب هذه المعاني إليهم في الدلالة على معانيها باعتبار الوضع والاصطلاح، لا يمكن لغيرهم أن يدركها لعمقها. وفيما يلي أضرب مثالا للألفاظ التي يبين ابن عطاء الله حقيقتها عند أهل المعرفة بالله تعالى، وأقتصر على لفظ له علاقة بنصوص القرآن الكريم:

. لفظة (الصلاح) «إن الصلاح في قوله عز وجل ﴿وَهُو يَتَوَلَّى الصَّالِينَ ﴾ ليس مرادا به الصلاح الذي يقصده أهل الطريق عند تفصيل المراتب فيقولون صالح وشهيد وولي بل الصلاح هنا المراد به الذين صلحوا لحضرته بتحقق الفناء عن خليقته، ألم تسمع قول الله عز وجل حاكيا عن يوسف عليه السلام: ﴿ تَوَفِّنِي مُسْلِماً وَأَلْحِفْنِي بِالصَّالِينَ ﴾ أراد بالصالحين بالصالحين هنا المرسلين من آبائه لأن الله تعالى أهلهم لنبوته ورسالته فكانوا لها أهلا » قال قال ابن كثير: (وأن يلحقه بالصالحين، وهم إخوانه من النبيين والمرسلين، صلوات الله وسلامه عليه وعليهم أجمعين) 4 ، وقال الألوسي : \_ (وَأَلْقِفْنِي بالصالحين ) من آبائي على ما ما روى عن ابن عباس، أو بعامة الصالحين في الرتبة والكرامة كما قيل ، واعترض بأن يوسف عليه السلام من كبار الأنبياء عليهم السلام والصلاح أول درجات المؤمنين فكيف يليق به أن يطلق اللحاق بمن هو في البداية؟ وأجيب بأنه عليه السلام طلبه هضماً لنفسه فسبيل استغفار الأنبياء عليهم السلام) 5.

<sup>1.</sup> سورة الأعراف الآية 196.

 $<sup>^{2}</sup>$ . سورة يوسف الآية  $^{2}$ 

<sup>3.</sup> ابن عطاء الله السكندري، لطائف المنن ، تحقيق :عبد الحليم محمود ، ص 25.

<sup>4.</sup> ابن كثير ، تفسير القرآن العظيم ، ج 4 ص 414.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>. محمود الألوسي ، روح المعاني ، ج 9 ص 142.

### ثانيا ـ المجاز :

إنّ المعاني قائمة لا سبيل لنا إلى معرفتها إلاّ بالتعبير عنها وما مطالعتنا لها إلاّ بالتغاضي فيه عن قدر ما منها، إذ إنّ هناك كثيراً من المعاني لا يستطيع المتلفظ أن يضمنها عباراته، ويختلف هذا المدى تبعاً لعوامل شتّى يحكمها ما ينسب للمجتمع والبيئة وغيرها أ.

 $<sup>^{2}</sup>$ . الزيادي حاكم مالك . الترادف في اللغة . ص $^{2}$ 

فالجاز لغة: (مَفْعَل من جازَ الشيء يحوزه: إذا تعداه، وإذا عدل بالفظ عمّا يوجبه أصل اللغة وصف بأنّه مجاز على معنى إخّم جازوا به موضعه الأصلي، أو جاز مكانه الذي وضع فيه أولاً).

أمّا الجحاز اصطلاحاً: (الكلمة المستعملة في ما وضعت له في اصطلاح التخاطب على وجه يصح مع قرينة عدم إرادته)<sup>2</sup>.

وقد سمّي الجاز مجازاً لجهة التناسب؛ لأنّ الجاز ((مَفْعلَ)) من جاز المكان، إذا تعدّاه والكلمة إذا استعملت في غير ما هي موضوعة له وهو ما تدلّ عليه بنفسها، فقد تعدّت موضوعها الأصلي في اللغة وهذا الانتقال من مكان إلى آخر أو من معنى إلى معنى آخر أطلق عليه الجاز<sup>3</sup>.

### 1 ـ المجاز بين قائل به ومانع له :

لما ارتبطت الفكرة الجحازية بمسائل حساسة وهي المسائل الاعتقادية كان من الطبيعي أن يظهر الخلاف بين علماء المسلمين والعربية، وخاصة ما ترتب على القول به وعدم القول، ولا سيما نتيجة لاختلاف وجهات النظر والأفكار، وقع الخلاف في إثبات الجحاز في اللغة وإنكاره، فتعددت مواقف العلماء إزاء هذه القضية وراح كل منهم ينظر إليها من وجهة خاصة به، فانقسم العلماء إزاء هذا الاتجاه إلى ثلاثة أقسام:

القسم الأول مثّله أبو علي الفارسي (ت 395هـ) وأبو إسحاق الاسفراييني (ت 415هـ) وآخرون، إذ يرى أن اللغة حالية من الجحاز، وذريعتهم في ذلك، أنّ اللفظ إن

<sup>1.</sup> الرازي فخر الدين. نهاية الإيجاز في دراية الإعجاز. تحقيق: إبراهيم السامرائي ومحمد بركات حمدي أبو علي. دار الفكر للنشر والتوزيع. عمان سنة 1985م. (د. ط). ص 81 .

<sup>-</sup> الجرجاني عبد القاهر . أسرار البلاغة . ص 342 .

<sup>-</sup> السيوطي جلال الدين. المزهر في علوم اللغة. ص 325.

<sup>-</sup> القزويني جلال الدين أبو عبد الله محمد بن عبد الرحمن (ت 739 هـ). الإيضاح في علوم البلاغة (المعاني والبيان والبيان والبديع). شرح وتعليق: محمد عبد المنعم خفاجي. ص 248.

<sup>4.</sup> القزويني جلال الدين. التلخيص في علوم البلاغة. تحقيق: عبد الرحمن البرقوبي. ص294

<sup>-</sup> ابن الأثير ضياء الدين . المثل السائر في أدب الكاتب والشاعر . تحقيق: محمد محيي الدين عبد الحميد . -1 -1

<sup>.</sup> السكاكي أبو يعقوب . مفتاح العلوم . ص360-361

كان مجاز فهو أن يكون متمثلاً بقرينة وعليه فهو حقيقة في المعنى، وإمّا من دون قرينة وهنا يكون حقيقة أيضاً 1.

أمّا القسم الثاني فيمثله ابن جني الذي يرى أن اللغة مجاز في أكثرها إذ قال: (اعلم أنّ أكثر اللغة مع تأمله مجاز لا حقيقة)<sup>2</sup>.

أمّا القسم الثالث فيرى إنّ اللغة مشتملة على الحقيقة والجاز ومثّله ابن الأثير (ت637هـ) إذ قال: ((محل النزاع هو أنّ اللغة حقيقة أو أضّا كلها مجاز، فإنّ كلا الطرفين عندي سواء، لأنّ منكرهما غير مسلم لهما، وأنا بصدد أن أبين أنّ في اللغة حقيقة ومجاز)<sup>3</sup>.

والذي يبدو أنّ القسم الثالث هو الأكثر حكمة من جهة العقل والمنطق؛ لأنّنا لا يمكننا أن نقول إنّ اللغة حقيقة كلها أو مجاز كلها، بل هي مشتملة على كل من الحقيقة والمجاز 4.

وقد أثبت أكثر الأصوليين ظاهرة الحقيقة والجحاز في القرآن الكريم لأنّ: (كل واحد من النوعين موجود في كلام الله تعالى وكلام النبي. صلى الله عليه وسلم. وكلام الناس في الخطب والأشعار وغير ذلك، حتى كاد الجحاز يغلب الحقيقة لكثرة الاستعمال، وبه اتسع اللسان وحسّن مخاطبات الناس بينهم) أو لأنّ استخدام القرآن الكريم الأساليب البلاغية المتنوعة هو إعجازه الذي تحدّى الإنس والجن في نظمه؛ لأنّ صرف الكلمة عن معناها الاعتيادي يجعل الأسلوب آنق وآدب أو لأنّ المجاز عند العرب دليل الفصاحة ورأس البلاغة وبه بانت لغتها. أمّا الذين أثبتوا الجاز سواء أكان في القرآن أم في اللغة، فقد نظروا نظرة عميقة

 $<sup>^{2}</sup>$ . سيف الدين الآمدي . الإحكام في أصول الأحكام . ج $^{1}$ 

<sup>.</sup> ابن جني . الخصائص . ج2 ص449 وما بعدها.  $^{3}$ 

<sup>1.</sup> ابن الأثير ضياء الدين . المثل السائر في أدب الكاتب والشاعر . تحقيق: محمد محيي الدين عبد الحميد . ج $^4$  .  $^4$ 

 $<sup>^{5}</sup>$ . عزيز سليم علي القريشي . البحث الدلالي في نظم الدرر في تناسب الآيات والسور للبقاعي . ص $^{121}$ 

<sup>.</sup> السرخسي أبو بكر محمّد . أصول السرخسي . تحقيق: أبي الوفا الأفغاني . ج10 ص171 .  $^{1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$ . إبراهيم سلامة . بلاغة أرسطو بين العرب واليونان . القاهرة مكتبة الأنجلو المصرية . الطبعة الثانية ، (د.ت) .  $^{2}$ 

للمجاز، وقد تبين لهم أن الجحاز ينقسم إلى قسمين من حيث وجود العلاقة وانعدامها1:

أ: الجحاز اللغوي. ب: الجحاز العقلي.

أمّا الجاز اللغوي فينقسم إلى قسمين هما:

- الجحاز المرسل. - الاستعارة.

أمّا ابن عطاء الله فلم أجده يتعرض إلى الجاز العقلي، في حين وجدته يثبت وقوع الجاز في اللغة والقرآن الكريم بأنواعه المختلفة، فكانت تقسيمات الجاز لديه على نفج سابقيه، ولكنه لم يصرح بهذه التقسيمات بشكل صريح إنّما قدّم لنا أمثلة بين فيها وجه الحقيقة ووجه الجاز نوردها فيما يأتي .

### 2 ـ الجحاز اللغوي :

### أ- الاستعارة :

وهي: (الكلمة المستعملة في غير ما وضعت له في اصطلاح التخاطب لملاحظة علاقة بين الثاني والأول مع قرينة تمنع إدارة المعنى الأصلي، كالأسد المستعمل في الشجاع، والغيث المستعمل في النبات)<sup>2</sup>. فكل لفظ استعمل في غير المعنى الموضوع له لمناسبة بين المعنى المنقول عنه والمعنى المستعمل فيه مع قرينة تصرف عن إرادة المعنى الأصلى فهو استعارة<sup>3</sup>.

وقد عرض لها ابن عطاء الله بأمثلة منها:

ما جاء في قوله تعالى: ﴿ يَا بُنَيَّ ارْكَب مَّعَنَا وَلاَ تَكُن مَّعَ الْكَافِرِينَ. قَالَ سَآوِي إِلَى جَبَلٍ يَعْصِمُنِي مِنَ الْمَاء قَالَ لاَ عَاصِمَ الْيَوْمَ مِنْ أَمْرِ اللّهِ إِلاَّ مَن رَّحِمَ وَحَالَ بَيْنَهُمَا الْمَوْجُ خَبَلٍ يَعْصِمُنِي مِنَ الْمَاء قَالَ لاَ عَاصِمَ الْيَوْمَ مِنْ أَمْرِ اللّهِ إِلاَّ مَن رَّحِمَ وَحَالَ بَيْنَهُمَا الْمَوْجُ فَكَانَ مِنَ الْمُغْرَقِينَ ﴾ 4، فبين ابن عطاء الله معناها موظفا إياها في مسألة التدبير وعدمه فكانَ مِنَ الْمُعْرَقِينَ ﴾ 1 فبين ابن نوح عليه السلام إنما كان لأجل رجوعه إلى تدبير نفسه، وعدم رضاه بتدبير الله، الذي اختاره لنوح عليه السلام، ومن كان معه في السفينة، فآوي في المعنى رضاه بتدبير الله، الذي اختاره لنوح عليه السلام، ومن كان معه في السفينة، فآوي في المعنى

أ. محمد حسين علي الصغير . مجاز القرآن خصائصه الفنية وبالاغته العربية . دار الشؤون الثقافية بغداد . الطبعة الأولى .
 سنة 1994م . ص 135.

<sup>.</sup> المراغي أحمد مصطفى ، علوم البلاغة (البيان والمعاني والبديع ، ص $^{1}$ 

 $<sup>^{3}</sup>$ . المرجع السابق ، ص $^{259}$ .

 $<sup>^{3}</sup>$  . سورة هود الآية 42 . 43 .  $^{3}$ 

إلى حبل عقله، ثم كان الجبل الذي اعتصم به صورة ذلك في المعنى القائم به، فكان كما قال الله تعالى: ﴿وَحَالَ بَيْنَهُمَا الْمَوْجُ فَكَانَ مِنَ الْمُغْرَقِينَ ﴾، في الظاهر بالطوفان، وفي الباطن بالحرمان، فاعتبر أيها العبد بذلك »1.

فبسط ابن عطاء الله المعنى بأن ابن نوح لجأ إلى تدبير نفسه لينجو من الطوفان فآوى إلى عقله الذي هو موطن اعتصامه فدله على ما يقابله فمن الحس فاعتصم بالجبل، وبهذا الإعراض عن تدبير الله لأبيه، كان جزاؤه الحرمان والطوفان.

ثم يوجه لنا ابن عطاء الله انطلاقا من هذا النموذج على وجه الاستعارة عظة ونصحا فيقول: « فإذا تلاطمت عليك أمواج الأقدار، فلا ترجع إلى جبل عقلك الباطل لئلا تكون من المغرقين في بحر القطيعة ولكن ارجع إلى سفينة الاعتصام بالله، والتوكل عليه، ﴿ وَمَن يَتَوَكَّلُ عَلَى اللّهِ فَهُوَ حَسْبُهُ ﴾. فإنك يعْتَصِم بِاللّهِ فَقَدْ هُدِي إلى صِرَاطٍ مُّسْتَقِيمٍ ﴾، ﴿ وَمَن يَتَوَكَّلُ عَلَى اللّهِ فَهُوَ حَسْبُهُ ﴾. فإنك إذا فعلت ذلك استوت بك سفينة النجاة على جودي الأمن، ثم تقبط بسلامة القربة، وبركات الوصلة عليك، وعلى أمم ممن معك وهو عوا لم وجودك، فافهم ذلك ولا تكن من الجاهلين » واعبد ربك ولا تكن من الجاهلين » 2.

فابن عطاء الله بيّن استعارة اسم الأمواج وتلاطمها ليطلقها على الأقدار وشدتها، واستعار اسم البحر ليطلقه على القطيعة، واسم السفينة ليطلقه على الاعتصام بالله والتوكل عليه .

### ب ـ الجحاز المرسل:

إنّ حقيقة الجاز المرسل جاءت على أساس عدم ارتباطه بعنصر المشابحة في ملابسته للمعنى بغير التشبيه، وتسميته جاءت لخلوه من القيود، فإذا كانت العلاقة بين المعنى الحقيقي والمعنى المجازي هي المشابحة، فالمجاز يسمّى استعارة، وإذا كانت العلاقة هي غير المشابحة فهو مجاز مرسل 3.

<sup>.</sup> ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص33 .

<sup>1 .</sup> المصدر نفسه .

 $<sup>^{3}</sup>$ . محمد حسين على الصغير ، مجاز القرآن خصائصه الفنية وبلاغته العربية ، ص $^{3}$ 

فالجاز المرسل عند الخطيب القزويني: (هو ماكانت العلاقة بين ما استعمل فيه وما وضع له ملابسه غير الشبيه) <sup>1</sup>، فالجاز إذن هو ماكانت العلاقة بين ما استعمل فيه وما وضع له ملابسة ومناسبة غير التشبيه، كاليد إذا استعملت في النعمة، وعلاقات الجاز المرسل كثيرة منها على سبيل المثال: (السببية، والمسببة والكلية والجزئية...)<sup>2</sup>.

إنّ الجاز المرسل ووجوه علاقته في نقل الألفاظ عن الأصل اللغوي، قد تخطى حدود الدائرة اللغوية إلى الدائرة الفنية، وانتشار الجاز المرسل في القرآن الكريم، له دلائله وشواهده، إنّه وسيلة من وسائل العربية في إضافة المعاني الجديدة، ووسيلة اللغة في الإضاءة والتنوير؛ لأنّ انتشار هذا النوع من الجاز في القرآن فسحة لأهل اللغة من جهة، ودليل على الإعجاز البياني من جهة أخرى 3.

هناك كثير من العلاقات المجازية التي تنسب إلى المجاز المرسل ومنها تسمية الشيء باسم ما كان عليه، وإطلاق اسم الحال على المحل وبالعكس وتسمية الشيء باسم ضده، وإطلاق السبب على المسبب والعكس وإطلاق اسم الكل على الجزء والعكس وتسمية الشيء بما يؤول إليه . وفيما يلى أورد ما أمكن وجوده في تفسير ابن عطاء الله :

### . تسمية الشيء بما يؤول إليه:

وهو النظر إلى الشيء بما سيكون عليه في زمن المستقبل 4. وقد وجدت لابن عطاء الله يشير إلى هذه الظاهرة، عند قوله تعالى: ﴿يا أيها الناس أنتم الفقراء إلى الله، والله هو الغني الحميد ﴾ إذ يقول : ﴿ ألا ترى أن الحاجة باب إلى الله، وسبب يوصلك إليه، ألم تسمع قوله

<sup>3.</sup> القزويني حلال الدين أبو عبد الله. الإيضاح في علوم البلاغة (المعاني والبيان والبديع). شرح وتعليق: محمد عبد المنعم خفاجي. ج 2 ص397.

<sup>-</sup> القزويني جلال الدين. التلخيص في علوم البلاغة. تحقيق: عبد الرحمن البرقوبي. ص 295.

<sup>-</sup> محمد حسين على الصغير . مجاز القرآن خصائصه الفنية وبلاغته العربية . ص139.

<sup>4.</sup> المراغي أحمد مصطفى. علوم البلاغة (البيان والمعاني والبديع). دار الكتب العلمية. بيروت. الطبعة الثانية. سنة 1986م. ص 250.

 $<sup>^{3}</sup>$ . محمد حسين على الصغير . مجاز القرآن خصائصه الفنية وبلاغته العربية .  $^{3}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>. المراغي أحمد مصطفى . علوم البلاغة البيان والمعاني والبديع . ص252.

تعالى: ﴿ يَا أَيُهَا النَّاسِ انتم الفقراء إلى الله، والله هو الغني الحميد ، فجعل الفقر إلى الله، سببا يؤدي إلى الوصول إليه، والدوام بين يديه  $^1$ .

وقد قصد البلاغيون بهذه العلاقة بالمستقبلية، أي ما سيكون عليه الشيء في المستقبل فيسمونه باسم ما سيكون عليه، والجاز في هذه العلاقة أخّم يؤولون اللفظ، للدلالة على ما سيكون عليه الشيء في المستقبل متجاوزين ما هو عليه في الحاضر2.

### ثالثًا: بين الحقيقة والمجاز:

### 1 ـ الجمع بين الحقيقة والمجاز:

اختلف الأصوليون في جواز إطلاق اللفظ الواحد على مدلوله الحقيقي ومدلوله الجازي في وقت واحد واعتبار كل منهما متعلقاً بالحكم.

فذهب الشافعي وأكثر أصحابه وأهل الحديث وبعض المتكلمين إلى جوازه، وذلك لعدم المانع منه، ولجواز استثناء أحد المعنيين بعد استعمال اللفظ فيهما 1.

وذهب الحنفية وجماعة من أصحاب الشافعي وجمهور المتكلمين إلى امتناع ذلك، لعدم وروده في اللغة، إذ لم يرد مثلاً استعمال لفظ الإنسان في الآدمي والسبع، ولفظ الحمار في الحيوان المعروف والإنسان البليد؛ لأن استعمال اللفظ في حقيقته نص في عدم القرينة الصارفة له، واستعمال في مجازه يوجبها وهما متنافيان؛ لأنّ استعمال اللفظ في الحقيقة يكون مستقراً في موضوعه مستعملاً فيه، والمجاز ما يكون متجاوزاً عن موضوعه مستعملاً في غيره، والشيء الواحد في حالة واحدة لا يتصور أن يكون مستقراً في موضوعه موضوعه ومتجاوزاً عنه 2.

أما ابن عطاء الله فقد ذهب مذهب الإمام الشافعي في جواز استخدام اللفظ في مدلوله الحقيقي والجازي معاً، إلا أيّ لم أجد له عبارة صريحة يُشير فيها إلى هذا الجانب، إنّا اكتفى بإيراد أمثلة منثورة وقليلة في تفسيره فقد أورد استعمالاً للفظ (كتب)

<sup>.</sup> ابن عطاء الله السكندري . التنوير في إسقاط التدبير . ص62 .

<sup>.</sup> أسعد على وفيكتور الكك. صناعة الكتابة. بيروت الطبعة الثالثة. سنة 1977م. ص $^{2}$ 

<sup>-</sup> عقيد خالد حمودي محيي العزاوي. الأساليب البلاغية في نظم الدرر في تناسب الآيات والسور للبقاعي (ت 885هـ). أطروحة دكتوراه . كلية التربية . جامعة بغداد . . سنة 2002م . ص 224.

في حقيقته ومجازه من قوله تعالى: ﴿ كَتَبَ رَبُّكُمْ عَلَى نَفْسِهِ الرَّمْهَةَ ﴾ 3، فيفصل ابن عطاء الله في هذا اللفظ ليبين أن له استعمالا حقيقيا وماعداها استعمالات مجازية، فيقول: « اعلم أن "كتب " يقال بالاشتراك على معان:

منها بمعنى الفرض قال الله عز وجل : ﴿ كُتِبَ عَلَيْكُمُ الصِّيَامُ ﴾ . ومنها كتب بمعنى خلق قال تعالى : ﴿ كَتَبَ فِي قُلُوكِمِ مُ الْإِيمَانَ ﴾ 5.

ومنها كتب بمعنى قضى ومنه قوله سبحانه: ﴿ كَتَبَ اللَّهُ لَأَغْلِبَنَّ أَنَا وَرُسُلِي ﴾ 6، أي قضى الله لأغلبن ، ومنه قوله سبحانه ﴿ كَتَبَ رَبُّكُمْ عَلَى نَفْسِهِ الرَّحْمَةَ ﴾.

ومنها كتب بمعنى الكتابة على بابها ﴿ الْيَكْتُب بَيْنَكُمْ كَاتِبُ بِالْعَدْلِ ﴾ ، وقد تكون منه قوله سبحانه ﴿ كَتَبَ رَبُّكُمْ عَلَى نَفْسِهِ الرَّحْمَةَ ﴾ ، لما جاء في الصحيح عنه صلوات الله عليه وسلامه : (إن الله لما قضى الخلق كتب كتابا فهو عنده فوق عرشه :إن رحمتي سبقت غضبي، ولولا ذلك لهلكتم )  $^8$ .

وقد تكون في كتب بمعنى الكتابة ومجازا في الباقي لأنه المتبادر إلى الفهم ، والتبادر دليل الحقيقة»  $^9$  .

### 2 ـ التوسع في الحقيقة والمجاز:

يصرح ابن عطاء الله أن ... وفي القرآن الكريم ويمثل لذلك أمثلة عمومية في نصوص القرآن الكريم وذلك عند حديثه عن صفات الله تعالى أنها حقيقة في حق الله وما ينسب منها إلى العبد فإنما هو على وجه الاتساع في اللغة والجاز وفي ذلك يقول : « فإن صفات

<sup>1</sup> على حسب الله. أصول التشريع الإسلامي . دار المعارف مصر . الطبعة الثالثة . سنة 1964م . ص223.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المرجع السابق ص 224.

<sup>-</sup> الكبيسي أحمد عبيد. أصول الأحكام وطرق الاستنباط في التشريع الإسلامي. ص230.

 $<sup>^{3}</sup>$  – سورة الأنعام الآية  $^{5}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>- سورة البقرة الآية 183.

<sup>5-</sup> سورة الجحادلة الآية 22.

 $<sup>^{6}</sup>$  سورة الجحادلة الآية 21.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>- سورة البقرة الآية 282.

<sup>.</sup> الحديث أخرجه الإمام أحمد في مسنده سبق تخريجه في ص $^{8}$ 

<sup>9-</sup> ابن عطاء الله السكندري ، تفسير آية الأنعام ، ص 24.

#### الفصل الثالث: البحث الدلالي في تفسير ان عطاء الله

الحق تعالى قديمة أزلية منزهة. لا تصير للعبد حقيقة، لأن الإله ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ البَصِيرُ ﴾ أ، ولا يشبهه شيء، والمماثلة منفية عن الله تعالى.

وإنما يحصل له ما يناسب تلك الأوصاف ويشاركها من حيث الاسم في عموم الصفات، دون خواص المعاني، ولا انتقال لعين الصفات. ولا مماثلة مطلقة من كل وجه. ولا تامة على التحقيق، ولا مناسبة كمناسبة الجسم لمكانه وحيزه، والجوهر لجوهره ومحله، وإنما الإشارة إليه بالجواز، على وجه الاتساع في اللغة في الجاز والحقيقة وغير ذلك، فوقع الجاز في التشبيهات، وكمال حظه من جهة التنزيه على الشدة والغضب والشهوات، والترقي عن حظوظ هوى النفس وانسلاحه من عوائد الصفات المذمومة، إلى أوصاف التنزيهات كما تنسلخ من جلدها حتى لا تعود إليه. ولا يبقى في القلب متسع لغير الله تعالى كما تنسلخ من جلدها حتى لا تعود إليه. ولا يبقى في القلب متسع لغير الله تعالى كما التنزيه. ولا يبقى في القلب متسع لغير الله تعالى كما التنزيه. الله تعالى كمال التنزيه.

 $<sup>^{1}</sup>$  . سورة الشورى الآية 11

<sup>2.</sup> ابن عطاء الله السكندري . القصد الجرد . ص 35

# المبحث الثالث:

الظواهر اللغوية وأثيها في دالاته الآيات.

المطلب الأول: انفتاح الدلالة في الآيات على مستويات اللغة.

المطلب الثاني: وجوه الإعجاز وأساليب الخطاب في تفسير الآيات.

#### تمهيد:

تعددت نظرة دارسي الموضوعات القرآنية إلى كون اللفظ دالا على أكثر من معنى، فنجد عبد العظيم الزرقاني في كتابه "مناهل العرفان" يشير إلى أن من خصائص القرآن الكريم جمعه بين الإجمال و البيان، مع أنهما غايتان متقابلتان لا تجتمعان في كلام أحد، ثم يقول: (و لكن القرآن وحده هو الذي انخرقت له العادة، فتسمح الجملة منه و إذا هي بينة مجملة في آن واحد، أمّا أنها بينة...فلأنها واضحة المغزى وضوحا يريح النفس من عناء التنقيب والبحث لأول وهلة، فإذا أمعنت النظر فيها لاحت منها معان جديدة كلها صحيح أو محتمل لأن يكون صحيحا، وكلما أمعنت فيها النظر زادتك من المعارف و الأسرار، بقدر ما تصيب أنت من النظر وما تحمل من الاستعداد).

أما الزركشي فقد استدل على وجود هذه الظاهرة من السنة حيث يقول: (وذكر مقاتل في صدر كتابه حديثا مرفوعا، عنه صلى الله عليه وسلم : «لا يكون الرجل فقيها كل الفقه حتى يرى للقرآن وجوها كثيرة )<sup>2</sup>.

فمن الدارسين من عبر عن هذه الوجوه بقبول النص كثرة الاحتمالات وصحتها على مر العصور كلُّ يفهمها على القدر الذي أوتي من العلم 3. ونتيجة لذلك يتعدد المعنى وينفتح أي : أن اللفظ الواحد يؤدي معاني مختلفة، غير متناقضة) . فهذه الظاهرة البديعة في القرآن الكريم تزيد للمعنى اتساعا ، وللقارئ مجالا للاستناد إلى معارفه العلمية، للكشف عن الأبعاد الأحرى المقصودة في الآية الواحدة. وفيما يلي مطلبين نتعرف على ظاهرة الانفتاح الدلالي وأمثلتها من تفسير ابن عطاء الله .

<sup>205.204</sup> عبد العظيم الزرقاني ، مناهل العرفان ، ج 205.204

الزركشي بدر الدين محمد عبد الله (ت 794هـ). البرهان في علوم القرآن. تحقيق: أبو الفضل إبراهيم. دار إحياء
 الكتب عيسى البابي الحلبي وشركاؤه. الطبعة الأولى سنة 1975م. ج1 ص 103.

 $<sup>^{3}</sup>$  - فضل حسن عباس وآخرون . علوم القرآن . ص  $^{3}$ 

## المطلب الأول:

# انفناح الدلالة في الآيات على مسنويات اللغة.

- 1 ـ الانفتاح على المستوى المعجمي السياقي .
  - 2. الانفتاح على المستوى التركيبي.
    - 3 ـ ظاهرة العام والخاص .

### تهيد:

إن ظاهرة تعدد المعنى بالمعنى الإيجابي المفيد يسميه "مهدي أسعد عرار" (الانفتاح الدلالي) ويعده من وجوه الإعجاز فيقول: ( وفي هذه المباحثة محاولة للكشف عن ملحظ دلالي ارتضيت له اسم "انفتاح الدلالة " وليس المقصد المتعين من هذه التسمية التأويل، بل تعدد المعاني في السياق الواحد وتضافرها معا في دلالة السياق الشريف) أ، و يقدم "مهدي عرار" احتراسا مضمونه: (أن انفتاح الدلالة في غير السياق القرآني الشريف قد يكون ذا صبغة سلبية، إذ إن المتكلم قد يأتي به للإبحام دون الإحكام، فلا يقف السامع على مراده إلا بالتوهم دون التحكم، ويقع هذا الانفتاح في مستويات متباينة : المستوى الصوتي، المستوى المعرى، المستوى الصرفي، المستوى التركيبي) أ، وفي هذا المضمار سوف أعرض ما أمكن من هذه المستويات في هذا المطلب حسب توفر الأمثلة في تفسير ابن عطاء الله، فقد وحدت له أمثلة كثيرة على المستوى المعجمي والسياقي وبعضها على المستوى التركيبي، وتكاد هذه الميزة ينفرد بما القرآن الكريم عن سائر كلام العرب، إذ لا تأتي إلا بقوة الملاحظة و تعدد الاحتمالات المكنة، ولا تتخصص بمستوى لغوي دون آخر.

مهدي أسعد عرار ، مباحثات لسانية في ظواهر قرآنية ، دار الكتب العلمية ، الطبعة الأولى سنة  $^{-1}$  مهدي أسعد عرار ، مباحثات لسانية في ظواهر قرآنية ، دار الكتب العلمية ، الطبعة الأولى سنة مهدي أسعد  $^{-1}$ 

<sup>.</sup> المرجع السابق $^{2}$ 

### 1. الانفتاح على المستوى المعجمي السياقي

نقصد بالمستوى المعجمي السياقي بالنسبة للألفاظ هو الجمع بين المعنى المعجمي للوضع الأول وتحول الألفاظ إلى معاني أخرى حسب السياق، كلها تتراحم ولا تتزاحم ولا يدفع بعضها بعضا، مما نسميه انفتاح الدلالة، وقد يكون ذلك من ظوهر لغوية مختلفة مثل التضاد والترادف والمشترك اللفظي يقول "مهدي عرار": (ومن أجلى بواعثه في هذا المستوى "الاشتراك اللفظي" كأن تقع الكلمة الواحدة تحت معنيان أو أكثر، أو أن تكون الكلمة نفسها ذات دلالة عائمة تتسع لمداخل متنوعة، فتنفتح دلالتها لمقتضى أراده الحق حل) 3، ولما كان تفسير ابن عطاء الله آيات محدودة لم أجد تمثيلا واسعا لهذه الظواهر سوى ما يتعلق بالمشترك اللفظى ولذا سوف أقتصر عليه وحده في ما يلى:

### ـ المشترك اللفظي:

المشترك اللفظي من الظواهر الدلالية المعروفة في العديد من اللغات الإنسانية في العالم، فهي لا تقتصر على اللغة العربية وحدها، إنّما هي ظاهرة مألوفة في اللغات السامية وتتجلى هذه الظاهرة في حروف المعاني بأسرها في كل من هذه اللغات 4.

وقد اختلف الناس فيه فالأكثر على أنّه ممكن الوقوع، إذ يرى أكثر علماء اللغة أنّه واقع؛ لنقل أهل اللغة ذلك في كثير من الألفاظ، ومنهم من قال: (إنّ المعاني غير متناهية والألفاظ متناهية فإذا وُزّع لزم الإشراك) 5. وأقدم النصوص التي وصلت إلينا والتي تعبر عن هذه

التضاد هو: الكلمات التي تؤدي إلى معنيين متضادين بلفظ واحد ككلمة (الجون) تطلق على الأسود والأبيض و (الجلل) تطلق على الحقير والعظيم). ابن الأنباري محمد بن القاسم (ت 328 هـ). الأضداد . تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم . مطبعة حكومة الكويت . سنة 1960م (د، ط) . مقدمة المحقق ص 1.

 $<sup>^{2}</sup>$  – الترادف: عرفه سيبويه بقوله: (اختلاف اللفظين والمعنى واحد نحو ذهب وانطلق). سيبويه: عمرو بن عثمان بن قنبر (ت 180ه). الكتاب. تحقيق: عبد السلام محمد هارون. مطبعة المدني. الطبعة الثالثة. سنة 1988م. -10240.

<sup>30.29</sup>مهدي أسعد عرار ، مباحثات لسانية في ظواهر قرآنية ، ص29.00

 $<sup>^{299}</sup>$  مبحى الصالح . دراسات في فقه اللغة . مطابع دار العلم للملايين . الطبعة الثانية . سنة  $^{1978}$ م . صبحي

 $<sup>^{-5}</sup>$  السيوطي حلال الدين. المزهر في علوم اللغة. ج $^{1}$  ص  $^{299}$ 

#### الفصل الثالث: البحث الدلالي في تفسير اب عطاء الله

الظاهرة قول سيبويه: (اتفاق اللفظين والمعنى مختلف) 1. ويرى أهل اللغة أنّ المشترك اللفظي يقع نتيجة الاتفاق في الألفاظ للدلالة على معنيين أو معانٍ مختلفة، إذ قال ابن درستويه: (وإنّما يجيء ذلك في لغتين متباينتين أو لحذف واختصار قد وقع في الكلام، حتى اشتبه اللفظان وخفي سبب ذلك على السامع) 2، والذي أشار إليه ابن درستويه أنّ المشترك اللفظي لا يقع في لغة واحدة، إنّما يكون في لغتين متباينتين حتى وضع هذا اللفظ لهذا المعنى في هذه اللغة، ووضع معنى آخر لنفس اللفظ في لغة ثانية.

أمّا الأصوليون فأكثر علمائهم متفقون مع أهل اللغة في جوازه وقوعه، واحتجوا له بحجج كثيرة منها: إنّه قد يكون غرض المتكلم تعريف غيره شيئاً على التفصيل، وقد يكون غرضه تعريف ذلك الشيء على الإجمال <sup>3</sup>. ويعدّ تعريف الأصوليين للمشترك اللفظي أدقّ تعريف وهو عندهم: ( اللفظ الواحد الدالّ على معنيين مختلفين فأكثر دلالة على السواء عند أهل تلك اللغة) 4.

<sup>.</sup> 24 ص 1 ج 1 ص 1 ص 1

<sup>-</sup> المبرد محمد بن يزيد (ت 285هـ). ما اتفق لفظه واختلف معناه من القرآن الجميد. بعناية عبد العزيز الميمني. القاهرة المطبعة السلفية ومكتبتها. سنة 1350هـ (د.ط). ص 22.

<sup>.</sup> ابن درستویه عبد الله بن جعفر (ت 347ه). تصحیح الفصیح. تحقیق: عبد الله الجبوري. مطبعة الإرشاد بغداد. سنة 1975م. (د، ط). ج1 ص167.

<sup>-</sup> ابن سيّده . المخصص . بيروت: المكتب التجاري للطباعة والتوزيع والنشر . (د،ط) . (د،ت) . ج13 ص 259 .

ن البصري أبو الحسين محمد بن علي (ت 436ه) . المعتمد في أصول الفقه . تحقيق: محمد حميد الله ومحمد بكر وحسن خفى . ج 1 ص 324 .

<sup>-</sup> الشوكاني محمد بن علي . إرشاد الفحول . ص 19.

 $<sup>^{4}</sup>$ . السيوطى جلال الدين. المزهر في علوم اللغة. ج $^{1}$  ص $^{369}$ 

<sup>-</sup> محمد صديق حسين. البلغة في أصول الفقه. مطبعة الجوائب القسطنطينية 1296هـ ( د.ط). ص60.

<sup>-</sup> صبحى الصالح. دراسات في فقه اللغة. ص 303.

<sup>-</sup> ابن الأنباري محمد بن القاسم (ت 328 هـ). الأضداد في اللغة. تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم. ص39.

الفصل الثالث: البحث الدلالي في تفسير ان عطاء الله

أمّا السرخسي فيعرف المشترك اللفظي بأنّه (كل لفظ يشترك فيه معانٍ أو أسامٍ لا على سبيل الانتظام، بل على احتمال أن يكون كل واحد هو المراد به على الانفراد، وإذا تعين الواحد به انتفى الآخر مثل: اسم العين فإنّه للناظر، ولعين الماء وللشمس وللميزان...)1.

ويتبيّن من تعريف السرخسي أنّه يشير إلى مسألة مهمّة في المشترك اللفظي، هي أنّ المعاني لا تتخذ في الألفاظ المفردة، إنّما يتخذ معنى المشترك اللفظي في السياق، فدراسة العلاقات الدلالية بين الألفاظ في سياق معين عن طريق تحليل معانيها، يمكننا ترجيح بعض المختملات الدلالية في المشترك، وهي المقصودة في الكلام. وقد أشار "صبحي صالح" إلى أنّ: (السياق هو الذي يعين أحد المعاني المشتركة للفظ الواحد، وهذا السياق لا يقوم على كلمة تنفرد وحدها في الذهن، وإنّما يقوم على تركيب يوحّد الارتباط بين أجزاء الكلمة فيخلع على اللفظ المعنى المناسب) 2، وقد أدى الاعتماد على السياق إلى أن تعيش كثير من كلمات المشترك اللفظي جنباً إلى جنب إلى عدة قرون في اللغة الواحدة دون أن يسبب ذلك غموضاً أو سوء فهم، أو حتى صعوبة من نوع ما<sup>3</sup>.

أما ابن عطاء الله فقد كان أحد المؤيدين لظاهرة المشترك اللفظي في القرآن الكريم واللغة العربية، فقد وحدت له أمثلة تؤيد هذه الظاهرة من خلال تفسيره لآيات القرآن الكريم، إلا أنّني لم أحد له تعريفاً يخص به المشترك اللفظي، ومن الأمثلة التي أوردها ما يأتي:

منها بمعنى الفرض قال الله عز وجل: ﴿ كُتِبَ عَلَيْكُمُ الصِّيَامُ ﴾ 5.

 $<sup>^{1}</sup>$ . السرخسى أبو بكر محمّد . أصول السرخسي . تحقيق: أبي الوفا الأفغاني . ج $^{1}$  ص $^{1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$ . صبحى صالح. دراسات في فقه اللغة. ص $^{2}$ 

<sup>3.</sup> أحمد مختار عمر . علم الدلالة . مكتبة دار العربية للنشر والتوزيع . الطبعة الأولى . سنة1982م . ص178.

<sup>-</sup> مختار عمر . من قضايا اللغة والنحو . عالم الكتب القاهرة . سنة 1974 . (د.ط) ص 34.

 $<sup>^{-4}</sup>$  سورة الأنعام الآية 54.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>- سورة البقرة الآية 183.

ومنها كتب بمعنى خلق قال تعالى : ﴿ كَتَبَ فِي قُلُوكِمُ الْإِيمَانَ ﴾ أ.

ومنها كتب بمعنى قضى ومنه قوله سبحانه: ﴿ كَتَبَ اللَّهُ لَأَغْلِبَنَّ أَنَا وَرُسُلِي ﴾ 2، أي قضى الله لأغلبن ، ومنه قوله سبحانه ﴿ كَتَبَ رَبُّكُمْ عَلَى نَفْسِهِ الرَّحْمَةَ ﴾.

ومنها (كتب) بمعنى الكتابة على بابها ﴿ وَلْيَكْتُب بَيْنَكُمْ كَاتِبٌ بِالْعَدْلِ ﴾  $^{8}$ ، وقد تكون منه قوله سبحانه ﴿ كَتَبَ رَبُّكُمْ عَلَى نَفْسِهِ الرَّحْمَةَ ﴾  $^{4}$ ، لما جاء في الصحيح عنه صلوات الله عليه وسلامه: (إن الله لما قضى الخلق كتب كتابا فهو عنده فوق عرشه: إن رحمتي سبقت غضبي، ولولا ذلك لهلكتم  $^{5}$ .

وقد تكون في كتب بمعنى الكتابة ومجازا في الباقي لأنه المتبادر إلى الفهم ، والتبادر دليل الحقيقة»  $\frac{6}{2}$  فقد جعل ابن عطاء الله له (كتب) أربعة معاني مشتركة وكلها مستعملة في القرآن، ويحتمل أن تكون بالمعنى الحقيقى في الكتابة وغيرها استعمالا مجازيا .

أما معنى الكتابة على بابحا فقد قال الزمخشري: (كتب الكتاب يكتبه واكتتبه لنفسه: انتسخه)  $^7$ ، وفي معنى (قضى) على الجازيقول الزمخشري: (ومن الجاز: كتب عليه كذا: قضي عليه. وكتب الله الأجل والرزق، وكتب على عباده الطاعة وعلى نفسه الرحمة، وهذا كتاب الله: قدره)  $^8$ .

وأما في معنى (الفرض) فيقول ابن منظور: (والكِتابُ يُوضَع موضع الفَرْض قال الله تعالى كُتِبَ عليكم الصِيامُ معناه فُرِضَ وقال عز وجل كُتِبَ عليكم الصِيامُ معناه فُرِضَ وقال وكتَبْنا عليهم فيها أي فَرَضْنا) وله معان أحرى مجازية لم يذكرها ابن عطاء الله منها: ( من

 $<sup>^{-1}</sup>$  سورة الجحادلة الآية  $^{-2}$ 

<sup>21</sup> سورة المجادلة الآية -2

 $<sup>^{282}</sup>$  سورة البقرة الآية  $^{282}$ .

 $<sup>^{4}</sup>$  سورة الأنعام الآية 54.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>– الحديث سبق تخريجه في ص 294.

 $<sup>^{-6}</sup>$  ابن عطاء الله السكندري ، تفسير آية الأنعام ، ص $^{-6}$ 

الزمخشري، جار الله أبي القاسم محمود بن عمر (ت محمود الله عمود بن عمر (ت مطبعة دار الكتب المصرية 1923م. (د.ط) ص 400.

<sup>8-</sup> المرجع السابق.

 $<sup>^{9}</sup>$  ابن منظور جمال الدين ، لسان العرب ، ص  $^{668}$ 

المجاز: اكْتَتَبَ هو: أُسِرَ. واكْتَتَبَ بَطْنُه: حُصِرَ وأَمْسَكَ . ومن المجاز: كَتَّبَ الكَتِيبَةَ جَمَعَها) 1.

- الظلمات والنور من قوله تعالى : والله وَلِيُّ الَّذِينَ آمَنُواْ يُخْرِجُهُم مِّنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النُّورِ \$ يبسط ابن عطاء الله القول في هذا اللفظ ويخرجه إلى معاني متعددة كلها ممكنة فيقول : «أي: يخرجهم من ظلمات الكفر إلى نور الإيمان، ومن ظلمات البدعة إلى نور الحقوق، ومن السنة ومن ظلمات العفلة إلى نور اليقظة، ومن ظلمات الحظوظ إلى نور الحقوق، ومن ظلمات طلب الدنيا إلى نور طلب الآخرة، ومن ظلمات المعصية إلى نور الطاعات ومن ظلمات الكثائف إلى نور اللطائف ومن ظلمات الموى إلى نور التقوى ومن ظلمات الدعوى إلى إشراق نور التبري من الحول والقوة ومن ظلمات الكون إلى شهود المكون ومن ظلمات التدبير إلى إشراق نور التفويض، إلى غير ذلك مما لا يحصره العدد مما يخرجهم عنه ويخرجهم التدبير إلى إشراق نور التفويض، إلى غير ذلك مما لا يحصره العدد مما يخرجهم عنه ويخرجهم إليه » فنجد المعاني تعددت في معنى (الظلمات والنور) ولا يحصرها عدد وكلها ممكنة ولا تتدافع فنقول قد انفتحت الدلالة عند ذلك .
- المتابعة من قوله تعالى : ﴿ قُلْ إِن كُنتُمْ تُحِبُّونَ اللّهَ فَاتَّبِعُونِي يُحْبِبْكُمُ اللّهُ وَيَعْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَاللّهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ يفصل ابن عطاء الله في معنى المتابعة في الآية فيقول: «والمتابعة على قسمين جلية وخفية فالجلية كالصلاة والصيام والزكاة والحج و الجهاد وغير ذلك، والخفية أن تعتقد الجمع في صلاتك والتدبر في قراءتك » <sup>5</sup>، وقال أيضا : « وقد جمع الله الخير كله في بيت وجعل مفتاحه متابعة النبي صلى الله عليه وسلم، فتابعه بالقناعة بما رزقك الله تعالى والزهد والتقلل من الدنيا وترك ما لا يعني من قول أو فعل وإذا طلبت الخير كله فقل اللهم اجعلني في متابعة رسولك صلى الله عليه وسلم في الأقوال والأفعال » 6.

الزبيدي محب الدين أبي الفيض السيد محمد مرتضى الحسيني (ت 1205ه). تاج العروس من جواهر القاموس. الطبعة الخيرية مصر. سنة 1369ه (د. ط). ص 890.

 $<sup>^{2}</sup>$  سورة البقرة الآية 257.

<sup>3 .</sup> ابن عطاء الله السكندري، لطائف المنن ، تحقيق :عبد الحليم محمود ، ص27.

<sup>4-</sup> سورة آل عمران الآية 31.

<sup>.</sup> ابن عطاء الله السكندري ، تاج العروس الحاوي لتهذيب النفوس ، ص5 .

 $<sup>^{6}</sup>$  . المصدر السابق ، ص  $^{6}$ 

- ﴿ الْعَقُودِ ﴾ من قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ أَوْفُواْ بِالْعُقُودِ ﴾ أففي لفظ ﴿ العقود ﴾ تنفتح الدلالة ليلزم الوفاء من العبد لربه بما عاقده عليه، ويذكر ابن عطاء الله منها : « ومن العقود التي عاقدته عليها ألا ترفع حوائجك إلا إليه ولا تتوكل إلا عليه »2.
- ﴿ الميزان ﴾ من قوله تعالى: ﴿ وَأَقِيمُوا الْوَزْنَ بِالْقِسْطِ وَلَا تُخْسِرُوا الْمِيزَانَ ﴾ قفي لفظ ﴿ الميزان ﴾ تنفتح الدلالة ليشمل معاني عديدة منها رفع الهمة عن الخلق كما قال ابن عطاء الله: ﴿ ورفع الهمة عن الخلق ميزان الفقراء ، فيظهر الصادق بصدقه والمدعي بكذبه » ، وعد في موضع آخر تمنى الموت من الميزان .
- (الجنة) من قوله تعالى : ﴿ وَادْخُلِي جَنَّتِي ﴾ كَ يذكر ابن عطاء الله أن الجنة التي دعيت إليها النفس المطمئنة تحتمل معاني فيقول : ﴿ قوله تعالى: ﴿ وَادْخُلِي جَنَّتِي ﴾ فيه إشارة إلى أن هذه الأوصاف التي اتصفت بما النفس المطمئنة، هي التي أدتما إلى أن تدعى لتدخل في عباده، وإلى أن تدخل في جنته، جنة الطاعة في الدنيا، والجنة المعلومة في الآخرة ﴾ وهذه وهذه المعاني كلها محتملة ولا تتدافع مما يسمى انفتاح الدلالة.
- هملة إبراهيم هن من قوله تعالى: ﴿ ملَّةَ أَبِيكُمْ إِبْرَاهِيمَ هُوَ سَمَّاكُمُ الْمُسْلِمِينَ ﴾ يفسر ابن عطاء الله الآية فيقول: ﴿ أَي اتبعوا ملة أبيكم إبراهيم، فواجب على المؤمن أن يتبع ملة إبراهيم » <sup>8</sup>، ثم يبين عدة معاني تتضمنها ملة إبراهيم فيقول: ﴿ وملة إبراهيم رفع الهمة عن الخلق، فإنه يوم زج به في المنجنيق، تعرض له جبرائيل عليه السلام، فقال: أما إليك فلا، وأما إلى الله فبلى. قال: سله؟ قال: حسبي من سؤالي علمه بحالي. فانظر كيف رفع إبراهيم صلوات الله وسلامه عليه همته عن الخلق، ووجهها إلى الملك الحق، فلم يستغث

 $<sup>1 - \</sup>frac{1}{1}$  سورة المائدة الآية

<sup>.</sup> ابن عطاء الله السكندري ، تاج العروس الحاوي لتهذيب النفوس ، ص $^2$ 

 $<sup>^{3}</sup>$  سورة الرحمان الآية  $^{3}$ 

<sup>4 .</sup> المصدر السابق .

 $<sup>^{5}</sup>$  سورة الفحر الآية  $^{6}$ 

ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص61 .

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>- سورة الحج الآية 78.

 $<sup>^{8}</sup>$  . المصدر السابق ص  $^{03}$ 

بجبرائيل، ولا احتال على السؤال من الله تعالى، بل رأى الحق أقرب إليه من جبرائيل ومن سؤاله فلذلك سلمه من النمرود ونكاله، وأنعم إليه بنواله وأفضاله وخصه بوجود إقباله. ومن ملة إبراهيم، معاداة كل ما شغل عن الله، وصرف الهمة بالرد إلى الله تعالى لقوله: ﴿ فَإِنَّهُمْ عَدُوُّ لِي إِلَّا رَبَّ الْعَالَمِينَ ﴾  $^1$  ولقوله تعالى: ﴿ لا أُحِبُّ الآفِلِينَ ﴾  $^2$ ، وما سوى الله تعالى آفل الله وجودا وإما إمكانا »  $^3$ . فعدد من المعاني : رفع الهمة عن الخلق ومعاداة كل ما شغل عن الله، وصرف الهمة بالرد إلى الله تعالى وعد محبة الآفلين وما سوى الله تعالى آفل إما وجودا وإما إمكانا ، فنقول قد انفتحت الدلالة إلى معاني لا تحصى.

- (الهداية والاستقامة) من قوله تعالى: ﴿ اهدِنَا الصِّرَاطَ المُستَقِيمَ ﴾ يبين ابن عطاء الله لمعنى (الهداية والاستقامة) معنى مطلقا يتغير حسب حال البشر فيقول: ﴿ أفضل ما يطلب العبد من الله أن يكون مستقيما معه قال الله تعالى: ﴿ اهدِنَا الصِّرَاطَ المُستَقِيمَ ﴾ فاطلب منه الهداية والاستقامة وهو أن تكون مع الله في كل حال بالذي يرضاه لك وهو ما جاء به النبي صلى الله عليه وسلم عن الله سبحانه وتعالى » <sup>5</sup>، فهنا ينفتح المعنى بإطلاق فيشمل كل ما جاء به الشرع من جهة النبي صلى الله عليه وسلم .
- ﴿السَّابِقُونَ﴾ «قال تعالى: ﴿ وَالسَّابِقُونَ السَّابِقُونَ الْمُقَرَّبُونَ ﴾ أما ابن عطاء الله فنشعر من كلامه بانفتاح معنى السبق إلى الله فيظهر فيه صدق التوجه إلى الله تعالى من دون تحديد فيقول: « سبقوا إلى الله فخلصهم مما سواه فلم تعقهم العوائق ولم تشغلهم عن الله الخلائق فسبقوا إلى الله إذ لا مانع لهم وإنما منع العباد من السبق جواذب التعلق بغير الله» أولذا ينتج لدينا معنى مفتوح الدلالة لـ"السبق" وهو التخلص من جواذب التعلق بغير الله .

 $<sup>^{1}</sup>$  سورة الشعراء الآية 77.

 $<sup>^{2}</sup>$  سورة الأنعام الآية  $^{2}$ 

 $<sup>^{3}</sup>$ . ابن عطاء الله ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص  $^{3}$ 

<sup>4-</sup> سورة الفاتحة الآية 6.

<sup>.</sup> ابن عطاء الله السكندري ، تاج العروس الحاوي لتهذيب النفوس ، ص $^{5}$  .

 $<sup>^{-6}</sup>$  سورة الواقعة الآية 11.10.

<sup>7.</sup> ابن عطاء الله السكندري ، تاج العروس الحاوي لتهذيب النفوس ، ص 33.

ومن خلال النصوص المبيّنة سابقا نلاحظ أن ابن عطاء الله من المؤيدين المقرّين بوقوع المشترك اللفظي في القرآن الكريم، إذ أن في القرآن الكريم ألفاظا وقع الاشتراك فيها، ومن خلال الأمثلة المتقدمة نستنتج المعاني التي تتعدد أو تنفتح عند المشترك اللفظي وردت كثيرة في تفسير ابن عطاء الله، ثم إنه يستند إلى السياق والفهم الإشاري ودرايته الواسعة بطريق التصوف والسلوك في تحديد هذه المعاني.

## 2 ـ الانفتاح على المستوى التركيبي:

يمثل "مهدي عرار" لهذا المستوى فيقول: (أما انفتاح الدلالة الواقع في المستوى التركيبي فمواضعه متباينة ، ومن ذلك القول على مرجع الضمير نحو قوله تبارك وتعالى: ﴿مَا أَصَابَ مِن مُصِيبَةٍ فِي الْأَرْضِ وَلَا فِي أَنفُسِكُمْ إِلَّا فِي كِتَابٍ مِّن قَبْلِ أَن نَّبْراًها ﴾ أ، فثم ضمير "الهاء" في قوله ﴿نبرأها ﴾ ، وقد تقدمه ثلاثة مراجع وهي: ﴿المصيبة ﴾ و ﴿الأرض وَلَا نِسَاقها صالحة ) 2 ، وقد يكون و ﴿أنفسكم ﴾ ... وتلكم المراجع لا تتدافع بل هي متقبلة في سياقها صالحة ) 2 ، وقد يكون باعث الانفتاح في هذا المستوى راجع إلى التقديم والتأخير وتغير أماكن الكلمات المفضي إلى معان جديدة أو تعدد المعاني النحوية للألفاظ، أو تقدير المحذوف) ، وفيما يلي بعض المواضع التي ثبت فيها الانفتاح على المستوى التركيبي من تفسير ابن عطاء الله :

وله تعالى : ﴿ إِنَّ الَّذِينَ اتَّقُواْ إِذَا مَسَّهُمْ طَائِفٌ مِّنَ الشَّيْطَانِ تَذَكَّرُواْ فَإِذَا هُم مُنْصِرُونَ فَ ، يبين ابن عطاء الله أن متعلق ﴿ تَذَكَّرُواْ ﴾ حذف، ومقتضاه معاني يحتملها النص القرآني على حسب مرتبة التقوى عند كل أحد، فلأهل كل مرتبة نوع من التذكر يقوى ويضعف حسب المقام، وفي ذلك يقول ابن عطاء الله: ﴿ قوله تعالى: ﴿ تَذَكَّرُواْ ﴾ حذف متعلق حذف متعلق ولم يقل تذكروا الجنة، أو النار أو العقوبة، أو غير ذلك، وإنما حذف متعلق تذكروا لفائدة جليلة، ولذلك: أن التذكر الماحي لطيف الهوى من قلوب المتقين، على حسب مراتب اليقين ومرتبة التقوى، يدخل فيها الأنبياء والرسل والأولياء والصديقون والصالحون والمسلمون.

<sup>1-</sup> سورة الحديد الآية 22.

<sup>.25 . 23</sup> مهدي أسعد عرار ، مباحثات لسانية في ظواهر قرآنية ، ص $^{2}$ 

<sup>3 .</sup> سورة الأعراف الآية 201.

فتقوى كل أحد على حسب حاله ومقامه، وكذلك أيضا تذكر كل أحد على حسب مقامه، فلو ذكر قسما من أقسام التذكر، لم يدخل فيه إلا أهل ذلك القسم. فلو قال تعالى: (إن الذين اتقوا إذا مسهم طائف من الشيطان تذكروا العقوبة فإذا هم مبصرون)، خرج عنه الذين تذكروا التوبة. ولو قال: (تذكروا سابق الإحسان) لخرج منه الذين تذكروا لواحق الامتنان إلى غير ذلك، فأراد الحق سبحانه وتعالى، أن لا يذكر متعلق التذكير

تذكروا لواحق الامتنان إلى غير ذلك، فأراد الحق سبحانه وتعالى، أن لا يذكر متعلق التذكير ليشمل المراتب كلها فافهم. » أ.

قوله تعالى : ﴿ تَذَكَّرُواْ فَإِذَا هُم مُّبْصِرُونَ ﴾ بين ابن عطاء الله وجه استعمال حرف "الفاء " في هذه الآية ووجه ورودها بلفظ اسم الفاعل (مبصرون) ليستنتج معنى إشاريا انطلاقا من اللغة فيقول : « قال سبحانه: ﴿مبصرون ﴾ ولم يقل: تذكروا فأبصروا، أو تذكروا ثم أبصروا، أو تذكروا فأما ترك التعبير بالواو: فلأنه كان لا يفيد أن البصرى كانت عن التذكر، والمراد أنها كانت مسببة عنه، ترغيبا للعباد فيها.

وأما عدوله عن (ثم) لأن فيها ما في الواو، من عدم الدلالة على السببية، وفيها أنها كانت تقتضى عكس المضى لما فيها من المهلة.

ومراد الحق سبحانه: أن هؤلاء العباد لا تتأخر أبصارهم عن تذكرهم ولم يعبر بالفاء لاقتضائها التعقيب، بل عبر الحق سبحانه بقوله: ﴿ تَذَكَّرُواْ فَإِذَا هُم مُّبْصِرُونَ ﴾ كأنهم لم يزالوا على ذلك البصرى، ثناء منه سبحانه عليهم وإظهارا لوفور المنة إليه لديهم، كما نقول: تذكر زيد المسألة، فإذا هي صحيحة، أي أنها لم تزل صحيحة، وإنها الآن صحيحة، كما رفع العلم بها.

كذلك المتقون ما زالوا مبصرين، ولكن حين ورد طيف الهوى عليهم، غطى على بصيرتهم الثابت نورها فيهم، فلما استيقظوا ذهبت سحابة الغفلة، فأشرقت شمس البصيرة» $^{3}$ .

قوله تعالى : ﴿ فَلاَ وَرَبِّكَ ﴾ أ، وقوله تعالى: ﴿ عَبْدَهُ زَكْرِيًّا ﴾ أ: يبين ابن عطاء الله وجه الإضافة (ربك) في الآية ليشير بدلالتها إلى عظيم قدر سيدنا محمد صلى الله عليه وسلم

<sup>.</sup> ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص33 .

 $<sup>^{2}</sup>$  سورة الأعراف الآية 201.

 $<sup>^{-3}</sup>$  ابن عطاء الله السكندري . التنوير في إسقاط التدبير . ص  $^{-3}$ 

حتى بين إخوانه من الأنبياء إذ أنه سبحانه أضاف اسمه تعالى إلى اسم محمد بينما في قوله تعالى ﴿ عَبْدَهُ زَكْرِيًّا ﴾ أضاف زكريا إلى اسمه تعالى ، وفي ذلك يقول : « وفي الآية إشارة أخرى لعظيم قدره، وتفخيم أمره صلى الله عليه وسلم، وهي قوله تعالى: ﴿ فَلاَ وَرَبِّكَ ﴾. فأضاف نفسه تعالى إليه، كما قال في الآية الأخرى: ﴿ كهيعص، ذِكْرُ رَحْمَةِ رَبِّكَ عَبْدَهُ زُكْرِيًّا ﴾.

فأضاف الحق سبحانه اسمه إلى محمد صلى الله عليه وسلم، وأضاف زكريا إليه، ليعلم العبادُ فرقَ ما بين المنزلتين، وتفاوت ما بين الرتبتين  $^{3}$ .

### قوله تعالى :﴿ ارْجِعِي إِلَى رَبِّكِ ﴾^.

يبين ابن عطاء الله وجه الإضافة (ربك) في الآية ليشير إلى اللطف الحاصل لهذه النفس فيقول : « السادس قوله: ﴿ ارْجِعِي إِلَى رَبِّكِ ﴾ ولم يقل إلى الرب، ولا إلى الله، فيه إشارة إلى رجوعها إليه من حيث لطف ربوبيته، لا إلى قهر ألهيته، فكان ذلك تأنيسا لها وملاطفة وتكريما ومواددة »5.

### قوله تعالى: ﴿إِذَا مسهم طيف ﴾:

قال ابن عطاء الله في بيان الفائدة الرابعة من هذه الآية من هذه الآية من هذه الآية من هذه الآية فقال: « قوله تعالى: ﴿إذا مسهم طيف ﴾ ولم يقل إذا مسهم وارد من الشيطان، أو نحوه، لأن الطيف لا ثبت له ولا وجود له، إنما هو صورة مثالية، ليس لها حقيقة وجودية، فأخبر سبحانه وتعالى بذلك، أن ذلك غير ضار بالمتقين، لأن ما يورده الشيطان على قلوبهم بمثابة الطيف الذي تراه في منامك، فإذا استيقظت فلا وجود له 6 » .

وخلاصة القول أن ابن عطاء الله يعد من المؤيدين لظاهرة الانفتاح الدلالي في القرآن الكريم، وعلى الرغم من أنه لم يتطرق إلى التفاصيل في هذه الظاهرة وغيرها من الظواهر،

<sup>-1</sup> سورة النساء الآية 65.

 $<sup>^2</sup>$  سورة مريم الآية  $^2$ 

 $<sup>^{3}</sup>$  المصدر السابق ص $^{3}$ 

<sup>4-</sup> سورة الفجر الآية 28.

<sup>5-</sup> ابن عطاء الله السكندري. التنوير في إسقاط التدبير. ص 58.

 $<sup>^{-6}</sup>$  المصدر السابق ص  $^{-6}$ 

#### الفصل الثالث: البحث الدلالي في تفسير اب عطاء الله

لأنه لم يكن همّه هذه الظواهر بالنسبة لبيان النصوص، وإنما جاء كلامه عابرا على هذه الظواهر وبشكل موجز عند بيانه لمدلول النص القرآني، فضلا عن أن ابن عطاء الله من المتأخرين(ق 7) وهذه الظواهر أصبحت واضحة، لأن كثيرا من الأصوليين، أبدوا اهتماما عميقا بمبحث الدلالات، وتكلموا بشكل أكثر تفصيلا على كثير من الظواهر اللغوية وغيرها، منها الترادف والأضداد والفروق اللغوية ، والعموم والخصوص والمطلق والمقيد في الألفاظ .. غير أن ابن عطاء الله لم يتطرق إليها كلها ، ومن ثم فقد اقتصرت على الظواهر التي وحدت لها أمثلة في تفسيره فقط .

### 3 ـ ظاهرة العام والخاص:

تعريف: العام والخاص من الظواهر المعروفة في اللغة العربية التي عني بحما الأصوليون بوجه خاص، وذلك لصلتهما الوثيقة بأحكام الشريعة الإسلامية ولكنهم لم يخرجوا عن نطاق ما ورد بشأنهما من الأساليب العربية مما يؤكد التماسك بين أصول الشريعة الإسلامية وأصول اللغة العربية 1.

فالعام هو الباقي على عمومه، أي ما وضع عاما واستعمل عاما، لأن الألفاظ يصح فيها العموم، فيها العموم باعتبار شمولها لمعان متعددة بحسب الوضع، وكذلك المعاني يصح فيها العموم، لأن المعنى قد يشمل معاني متعددة، ويتحقق في كل منها، ومن ذلك: المطر والخصب، وهما معنيان وقد يشمل كلا منهما ويعم، ويقال: مطر عام وخصب عام، أي لجميع البلاد<sup>2</sup>.

ويعد موضوع العموم من أكثر الموضوعات التي شغلت علماء الأصول، وذلك لارتباط هذا الموضوع بالأحكام الشرعية التي تستنبط من القرآن الكريم، فأخذ العلماء يجولون في هذا الاتجاه من أجل بيان كل ما يتعلق بالقرآن الكريم، والوقوف على أحكامه، وقد تعددت آراء العلماء في هذا الجانب وتعددت التعريفات في هذا المضمار كل من وجهة نظره، إلا أنها في الأغلب كلها تصب في بحر واحد، ومن هذه التعريفات ما أشار إليه ابن حزم

الأندلسي: (ت456هـ) بقوله: (العموم: هو حمل اللفظ على كل ما اقتضاه في اللغة، وكل عموم ظاهر، وليس كل ظاهر عموم، إذ قد يكون الظاهر خبرا عن شخص واحد، ولا يكون العموم إلا على أكثر من ذلك) 3، أمّا الإمام الغزالي فيقول: (والعام: عبارة عن اللفظ الواحد الدال من جهة واحدة على شيئين فصاعدا) 4.

<sup>.</sup> السعدي عبد القادر عبد الرحمن. أثر الدلالة النحوية واللغوية في استنباط الأحكام من آيات القرآن التشريعية. مطبعة الخلود. بغداد سنة 1986. (د.ط). ص 78.

 $<sup>^{2}</sup>$ . جلال الدين السيوطي ، المزهر في علوم اللغة ، ج $^{1}$  ص $^{2}$ 

<sup>-</sup> بشير مهدي الكبيسي . مفاهيم الألفاظ ودلالتها عند الأصوليين . ص254.

معيد أبو محمد (ت 456ه). الإحكام في أصول الحكام. طبعة محققة ومقابلة على النسخة الخطية بدار الكتب المصرية. تحقيق محمود أحمد شاكر. (د.ط.ت). ج 1098 و 3450.

 $<sup>^{3}</sup>$ . الغزالي أبو حامد . المستصفى . ج  $^{2}$  ص $^{3}$ 

أما  $\frac{1}{1}$  أما  $\frac{1}{1}$  فإنه صرف اللفظ عن عمومه، وإخراج ما كان داخلا في العموم، وقصر العام على بعض أفراده بحيث لا يتعلق الحكم الذي تضمنه اللفظ العام إلاّ بما بقي من أفراده بعد تخصيصه  $\frac{1}{1}$ 

وقد عرّفه الشريف الجرجاني (ت 816هـ) بقوله: (كل لفظ وضع لمعنى معلوم على الانفراد، والمراد بالمعنى ما وضع له اللفظ عينا كان أو عرضا، وبالانفراد واختصاص اللفظ بذلك المعنى، وإنما قيده بالانفراد، ليتميز عن المشترك) 2، وعرّفه آخرون بأنه: (اللفظ الدال على قصر الحكم على بعض أفراد العام أو على قصر العام على بعض أفراده من حيث الحكم) 3. ولا يمكن الوقوف على الخطاب المخصص إلا بفهم السياق الذي يرد فيه ومعرفة أبعاده وقرائنه، وهو ما أدركه الأصوليون والمفسرون عامّة 4.

والعام عند الأصوليين يتقدم على الخاص، لأنه هو الأصل والخاص يمتاز عنه بأوصاف تخصيصية، وتكون الألفاظ العامة دالة على معانيها في استغراق جميع الأفراد أو كانت منفردة، أمّا إذا دخلت السياق فقد تتغير معانيها ويدخلها التخصيص 5.

أما ابن عطاء الله فلم أجد له توسع في ظاهرة العموم والخصوص في تفسيره فم يعرف بحاتين الظاهرتين، وإنما جاء كلامه عرضا من خلال بيان معاني النصوص القرآنية، وقد وقفت على بعض الأمثلة له في ذلك أثبتها فيما يلى:

#### - احتمال النص المطلق للتخصيص والعموم:

جاءت هذه الإشارة للعام والخاص والمطلق في تفسير معنى (إحصاء أسماء الله الحسني) فأثبت ابن عطاء الله النصوص الواردة فيها فقال : « قال صلى الله عليه وسلم: (إنَّ

 $<sup>^{4}</sup>$ . بدران أبو العينين بدران . أصول الفقه . ص $^{4}$ 

<sup>.51 ،</sup> الشريف الجرجاني ، التعريفات ، 51

<sup>6.</sup> الملا محمد جلي زاده. المصقول في علم الأصول. تحقيق: عبد السلام بميار. مؤسسة المطبوعات العربية بيروت. سنة 1981م. (د.ط) ص 46.

<sup>.</sup> السيوطي جلال الدين عبد الرحمن. الإتقان في علوم القرآن. تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم. ج2 ص57

<sup>.</sup> الزملكاني كمال الدين. البرهان الكاشف عن إعجاز القرآن. تحقيق: خديجة الحديثي وأحمد مطلوب. ص $^2$ 

<sup>-</sup> الزركشي بدر الدين. البرهان في علوم القرآن. ج3 ص449.

لِلَّهِ تِسْعَةً وَتِسْعِينَ اسْمًا مَنْ أَحْصَاهَا دَحَلَ الْجُنَّةَ)  $^{1}$  وفي رواية أحرى: ( من حفظها دخل الجنة)  $^{2}$  ، ثم يفصل ابن عطاء الله في تعدد الفهم في معنى الإحصاء فقال: « والناس في إحصائها على ثلاثة أصناف:

صنف أحصاها تصديقاً واعتقاداً وروايةً ومقالاً. وصنف أحصاها حفظاً وعداً ودراية وسلوكاً وحالاً.

وصنف أحصاها ذكراً وحفظاً وعلماً ومحافظةً ومعرفةً وتخلقاً وكشفا وشهوداً وتعظيماً وإجلالاً» 4.

وإذا رجعنا إلى النووي في شرح هذا الحديث فإنه يقول : (وَأَمَّا قَوْله صَلَّى اللَّه عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: (مَنْ أَحْصَاهَا دَحَلَ الْجُنَّة) فَاحْتَلَفُوا فِي الْمُرَاد بِإِحْصَائِهَا، فَقَالَ الْبُحَارِيّ وَغَيْره مِنْ الْمُحَقِّقِينَ: مَعْنَاهُ: حَفِظَهَا، وَهَذَا هُوَ الْأَظْهَر، لِأَنَّهُ جَاءَ مُفَسَّرًا فِي الرِّوايَة الْأُحْرَى (مَنْ حَفِظَهَا) وَقِيلَ: أَطَاقَهَا أَيْ : أَحْسَن الْمُرَاعَاة هَا، حَفِظَهَا) وَقِيلَ: أَحْصَاهَا: عَدَّهَا فِي الدُّعَاء كِمَا، وَقِيلَ: أَطَاقَهَا أَيْ : أَحْسَن الْمُرَاعَاة هَا، وَلِيلَ وَلِيلَ الْمُحَافَظَة عَلَى مَا تَقْتَضِيه، وَصَدَّقَ مِعَانِيهَا، وَقِيلَ: مَعْنَاه: الْعَمَل كِمَا وَالطَّاعَة بِكُلِّ إِسْمَهَا) \$، وجاء في تحفة الأحوذي: (قِيلَ أَحْصَاهَا قَرَأَهَا كَلِمَةً كَلِمَةً كَلِمَةً كَلِمَةً كَلِمَةً كَلِمَةً كَلِمَةً كَلِمَةً وَلِيلَ السَّهُ وَقِيلَ السَّعُهَا، وَقِيلَ أَطَاقَ الْقِيامَ بِحَقِّهَا وَالْعَمَلَ السَّعُوكَ وَقَدْ فَسَرْته الرِّوجِحُ الْمُطَابِقُ لِلْمَعْنَى اللَّعُويِّ وَقَدْ فَسَرْته الرِّوايَةُ الْمُصَرِّحَةُ بِالْحِفْظِ ) \$.

<sup>1.</sup> الحديث رواه الترمذي في "باب ما جاء في عقد التسبيح باليد" بقوله : حَدَّثَنَا ابْنُ أَبِي عُمَرَ حَدَّثَنَا سُفْيَانُ بْنُ عُييْنَةَ عَنْ أَبِي الرِّنَادِ عَنْ الْأَعْرَجِ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةً وقَالَ أَبُو عِيسَى الترمذي : كَيْسَ فِي هَذَا الْحَدِيثِ ذِكْرُ الْأَسْمَاءِ وَهُوَ حَدِيثٌ حَسَنٌ صَحِيح الرّمذي ، ج 11 ص 413 .

<sup>2.</sup> هذه الرواية وردت عند مسلم في باب أسماء الله تعالى بقوله : ( حَدَّنَنَا شُفْيَانُ بْنُ عُيَيْنَةَ عَنْ أَبِي الزِّنَادِ عَنْ الْأَعْرِجِ عَنْ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ : لِلَّهِ تِسْعَةٌ وَتِسْعُونَ اسْمًا مَنْ حَفِظَهَا دَخَلَ الجُّنَّةَ وَإِنَّ اللَّهَ وِتْرٌ عَنْ اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ : لِلَّهِ تِسْعَةٌ وَتِسْعُونَ اسْمًا مَنْ حَفِظَهَا دَخَلَ الجُنَّةَ وَإِنَّ اللَّهَ وِتْرٌ يُحِبُّ الْوِتْرَ ) ، صحيح مسلم ، ج 13 ص 171.

<sup>3.</sup> ابن عطاء الله السكندري ، القصد الجحرد ، ص 13.

<sup>.</sup> ابن عطاء الله ، القصد المجرد في معرفة الاسم المفرد ، ص $^4$  .

النووي شرف الدين ، شرح صحيح مسلم ، ج $\, 9 \, {
m m}$  . النووي شرف الدين ، شرح صحيح مسلم ، ج

<sup>.</sup> المباركافوري . تحفة الأحوذي شرح صحيح الترمذي . ج8 ص $^{6}$ 

#### الفصل الثالث: البحث الدلالي في تفسير اب عطاء الله

أما ابن عطاء الله فإنه يشير إلى أن لفظ الإحصاء) مطلق يحتمل أن يكون عاما في كل نوع من أنواع الإحصاء أو خاصا بصنف من الأصناف التي ذكرها، فقال: « فإن الإحصاء الذي ورد فيه الترغيب، هو مطلق يحتمل التخصيص والتعميم  $^1$ .

<sup>. 13</sup> من عطاء الله السكندري ، القصد المجرد ، ص $^{1}$ 

# المطلب الثاني:

# مجود الإعجاز وأساليب الخطاب في تفسير الآيات.

تهيد.

أولا: نظرة العلماء السابقين للسياق.

ثانيا: وجوه الإعجاز في تفسير ابن عطاء الله.

1 - الإعجاز من حيث الألفاظ.

2 - الإعجاز من حيث التركيب .

ثالثًا: بعض أساليب الخطاب وعلاقتها بالسياق.

1 . التقديم والتأخير وعلاقته بالسياق .

2. الذكر والحذف وعلاقته بالسياق.

أ ـ أمثلة للذكر .

ب ـ أمثلة للحذف .

#### تمهيد:

للسياق أهمية كبيرة في توجيه كثير من الألفاظ، وفي توجيه الدلالة عند علماء اللغة في العصر الحديث لأنّ: (اللغويين يصفون المعنى المعجمي للكلمة بأنّه متعددة ويحتمل أكثر من معنى واحد، في حين يصفون المعنى السياقي لها بأنّه واحد لا يحتمل غير معنى واحد)  $^1$ ، لأن المعاني المعجمية ليست هي كلّ شيء يمكننا من خلاله إدراك معنى الكلام أو النص، لأن ثمة عناصر لغوية وغير لغوية تساهم بشكل كبير في تحديد المعنى، وهذه العناصر جزء من الكلام الذي لا يمكن الوصول إلى معناه من دونها  $^2$ ، إذ يمثّل كلّ عقدة فيه وحدة معجمية مختلفة  $^3$ . فإن تحديد معنى الكلام بشكل دقيق يتطلب الاستعانة بوسائل أخرى غير المعجم، منها فإن تحديد معنى الكلام ونظمه، لكي يتبين المعنى المطلوب، لأنّ علاقة السياق بالدلالة علاقة معرفة نسق الكلام ونظمه، لكي يتبين المعنى المطلوب، لأنّ علاقة السياق بالدلالة علاقة الفائقة والمعاني الرائعة في النظوم المعجزة على وجوه لا تكاد تدخل تحت الحصر)  $^4$  وهذا ما يقوم به السياق، لبيان كثير من الكلمات، لأن الكلمة تعطي معاني مختلفة إذا كانت مفردة، أمّا إذا وضعت في نظم الكلام فإنّا تميّز المعنى المقصود من النص؛ لأنّ: (النص والسياق يكمل أحدهما الآخر)  $^5$ .

وعلي هذا فدراسة معاني الكلمات تحتاج إلى تحليل للسياقات والمواقف المختلفة التي ترد فيها الكلمة، فالسياق هو: (النظم اللفظي للكلمة وموقعها من ذلك النظم).

ومن ثم سوف أعرض في هذا المطلب إلى ما يسفر عنه السياق من نظم وتركيب

<sup>1</sup> على زوين. منهج البحث اللغوي بين التراث وعلم اللغة الحديث. ص 185.

<sup>· ·</sup> محمود السعران . علم اللغة (مقدمة القارئ العربي) . دار المعارف مصر. 1962م .(د.ط) . ص 288.

<sup>3.</sup> حون لاينز . اللغة والمعنى والسياق . ترجمة: عباس صادق الوهاب . دار الشؤون الثقافية . بغداد . طبعة 1987م . ص 83.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>. البقاعي . نظم الدرر في تناسب الآيات والسور . ج 7 ص424.

فوزي إبراهيم عبد الرزاق . السياق ودلالته في توجيه المعنى . أطروحة دكتوراه . كلية الآداب . جامعة بغداد . سنة 1992 م . 0.7

<sup>6</sup> ستيفن أولمان. دور الكلمة في اللغة. ترجمة: كمال محمد بشر. المطبعة العثمانية. الطبعة الثالثة. سنة 1972م. ص 55.

وأسلوب في موضوع الإعجاز مبرزا موقف ابن عطاء الله من خلال الأمثلة الواردة في تفسيره.

#### أُولاً : نظرة العلماء السابقين إلى السياق:

لقد كانت عناية الأصوليين بالسياق عناية كبيرة، إذ نجدهم يستندون إليه في تحديد الكثير من دلالات الألفاظ، ولا سيما في النصوص القرآنية، فهو الذي يزيل الإبحام عن المجمل ويوضح تخصيص العام، ويقييد المطلق، وهو الذي يحدد الدلالة المقصودة عند تنوع دلالات الألفاظ وهو من أعظم القرائن الدالة على مراد المتكلم.

ولعل أول من نصّ على السياق وأهميته في تحديد المعنى هو الإمام الشافعي (رضي الله عنه) فقد أشار إلى السياق بقوله: (وعاماً ظاهراً يراد به العام ويدخله الخاص، فيستدلّ على هذا ببعض ما خوطب به فيه، وعاماً ظاهراً يراد به الخاص، وظاهراً يعرف من سياقه إنه يراد به غير ظاهره، فكل هذا موجود علمه في أول الكلام أو وسطه أو آخره) 2، وإنّ اختلاف الألفاظ بحيث تغير تلك الأغراض وتغير النظوم بالتقديم والتأخير والإيجاز والتطويل، مع أخما لا تخالف شيء من ذلك أصل المعنى الذي تكون فيه القصة، وعلى قدر غموض تلك المناسبات يكون وضوحها وانكشافها، والذي يقوم بكشف معاني تلك الألفاظ هو السياق وحده يكشف لنا التبادل بين المعاني الموضوعية والمعاني العاطفية والانفعالية.

أمّا الإمام الغزالي فلم يبتعد عن السياق، إنما نظر إلى السياق نظرة خاصة في بيان النصوص القرآنية، وتحديد دلالة الكلام عند احتماله لأكثر من معنى، فهو يشير إلى عناصر السياق اللغوي من خلال ما يراه مناسباً لاستحضار جميع ملابسات النص وأسباب نزول النص إذ يقول: (طريق فهم المراد تقديم المعرفة بوضع اللغة التي بما المخاطبة... وإن تطرق إليه الاحتمال فلا يعرف المراد منه حقيقة إلا بانضمام قرينة اللفظ، والقرينة إما لفظ مكشوف... وإما قرائن أحوال من إشارات ورموز وحركات، وسوابق

<sup>1 ·</sup> قحطان جاسم محمد . الظواهر الدلالية في تفسير أضواء البيان للشنقيطي . رسالة ماجستير . كلية الآداب . الجامعة المستنصرية . سنة 2002م . ص 85 .

أد الشافعي محمد بن إدريس (ت 204هـ). الرسالة. تحقيق: أحمد محمد شاكر. مطبعة مصطفى البابي الحلبي وأولاده. مصر. الطبعة الأولى. سنة 1940م. ص 52.

البقاعي . نظم الدرر في تناسب الآيات والسور . ج 1 ص14 .  $^3$ 

ولواحق لا تدخل تحت الحصر، والتخمين يختص بإدراكها المشاهد لها من الصحابة والتابعين بألفاظ صريحة أو مع قرائن من ذلك الجنس، أو من جنس آخر حتى توجب علماً ضرورياً بفهم المراد أو توجب ظناً).

ويقتضي علم الدلالة الحديث في الدرس السياقي ضرورة تناول النص ككل واحد ولا يتجزأ عند محاولته تحديد دلالته، أو ينبغي أن تحمل القطعة كلها والكتاب كله، كما ينبغي أن يشمل بوجه من الوجوه كل ما يتصل بالكلمة من ظروف وملابسات  $^2$ ، وقد أدرك العلماء هذه الحقيقة، وكانوا على وعي تام بها، فهذا البقاعي نظر إلى نظم الكلمات في سياقات الكلام سواء أكانت في جملة أم مع أحتها، فإن نظمها هو الذي يحدد معاني هذه الكلمات؛ وحدد طريقتين للإعجاز هما $^3$ :

- 1- نظم كل جملة على حيال بحسب التركيب.
  - 2- نظمها مع أختها بالنظر إلى التراكيب.

وفي ذلك يقول: (كلما دقق النظر في المعنى عظم عنده موقع الإعجاز، ثمّ إذا عبر الفطن من ذلك إلى تأمل ربط كل جملة بما تلته وما تلاها خفي عليه وجه ذلك ورأى أن الجمل متباعدة الأغراض متنائية المقاصد فظن أخمّا متنافرة، فحصل له من القبض والكرب أضعاف ما كان حصل له بالسماع من الهز والبسط) 4، فهو يشير إلى السياق بطريقة نظم الكلمات؛ لأن نظم كل كلمة مع أختها في سياق الكلام يظهر لنا المعنى المقصود؛ لأن مراعاة الترتيب (السياق) يعطي معنى محدد للكلمات ذات المعاني المتعددة، ونظم كل جملة في التركيب، هي علاقة إجمال وتفصيل، فهي ليست منقطعة الصلة الدلالية فيما بينها، وإنما تترابط بصلات دلالية، فالسياق يلعب دوراً مهماً في بيان النصوص القرآنية، وبيان المعنى المقصود من تلك النصوص الكريمة.

أما ابن عطاء الله فقد وجدته يقف عند هذه الوجوه من الإعجاز، من حيث موضع

 $<sup>^{1}</sup>$  . أبو حامد الغزالي . المستصفى . ج  $^{1}$  ص $^{2}$ 

<sup>.</sup>  $^{2}$  ستيفن أولمان . دور الكلمة في اللغة . ترجمة: كمال محمد بشر . ص 55.

<sup>-</sup> والبحث الدلالي عند السرخسي: 103.

 $<sup>^{-3}</sup>$  البقاعي . نظم الدرر في تناسب الآيات والسور . ج  $^{1}$  ص $^{-1}$ 

<sup>4.</sup> المرجع نفسه.

الكلمات في الترتيب، ومن حيث ترابط الآيات، ويبسط القول في معناها بعمق، ويقدر خلاف التركيب(من تقديم أو تأخير أو إبدالٍ بمرادف...) في الآية ليبين عظم موقع الإعجاز في النص القرآني، وفيما يلي أمثلة من تفسيره نوضح بها دقة نظره في سياق الآيات .

### ثانيا: وجوه الإعجاز في تفسير ابن عطاء الله:

### 1 ـ الإعجاز من حيث الألفاظ:

يتعرض ابن عطاء الله لوجه من وجوه الإعجاز، وذلك في اختيار القرآن للألفاظ التي تؤدي المعنى المقصود لعميق دلالتها ولا يمكن استبدالها بمرادفاتها، ولا يتأتى المعنى المراد إلا بذلك اللفظ الذي استعمله القرآن وهذا غاية الإعجاز وفيما يلي أمثلة وردت في تفسير ابن عطاء الله:

- قوله: ﴿ مَسَّهُمْ ﴾ من قوله تعالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ اتَّقُواْ إِذَا مَسَّهُمْ طَائِفٌ مِّنَ الشَّيْطَانِ ﴾ أ، فلفظ (مسهم) يدل على عدم التمكن بخلاف لفظ (أمسكهم أو أخذهم) وفيه دلالة على أن الشيطان يختلس من القلوب على حين غفلة ولا يستحوذ عليها كحال الكافرين وفي ذلك يقول ابن عطاء الله : ﴿ ولم يقل: إذا أمسكهم، أو أخذهم؟ لأن المس ملامسة من غير تمكن، فأفادت هذه العبارة، أن طيف الهوى لا يتمكن من قلوبهم، بل يماسها مماسة، ولا يتمكن منها إمساكا ولا أخذا كما يصنع بالكافرين، لأن الشيطان يستحوذ على الكافرين، ويختلس اختلاسا من قلوب المؤمنين، حين تنام العقول الحارسة للقلوب، فإذا استيقظوا انبعثت من قلوبهم جيوش الاستغفار والذلة والافتقار إلى الله تعالى، فاسترجعوا من الشيطان ما اختلسه، وأخذوا منه ما افترسه »2.
- قوله : ﴿ تَذَكَّرُوا ﴾ من قوله تعالى : ﴿ إِذَا مَسَّهُمْ طَائِفٌ مِّنَ الشَّيْطَانِ تَذَكَّرُواْ ﴾ 6، ففرق بين الذكر والتذكر ولما كان طيف الشيطان يحوم على القلب ناسب أن يطرده التذكر لأن ميدانه القلب كذلك وفي ذلك يقول ابن عطاء الله : « ... ولم يقل ذكروا، إشارة إلى أن الغفلة لا يطردها الذكر مع غفلة القلب، إنما يطردها التذكر والاعتبار، وإن لم تكن الأذكار،

 $<sup>^{1}</sup>$ . سورة الأعراف الآية 201

 $<sup>^{2}</sup>$ . ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص $^{2}$ 6.

<sup>3 .</sup> سورة الأعراف الآية 201.

لأن الذكر ميدانه اللسان، والتذكر ميدانه القلب. وطيف الهوى لما ورد إنما ورد على القلوب  $^1$ . لا على الألسنة، فالذي ينفيه، إنما هو التذكر الذي يحل محله، ويمحق فعله»

- قوله: ﴿ طيف ﴾ من قوله تعالى: ﴿ إِذَا مَسَّهُمْ طَائِفٌ مِّنَ الشَّيْطَانِ تَذَكَّرُواْ ﴾ أو نفظ (طيف) على القراءة الأحرى أو يدل على عدم الاستقرار وإنما هو يمر على القلب ولا يتمكن منها وفي ذلك يقول ابن عطاء الله: ﴿ فالإشارة ها هنا بالطيف إلى أن الشيطان لا يمكنه أن يأتي إلى القلوب الدائمة اليقظة، لأنه إنما يرد طيف الغفلة والهوى على القلوب في حين منامها بوجود غفلتها، ومن لا نوم له فلا طيف يرد عليه .
- قوله: ﴿ رَبِكُم ﴾ من قوله تعالى من الآية 54 من سورة الأنعام: ﴿ كَتَبَ رَبُّكُمْ ﴾ فيقول: فإن قلت فما وجه اختصاص هذا الاسم ولم يقل "إلهكم" ولا "خالقكم"، فاعلم أن الرب هو المربي بالإحسان والمتودد لك بالامتنان، فكأنه يقول:الذي رباكم بالإحسان أولا، هو الذي كتب على نفسه الرحمة آخرا، ليضم الإحسان إلى شكله، وليشفع الامتنان بمثله » 5. ومن ثم يقرر ابن عطاء الله أن التعبير بلفظ الرب أنسب في هذا الموضع لشمول الخطاب كل المخلوقين.

### 2 ـ الإعجاز من حيث التركيب:

بين ابن عطاء الله وجه الإعجاز في ترتيب الكلمات القرآنية والجمل مقدرا تراكيب أخرى، ليدل على دقة الأسلوب القرآني في الدلالة على المقصود، وفيما يلي أمثلة من تفسيره توضح ذلك:

• قوله تعالى: ﴿ إِنِي لِمَا أَنزَلْتَ إِلَيَّ مِنْ حَيْرٍ فَقِيرٌ ﴾، يبسط ابن عطاء الله القول في ذلك فيقول : « ولم يقل: ( أني إلى الخير فقير)، وفي ذلك من الفائدة: أنه لو قال: (إني إلى خيرك

 $<sup>^{1}</sup>$ . ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص $^{1}$ 6.

 $<sup>^{2}</sup>$ . سورة الأعراف الآية  $^{2}$ 

<sup>.</sup> القراءة الأخرى هي قراءة سبقت معنا في الفصل الأول عند الحديث عن مصادره.

ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص36 .  $^4$ 

<sup>. 102 ،</sup> تفسير آية الأنعام ، باعتناء عاصم الكيالي ، م $^{-5}$ 

<sup>6 .</sup> سورة القصص الآية 24.

#### الفصل الثالث: البحث الدلالي في تفسير ان عطاء الله

أو الخير فقير)، لم يتضمن أنه قد أنزل رزقه، ولم يهمل أمره. فأتى بقوله: ﴿ إِنِّ لِمَا أَنزَلْتَ إِلَى مِنْ خَيْرٍ فَقِيرٌ ﴾، ليدل على أنه واثق بالله، عالم بالله لا ينساه، فكأنه يقول: رب إني أعلم أنك لا تهمل أمري، ولا أمر شيء مما خلقت، وإنك قد أنزلت رزقي، فسق لي ما أنزلت لي، كيف تشاء على ما تشاء محفوفا بإحسانك مقرونا بامتنانك، فكان في ذلك فائدتان: فائدة الطلب، وفائدة الاعتراف بأن الحق سبحانه وتعالى قد أنزل رزقه ولكنه أبمم وقته، وسببه وواسطته، ليقع اضطرار العبد، ومع الاضطرار تكون الإجابة، لقوله تعالى: ﴿ أُمَّن يُجِيبُ المُضْطَرَّ إِذَا دَعَاهُ ﴾ أ.

ولو تعين السبب والوقت والوسائط، لم يقع للعباد الاضطرار الذي وجوده عند إبحامهما، فسبحان الإله الحكيم، والقادر العليم »<sup>2</sup>، إذا فالمقصود من سيدنا موسى إظهار الطلب والاعتراف لله بوجود الرزق وإنا الطلب ليتحقق الاضطرار من العبد، ولا يجمع ذلك إلا السياق القرآني بقوله: ﴿إِنِّ لِمَا أَنزَلْتَ إِلَى مِنْ خَيْرٍ فَقِيرٌ ﴾.

- قوله تعالى : ﴿ والذين إذا فعلوا فاحشة ....ذكروا الله ﴾ يبين ابن عطاء الله أن هذه الآية : ﴿ تساق لمدح المؤمنين ﴾  $^{5}$  وذلك لتركيب ألفاظها فلم يقل : (والذين فعلوا الفاحشة) إذ لو قال ذلك لم يدخل فيها إلا أهل الاعتناء الأكبر )»  $^{4}$ .
- وكذلك في قوله تعالى: ﴿ وإذا ما غضبوا هم يغفرون ﴾ يبين ابن عطاء الله أن سياق هذه الآية يفهم منه المدح للمؤمين لأنه: « مدحهم بالمغفرة بعد الغضب ولم يقل (والذين لا يغضبون) فيصفهم بفقدان الغضب أصلا إذ الصفة التي هم متصفون بما لا تقتضي ذلك » 5. ذلك » 5.

<sup>1 .</sup> سورة النمل الآية 62 .

 $<sup>^{2}</sup>$ . ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص $^{2}$ 

<sup>. 14.</sup> عطاء الله السكندري ، لطائف المنن ، تحقيق :عبد الحليم محمود ، ص $^{3}$ 

<sup>4.</sup> المصدر نفسه.

<sup>5.</sup> المصدر نفسه.

- وكذلك في قوله تعالى : ﴿ اللّهُ وَلِيُّ الَّذِينَ آمَنُواْ يُخْرِجُهُم مِّنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النُّوْرِ ﴾ أ، يبين ابن عطاء الله أن سياق هذه الآية يفهم منه البشارة للمؤمنين ﴿ على وسع رحمته وسبوغ نعمته ﴾ أنه : ﴿ علم أنهم قد يدخلون في الظلمات ولكن الله تعالى لولايته إياهم يتولى إخراجهم ﴾ أ.
- ففي قوله تعالى: ﴿ اللَّهُ الَّذِي حَلَقَكُمْ ثُمَّ رَزَقَكُمْ ثُمَّ يُمِيتُكُمْ ثُمَّ يُحْيِيكُمْ ﴾ ، يبين ابن عطاء الله أن الآية دلت على هذه الأوصاف من الخلق والرزق والإماتة والإحياء وهي مما انفرد الله تعالى به ولكنها لم تسق لهذا وإنما سياقها كما يقول: ﴿ وسر الآية التي سيقت من أجله ، إثبات الإلهية لله تعالى ، كأن يقول: يا من يعبد غير الله ، الله الذي خلقكم ، ثم رزقكم ، ثم يميتكم ثم يحيكم ؟ فهل تحدون هذه الأوصاف لغيره ؟ أم يمكن أن تكون لأحد من خلقه ؟ ثم يميتكم ثم ينبغي أن يعترف بإلاهيته ، ويوحد في ربوبيته » ق ودليل ابن عطاء الله أن الله تعالى : ﴿ قال بعد ذلك: ﴿ هَلْ مِن شُرِكَائِكُم مَّن يَفْعَلُ مِن ذَلِكُم مِّن شَيْءٍ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ . وهم الله على الله الله على الله الله الله الله عمَّا يَشْرِكُونَ ﴾ .

### ثالثًا: بعض الأساليب وعلاقتها بالسياق:

من المعلوم أن اللغة العربية لها خصائصها الفريدة وسماتها المميزة، والتعبير العربي يحمل في طياته من الدقة والبراعة بحيث يختلف المعنى إذا قدمت الكلمة على أختها في النظم أو أخرتها عنها، كما أنها تختلف عن غيرها من اللغات في تكوين الجملة نفسها، كتقديم الفعل على الفاعل، والموصوف على الصفة، وغير ذلك مما يعرفه كل من يلم بلغة العرب وغيرها من اللغات الأدبية 7، فمعجزة القرآن الكريم هي التعبير وما فيه من بلاغة وفصاحة لم يجر بحا

 $<sup>^{1}</sup>$  . سورة البقرة الآية  $^{257}$ 

<sup>25.26</sup> بابن عطاء الله السكندري، لطائف المنن ، تحقيق :عبد الحليم محمود ، ص $^2$ 

<sup>3 .</sup> المصدر نفسه.

<sup>4.</sup> سورة الروم الآية 40.

 $<sup>^{5}</sup>$ . ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص $^{5}$ 

<sup>6 .</sup> المصدر نفسه.

<sup>.</sup> فضل حسن عباس . محاضرات في علوم القرآن . دار النفائس عمان . الطبعة الأولى سنة 2007م . 440.

لسان أبلغ الناس وأفصحهم (وألفاظ القرآن هي لب كلام العرب وزبدته، وما عداها وهو بالإضافة إليها كالقشور والنوى بالإضافة إلى أطايب الثمرة، وكالحثالة والتبن بالنسبة إلى لبوب الحنطة) 1. وأساليب الخطاب القرآني من تقديم والتأحير، والحذف والذكر وغيرها من الموضوعات ذات المساس بالمفاهيم اللغويّة والبلاغية.

أما ابن عطاء الله فقد وجدته يدقق النظر في النصوص القرآنية، وفي معانيها، من مختلف الجوانب ويعتمد في ذلك على السياق بأنواعه في بيانها، وما ينطوي عليه من دلالات، وذلك من خلال أمثلة قليلة مبثوثة في تفسيره لبعض آيات القرآن الكريم، وسوف نورد مثالا لكل نوع من أساليب الخطاب التي وجدتها:

## 1 ـ التقديم والتأخير وعلاقته بالسياق

يعد التقديم والتأخير في أسلوب القرآن الكريم أداة فعّالة لأداء هذا الأسلوب المعجز، فكل كلمة قدمت لسبب وأخرت أخرى لسبب، والتقديم والتأخير يعتمد على وضع الكلمات في سياقات مختلفة لبيان سبب التقديم والتأخير، ليخرج النص إلى أغراض دلالية متنوعة.

وأسلوب التقديم والتأخير من الموضوعات ذات الأهمية البالغة في العربية، ويستدل به للوقوف على المعنى الدلالي للنصوص القرآنية وفيما يلى أمثلة تبين وجوه التقديم والتأخير:

- تقليم اسم الجلالة : ينبه ابن عطاء الله على أن تقديم اسم الجلالة ﴿ الله ﴾ في ابتداء هذه النصوص القرآنية إنما هو للدلالة على أن كل اسم من أسمائه إن أظهره فهو صفة هذا الاسم ونعته، وإن أظهره بالهاء فهو عائد عليه وهو منه وإليه فانه لا يتم ذكره إلا بإظهار الهاء ، ونصوص الآيات هي :
  - -قال الله تعالى:﴿ الله لا إله إِلاَّ هُوَ الْحَيُّ الْقَيُّومُ ﴾.
  - -قال تعالى: ﴿ الله لا إله إِلاَّ هُوَ لَيَجْمَعَنَّكُمْ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ لاَ رَيْبَ فِيهِ وَمَنْ أَصْدَقُ مِنَ الله حَدِيثاً ﴾.
    - -قال تعالى:﴿ الله لَا إِله إِلَّا هُوَ رَبُّ الْعَرْشِ الْعَظِيمِ ﴾.

<sup>. 201</sup> مالغة ج1 صالحين. المزهر في علوم اللغة ج1

-قال تعالى: ﴿ وَهُوَ الله فِي السَّمَاوَاتِ وَفِي الأَرْضِ يَعْلَمُ سِرَّكُمْ وَجَهرَكُمْ وَيَعْلَمُ مَا تَكْسِبُونَ ﴾. وقال تعالى: ﴿ إِنَّنِي أَنَا الله لَا إِله إِلَّا أَنَا فَاعْبُدْنِي ﴾.

وفي ذلك يقول ابن عطاء الله: « فتنبه أيدك الله تعالى في هذه الآيات وفي أمثالها كيف ابتدأ فيها بذكر اسم الله، ونفي ما سواه، وإثباته إياه، فكل اسم من أسمائه إن أظهره فهو صفة هذا الاسم ونعته، وإن أظهره بالهاء فهو عائد عليه وهو منه وإليه فانه لا يتم ذكره إلا بإظهار الهاء وسيأتي ذكر ذلك والكلام على حروفه مبينا إن شاء الله تعالى» أ.

#### <u>2</u> . الذكر والحذف وعلاقته بالسياق :

تعددت أساليب اللغة العربية من تقديم وتأخير وذكر وحذف وغيرها ، وهذه تعدّ ثروة واسعة للغة العربية في ثرائها، وأسلوب الذكر والحذف من الأساليب التي تناولها علماء اللغة العربية والأصوليون في القرآن الكريم والنصوص الأدبية؛ لبيان المعنى المطلوب من زيادة في اللفظ ونقصان فيه، فالذكر: هو وجود كلمة على جهة التذكير في المعنى الذي يدلّ عليه. إن أسلوب الذكر والحذف في القرآن الكريم من الأساليب التي تحتاج إلى دراية كبيرة بلغة العرب من نحو وصرف وبلاغة ودلالة، وهذا ما جمعه ابن عطاء الله ، فقد كان علمه واسعاً في اللغة من مختلف جوانبها، وقد وقف على أسلوب الذكر بشكل متميز، وأظهر كثيراً من المواقع التي أظهر فيها اللفظ وكان حقّه الإضمار، إلى جانب تطرقه إلى الكثير من الأغراض الدلالية التي يخرج إليها أسلوب الذكر معتمداً على السياق في بيان هذه الأغراض. وقد وقف ابن عطاء الله في تفسيره للآيات القرآن الكريم على مواضع حسب ما فسره من الآيات وفيما يلى نورد أمثلة لذلك:

### أ ـ أمثلة للذكر :

اختصاص ذكر اسم الجلالة ﴿ الله ﴾ في قوله تعالى : ﴿ الله وَلِيُّ اللَّه وَلِيُّ اللَّه وَلِيُّ اللَّه وَلَيْ اللَّه وَلَيْ اللَّه وَلَيْ اللَّه وَلَيْ اللَّه وَلَيْ اللَّه وَلَيْ اللَّه وَلَا اللَّه وَلَا اللَّه وَلَا اللّه وَلَى اللّه اللّه وَلَا اللّه وَلَى اللّه وَلَا اللّه وَلَى اللّه وَلَى اللّه وَلَى اللّه وَلَى اللّه وَلَا اللّه وَلَى اللّه وَلَا اللّه وَلَا اللّه وَلَى اللّه وَلَا اللّه وَلَى اللّه وَلَى اللّه وَلَا اللّه وَلَا اللّه وَلَى اللّه وَلَا اللّه وَلَى اللّه وَلَا اللّه وَلَى اللّه وَلَى اللّه وَلَى اللّه وَلَى اللّه وَلَا اللّه وَلْ اللّه وَلَى اللّه وَلَا اللّه وَلَى اللّه ولم اللّه اللّه ولم اللّه ولم اللّه اللّه ولم اللّه ولم الللّه ولم اللّه اللّه ولم اللّه ولم اللّه اللّه ولم الللّه ولم اللّه اللّه اللّه الللّه ولم اللّه الللّه الللّه اللّه اللّه اللّه الللّه اللّه اللّه اللّه اللللّه اللّه اللّه اللّه اللّه الل

<sup>1.</sup> ابن عطاء الله السكندري ، القصد الجرد ، ص 37.

#### الفصل الثالث: البحث الدلالي في تفسير انب عطاء الله

الأوصاف، لأنه أراد أن يعرفك بشمول ولايته لسائر المؤمنين من الاسم الجامع لجميع الأسماء ، فلو ذكر اسما من أسماء الأوصاف لكانت الولاية من حيثية ذلك الاسم  $^2$ .

- (رزاق) من قوله تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهَ هُوَ الرَّزَّاقُ ذُو الْقُوَّةِ الْمَتِينُ ﴾ يقف ابن عطاء الله عند صيغة فعال ليدل على أن السياق الحامل للمعنى المراد اقتضى ذكر هذه الصيغة بالمبالغة لتعدد الرزق وتعداد أعيان المرزوقين فيقول: ﴿ اعلم أن مجيء هذه الصيغة على بقاء فعال يقتضي المبالغة فيما سيقت له، فرزاق ابلغ من رازق، لان فعال في باب المبالغة ابلغ من فاعل فيمكن أن تكون لتعداد الرزق، ويحتمل فيمكن أن تكون لتعداد الرزق، ويحتمل أن يكون المراد هما جميعا ﴾ 3.
- تذكر النعمة وقت البلية: يذكر ابن عطاء الله أن السياق القرآني في قوله تعالى الشرأوَلَمَّا أَصَابَتْكُم مُّصِيبَةٌ قَدْ أَصَبْتُم مِّتْلَيْهَا ﴾ ، ذكرهم بما أصابوا من السوابق التي توجب الاستسلام لكل ما يرد من الله وذلك وقت المصيبة ليخفف وطأتما عنهم فقال : « فسلاهم الحق فيما أصيبوا بما أصابوا؛ وهذا من العطايا السابقة ، وقد يقترن بالبلايا في حين ورودها، ما يخففها على العباد المقربين، من ذلك أن يكشف لهم عن عظيم الأجر الذي ادخره لهم في تلك البلية، ومرها ما ينزل على قلوبهم من التثبيت والسكينة، ومنها ما يورده عليهم من دقائق اللطف وتنزلات المنن » 5.

### ب. أمثلة للحذف:

قوله تعالى : ﴿ إِنَّ الَّذِينَ اتَّقُواْ إِذَا مَسَّهُمْ طَائِفٌ مِّنَ الشَّيْطَانِ تَذَكَّرُواْ فَإِذَا هُم مُّبْصِرُونَ﴾ 6.

<sup>.</sup> 257 . سورة البقرة الآية .  $^{1}$ 

<sup>2.</sup> ابن عطاء الله السكندري، لطائف المنن ، تحقيق :عبد الحليم محمود ، ص 25.26.

<sup>71</sup>ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ص .

<sup>165</sup> . سورة آل عمران الآية .  $^4$ 

 $<sup>^{5}</sup>$  . ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص  $^{5}$ 

<sup>6.</sup> سورة الأعراف الآية 201

يبين ابن عطاء الله أن متعلق فعل ﴿ تَذَكَّرُوا ﴾ حذف لفائدة تعدد مراتب التذكر فيقول: « قوله تعالى: ﴿ تَذَكَّرُوا ﴾ حذف متعلقة ولم يقل تذكروا الجنة، أو النار أو العقوبة، أو غير ذلك. وإنما حذف متعلق تذكروا لفائدة جليلة، ولذلك: أن التذكر الماحي لطيف الهوى من قلوب المتقين، على حسب مراتب اليقين ومرتبة التقوى، يدخل فيها الأنبياء والرسل والأولياء والصديقون والصالحون والمسلمون، فتقوى كل أحد (على حسب حاله ومقامه، وكذلك أيضا تذكر كل أحد) على حسب مقامه » أ.

ثم يقرر ابن عطاء الله أن الحذف أبلغ وأوجز من الذكر الذي لا ينحصر لأنواع المتذكرين فيقول: « فلو ذكر قسما من أقسام التذكر، لم يدخل فيه إلا أهل ذلك القسم. فلو قال تعالى: (إن الذين اتقوا إذا مسهم طائف من الشيطان تذكروا العقوبة فإذا هم مبصرون، خرج عنه الذين تذكروا التوبة). ولو قال: (تذكروا سابق الإحسان) لخرج منه الذين تذكروا لواحق الامتنان إلى غير ذلك، فأراد الحق سبحانه وتعالى، أن لا يذكر متعلق التذكير ليشمل المراتب كلها فافهم »2، وهذا من وجوه الإعجاز القرآني.

<sup>.</sup> ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص33 .

<sup>.</sup> المصدر نفسه  $^2$ 

# النصل الرابع:

لغة النصوف الإشارية وتوظيفها في تفسير ابن عطاء الله.

#### تهيد .

المبحث الأول: طبيعة اللغة الصوفية وفهم الخطاب القرآني . المبحث الثاني: لغة التصوف الإشارية وعلاقتها بالتفسير . المبحث الثالث: توظيف ابن عطاء للشواهد القرآنية .

#### تمهيد:

إن علم التصوف قد استقل بلغة خاصة هي لغة الذوق والرمز <sup>1</sup>، فكما أن للمتكلمين مصطلحهم الكلامي، وللفقهاء مصطلحهم الفقهي، وللأصوليين مصطلحهم الأصولي، فقد كان للصوفية مصطلحهم الصوفي، ثم إن إن التصوف ليس بديلا عن الكتاب والسنة بل هو مشيد بالكتاب والسنة كما قال الإمام الجنيد وإنما كشف التصوف عن عمق في الفهم لا تحتمله العبارات ولا تصلح له عموم العقول، ثم إن هذا الفهم الصوفي ليس من التكليف في شيء بل هو فضل الله يؤتيه من يشاء يختص به من يشاء.

ومن ثم سوف نتعرض في هذا الفصل إلى طبيعة هذه اللغة الإشارية عموما، وتفريعات ذلك، وقصور العبارة عنها، ثم إلى امتلاك ابن عطاء الله لهذه اللغة الإشارية، وقدرته على فك إشكالاتها في تفسير نصوص القرآن ونصوص الحديث وما أشكل من أقوال أهلها. ثم إلى توظيفها من خلال مبدأ إسقاط التدبير، ومصنف "الحكم العطائية" وذلك في ثلاثة مباحث:

370

عمد بن بريكة . موسوعة الطرق الصوفية الإيضاح والبيان لمصطلح أهل العرفان . الطبعة الأولى . دار الحكمة الجزائر . سنة  $^{1}$  . محمد بن بريكة . موسوعة الطرق الصوفية الإيضاح والبيان لمصطلح أهل العرفان . الطبعة الأولى . دار الحكمة الجزائر . سنة  $^{2007}$ 

# المبحث الأول:

# طبيعة اللغة الصوفية وفهر الخطاب القرآني.

المطلب الأول: مسائل في طبيعة اللغة الصوفية.

المطلب الثاني: مسائل في الفهم العميق لخطاب القرآني.

المطلب الثالث: الفهم الإشاري للنصوص وشرحه.

## المطلب الأول:

# مسائل في طبيعة اللغة الصوفية.

- 1. قصور اللغة عن حمل المعرفة الصوفية.
  - 2. تفاوت الدلالة حسب الفهم .
- 3. المسموع واحد وتتعدد أفهام السامعين .
- 4. قد يفهم من اللفظ عكس قصد المتكلم.
  - 5. إنشاء معجم مصطلحات الصوفية.

#### 1 . قصور اللغة عن حمل المعرفة الصوفية:

تتضمن اللغة الصوفية المصطلح الصوفي والشطح والرمز والحرف والحكمة والتفسير ولكن التعقيد هو سمتها 1 لطبيعتها الذوقية .

يقول أبو العلا العفيفي: (إن لغة المنطق قاصرة عن أن تعبر على تلك المعاني الذوقية التي يدركها الصوفي في أحوال وجده فليس لديه إلا لغة الإشارة والرمز ولغة الخيال والعاطفة يومئ بها إيماءا إلى تلك المعاني التي لا يدركها على حقيقتها إلا من ذاق مذاق القوم وحرب أحوالهم) 2.

فالمعرفة الصوفية موضوعها هو الذات الإلهية من حيث صفاتها وأسماؤها وأفعالها، ومن ثم فإن معرفة وجود الله تعالي تقصر دونه مدارك البشر سواء حسا أم عقلا أم قلبا، لأنها مدارك محدودة، ولذا قال ابن عطاء الله : « أن المعرفة بالله أعسر المعارف، و إدراك موضوعها على التحقيق من الأمور التي يقصر دونها البشر»  $^{3}$ .

وبهذا يقطع ابن عطاء الله أن المعرفة الصوفية من حيث الموضوع أشد ما تكون غموضا، ولا يمكن الوصول إلى شيء من التفصيل في ذلك، ما لم يتأت بسلوك طريق التصوف وذلك لخصوصيات منها:

- الحقائق التي تنكشف للصوفي في خلواته حقائق فردية، لا يمكن بحال أن تتصف بالعموم والتكرار، مما يجعل لصاحبها السبق والفضل فيما لمع له من الدرر التعرف على الذات الإلهية.
  - ما يتحدث عنه الصوفي من المعارف يكون بلغة الرمز والإشارة، لعدم وفاء الألفاظ للمعاني العادية فضلا عن حقيقة معارف الصوفي، لما تسربلت به من الحجب عن إدراك مدلولاتها.
- يغلب على عبارة الصوفي الإبمام والتعقيد، مما يتعذر على الإنسان العادي أن يشارك الصوفي في تذوق ما يعبر عنه من معارف ولو شيء من التفصيل.
- . الكشفيات والذوقيات غير قابلة للعبارة والإشارة والسؤال والجواب، فمن عرف الله على سبيل المشاهدة والذوق كل لسانه عن العبارة والإشارة 4.

محمد بن بريكة ، موسوعة الطرق الصوفية الإيضاح والبيان لمصطلح أهل العرفان ، ج1 ص 71 .

<sup>.</sup> أبو العلا عفيفي ، مقدمة فصوص الحكم لابن عربي ، دار الكتاب العربي ، بيروت1980 ، ج1 ص53.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> - ابن عطاء الله ، القصد المجرد في معرفة الاسم المفرد ، ص38.

<sup>.29</sup> ميد حيدر آملي ، جامع الأنوار ومنبع الأسرار ، تحقيق: عثمان إسماعيل علمي ، طبعة طهران سنة 1969م، ص $^{4}$ 

- الألفاظ لا تحمل المعاني: ومن ثم فإن اللغة عاجزة بألفاظها أن تحمل المعاني التي يفهمها أهل التحقيق، وما أودع الكتب منها إنما هي قطرات من بحور ويؤكد ذلك ابن عطاء الله بما سمعه من شيخه فيقول: « ولقد سمعت شيخنا أبا العباس المرسي رضي الله تعالى عنه يقول: جميع ما في كتب القوم عبرات من سواحل بحر التحقيق » أ.

ويؤكد ابن عطاء الله أن الصوفية لا يحرصون على تأليف الكتب بل يشتغلون بتربية الرحال فقد سئل شيخه أبو الحسن الشاذلي : « فقيل له : لم لا تضع كتابا في الدلالة على الله تعالى وكتب القوم ؟ فقال رضي الله تعالى عنه : كتبي أصحابي  $^2$ ، وكذلك أبو العباس المرسي لم يضع كتابا في ذلك، ويعلل ابن عطاء الله ذلك فيقول: « والسبب في ذلك أن علوم هذه الطائفة علوم التحقيق، وهي لا تحتملها عقول عموم الخلق  $^3$ ، وحقا ما يقول ابن عطاء الله فقد وجدنا من ألفوا كتبا في هذا الشأن كالحلاج ومحي الدين بن عربي وعبد الكريم الجيلي وغيرهم، لم تبلغ العقول عمق فهمها حتى من العلماء، فلحأ بعضهم إلى تأويل عباراتهم، وذهب بعضهم إلى العقول عمق فهمها حتى من العلماء، فلحأ بعضهم إلى تأويل عباراتهم، وذهب بعضهم إلى التي طرحها عليه تلميذه العالم "أحمد بن المبارك" فأجابه بما كشف له وعلى قدر ما تحتمله العبارة وأحيانا يقول له: (هذا ما يمكن التعبير عنه ....ولا أدري كيف أخبر عنها)  $^4$ . فهو يلوح بالإشارة ويكتنز العبارة صونا للمعارف خشية أن تبتذل، وقوفا عند قوله صلى الله عليه وسلم : ( خاطبوا الناس على قدر عقولهم ).

### 2 ـ تفاوت الدلالة حسب الفهم:

### أ ـ معنى الفهم :

يقرر ابن عطاء الله أن وجود العبارة من نعم الله على عباده، ويقصد بالعبارة اللغة التي يتخاطب بما الناس، غير أنه يقرر مع ذلك أن الفهم يتفاوت فيه المخاطبون على درجات كبيرة

<sup>1.</sup> ابن عطاء الله السكندري ، لطائف المنن ، ص 67.

<sup>6</sup> . المصدر نفسه ، ص .  $^2$ 

<sup>3 .</sup> المصدر نفسه .

<sup>4 .</sup> أحمد بن المبارك . الإبريز من كلام العارف بالله تعالى سيدي عبد العزيز الدباغ . ضبطه وصححه عاصم إبراهيم الكيالي . الطبعة الأولى . دار الكتب العلمية بيروت . سنة 2006م ، ص153 .

على حسب الاستعداد، فهناك فهم سطحي وفهم عميق يتفاوت فيه المخاطبون وخاصة كلام أولياء الله تعالى، لأنهم ورثة النبوة ومن مظاهرها جوامع الكلم، ثم إن الولي لا يتكلم إلا بإذن ولذلك ينفذ كلامه وتحلو في الأسماع عبارته و في ذلك قول ابن عطاء الله: « من أجل مواهب الله لأوليائه وجود العبارة، ويجب أن يفهم أن من أذن له في التعبير تحيأت في مسامع الخلق عبارته وحليت لديهم إشارته  $^1$ ، فعلى قدر التنوير يكون التعبير.

«فأهل الفهم أخذوا عن الله وتوكلوا عليه فكانوا بمعونته لهم فكفاهم ما أهمهم وصرف عنهم ما أغمهم، واشتغلوا بما أمرهم عما ضمن لهم، علما منهم بأنه لا يكلهم إلى غيره ولا يمنعهم من فضله، فدخلوا في الراحة، ووقفوا في جنة التسليم، ولذاذة التفويض، فرفع الله بذلك مقدارهم وكمل أنوارهم  $^2$ ، يقينا منهم أن باب المنة لا يقف عليه أحد، فلا تراهم يستعجلون ما أجل ولا يستبطئون ما أخر لقوله صلى الله عليه وسلم: (لا يحملنكم استبطاء أمر على استعجاله فإن الله لا يعجل بعجلة أحدكم).

# ب ـ أثر الفهم:

للفهم السليم والعميق أثر في حمل الأعباء والتخفيف من أثقال التكاليف، وإنما يتعب الناس أو يرتاحون حسب فهمهم، وفي ذلك يقول ابن عطاء الله : « التاسع: وهو "إنما قواهم على حمل أثقال التكاليف، ورود أسرار التصريف": وذلك: لأن التكاليف شاقة على العباد، ويدخل في ذلك امتثال الأوامر، والانكفاف عن الزواجر، والصبر على الأحكام، والشكر عند وجود الأنعام. فهي إذن أربعة: طاعة، ومعصية، ونعمة، وبلية. وهي أربع لا خامس لها: ولله عليك في كل واحدة من هذه الأربع عبودية يقتضيها منك بحكم الربوبية.

فحقه عليك في الطاعة: شهود المنة منه عليك فيها.

وحقه عليك في المعصية: الاستغفار لما ضيعت فيها.

وحقه عليك في البلية: الصبر معه عليها.

وحقه عليك في النعمة: وجود الشكر منك فيها.

<sup>.</sup> ابن عطاء الله السكندري، لطائف المنن ، تحقيق :عبد الحليم محمود ، ص 37.

<sup>2.</sup> ابن عطاء الله السكندري ، تاج العروس الحاوي لتهذيب النفوس ، ص 33.

ويحمل عنك أعباء ذلك كله: الفهم. وإذا فهمت أن الطاعة راجعة إليك وعائدة بالجدوى عليك، صبرك ذلك على القيام بها. وإذا علمت أن الإصرار على المعصية والدخول فيها، يوجب العقوبة من الله آجلا، وانكشاف نور الإيمان عاجلا، كان ذلك سببا للترك منك لها. وإذا علمت أن الصبر تعود عليك ثمرته، وتنعطف عليه بركته، سارعت إليه، وعولت عليه. وإذا علمت أن الشكر يتضمن المزيد من الله لقوله تعالى: ﴿ولئن شكرتم لأزيدنكم ﴾، كان ذلك سببا لمثابرتك عليه، ونحوضك إليه \_» أ. فيؤكد ابن عطاء الله الركن الخامس من أركان الإيمان المتمثل في الإيمان بالقدر خيره وشره، حلوه ومره، سعيا منه إلى ترشيد العقول واستنارتها بما يعود عليها من النفع الدنيوي من راحة القلب وعدم منازعة القدر، ومن ثم عول أهل القرب على عليها من النفع الدنيوي من راحة القلب وعدم منازعة القدر، ومن ثم عول أهل القرب على خشية الإحاطة بمخادع ودسائس الشيطان، الكامنة في بواطن الناس على اختلاف مراتبهم وعلومهم خشية الاحتجاب عن الحق، رفعا لهمم السائرين إلى الله، راجين بذلك صرف القلوب إلى الله تعالى، ابتغاء الفهم عنه.

# ج. لكل قوم ما فهموا:

يبين ابن عطاء الله أن الخاصة 2 إذا سمعوا لفظ هو ه يسبق إلى فهمهم غير ذكر الحق تعالى، لغلبة شهوده في قلوبهم فيقول: « فإن ذكر هو ه عندهم لم يسبق منه إلى فهمهم غير ذكر الحق فيكتفون به عن بيان كل ما يتلوه، وذلك لتمكن معرفتهم، وسعة علمهم، وقوة إدراك فهمهم، واستكمالهم في حقائق القرب، واختصاصهم بصفاء ضمائر القلب واستيلاء ذكر الحق على أسرارهم، واستغراقهم بإفراد الاسم المفرد في أذكارهم» 3.

يستفيد ابن عطاء الله من المخارج الصوتية في لفظ ﴿هُو﴾، ومن صفات حرف ﴿الهاء﴾، فيقول: ﴿ فإن هجاء ﴿ هُ ﴾ إذا مكنت الضمة من الهاء حرفان: ﴿هاء ﴾ و ﴿واو ﴾. فالهاء تخرج من أقصى الحلق، وهي من حروفه، والواو تخرج من الشفة، فهو مجموع بين ابتداء أول المخارج وانتهاء آخرها، وفي ذلك إشارة إلى إثبات وجود موجود معلوم، الذي هو ضد النفي المعدوم.

<sup>.</sup> ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص09.

ملاء علماء الطريقة (أي طريقة تزكية النفس وتطهير القلب)، وخاصة الخاصة هم علماء الحقيقة (أي علماء الخاصة هم علماء الطريقة (أي علماء الشهود والعيان) . عاصم إبراهيم الكيالي ، فهرس بشرح مصطلحات الصوفية عند ابن عطاء الله السكندري ، مطبوع في آخر اللطائف الإلهية في شرح مختارات من الحكم العطائة للمؤلف نفسه ، ص159.

<sup>3 .</sup> ابن عطاء الله السكندري ، القصد المجرد في معرفة الاسم المفرد ، ص54.

#### الفصل الرابع: لغة التصوف الإشارية وتوظيفها في تفسير ابن عطاء الله

وتنبيه إلى ابتداء كل حادث منه، وانتهائه إليه، وليس له هو ابتداء، والهاء من حروف الحلق التي لا تنطبق عليها اللهوات ولا تنضم عليها الشفتان» 1.

فتراه يشير إلى أن لفظ ﴿هو﴾، الذي يفهم منه الخاصة أنه يدل على الله تعالى ولا يفهمون منه غير هذه الدلالة إنما ركب من حرفين أحدهما ابتداء المخارج ﴿الهاء ﴾ وآخرهما انتهاء المخارج ﴿الواو ﴾ وقد جمع ما بينهما من الحروف وما تتركب منه أي جمع دلالة اللغة المركبة من هذه الحروف، وفي صفة ﴿الهاء ﴾ إشارة أخرى، هي أنها لا تنطبق عليها اللهاة ولا تضم عليها الشفتان، مما يدل على إطلاقها وعدم حدوديتها، ودليل ذلك قول ابن أبي زيد: (ليس لأوليته ابتداء ولا لآخريته انتهاء، فهو الأول بلا بداية والآخر بلا نهاية) 

2 قال تعالى : ﴿ هُو الْأُولُ فَا الله الله هُولاء الحيازة بهذا اللفظ فتعاطوه مع الأنفاس فساق لهم أنفس التجليات.

1 . المصدر النفسه.

<sup>.</sup>  $^2$  . ابن أبي زيد القيرواني . الرسالة الفقهية . مؤسسة الرسالة . سنة  $^2$ 00م ، ص  $^2$ 

<sup>3 .</sup> سورة الحديد الآية 3 .

# 3 ـ المسموع واحد وتتعدد أفهام السامعين:

فنجد ابن عطاء الله يوظف ذلك المعنى الحسي المفهوم من الآية وهو سقي نفس نوع الشجر بنفس نوع الماء ومع ذلك تتفاضل في الطعم، والآية الثانية التي تدل أن المخاطب يستند في فهم الخطاب إلى مرجعية سابقة له في تكوينه، وإلا أبحم الخطاب في فهمه حتى يتوقف، ثم يفسر ابن عطاء الله في المثال السابق وجه تعدد الفهم لدى السامعين مع أن المسموع واحد فيقول: « فأما الذي سمع (اسع ترى بري) فمريد دل على النهوض إلى الله بالأعمال ليستقبل الطريق بالجد، وقيل له: ( اسع إلينا بصدق المعاملة ترى برنا بوجود المواصلة)، وأما من سمع (الساعة ترى بري) ....على قلبه لما أحرقته نار الشغف، وأما الآخر فعارف كشف له عن واسع الكرم، فخوطب من حيث يشهد فسمع (ما أوسع بري)» في وهذا ما ساقه الاتساع وشمول الرحمة، الدى بمؤلاء إلى معاينة فضل الله، ومشاهدة ما تجلى لهم من الفهم عنه.

## 4 . قد يفهم من اللفظ عكس قصد المتكلم:

يواصل ابن عطاء الله تلك الفكرة القاضية بأن الخطاب يفهم من سامعه على حسب استعداد ومرتبة السامع، وقد يخالف فهم السامع قصد المتكلم وفيما يلى مثالين لذلك:

 $<sup>^{1}</sup>$  . سورة الرعد الآية  $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> . سورة البقرة الآية 60.

 $<sup>^{3}</sup>$  ابن عطاء الله السكندري ، لطائف المنن ، ص $^{2}$  . ابن عطاء الله السكندري ، لطائف المنن ، ص

<sup>4 .</sup> المصدر نفسه.

المثال الأول : قوله « وربما فهموا من اللفظ ضد ما قصده واضعه، كما أحبرنا الشيخ الإمام مفتي الأنام تقي الدين محمد بن علي القشيري، قال : كان ببغداد فقيه يقال له ابن الجوزي يقرأ اثني عشر علما فخرج يوما قاصدا إلى المدرسة فسمع منشدا ينشد شعرا من البحر الوافر:

إذا العشرون من شعبان ولت فواصل شرب ليلك بالنهار ولا تشرب بأقداح صغار فقد ضاق الوقت عن الصغار فخرج هائما على وجهه حتى أتى مكة، فلم يزل مجاورا بما حتى مات  $^1$ .

المثال الثاني: قوله « قرئ على الشيخ مكين الدين الأسمر قول القائل من البحر البسيط:

لوكان لي مسعد بالراح يسعدي لما انتظرت بشرب الراح إفطارا الراح شيء شريف أنت شاربه فاشرب ولو حملتك الراح أوزارا يا من يلوم على صهباء صافية كن في الجنان ودعني أسكن النار

فقال إنسان هناك : لا يجوز قراءة هذه الأبيات، فقال الشيخ مكين الدين  $^2$  للقارئ : اقرأ هذا رجل محجوب  $^3$ .

ففي المثال الأول صاحب الأبيات مدمن خمر عاجله قدوم رمضان، فأوصى نفسه بمضاعفة الشراب في العشر الأخيرة من شعبان، لكن ابن الجوزي لما سمع الأبيات فهم أن العمر كاد أن ينقضي فعليه بمضاعفة العبادة خشية حلول الأجل وهذا عكس قصد صاحب الأبيات، وأما المثال الثاني فصاحب الأبيات شارب خمر يهزأ بمن أنكر عليه ويرد علي من يلومه في شربها بأن الخمر صهباء صافية وإن لم تقبل فاسكن الجنان التي تدعيها ودع شارب الخمر يسكن النار، لكن الشيخ مكين الدين فهم عكس هذا، ففهم أن شرب خمر المحبة الإلهية لا لوم فيها، ومن يلوم فله ما يدعيه من الجنان وهي الراحة وليدع صاحب المحبة يصلى نارها، ولهذا نهر من ابتدره بالاعتراض على ظاهر الألفاظ لا على المعنى، جهلا منه بتعدد معاني الكلام حسب الفهوم، فحجبه ظاهر اللفظ عن باطنه.

#### 5 ـ إنشاء معجم اصطلاحات الصوفية :

<sup>1.</sup> ابن عطاء الله السكندري ، لطائف المنن ، ص 109.

<sup>.</sup> مكين الدين الأسمر : هو من تلامذة أبي الحسن الشاذلي .  $^2$ 

<sup>.</sup> ابن عطاء الله السكندري ، لطائف المنن ، ص109.

وضع أثمة التصوف تعريفات لمصطلحاتهم، لتقريب معناها لمن جاء بعدهم، فهي وإن كانت محصلة تجربة ذوقية ذاتية فإنها ليست مستعصية على العقل بإطلاق  $^1$ ، وهذا ما فعله جماعة من الصوفية في كتبهم ك"القشيري" و"أبي حامد الغزالي" و"محي الدين بن عربي"، فقد خصصوا فصولا لشرح الدلالة العلمية لمصطلحاتهم، وأمست تلك المصطلحات سمة علم التصوف فإذا وحدت ألفاظا مثل : (السلوك والجذب والحال والمقام والمحو والفناء والبقاء....) فإنك في محور علم التصوف $^2$ ، وقد ذكر "القشيري" غايتين لهذا الاصطلاح الصوفي هما $^3$ :

. الكشف عن المعاني الخاصة .

. وستر الحقيقة الصوفية عن غير أهل التصوف.

ولقد ظهرت معاجم متخصصة تعتني بالمصطلح الصوفي، منها "المعجم الصوفي" لـ "سعاد الحكيم"، وقد قصرته على المصطلح الصوفي عند الشيخ "محي الدين بن عربي" فلم يتعداه إلى غيره، ومنها "الموسوعة الصوفية" لـ"عبد المنعم الحفني"، (وفيها ما يفيد الباحث العلمي المتخصص) 4، وآخرها صدورا الجزء الأول والثاني من "موسوعة الطرق الصوفية " بعنوان "الإيضاح والبيان لمصطلح أهل العرفان : المعجم الصغير" لـ"محمد بن بريكة " وقد قسمها إلى ثلاث أنواع فقال: (أجدني أمام ثلاثة ألوان من المصطلحات: البسيط والمتقابل والعرفاني الخاص، أشرحها فيما يستقبل من الصفحات) 5.

وأفرد "عاصم إبراهيم الكيالي " بعد شرحه لثلاثين حكمة مختارة من حكم "ابن عطاء الله السكندري" فهرسا لمصطلحات الصوفية عند ابن عطاء الله مرتبة حسب حروف المعجم تبعا

 $<sup>^{1}</sup>$  . محمد بن بريكة ، موسوعة الطرق الصوفية الإيضاح والبيان لمصطلح أهل العرفان ، ج  $^{1}$  ص  $^{88}$  .

عمد بن بريكة ، موسوعة الطرق الصوفية الإيضاح والبيان لمصطلح أهل العرفان، دار الحكمة الجزائر 2007 ، ج1 ص $^2$ 

القشيري أبو القاسم عبد الكريم بن هوازن بن عبد الملك بن طلحة (ت465ه). الرسالة القشيرية في علم التصوف. دار العالم القاهرة. الطبعة الثانية 1423ه -2003م ، ص31.

 $<sup>^{4}</sup>$  . محمد بن بريكة ، موسوعة الطرق الصوفية الإيضاح والبيان لمصطلح أهل العرفان ، ج $^{1}$  ص $^{8}$ 

<sup>.</sup> المرجع نفسه ، ج 1 ص 92 .

الفصل الرابع: لغة التصوف الإشارية وتوظيفها في تفسير ابن عطاء الله

لورودها في الحكم <sup>1</sup>، أخذها من مصادر ومعاجم التصوف المختلفة، منها "لطائف الإعلام" و"التعرف لمذهب التصوف" و"جامع الأصول في الأولياء" وغيرها.

381

<sup>135</sup> من ص 135 اللطائف الإلهية في شرح مختارات من الحكم العطائية لابن عطاء الله السكندري ، من ص 135 . إلى ص200 .

# المطلب الثاني:

# مسائل في الفهر العميق للخطاب القرآني.

- 1 ـ تفاوت الناس في فهم الخطاب .
  - 2. عمق الفهم في النص القرآني.
- 3 ـ أهل المعرفة يفهمون الخطاب القرآني بمجموعه.

## 1 ـ تفاوت الناس في فهم الخطاب :

يؤكد ابن عطاء الله أن التفاوت في الفهم واقع في نصوص القرآن الكريم، فالنص واحد والفهم يتفاوت وربما يتعاكس، ويضرب لذلك أمثلة في الجيل الأول الذي تلقى القرآن وهم الصحابة رضي الله عنهم أجمعين وفيما يلي تفصيل ذلك:

• المثال الأول: قوله تعالى: ﴿ وَفِي السَّمَاء رِزْقُكُمْ وَمَا تُوعَدُونَ ، فَوَرَبِّ السَّمَاء وَالْأَرْضِ إِنَّهُ لَحَقٌ مِّثْلَ مَا أَنَّكُمْ تَنطِقُونَ ﴾ أ، وعنها يقول ابن عطاء الله: ﴿ فهذه الآية سرت أقواما، وأحجلت آخرين. أما الذين سرتهم: فهم في المقام الأول إذ يزيد بما إيمانهم، ويرسّخ بما إيقانهم فينتصروا بما على وساوس الشيطان، وشكوك النفس.

وأما الذين أخجلتهم: فإنهم علموا أن الحق سبحانه وتعالى علم منهم عدم الثقة، ووجود الاضطراب فأقامهم مقام أهل الشك، فأقسم لهم فأخجلهم ذلك حياء منه، وذلك مما أفادهم الفهم عنه» أن ثم يقرر ابن عطاء الله مبدأ تفاضل الأفهام حسب واردات الإلهام فيقول: « ورب شيء واحد أوجب سرور أقوام وحزن آخرين، على حسب تفاضل الإفهام، وواردات الإلهام» قم ومعنى واردات الإلهام ما يفتح الله لعبده من فتوح الغيب .

المثال الثاني: قوله تعالى: ﴿ الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَثْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الْإِسْلاَمَ دِيناً ﴾ أ، يثبت ابن عطاء الله أن هذه الآية فرح بها الصحابة رضي الله عنهم أجمعين، وحزن بها أبو بكر رضي الله عنه، لأنه فهم منها نعي رسول الله صلى الله عليه وسلم، فبكى وأخذ من ذلك أن الشيء إذا استتم خيف عليه من التراجع إلى وجود النقصان 5.

ثم يعلل ابن عطاء الله سبب هذا الفهم النافذ عند أبي بكر لسر وقر في قلبه اختصه الله به فيقول: « واعلم أن الأمر لا يتناقص ما دام الرسول صلى الله عليه وسلم حياً، وفرح الصحابة رضي الله عنهم أجمعين لظاهر البشارة التي فيها، ولم ينفذوا إلى ما نفذ إليه أبو بكر رضي الله عنه،

<sup>1 .</sup> سورة الذاريات الآية 22 . 23 . 1

<sup>.</sup> 82 ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص  $^2$ 

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> – المصدر نفسه .

 $<sup>^{4}</sup>$  . سورة المائدة الآية  $^{3}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> – المصدر نفسه .

فظهر لذلك سر قوله صلى الله عليه وسلم: (ما سبقكم أبو بكر بصوم ولا صلاة ولكن بشيء وقر في صدره)  $^{1}$ ، والذي كان سابقاً هو بعينه الذي أوجب أن يفهم ما لم يفهم غيره» $^{2}$ .

المثال الثالث: قوله تعالى: ﴿ إِنَّ اللّهَ اشْتَرَى مِنَ الْمُؤْمِنِينَ أَنفُسَهُمْ وَأَمْوَاهُمْ بِأَنَّ هُمُّمُ الجُنَّةُ يَقْتَلُونَ فِي سَبِيلِ اللّهِ فَيَقْتُلُونَ وَيُقْتَلُونَ ﴾ 3، في هذه الآية يثبت ابن عطاء الله أن فهمها اسبشر به قوم، وخحل منه آخرون، من خلال ما سمعه من الشيخ المرجايي فيقول: ﴿ وسمعت الشيخ أبا محمد المرجايي رحمه الله يقول: ﴿ وقوم سمعوا هذه الآية الكريمة، فاستبشروا بحذه المبايعة، فابيضت وجوههم سرورا بحا، إذ أهلهم الحق أن يشتري منهم، وإذ أجل أقدارهم، إذ رضيهم للشراء، وسرورا بالثمن الجليل، والثواب الجزيل. وقوم اصفرت وجوههم خملا من الله تعالى، إذ اشترى منهم ما هو مالكه، فلولا أنه علم منهم وجود الدعوى الكامنة في أنفسهم ودعوى المالكية منهم لها، لما قال: ﴿ إِنَّ اللّهَ اشْتَرَى مِنَ الْمُؤْمِنِينَ أَنفُسَهُمْ وَأَمْوَاهُم بِأَنَّ هُمُ الجُنَّة يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِ اللّهِ فَيَقْتُلُونَ فَى اللّه الله فَيَقْتُلُونَ في سَبِيلِ اللّهِ فَيَقْتُلُونَ وَ وَهُم المَنْ الله تأيد كلام الشيخ اصفرت وجوههم جنتان من ذهب آنيتهما وما فيهما)، ثم يتابع ابن عطاء الله تأييد كلام الشيخ المرجاني فيبين وجه استثناء الأنبياء والمرسلين من عقد الشراء قائلا: ﴿ فلو سلم المؤمنون من بقايا المنازعة، ما أوقع عليهم مبايعة ولذلك قال الله تعالى: (إن الله اشترى من المؤمنين....) ولم يقل: من المؤمنية، والمرسلين » 4.

ثم يستشهد بتقسيم الشيخ الشاذلي للنفوس من حيث وقوع عقد الشراء عليها فيقول: « ولذلك قال الشيخ أبو الحسن رحمه الله: النفوس على ثلاثة أقسام نفس لا تشتري لخستها، ونفس تشتري لكرامتها، ونفس لا يقع عليها الشراء لثبوت حريتها.

فالأولى: نفوس الكافرين، لا يقع عليها الشراء لخستها.

والثاني: نفوس المؤمنين، وقع عليها الشراء لكرامتها.

السلطان  $^{1}$  هذا الحديث ذكره عبد الرؤوف المناوي في فيض القدير شرح الجامع الصغير عند تعرضه للحديث رقم4821(السلطان العادل المتواضع ظل الله ورمحه في الأرض يرفع له عمل سبعين صديقا) 4800.

<sup>.82 -</sup> ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص $^2$ 

 $<sup>^{3}</sup>$  . سورة التوبة الآية 111 .

 $<sup>^{4}</sup>$  – المصدر نفسه.

والثالث: نفوس الأنبياء والمرسلين، لم يقع عليها الشراء لثبوت حريتها  $^1$ . فظهر من هذه الأمثلة تأكيد ابن عطاء الله على خاصية الفهم عند كل واحد، حسب درجته.

# 2 ـ عمق الفهم في النص القرآني:

لا يقصد بالفهم هنا سطحي المعني وفك ألفاظ الخطاب، بل يراد بذلك عمق المعنى، ولا يستند فيه إلى العقل وحده بل إلى الإيمان وقوة نوره في القلب، وفيما يلي نتبين عمق النص القرآني:

يؤكد ابن عطاء الله أن الفهم عن الله تعالى، اختصاص من الله تعالى، فيقول مترجما ذلك بلغة المناجاة من الحق تعالى لعبده: « أيها العبد: أمرتك بخدمتي، وضمنت لك قسمتي، فأهملت ما أمرت وشككت فيما ضمنت، ولم أكتف لك بالضمان حتى أقسمت ولم أكتف بالقسم حتى مثلت، وخاطبت عبادا يفهمون، فقلت: ﴿ وَفِي السَّمَاء رِزْقُكُمْ وَمَا تُوعَدُونَ، فَوَرَبِّ السَّمَاء وَالْأَرْضِ إِنَّهُ كَقُ مِّ مَا أَنَكُمْ تَنطِقُونَ ﴾ 2.

ولقد اكتفى بوصفي العارفون، واحتال على كرمي الموقنون، فلو لم يكن وعدي لعلموا أي لا أقطع عنهم واردات رفدي، ولو لم يكن ضماني لوثقوا بوجود إحساني، وقد رزقت من غفل عني وعصاني، فكيف لا أرزق من أطاعني ورعاني؟  $^{8}$ ، فمحل الشاهد في كلام ابن عطاء الله قوله : «وخاطبت عبادا يفهمون فقلت  $^{8}$ ، مما يدل على أن الخطاب القرآني موجه لأهل الفهم عن الله وهذا ما دلت عليه نصوص أخرى منها قوله تعالى: ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتٍ لِّقُوْمٍ يَعْقِلُونَ  $^{4}$ ، وقوله تعالى: ﴿ وَاتَّقُونِ يَا أُوْلِي الْأَلْبَابِ  $^{6}$ ، وقوله تعالى: ﴿ وَاتَّقُونِ يَا أُوْلِي الْأَلْبَابِ  $^{6}$ ، وقوله تعالى: ﴿ وَعَيرها .

# 3 ـ أهل المعرفة يفهمون الخطاب القرآني بمجموعه:

<sup>.</sup> 82 ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص $^{1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  – سورة الذاريات الآية  $^{2}$  .

 $<sup>^{-3}</sup>$  - المصدر نفسه ، ص 122 -  $^{-3}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> - سورة الرعد الآية 4.

<sup>.</sup> 43 سورة العنكبوت الآية 43

 $<sup>^{6}</sup>$  - سورة البقرة الآية 197.

يقرر ابن عطاء الله أن أهل الفهم يتعلمون من خلال فهمهم الصحيح للآيات الطريق الموصل إلى رضا الله في كل ما ينزل بهم، ويضرب مثلا بقوله تعالى: ﴿ وَأُمُرْ أَهْلَكَ بِالصَّلَاةِ وَاصْطَبِرْ عَلَيْهَا لَا نَسْأَلُكَ رِزْقاً خَّنُ نَرْزُقُكَ ﴾، فيقول: ﴿ اعلم أن الآية علمت أهل الفهم عن الله، كيف يتطلبون رزقه، فإذا توقفت عليهم أسباب المعيشة أكثروا من الخدمة والموافقة، لأن هذه الآية دلتهم على ذلك، فجاء الوعد بالرزق بعد أمرين: أحدهما: أمر الأهل بالصلاة، والآخر: الاصطبار عليها، ثم بعد ذلك قال ﴿ نحن نرزقك ﴾، ففهم أهل المعرفة بالله، أنه إذا توقفت عليهم أسباب المعيشة، قرعوا باب الرزق بمعاملة الرزاق، لا كأهل الغفلة والعمى إذا توقفت عليهم أسباب الدنيا، المعيشة، قرعوا باب الرزق بمعاملة الرزاق، لا كأهل الغفلة والعمى إذا توقفت عليهم أسباب الدنيا، المعيشة، قرعوا باب الرزق بمعاملة الرزاق، لا كأهل الغفلة والعمى إذا توقفت عليهم أسباب الدنيا،

إلى غير ذلك من الآيات الدالة على أن التقوى مفتاح الرزقين: رزق الدنيا ورزق الآخرة، كما قال تعالى: ﴿ وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ الْكِتَابِ آمَنُواْ وَاتَّقُواْ لَكَفَّرْنَا عَنْهُمْ سَيِّمَاتِهِمْ وَلاَدْ خَلْنَاهُمْ جَنَّاتِ النَّعِيمِ، وَلَوْ تَعالى: ﴿ وَلَوْ أَنَ أَهْلَ الْكِتَابِ آمَنُواْ وَاتَّقُواْ لَكَفَّرْنَا عَنْهُمْ سَيِّمَاتِهِمْ وَلاَدْ خَلْنَاهُمْ جَنَّاتِ النَّعِيمِ، وَلَوْ أَنَّهُمْ أَقَامُواْ التَّوْرَاةَ وَالإِنجِيلَ وَمَا أُنزِلَ إِلَيهِم مِّن رَّبِهِمْ لأكلواْ مِن فَوْقِهِمْ وَمِن تَحْتِ أَرْجُلِهِم ﴾ أن فبين سبحانه وتعالى أنهم لو أقاموا التوراة والإنجيل، أي عملوا بما فيهما لأكلوا من فوقهم، ومن تحت أرجلهم، أي لوسعنا عليهم أرزاقهم وأدمنا عليهم إنفاقنا، لكنهم لم يفعلوا ما نحب، فلأجل ذلك لم نفعل بم ما يحبون » أ. ومن هنا اتضح أن فهم هذه الطائفة من الناس لكلام الله تعالى ذلك لم نفعل بم ما يحبون » أ. ومن هنا اتضح أن فهم هذه الطائفة من الناس لكلام الله تعالى

 $<sup>^{1}</sup>$ . المصدر نفسه ، ص  $^{1}$ 

<sup>.</sup> الحديث لم أجده فيما توفر لدي من المتون والشراح والمسانيد والزوائد .  $^2$ 

 $<sup>^{3}</sup>$ . سورة الطلاق الآية  $^{3}$ 

 $<sup>^{4}</sup>$ . سورة الجن الآية  $^{16}$ 

 $<sup>^{5}</sup>$  . سورة المائدة الآية 65. 66

<sup>.</sup> المصدر نفسه ، ص $^6$ 

الفصل الرابع: لغة التصوف الإشارية وتوظيفها في تفسير ابن عطاء الله

متمثلا في صلتهم بالصلاة، فكانت هي وسيلة العبور التي يجتازون بها كل العقبات من هم في الرزق وسقم في البدن وغيره.

# المطلب الثالث:

# الفهر الإشاري للنصوص.

- 1. الفهم الإشاري للنص القرآني يفتح لبعض الناس دون بعض .
  - 2. ضرورة شرح ما أشكل من أقوال العارفين .
    - 3. الفقه الحقيقي هو الفهم الصحيح العميق.
      - 4. فهم النص القرآني بالنور .

## 1 ـ الفهم الإشاري للنص القرآني يفتح لبعض الناس دون بعض

أورد ابن عطاء الله أن الفهم العميق قد يفتح لبعض الناس دون بعض، واستدل بما فهمه الأعرابي من قوله تعالى: ﴿ وَفِي السَّمَاء رِزْقُكُمْ وَمَا تُوعَدُونَ، فَوَرَبِّ السَّمَاء وَالْأَرْضِ إِنَّهُ لَحَقُّ مِّثْلُ مَا أَنَّكُمْ تَنطِقُونَ ﴾ أ، فقال مترجما لمعنى الآية : ﴿ أي يا هذا المتطلع للرزق من المخلوق الضعيف العاجز في الأرض ليس رزقك عنده وإنما رزقك عندي وأنا الملك القادر، ولأجل هذا إنه لما سمع بعض الأعراب هذه الآية، نحر ناقته، وحرج فارا إلى الله تعالى وهو يقول: (سبحان الله، رزقي في السماء وأنا أطلبه في الأرض).

فانظر رحمك الله كيف فهم عن الله أن مراده بهذه الآية، أن يدفع همم عباده إليه، وأن تكون رغبتهم فيما لديه، كما قال في الآية الأخرى: ﴿ وإن من شيء إلا عندنا خزائنه وما ننزله إلا بقدر معلوم ﴾ "ك، فامتاز هذا الأعرابي بفهم عميق في الآية فتح له واختُصَّ به، فأثمر هذا الفتح عنده مسارعة في البذل .

## 2 . ضرورة شرح ما أشكل من أقوال العارفين :

لقد وجد من العارفين من كان مترجما للغة الإشارة إلى لغة العبارة، تقريبا للأفهام ودفعا لسوء الظن بأهل الإشارة، ودفاعا عما يتوهم إنكاره مما يفهم من ظاهر الألفاظ، فقد عقد القشيري في رسالته فصلا يبين فيه ما أشكل فهمه، وتصدى "عبد الوهاب الشعراني" لبيان ما أشكل من تآليف "محي الدين بن عربي"، وهذا ما وجدت ابن عطاء الله يضمنه كتابه "لطائف المنن" أثناء ترجمته لمناقب شيخه "أبي العباس المرسي"، إذ عقد فصولا يبسط فيها ما أشكل فهمه من كلام "أبي العباس المرسي" في القرآن والحديث وكلام أهل الحقائق فقال : «فإني قصد أن أذكر فيه جملا من فضائل سيدنا ... أبي العباس المرسي ... وما قاله في تفسير آية من كلام الله عز وجل، وإظهار لمعنى خبر نقل عن رسول الله صلى الله عليه وسلم، وكلام على حقيقة نقلت عن أحد من أهل الطريق، وأشكل معناها ولم يفهم مغزاها» ...

<sup>1 .</sup> سورة الذاريات الآية 23.22 .

 $<sup>^{2}</sup>$  . المصدر نفسه ، ص  $^{2}$ 

 $<sup>^{3}</sup>$  . ابن عطاء الله السكندري ، لطائف المنن ، ص

وقد رتب ذلك في أبواب بعناوينها فقال:

 $\frac{||u||}{||u||}$  النه تعالى تكلم على تبيين معناها وإظهار فحواها . النه النه النه تعالى تكلم على تبيين معناها وإظهار فحواها . الباب السادس: فيما فسره من الأحاديث النبوية وإبداء أسرار فيها على مذهب أهل الخصوصية . الباب السابع : في تفسيره لما أشكل من كلام أهل الحقائق، وحمله لذلك على أجمل الطرائق $^1$ .

وهذا إنما يدل على عمق الخطاب وتعدد معانيه عند أهل التصوف، فاحتاج العامة إلى مترجم عنهم ومستدل لهم بنصوص الشريعة، ذلك أن كلامهم مستمد من نور القرآن ونور النبوة، من خزائن الله التي لا تنفد، وما اتخذ الله وليا إلا علمه.

#### 3 ـ الفقه الحقيقي هو الفهم العميق الصحيح:

ينطلق ابن عطاء الله من قوله تعالى: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ، مَا أُرِيدُ مِن مِنْهُم مِّن رِّزْقِ وَمَا أُرِيدُ أَن يُطْعِمُونِ، إِنَّ اللَّهَ هُوَ الرَّزَّاقُ ذُو الْقُوَّةِ الْمَتِينُ ﴾ 2، ليؤسس للفهم الصحيح الذي هو حق الله تعالى على العباد أن يعبدوه ويوحدوه، وهو سر الخلق والإيجاد، ويضرب لذلك مثلا بحال إبراهيم بن أدهم فيقول : ﴿ وَفي تبيين سر الخلق والإيجاد، إعلام للعباد، وتنبيه: لماذا خلقوا؟ كي لا يجهلوا مراد الله تعالى فيهم، فيضلوا عن سبيل الهداية، ويهملوا وجود الرعاية، فبين الحق تعالى: أنه ما خلق العباد لأنفسهم إنما خلقهم ليعبدون ويوحدوه، فإنك لا تشتريه ليكون لك خادما.

فهذه الآية: حجة على كل عبد اشتغل بحظ نفسه عن حق ربه، وبحواه عن طاعة مولاه. ولذلك سمع إبراهيم بن ادهم. رحمه الله عليه، وكان هذا سبب توبته لل خرج متصيدا، هاتفا يهتف به من قربوس سرجه يا إبراهيم، ألهذا خلقت؟ أم بحذا أمرت.

ثم سمع الثانية: يا إبراهيم، ما لهذا خلقت، ولا بهذا أمرت، فالفقيه من فهم سر الإيجاد فعمل له، وهذا هو الفقه الحقيقي الذي من أعطيه فقد أعطى المنة العظمى  $^{8}$ .

ثم يواصل ابن عطاء الله بسط هذا المعنى مستدلا بقول الإمام مالك وقول شيخه أبي العباس المرسي: « وفيه قال مالك رحمه الله: ليس الفقه بكثرة الرواية، وإنما الفقه نور يضعه الله في القلب. وسمعت شيخنا أبا العباس رحمه الله يقول: (الفقيه من انفقاً الحجاب عن عيني قلبه). فمن

ابن عطاء الله السكندري ، لطائف المنن ، ص6 .

 $<sup>^{2}</sup>$  . سورة الذاريات الآية 5856 .

<sup>.</sup> ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص68.

فقه عن سر الإيجاد بأنه ما أوجده إلا لطاعته، وما خلقه إلا لخدمته، كان هذا الفقه منه سببا لزهده في الدنيا، وإقباله على الأخرى، وإهماله لحظوظ نفسه، واشتغاله بحقوق سيده، مفكرا في المعاد، قائما بالاستعداد حتى قال بعضهم: (لو قيل لي غدا تموت لم أجد مستزادا). فهؤلاء قوم أذهل عقولهم عن هذه الدار ترقب هول المطلع، وأهوال القيامة، وملاقاة جبار السموات والأرض، فغيبهم ذلك عن الاستيقاظ لملاذ هذه الدار، والميل إلى مسراتها »1.

## 4. فهم النص القرآني بالنور:

كلام الله تعالى نور، ولذلك انفرد بعض الصوفية في اعتماد تفاسيرهم على دائرة الأنوار، وقد شرح ذلك ابن عطاء الله، حيث أكد أن فهم معاني الوحي يتفاوت على حسب دائرة الأنوار المحيطة وقوتها، وفي وقت دون وقت، لأنها تعتمد على منح ربانية من وراء الغيب تتكشف حسب ما يُنعم به رب الغيوب، والفهم على حسب المقام، فرب فهم ينقدح لك من النص فتعبر عنه حسب الزمن والمقام الذي أنت فيه، ثم يتغير مقامك فتفهم من نفس النص فهما آخر، ويشبّه ذلك ابن عطاء الله بالثمر من الشجر فإنه يسقى بماء واحد، ولكن طعمه متفاوت، وما يقال عن القرآن يقال عن الحديث لأنهما وحى يوحى وفيما يلى مثال لذلك:

شرح ابن عطاء الله قوله صلى الله عليه وسلم: (..فَاتقوا الله وأجملوا في الطلب ...) فعدد من وجوه الإجمال للطلب عشرة، ثم أدرك عجزه عن الإحاطة بحذه الوجوه، فأقر أن الأمر أوسع ولا يحيط به أحد ولو ظل العلماء بالله أبد الآبدين يعبرون ما قدروا على ذلك، وإليك نصه إذ يقول : « فهذه عشرة أوجه في الإجمال في الطلب، وليس القصد بما الحصر، إذ الأمر أوسع من ذلك، ولكن بحسب ما ناول الغيب، وأنعم به المولى سبحانه وتعالى، وهو كلام صاحب الأنوار المحيطة، فما يأخذ الآخذ منه إلا على حسب نوره، ولا يأخذ من جواهر بحره إلا على قدر قوة غوصه، وكل يفهم على حسب المقام الذي أقيم فيه: ﴿ يُسْقَى بِمَاء وَاحِدٍ وَنُفَضِّلُ بَعْضَهَا عَلَى بَعْضٍ فِي الأُكُلِ ﴾ ق. وما لم يأخذوه أكثر مما أخذوا، واسمع قوله عليه الصلاة والسلام: (وأوتيت جوامع الكلم، واختصر لي الكلام اختصارا). فلو عبر العلماء بالله أبد الآباد، عن أسرار الكلمة الواحدة من كلامه، لم يحيطوا بما علما، ولم يقدروا فهما، حتى قال بعضهم: عملت بمذا الحديث

<sup>.</sup> ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص68.

 $<sup>^{2}</sup>$  الحديث أخرجه ابن ماجه في سننه بَاب الاقتصاد في المعيشة رقم  $^{2135}$  ج $^{6}$  ص  $^{362}$  .

<sup>.</sup> 4 سورة الرعد الآية -

#### الفصل الرابع: لغة التصوف الإشارية وتوظيفها في تفسير ابن عطاء الله

سبعين عاما وما فرغت منه، وهو قوله عليه الصلاة والسلام: (من حسن إسلام المرء تركه ما لا يعنيه). وصدق رضي الله عنه، ولو مكث عمر الدنيا أجمع وأبد الآباد لم يفرغ من حقوق هذا الحديث، وما أودع فيه من غرائب العلوم وأسرار الفهوم» $^{1}$ .

ووجدت ذلك أيضا للشيخ "أحمد بن مصطفى العلاوي المستغانمي" (ت 1934م) من المعاصرين في تأليف سماه "التفسير بمحض النور"، ولا مشاحة في الاصطلاح إذ قد يسميه آخرون نوعا من أنواع التفسير الإشاري، ولو تتبعنا أكثر الصوفية لوجدنا لهم هذا اللون من التفسير في كل عصر.

392

 $<sup>^{-1}</sup>$  ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص $^{-0}$ 

# المبحث الثاني:

## لغت النصوف الإشارية وعلاقها بالنسير.

المطلب الأول: مسائل في لغة التصوف الإشارية.

المطلب الثاني: أمثلة من بيان ابن عطاء الله للأسرار والإشارات.

المطلب الثالث: أساسيات في التفسير الصوفي.

#### المطلب الأول:

## مسائل في لغتم النصوف الإشارية.

- 1 ـ التعبير عن الأذواق بالألفاظ والعبارات .
  - 2. توسع الصوفية في الإشارة.
  - 3 ـ قصور العبارات عن الوفاء بالمضمون .
  - 4. الوضوح والإبهام في تفسير الصوفية .
    - 5 ـ نصوص الوحي لا تتناهي معانيها .
- 6. النفوذ إلى باطن الآبة مع الاعتراف بظاهرها.
  - 7 ـ تميز تفسير الصوفية عن تفسير الباطنية .
- 8 ـ الانحراف عن التفسير الصحيح للآية تمسكا بالظاهر .

## 1 ـ التعبير عن الأذواق بالألفاظ والعبارات:

V مانع من تعدد الأذواق وكثرتها داخل مقام الإحسان ويعود ذلك إلى « كثرة التجليات الإلهية بحيث V تكاد تدخل تحت جنس ولا نوع يعرف عند أصحاب الذوق والشهود» V ولذلك بحد الصوفية يعبرون بألفاظ تقريبية عن المعاني الذوقية البحتة، ومثال ذلك قول ابن عطاء الله في الحكمة 244 : « لولا ميادين النفوس ما تحقق سير السائرين، إذ لا مسافة بينك وبينه حتى تطويها رحلتك، ولا قطعة بينك وبينه حتى تمحوها وصلتك» V وهذا يعني أنه لولا محاربة النفوس ما تحقق سير السائرين، إذ لا مسافة حسية أو قطعة حقيقية بين السالكين وربحم، إنما السير في الطريق ليس الا قطع عقبات النفس، فهذه الألفاظ التي يستخدمها ابن عطاء الله من السير والميادين، وما إليها من الرحلة والوصلة والقطعة، كلها — كما يقول ابن عباد — ألفاظ يستعملها كغيره من الصوفية في أمور معنوية بحتة فيتحوزون بما عن أمور حسية، ومرجع ذلك كله إلى علوم ومعاملات يتصف بما العبد لا غير، ومن كلام ابن عباد يتبين أيضا أن كل ما يتعلق بالطريق الصوفي من أحوال وعلوم هو من قبيل الأذواق الخاصة التي يتحقق بما السالك وحده V.

#### 2 . توسع الصوفية في الإشارة:

إن إشارات الصوفية من بوارق الذكاء، والذكاء هو السر في الروعة الأدبية <sup>5</sup>، يضاف إليها مقام وحال المشير، لأن تفاوت المشيرين في الروحانية يضفي على الآية أو اللفظ القرآني خلعة تناسب درجته في السلوك أو الجذب، وجدير بالملاحظة أن الإشاريين توسعوا إلى غير النص القرآني، فلهم في الحديث مقال ذوقي ولهم أقوال وأشعار غزلية يكنون بما عن الحضرة الإلهية أو المصطفوية، بل تجدهم أحيانا يلتقطون كلام غيرهم فينقلونه إلى معان حاصة بمم فيخرج من ثوب العبارة إلى كسوة الإشارة <sup>6</sup>، فقد ذكر "زكي مبارك" أن صوفيا سمع هذا البيت من الشعر لأحد المتحللين من الأخلاق:

<sup>1.</sup> النابلسي ، أسرار الشريعة ، ص 289.

 $<sup>^{2}</sup>$  - ابن عباد الرندي ، غيث المواهب العلية ، ص  $^{2}$ 

التفكير الصوفي عند ابن عطاء الله ، بحثنا المقدم لنيل شهادة الماجستير ،  $^3$ 

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> . المرجع نفسه .

 $<sup>^{5}</sup>$  . زكبي مبارك ، التصوف الإسلامي في الأدب والأخلاق ، المكتبة العصرية ، بيروت (د،ت) ج $^{2}$  ص $^{5}$ 

<sup>.87 .</sup>  $^{6}$  . موسوعة الطرق الصوفية الإيضاح والبيان لمصطلح أهل العرفان ، ج  $^{1}$  ص  $^{8}$  .

وجهك المأمول حجتنا يوم يأتي الناس بالحجج فسقط ميتا لأنه أحاله إلى معنى إشاري يتعلق بالذات العلية  $^1$ .

إن اللفظة أو العبارة سرعان ما تتحول عند الصوفي بعد إقرار وجهها الظاهر إلى إشارة، فيستخرج منها معني بعيد المرمى، على نسق يتميز بالمسحة الجمالية التي لا يستطيع متابعها أن يتحرد من متابعة صورتها البيانية دون أن يعدم التعاطف معها2.

#### 3 ـ قصور العبارات عن الوفاء بالمضمون:

إن الأحوال الذوقية والمشاهدات التي يتدرج فيها الصوفي تضيق عنها لغة الألفاظ والعبارات وفي هذا حرج كبير، يقول الغزالي : «إن الصوفية في ترقيمهم الروحي واقعون تحت حرج اللفظ الذي لا يفي بوصف ذرة من أحوالهم، فهم سائرون من مشاهدة الصور والأمثال إلى درجات يضيق عنها نطاق النطق فلا يحاول معبر أن يعبر عنها إلا اشتمل لفظه على خطأ صريح لا يمكن الاحتراز عنه» أ، وحفظ التاريخ رجالا من الصوفية عبروا عن أحوالهم بما لا تسعه الألفاظ والعبارات فثبتت عنهم شطحات بسببها نعتوا بالزندقة والكفر وحوكم بعضهم وقتل كالذي وقع للحلاج.

إن الصوفي الذائق وقع بين العبارة والإشارة، والعبارة في التصوف دون الإشارة قطعا وينقل "مصطفى محمود" عن الإمام "أبي العزايم" قوله: (إن العبارة لا تف ببيان المضمون من كلام العارفين، إنما هي أنوار وإشارات تذوق النفس منها على قدر ما وهبها الله، إذ العبارة لا تكشف الحقيقة)2.

لقد تفاوت الصوفية في ضبط أحوالهم وكتم أسرارهم، فمنهم من تفلت منه أمره فنطق بما لا يقبل ظاهره ولم يجد من ينصره، ومنهم من تملك أمره فلم ينطق بما ينكر عليه ولم يكشف له سر، ومنهم من برع في العبارة والإشارة ووفق في تطويع اللغة لحمل المعاني الذوقية والأسرار الربانية وورث من النبوة المحمدية شيئا من جوامع الكلم واستطاع أن يفسر ما أشكل من كلام غيره ، وأحسب أن ابن عطاء الله أحد هؤلاء من خلال ما ألفه من "الحكم" و"لطائف المنن" إذ ضمنه فصلا لتفسير آيات من القرآن وفصلا لتفسير بعض من الحديث النبوي وفصلا لبيان ما أشكل

<sup>.</sup> زكي مبارك ، التصوف الإسلامي في الأدب والأخلاق ، المكتبة العصرية ، بيروت (د،ت) ج2 ص 192 .

 $<sup>^{2}</sup>$  . محمد بن بريكة ، موسوعة الطرق الصوفية الإيضاح والبيان لمصطلح أهل العرفان ، ج $^{1}$  ص $^{2}$ 

فهمه من أقوال غيره.

#### 4 ـ الوضوح والإبهام في تفسير الصوفية :

قد يعمد الصوفية أحيانا إلى الغموض للتستر على أحوالهم 3, وقد: أورد الإمام القشيري في رسالته بابا بعنوان "تفسر ألفاظ تدور بين هذه الطائفة وبيان ما يشكل منها" فقال: إنهم يستعملون ألفاظا فيما بينهم قصدوا بحا الكشف عن معانيهم والإبحام والتستر على من خالفهم في طريقتهم: (لتكون ألفاظهم مستبهمة على الأجانب غيرة منهم على أسرارهم أن تشيع في غير أهلها، إذ ليست حقائقهم مجموعة نوع تكلف، أو مجلوبة بضرب تصرف، بل هي معاني أودعها الله قلوب قوم واستخلص لحقائقها أسرار قوم) 4.

#### 5 ـ نصوص الوحي لا تتناهي معانيها:

يقرر ابن عطاء الله أن نصوص الوحي لا تتناهي معانيها ، ويمثل لذلك بنص الحديث النبوي: (فاتقوا الله وأجملوا في الطلب) - 5 فأورد في معنى "الإجمال في الطلب" عشرة معاني حيث يقول: «فهذه عشرة أوجه في الإجمال في الطلب، وليس القصد بما الحصر»، فهو لم يقصد الحصر لهذه المعاني، بل إنه يؤكد بعدها أن الأمر أوسع من الحصر والحد، لأنه مرتبط بما يفتح من الغيب على حسب الأنوار المحيطة، فيقول: «إذ الأمر أوسع من

<sup>.</sup> أبو حامد الغزالي ، المنقذ من الضلال، تحقيق : عبد الحليم محمود، الطبعة 3 دار المعارف بمصر 1988 ، ج1 ص53

<sup>.</sup> مصطفى محمود ، السر الأعظم ، دار المعارف بمصر، دون تاريخ ، ص $^{2}$ 

 $<sup>^{3}</sup>$ . محمد بن بريكة ، موسوعة الطرق الصوفية الإيضاح والبيان لمصطلح أهل العرفان ، ج $^{1}$  ص  $^{3}$ 

 $<sup>^{4}</sup>$  . أبو القاسم القشيري ، الرسالة القشيرية ، ص $^{31}$ 

<sup>5.</sup> الحديث أخرجه ابن ماجه في سننه بَاب الاقتصاد في المعيشة رقم 2135 ج6 ص 362.

ذلك، ولكن بحسب ما ناول الغيب، وأنعم به المولى سبحانه وتعالى، وهو كلام صاحب الأنوار المخيطة، فما يأخذ الآخذ منه إلا على حسب نوره، ولا يأخذ من جواهر بحره إلا على قدر قوة غوصه، وكل يفهم على حسب المقام الذي أقيم فيه: ﴿ يُسْقَى بِمَاء وَاحِدٍ وَنُفَضِّلُ بَعْضَهَا عَلَى بَعْضٍ فِي الأُكُلِ ﴾ أ ي ودليل عدم التناهي لهذه المعاني هو خصوصية كلام الوحي مما يسمى جوامع الكلم فيقول: ﴿ وما لم يأخذوه أكثر مما أخذوا، واسمع قوله عليه الصلاة والسلام: (أوتيت جوامع الكلم، واختصر لي الكلام اختصارا) 3، فلو عبر العلماء بالله أبد الآباد، عن أسرار الكلمة الواحدة من كلامه، لم يحيطوا بما علما، ولم يقدروا فهما، حتى قال بعضهم: عملت بمذا الحديث سبعين عاما وما فرغت منه، وهو قوله عليه الصلاة والسلام: (مِنْ حُسْنِ إِسْلَام الْمَرْءِ تَرْكُهُ مَا لَا يَعْفِيهِ) 4، وصدق رضي الله عنه، ولو مكث عمر الدنيا أجمع وأبد الآباد لم يفرغ من حقوق هذا الحديث، وما أودع فيه من غرائب العلوم وأسرار الفهوم » 5.

ونتيجة لذلك يمكن القول أن لألفاظ الوحي وتراكيبه أسرارا من الفهوم لا تتناهى، وهذا هو سر الإعجاز في خلود القرآن .

#### النفوذ إلى باطن الآية مع الاعتراف بظاهرها: $\underline{6}$

يثبت ابن عطاء الله أمثلة لتفسير شيخه "أبي العباس المرسي" لبعض آيات، ثم يؤكد أن تفسير الصوفية. أو أهل الخصوصية كما يسميهم أحيانا. لكلام الله وكلام رسوله بالمعاني الغريبة، فهوم باطنة يفهمها هؤلاء لمن فتح الله قلبه، فيقول: « فذاك ليس إحالة للظاهر عن ظاهره، ولكن

 $<sup>^{1}</sup>$ . سورة الرعد الآية  $^{1}$ 

ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص89 .  $^{2}$ 

<sup>3.</sup> هذا الحديث: « أوتيت جوامع الكلم ، واختصر لي الحديث اختصارا » ذكره البيهقي في شعب الإيمان باب والله يا رسول لا أختار، رقم 1373 ج3 ص423...

الحديث أخرجه أبو عيسى الترمذي في سننه عَنْ أَبِي سَلَمَةً عَنْ أَبِي هُرَيْرَةً قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَة : (
 مِنْ حُسْنِ إِسْلَامِ الْمَرْءِ تَرْكُهُ مَا لَا يَعْنِيهِ)، باب فيمن تكلم بكلمة يضحك بها الناس، رقم223 ج8 ص 294.
 وقالَ هَذَا حَدِيثٌ غَرِيبٌ لَا نَعْرِفُهُ مِنْ حَدِيثٍ أَبِي سَلَمَةً عَنْ أَبِي هُرَيْرَةً عَنْ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِلَّا مِنْ هَذَا الْوَجْهِ.
 الْوَجْهِ.

 $<sup>^{-5}</sup>$  ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص $^{-5}$ 

الفصل الرابع: لغة التصوف الإشارية وتوظيفها في تفسير ابن عطاء الله

ظاهر الآية مفهوم منه ما جلبت الآية له ودلت عليه في عرف

اللسان، وثم أفهام باطنة تفهم عند الآية والحديث لمن فتح الله قلبه، وقد جاء أنه عليه الصلاة والسلام قال: (لكل آية ظاهر وباطن وحد ومطلع) أ، فلا يصدنك عن تلقي هذه المعاني منهم أن يقول لك ذو حدل ومعارضة: هذا إحالة لكلام الله وكلام رسوله، فليس ذلك بإحالة، وإنما يكون إحالة لو قالوا لا معنى للآية إلا هذا وهم لم يقولوا ذلك بل يقرون الظواهر على ظواهرها مرادا بها موضوعاتها، ويفهمون عن الله ما أفهمهم، وربما فهموا من اللفظ ضد ما قصده واضعه » 2. يرد ابن عطاء بهذا النص على أولائك الذين يظنون بالصوفية ظنهم بالباطنية، فيتهمونهم برد ظاهر النصوص وفتح الباطن من غير قيد ولا شرط.

<sup>1</sup> . الحديث سبق تخريجه ص 226.

 $<sup>^{2}</sup>$ . ابن عطاء الله السكندري ، لطائف المنن ، ص $^{2}$ 

# <u>7</u> ـ تميز تفسير الصوفية عن تفسير الباطنية: الصوفية ورثهم الله علم ما لم يعلموه: وهو علم الإشارة وعلم مواريث الأعمال الذي يكشف الله تعالى لقلوب أصفيائه من المعاني المذخورة والأسرار واللطائف المخزونة وغرائب العلوم وطرائف الحكم في معاني القرآن<sup>1</sup>.

فهذه الإشارات هي إثراء روحي ولون من ألوان الكشف عن الإعجاز القرآني طالما يؤمن بالتفسير الظاهري للقرآن، ولا يرى إشاراته تقوم مقام التفسير الظاهري لكتاب الله العزيز، وذلك رد على من نسبوا الصوفية إلى الباطنية المغرقة المتحللة من قيود الشريعة، وراء فهم هو حرب على النص لا تفسير له كما هو شأن باطنية الشيعية مثلا 2، ثم إن الصوفية يستجيبون في إشاراتهم إلى قوله تعالى : ﴿ قُل لَّوْ كَانَ الْبَحْرُ مِدَاداً لِّكَلِمَاتِ رَبِّي لَنَفِدَ الْبَحْرُ قَبْلَ أَن تَنفَدَ كَلِمَاتُ رَبِّي وَلَوْ جَعْنَا عِبْلِهِ مَدَداً ﴾ ثم أراد الوقوف عند معنى واحد للنص القرآني فمعارض للنص ابتداء وانتهاء 4.

#### 8 ـ الانحراف عن التفسير الصحيح للآية تمسكا بالظاهر:

يحذر ابن عطاء الله من الانحراف عن الفهم الصحيح للآية تمسكا بظاهر النص، كالذي جنح إليه بعض الفرق لنصر أفكارهم، فيرد عليهم ويبين بطلان ما ذهبوا إليه، وذلك عند قوله تعالى : ﴿ وَمَا خَلَقْتُ الجُونَ وَالْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ، مَا أُرِيدُ مِنْهُم مِّن رِّزْقٍ وَمَا أُرِيدُ أَن يُطْعِمُونِ ، إِنَّ اللَّهَ هُوَ الرَّزَّاقُ ذُو الْقُوَّةِ الْمَتِينُ ﴾ 5. حيث يقول : « بين الله تعالى أنه إنما خلق هذين الجنسين لعبادته، أي ليأمرهم بها، كما تقول لعبد: ما اشتريتك أيها العبد إلا لتحدمني أي لآمرك بالخدمة فتقوم بها.

وقد يكون العبد مخالفا متأبيا، ولم يكن شراؤك إياه لذلك، وإنما كان ليقوم بمهماتك ولقضاء حاجاتك. وأهل الاعتزال يحملون الآية على ظاهرها فيقولون: الحق خلقهم للطاعة،

السراج الطوسى ، اللمع في التصوف ، ص 147.

<sup>.</sup> محمد بن بريكة ، موسوعة الطرق الصوفية الإيضاح والبيان لمصطلح أهل العرفان ، ج1 ص $^{2}$ 

<sup>.</sup> سورة الكهف الآية 109 .

 $<sup>^{4}</sup>$  . محمد بن بريكة ، موسوعة الطرق الصوفية الإيضاح والبيان لمصطلح أهل العرفان ، ج1 ص75 .

<sup>58.56</sup> سورة الذاريات الآية

#### الفصل الرابع: لغة التصوف الإشارية وتوظيفها في تفسير ابن عطاء الله

والكفر والمعصية من قبل أنفسهم، وقد أبطلنا هذا المذهب قبل، وفي تبيين سر الخلق والإيجاد، أعلام للعباد، وتنبيه: لماذا خلقوا؟ كي لا يجهلوا مراد الله تعالى فيهم، فيضلوا عن سبيل الهداية، ويهملوا وجود الرعاية»  $^1$ .

ويطيل ابن عطاء الله في مسألة "خلق الطاعة والمعصية" ويؤيد قول أهل السنة أن إضافة المعصية إلى النفس والشيطان إضافة نسبة لا خلق، ويرد على المعتزلة القائلين أن الإنسان يخلق المعصية مستدلا بنصوص الآيات القرآنية في ذلك فيقول: «كذلك لا يشك مؤمن، أن المعصية ليست من خلق الشيطان والنفس بل كانت عنهما لا منهما، فلظهورها عنهما نسبت إليهما. فنسبة المعصية إلى الشيطان والنفس نسبة إضافة وإسناد، ونسبتها إلى الله نسبة خلق وإيجاد، كما أنه خالق الطاعة بفضله، كذلك هو خالق المعصية بعدله، ﴿قُلْ كُلَّ مِّنْ عِندِ اللهِ فَمَا لَمِولاً اللهِ فَمَا لَمِؤلاء الْقَوْمِ لاَ يَكَادُونَ يَفْقَهُونَ حَدِيثاً ﴾ 2.

وقال الله تعالى: ﴿ اللَّهُ خَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ ﴾ 3. وقال سبحانه وتعالى: ﴿ هَلْ مِنْ خَالِقِ غَيْرُ اللَّهِ ﴾ 4. وقال سبحانه وتعالى: ﴿ أَفَمَن يَخْلُقُ كَمَن لاَّ يَخْلُقُ أَفَلا تَذَكَّرُونَ ﴾ 5.

والآية القاصمة للمبتدعة المدعين، أن الله لا يخلق الطاعة، ولا يخلق المعصية قوله تعالى: ﴿ وَاللَّهُ خَلَقَكُمْ وَمَا تَعْمَلُونَ ﴾ 6. فإن قالوا: قد قال الله تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهَ لاَ يَأْمُرُ بِالْفَحْشَاء ﴾ 7. الجواب فالأمر غير القضاء .

 $<sup>^{-1}</sup>$  ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص $^{-8}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  سورة النساء الآية 78.

 $<sup>^{3}</sup>$  سورة الزمر الآية  $^{2}$ 

 $<sup>^{4}</sup>$  سورة فاطر الآية  $^{3}$ 

 $<sup>^{5}</sup>$  سورة النحل الآية 17 .

 $<sup>^{6}</sup>$  سورة الصافات الآية  $^{6}$  .

 $<sup>^{-7}</sup>$  سورة الأعراف الآية 28.

 $<sup>^{8}</sup>$  سورة النساء الآية 79.

قال الخضر عليه السلام: ﴿ فَأَرَدتُ أَنْ أَعِيبَهَا ﴾ أ، وقال: ﴿ فَأَرَادَ رَبُّكَ أَنْ يَبْلُغَا أَشُدَّهُمَا ﴾ 2، وقال إبراهيم عليه السلام: ﴿ وَإِذَا مَرِضْتُ فَهُوَ يَشْفِينِ ﴾ 3، ولم يقل الخضر: (فأراد ربك أن يعبها، كما قال فأراد ربك أن يبلغا أشدهما)، فأضاف العيب إلى نفسه، والمحاسن إلى سيده. وكذلك إبراهيم عليه السلام لم يقل: فإذا أمرضني فهو يشفيني، بل قال: إذا مرضت فهو يشفين. فأضاف المرض إلى نفسه، والشفاء إلى ربه، مع إن الله تعالى هو فاعل ذلك حقيقة وخالقه.

فقوله تعالى: ﴿مَّا أَصَابَكَ مِنْ حَسَنَةٍ فَمِنَ اللّهِ ﴾ أي خلقا وإيجادا. ﴿وَمَا أَصَابَكَ مِن سَيِّئَةٍ فَمِن نَّفْسِكَ ﴾ أي إضافة وإسنادا، كما قال صلى الله عليه وسلم: (الخير بيديك، والشر ليس إليك)، فقد علم صلى الله عليه وسلم، أن الله خالق للخير والشر، والنفع والضر ولكن التزم أدب التعبير فقال: (الخير بيديك والشر ليس إليك) على ما بيناه فافهم. فإن قالوا: إن الحق سبحانه وتعالى، منزه عن أن يخلق المعصية؟

(الجواب) قلنا: تعالى الله أن يكون في ملكه ما لا يريد فافهم هدانا الله وإياك إلى الصراط المستقيم، وأقامنا على الدين القويم بفضله »6.

لقد نظر أهل البدع إلى اللغة تبعا للمعتقد الذي يعتقدونه، ويبحثون في سعة لغة العرب عما يدعمها، يقول "الخياط المعتزلي(ت 300)" في رده على "ابن الراوندي (ت 298)" الملحد: (فهذه تأويلات المعتزلة لما تلا من آيات، وكلها واضح قريب خارج من اللغة ولا مستكره المعنى) أم وقال "القاضي عبد الجبار" (وهكذا طريقتنا في سائر المتشابه: أنه لابد من أن يكون له تأويل صحيح يخرج على مذهب العرب، من غير تكلف وتعسف) ومن باب إظهار مساعدة اللغة لمذاهبهم أفرد "ابن جنى" في كتابه "الخصائص" بابا يخدم ذلك وسماه: (باب ما

 $<sup>^{1}</sup>$  سورة الكهف الآية 79.

 $<sup>^{2}</sup>$  سورة الكهف الآية  $^{2}$ 

 $<sup>^{3}</sup>$  سورة الشعراء الآية  $^{3}$ 

<sup>4-</sup> سورة النساء الآية 79.

 $<sup>^{5}</sup>$ - سورة النساء الآية  $^{7}$ 

 $<sup>^{-6}</sup>$  ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص  $^{-6}$ 

 $<sup>^{-7}</sup>$  ابن تيمية ، تفسير سورة الإخلاص ، ص  $^{201}$  .

التاضي عبد الجبار بن أحمد الهمذاني المعتزلي الشافعي صاحب التصانيف المتوفى سنة 415. الذهبي ، سير أعلام النبلاء . + 17 ص+ 244

 $<sup>^{9}</sup>$  القاضى عبد الجبار ، إعجاز القرآن ، من كتابه المغني ج $^{16}$  ص

#### الفصل الرابع: لغة التصوف الإشارية وتوظيفها في تفسير ابن عطاء الله

يؤمنه علم العربية من الاعتقادات الدينية)، وأدخل فيه نفي الظاهر والحقيقة مما أثبته الله لنفسه من الصفات، وعمد فيها إلى الجاز، وجعل ذلك من سعة العربية فقال: (وطرق ذلك أن هذه اللغة أكثرها جار على الجاز، وقلما يخرج الشيء منها على الحقيقة)1.

أما ابن عطاء الله فقد أبطل مذهب المعتزلة في مسألة "خلق الطاعة والمعصية"، وتتبع كل انحراف يصححه في فهم الآيات التي استدلوا بها، بآيات أخرى أو بمقاصد التوحيد العامة، مما يدلنا على أن ابن عطاء الله يؤكد أن الآيات لا تفهم بمفردها أو بألفاظها اللغوية فحسب، بل تفهم في ضوء الآيات الأخرى والمقاصد العامة من الشريعة وفي هذا يقول ابن تيمية (ت 728): (ثم يجتهدون . أي أهل البدع . في تأويل الآيات إلى ما يوافق رأيهم بأنواع التأويلات التي يحتاجون فيها إلى إخراج اللغة عن طريقتها المعروفة، وإلى الاستعانة بغرائب المحازات والاستعارات ... والأصل المعروف لأهل البدع أنهم يفسرون القرآن برأيهم العقلي، وتأويلهم اللغوي)2.

 $<sup>^{-1}</sup>$  ابن جني ، الخصائص ، تحقيق محمد على النجار ، ج $^{2}$  ص  $^{-1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  ابن جني ، الخصائص ، ج $^{2}$  ص  $^{2}$ 

# المطلب الثاني:

# أمثلة من بيان ابن عطاء انسَ للأسهام والإشامات.

- 1. أسرار الاسم المفرد .
  - 2. أسرار للحروف.
- 3. أسرار في حرف الألف.
- 4. أسرار في تسمية حرف الألف.
- 5 أسرار إشارية في نقطة الألف.
- 6. إشارات أخرى في نقطة الألف

#### 1 ـ أسرار الاسم المفرد:

أفرد ابن عطاء الله تأليفا لـ"الاسم المفرد" يبين ما تضمنه من الأسرار، حسب ما نقله عن غيره فأسنده بلفظ "قيل"، أو حسب ما فتح له من الفهم والمعرفة، فقال : « وأما من طريق المعرفة: فقيل أن الحق سبحانه اختار هذا الاسم أعنى " الله " لثلاثة أشياء:

أحدها لذاته: فهو خاص به لا يشاركه فيه أحد غيره، لا بالمحاز ولا بالحقيقة لما فيه من الأسرار والحكم والمعاني ومن الاختصاص والتعظيم.

الثاني أنه جامع للمعاني اللطيفة والصفات الشريفة، فإن غيره من الأسماء فيه معنى واحدا أو معنيان يختص به، كالخالق والفاطر والمبديء وما ماثل ذلك كله بمعنى واحد، وإن كان لا يخلو كل اسم من خصوصية يمتاز بها، ومثل الرزاق والمنعم والمتفضل والمعطي والجواد والكريم، كل ذلك أيضاً الغالب عليه معنى واحدا، وسائر الأسماء والصفات قد يتعدد لفظها، ويتفق معناها، وقد لا يتعدد ويختص بمعنى واحد، واسم الله معناه لا يحصى ولا يعد، ولا يحصر ولا يحد، وكل الأسماء راجعة له، مضافة منسوبة إليه، ومشيرة بخواصها في الحقيقة عليه، وتعرّف به جميع الأسماء والصفات، ولا يضاف هو إلى شيء سوى الذات.

الثالث اختصاصه بأسرار ليست في غيره من الأسماء، ففضله وعظمه وأسماؤه وصفاته، كلها فاضلة عظيمة، إلا أن هذا الاسم له تخصيص زائد تام كامل على سائرها، كما أن التوراة والإنجيل والزبور والفرقان الكل كلامه عز وجل، ولكنه اختص منها القرآن وفضله على سائرها، فكذلك هذا الاسم بين أسمائه من خصوصيته وفضله وشرفه.

فمن خواصه أنه في ذاته اسم كامل في حروفه تام في معناه خاص بأسراره مفرد بصفته، فكان أولاً " الله " فحذفت منه الألف فبقى " لله " ثم حذفت اللام الأولى فبقى "له" ثم حذفت اللام الثانية فبقى " هو " فكان كل حرف تام المعنى، كامل الخصوصية، لم يتغير منه المعنى، ولا اختلف بتفريق حروفه منه فائدة ولا نقصت منه حكمة، ولكل لفظة معان عجيبة مستقلة بذاتها غريبة. وغيره من الأسماء كلها ليس كذلك أمرها، فإنك إذا حذفت شيئا من حروفها أو فرقت بعضها من بعض، اختلفت معانيها واعتلت أساميها وذهبت أحكام حكمها ونقصت فائدتها.

فلهذا كان هذا الاسم جامعاً شاملاً تاماً كاملاً، على الجملة والتفصيل، ولم يؤثر فيه تفصيل حروفه ولا تفريقها، ولا إفرادها في شيء من جملة معانيه ولا أحلت بشيء من أسراره ولا

نقصت تجزئته شيئاً من كله  $^1$ . فبين ابن عطاء الله وجه اختصاص اسم الجلالة بهذه الخواص التي لم تكن لغيره من الأسماء، حتى من حيث تفريق حروفه، وكل حرف يدل على معنى الاسم بذاته، كما أن لغيره من الأسماء الحسنى معان إشارية أخرى.

#### . ابتداء سور القرآن باسم ﴿الله ﴾:

أفرد ابن عطاء الله مصنفا مستقلا لبيان خصائص الاسم المفرد الذي هو علم الذات والله ، وسماه "القصد المجرد في معرفة الاسم المفرد" ، فأخبر أنه أول الأسماء الحسنى ، وقد جعله سبحانه افتتاح كل سور القرآن بو بسم الله الرحمن الرحيم ، كما ذهب الإمام الشافعي إلى أن البسملة من أم القرآن ومن لم يسم فيها نقصت صلاته ولم تتم وفي إعادتما عنده قولان ، وقد بين وجه ذلك في موضع آخر فقال : «وهذا الاسم المفرد جل ذكره هو جامع لجميع الأشياء كلها، وهي كلها شارحة له ومشيرة إليه ومعيرة عنه، والعالم كله علويه وسفليه بما فيه من عجائبه وغرائبه صادر عنه، وهو على قسمين: عالم أمر، وعالم خلق، وعالم الأمر حاكم على عالم الخلق ....ومن لطف الله تعالى أن أظهر من علمه وقدرته بهذا الاسم ما احتملته عقول خلقه ليصل حبله بحبلهم،...فأظهر لهم من أسمائه اسمه الأعظم والله ، وعرفهم به من أجله، وخفف ذكره على ألسنتهم، وأجراه دائما وسهله عليهم، وأظهره لهم ظهورا بينا في وبسم الله الرحمن الرحيم فمن شدة ظهوره خفي حتى لم يوصف، ومن كثرة ذكره نسي حتى لم يعرف، فبه تستقيم الأمور، وبذكره يسهل العسير وتقضى الحوائج وسائر المآرب» .

#### . ظهور معاني الأسماء الحسني في آدم عليه الصلاة والسلام:

شرح ابن عطاء الله وجه أكل آدم من الشجرة، ثم بين وجه تحققه بأسماء الله الحسني، فقال: « اعلم أن الله تعالى تعرف لآدم عليه السلام، بالإيجاد فناداه يا قدير.

ثم تعرف له بتخصيص الإرادة فناداه يا مريد.

ثم تعرف له بحكمه في نهيه عن أكل الشجرة، فناداه يا حاكم، ثم قضى بأكلها، فناداه يا قاهر. ثم لم يعاجله بالعقوبة إذا أكلها، فناداه يا حليم. ثم لم يفضحه في ذلك فناداه يا ستار.

ابن عطاء الله السكندري ، القصد المجرد ، ص15.16 . ابن عطاء الله السكندري ، القصد

<sup>-2</sup> المصدر نفسه ، ص -8

<sup>3-</sup> المصدر نفسه ، ص 25.

<sup>4-</sup> المصدر نفسه ، ص 25.

ثم تاب عليه بعد ذلك فناداه يا تواب.

ثم أشهده أن أكله من الشجرة لم يقطع عنه وده فيه، فناداه يا ودود.

ثم أنزله إلى الأرض، ويسر له أسباب المعيشة، فناداه يا لطيف.

ثم قواه على ما اقتضاه منه، فناداه يا معين.

ثم أشهده سر الأكل والنهى والنزول فناداه يا حكيم.

ثم نصره على العدو، والمكائد له فناداه يا نصير.

ثم ساعده على أعباء تكاليف العبودية، فناداه يا ظهير.

فما أنزله إلى الأرض إلا ليكمل له وجود التصريف ويقيمه بوظائف التكليف، فتكلمت في آدم عليه السلام العبوديتان. عبودية التصريف، وعبودية التكليف، فعظمت منة الله عليه، وتوفر إحسانه إليه، فافهم $^1$ .

#### 2 ـ أسرار الحروف:

تعرض ابن عطاء الله لحروف الهجاء العربي وأخبر أن لها أسرارا ومعارف غيبية، كشفت على الكمال والتحقيق لسيدنا آدم، وبعده لسيدنا محمد صلى الله عليهما وسلم، وقد يخص الله تعالى من شاء من عباده بمعرفة أسرارها وفي ذلك يقول: « واعلم أن من كشف له عن معرفة سر الألف وتحقق به فقد خص بمعرفة سر توحيد الوحدانية. وترقى إلى مقام معرفة سر وحدة الأحدية. ومن كشف له عن معرفة سر اللام المنسوب إلى الألف وتحقق فيه. فقد خص بمعرفة سر الرسالة النبوية.

وما أحاط بمعرفة أسرار جملة الحروف على الحقيقة والكمال بعد آدم سوى نبينا محمد صلى الله عليه وسلم وعلى آدم وعلى ما بينهما من جميع النبيين والمرسلين. ولذلك خص بإعطاء جميع حروف المعجم. وما حوته جميع المعاني والعلوم والحكم فقال: (أُوتِيتُ جَوَامِعَ الْكَلِم) وقد يتحف الله سبحانه وتعالى من شاء من عباده ويخصه، ويكشف معنى سر حرف واحد أو حرفين أو أكثر، على قدر تخصيصه في الأزل فيتصرف بذلك في كل ما يريد من أمور دينه أو دنياه، وتفعل له الأشياء على حسب تمكنه، وإحاطة علمه، وسعة معرفته، وتكون له خاصية بمتاز بها، وفي حقه كرامة أكرمه الله بها، فإن لكل حرف من الحروف سر عجيب، وعلم غزير نافع مصيب،

408

<sup>-1</sup> ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص-24 .

تكشف به مغلقات الخطوب، وتبلغ به جميع المراد والمطلوب، وتكشف به ملكات بديعة، وتصرف به أمور شريفة، يعرفها الحكماء العقلاء، ويعرفها العلماء النبلاء  $^1$ .

يتابع ابن عطاء الله تفسيره الإشاري للحروف، ويركز على أن الألف هو أصل الحروف ابتداءا واستفتاح فيقول: « والألف أيضاً هو استفتاح لحروف المعجم، التي هي دلالته على معرفة المعاني ومفهومها، وهي كسوة لها، وصور تدل عليها غير حالة ووضعت المعاني، ولم توضع المعاني للحروف، لأن معناها في غيرها، والمعاني معناها في مفهومها مقام الأرواح، والأحرف مقام الأشباح، فجعلها الله لها صوراً وأصدافا، فالحروف لسان فعل الإنسان، لأنها فعل في مفعوله، ومعانيها علوم في علوم» وأصل الألف نقطة سالت من الأعلى إلى الأدنى، وهي المصطلح عليها بالجوهر الفرد، ولهذا كله إشارات فصلها كما يلي:

## 3 ـ أسرار في حرف الألف

يفصل ابن عطاء الله في إشارات حرف الألف من حيث نسبته للحروف الأخرى، ويمثله بآدم الحروف فيقول: « واعلم أن الألف هو أشرف حروف المعجم خطراً، وأعظمها أمراً، وأرفعها قدراً، وهو آدم الحروف، والهمزة منه حواء، والمذكر من الكلام ولد، والمؤنث منه بنت، والثمانية والعشرون حرفا متولدة من الألف، كجميع بني آدم من آدم والحروف كلها من الألف، والأصل الألف، قائم منتصب مستو معتدل، فكل تركيب وتولية هو من الألف، لتناول الحروف من فوائد أسرار المعاني، على حسب نفخة روح جوامع الكلم، وعجائب الحكم، وغرائب العلم، وصورة الألف هو السر الذي تميز به آدم عليه السلام، وتخصص بسببه من تعليم الحق له جميع الأسماء كلها» قد

ثم يواصل ابن عطاء الله في بيان أسرار حرف الألف من حيث: العدد والأولية والواحدية، ويقابل ذلك بصفات الله تعالى الواجب الوجود الواحد الأحد، فيقول: «والألف في العدد واحد، والواحد استفتاح لجميع العدد وأوله، وفيه إشارة إلى عمود التوحيد، الذي به قوام كل عالم في

<sup>32</sup> ابن عطاء الله السكندري ، القصد الجود في معرفة الاسم المفرد ، ص .  $^{1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  . المصدر نفسه ، ص  $^{3}$  . المصدر

<sup>3.</sup> ابن عطاء الله السكندري ، القصد المجرد في معرفة الاسم المفرد ، ص 35.

الوجود، فكما كان الله سبحانه وتعالى واجب الوجود، الأول الموجود، ولا شيء قبله في الوجود، وسبقت أحديته جميع ما سواه، كذلك الألف سبق واحد الأعداد وما بعده، وليس شيء قبله»  $^{1}$ .

كما تكلم ابن عطاء الله عن سر الألف وسر اللام المنسوب للألف فقال: «وأعلم أنه من كشف له عن معرفة سر الألف وتحقق به فقد خص بمعرفة سر توحيد الوحدانية. وترقى إلى مقام معرفة سر وحدة الأحدية. ومن كشف له عن معرفة سر اللام المنسوب إلى الألف وتحقق فيه. فقد خص بمعرفة سر الرسالة النبوية»2.

## 4 ـ أسرار في تسمية حرف الألف:

يستفيد ابن عطاء الله من اشتقاق تسمية الألف إشاريا، ليدل على عدد من أنواع الألفة بين العباد وتوحيد ربهم ، وفيما بينهم، وبين فضائل الأخلاق، مستدلا بنصوص من آيات القرآن الكريم، وفي تفصيل ذلك يقول: «فالألف: مشتق من الألفة والتأليف، ألف به جميع حلقه على توحيده ومعرفته، بأنه إلههم وموجدهم، وخالقهم ورازقهم، قال الله تعالى: ﴿ وَلَئِنْ سَأَلْتَهُمْ مَنْ خَلَقْ السَّمواتِ وَالأَرْضَ لَيَقُولُنَّ الله ﴾ ، خلقه لم ألله تعالى: ﴿ وَلَئِنْ سَأَلْتَهُمْ مَنْ خَلَقْ السَّمواتِ وَالأَرْضَ لَيَقُولُنَّ الله ﴾ نفانه تعالى كان ولا شيء بعده، فكأنه فانه تعالى كان ولا شيء بعده، فكأنه كما قال: ( كُنْتُ كُنْزاً لَمْ أُعْرَفْ فَأَرَدْتُ أَنْ أُعْرَفَ فَحَلَقْتُ خَلْقاً فَعَرَفْتُهُمْ بِي في عَرَفُونِي) قالف بين قلوب عباده، على معبته وعبادته وطاعته في الإيمان والتوحيد، قال الله تعالى: ﴿ لَوْ مَلْ فِي الْمَعْمَ وَلَكِنَّ الله أَلَفَ بَيْنَهُمْ إِنَّهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴾ ، وألف تلوب عباده بالفضل والإحسان والعطاء، كالسَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ إِلَّا آتِي الرَّحْمَنِ عَبْدًا ﴾ ، وألف قلوب عباده بالفضل والإحسان والعطاء،

 $<sup>^{1}</sup>$ . المصدر نفسه ، ص  $^{0}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$ . المصدر نفسه ، ص $^{2}$ 

 $<sup>^{3}</sup>$ . سورة الزخرف الآية  $^{3}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>. سورة لقمان الآية 25.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>. سبق تخریجه ص 271.

<sup>6.</sup> سورة الأنفال الآية 63.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>. سورة مريم الآية 93.

وجعله رزقاً مقسوماً لهم، تارة قبضاً وتارة بسطاً، قال الله تعالى: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ الجُّنَّ وَالْإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ. مَا أُرِيدُ مِنْهُمْ مِنْ رِزْقٍ وَمَا أُرِيدُ أَنْ يُطْعِمُونِ. إِنَّ الله هُوَ الرَّزَّاقُ ﴾ " »2.

## 5. أسرار إشارية في نقطة الألف:

تحدث ابن عطاء الله عن النقطة التي هي أصل الألف، والإشارة فيها إلى ما يسمى بالجوهر الفرد، ثم يقابل ذلك بخلق آدم، فهو افتتاح البشر، وقد أودع الله فيه أسرار الحروف، فحرت على لسان آدم فنون اللغات وأنواع الكلمات، بما لها من ظاهر وباطن وفي ذلك يقول : ونقطة أصله إشارة لإثبات أولية الوجود، الذي هو ضد العدم، وهو المصطلح عليه عند أرباب أصول الدين بالجوهر الفرد، الذي هو عبارة عن إثبات موجود وهو ضد العدم، لا يجوز عليه الانقسام، ولا حصر العدد. فلما أرادت أي النقطة أن تسمى بالألف بعد تسميتها بصفة الوحدة، امتدت للتجلي والظهور، ونزلت نزول الأعلى إلى الأدنى، لتعرف وجود ذاتما بنفسها، فصارت ألفاً، وسميت بذلك لتوقف عوالم الحروف فعرف بالألف، فإنه روى أن : (أول ما خلق فصارت ألفاً، وجعلها مبتدأ كتابه، واستفتاح حروفه) فكان أولا استفتاح الحروف به لصدورها عنه، وظهورها به، فكانت النقطة كنزاً لم تعرف، فتحلت ونزلت لتعرف بجم، ويعرفون بها، وينسبون إليها.

كما أن آدم عليه السلام خلق استفتاحاً لذريته وأولهم، وعرفوا به، ونسبوا إليه فكانت الحروف أسراراً أودعها الله تعالى وبثها في آدم حين خلقه، ولم يبثها في أحد من الملائكة فجرت الأحرف على لسان آدم بفنون اللغات، وأنواع الكلمات، ولها ظاهر وباطن وحد ومطلع، فظاهرها أسماؤها وصورها، وباطنها معانيها وأسرارها، وحدها تفصيلها وأحكامها، ومطلعها شهودها وكشفها» 4.

 $<sup>^{1}</sup>$ . سورة الذاريات الآية 57.56

<sup>2.</sup> ابن عطاء الله السكندري ، القصد المجرد في معرفة الاسم المفرد ، ص 35.

<sup>3.</sup> هذا الأثر لم أحده لهذا اللفظ إلا ما ذكره الألوسي في تفسيره روح المعاني بمعنى يقاربه أثناء تفسيره للآية 45 من سورة النور ﴿وَاللَّهُ حَلَقَ كُلَّ دَابَّةٍ مِنْ مَاءٍ فَمِنْهُمْ مَنْ يَمْشِي عَلَى بَطْنِهِ وَمِنْهُمْ مَنْ يَمْشِي عَلَى رِجْلَيْنِ وَمِنْهُمْ مَنْ يَمْشِي عَلَى النور ﴿وَاللَّهُ حَلَقَ كُلَّ دَابَّةٍ مِنْ مَاءٍ فَمِنْهُمْ مَنْ يَمْشِي عَلَى بَطْنِهِ وَمِنْهُمْ مَنْ يَمْشِي عَلَى عَلَى عَلَى النه تعالى جوهرة فنظر إليها أَرْبَعٍ يَخْلُقُ اللَّهُ مَا يَشَاءُ إِنَّ اللَّهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَادِيرٌ ﴾ بقوله: ( لما روي أن أول ما خلق الله تعالى جوهرة فنظر إليها بعين الهيبة فصارت ماء ثم خلق من ذلك الماء النار والهواء والنور وخلق منها الخلق). ج13 ص 476 .

<sup>4.</sup> ابن عطاء الله السكندري ، القصد المجرد في معرفة الاسم المفرد ، ص32.

#### لألف أخرى في نقطة الألف $\underline{6}$

عدد ابن عطاء الله في النقطة التي هي مبدأ الألف عدة إشارات فقال: «فإن ابتداء الألف نقطة واحدة منفردة، وهي عبارة عن مركز قطب دائرة وجود عوالم الحروف، كذلك نقطة وجود وحدة الموجود، الذي صدر عنه وجود العالم بأسره، وبما تستقيم دائرة العدل على القوام، ، وهي محل قابلية للتهيؤ كالهيولي لجميع حروف صور الأشكال المحسوسة، ووضع الدلالة على إدراك تصوير المعاني المعقولة.

وهي أيضاً إشارة لاسم وحدة التوحيد، الذي لا يجوز فيه اشتراك مع عقد التقليد، ولهذا كان الإنسان الآدمي ألف القوام قائماً معتدلاً منتصباً، حسن القد والقامة على الاستقامة، مخصوصاً بالتشريف والتكريم، ممدوحاً مثنى عليه بقوله تعالى: ﴿ لَقَدْ خَلَقْنا الإنسان فِي أَحْسَن تَقْويم ﴾ أ، وقد شرف وفضل على أكثر المخلوقات حسبما ذكر الله تعالى في كتابه المبين قوله: ﴿ وَلَقَدْ كَرَّمْنَا بَنِي آدَمَ وَحَمَلْنَاهُمْ فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ وَرَزَقْنَاهُمْ مِنَ الطَّيِّبَاتِ وَفَضَّلْنَاهُمْ عَلَى كَثِيرِ مِمَّنْ خَلَقْنَا تَفْضِيلًا ﴾2، وقال تعالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ أُولَئِكَ هُمْ خَيْرُ الْبَرِيَّةِ ﴾ 3 فهو أشرف المخلوقات، وأفضل الموجودات وأكرم المحدثات فمن تشريفه وإكرامه، وتفضيله وإعظامه أن جعله الله تعالى مجمع البحرين، بحراً سفلياً ظلمة الشهوات الحيوانية، وبحراً علوياً نور العقل النوراني وركبه في عالمين، عالم الأمر الروحاني، وعالم الخلق الجثماني، وجمع له في الركعة الواحدة من عمل جميع عبادة الملأ الأعلى من الملائكة أهل السبع سموات، سبع أنواع من العبادات، وجعل ثوابهم عليها عائدة إلى الآدمي بتضعيف الزيادة، فمنهم قائمون أبداً، ومنهم راكعون أبداً، ومنهم ساجدون أبداً، ومنهم جلوس أبداً، ومنهم مهللون أبداً، ومنهم مسبحون أبداً، ومنهم حامدون أبداً، فهم لله عابدون دائماً أبداً لا يفترون، قد خلقوا مطهرين منزهين، علويين روحانيين، نور بلا ظلمة، وعقل بلا شهوة، ولطف بلا كثافة، ودوام بلا فترة، ونشاط بلا سآمة، وطاعة بلا مخالفة، وعبادة بلا حظ، وإخلاص بلا عوض، وخدمة بلا علاقة، وجمع بلا تفرقة، وجعل هذا البشر برزِحاً قائماً، مستوي الخليقة، بين عالمي النور والظلمة، فأيهما كان الغالب عليه، نسب في الحقيقة إليه، فسبحان من ألف بين الضدين وجمع إليه صفات العالمين في هذا الآدمي الكريم، وجعل محل

سورة التين الآية 4.

 $<sup>^{2}</sup>$ . سورة الإسراء الآية 70.

 $<sup>^{3}</sup>$ . سورة البينة الآية  $^{3}$ 

#### الفصل الرابع: لغة التصوف الإشارية وتوظيفها في تفسير ابن عطاء الله

عقله ومعارفه وتوحيده ومحبته وأسراره قلبه السليم، فهو الصراط المستقيم، والبرزخ المعتدل القويم، بالألف ألفه ووصله وجمعه وفرقه وفصله وقطعه، ألف كتابه بنقطة، وخلق خلقه من نطفة، ويميتهم بقبضة، ويحييهم بنفخة  $^1$ . وبهذا أشارت النقطة إلى قوام الإنسان وتركيبه من ضدين، ومنها تكونت الحروف وتركبت الألفاظ، فألف الكتاب من نقطة، وخلق الخلق من نطفة.

### المطلب الثالث:

أساسيات في لغتم النفسير الصوفي.

تهيد.

- 1 ـ مبدأ الظاهر والباطن .
- 2 ـ مبدأ الحقيقة والشريعة .

413

<sup>1.</sup> ابن عطاء الله السكندري ، القصد الجحرد في معرفة الاسم المفرد ، ص 33.

الفصل الرابع: لغة التصوف الإشارية وتوظيفها في تفسير ابن عطاء الله

#### تهيد:

سوف أعرض بعض المنطلقات العامة للتفسير الإشاري وهي (الظاهر، الباطن) و (الحقيقة ، الشريعة) ، باعتبارها مفاهيم بسطها الصوفية واختصوا بها، واستدلوا لها بنصوص من القرآن، وفي ضوئها يفهمون الإشارات من الآيات، وأركز على موقف ابن عطاء الله من ذلك .

## 1 ـ مبدأ الظاهر والباطن:

يعد الظاهر والباطن لفظان قرآنيان، ورد بهما الآي الكريم في مواضع متفرقة منها: قوله تعالى: ﴿ وَلاَ تَقْرَبُواْ الْفَوَاحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ ﴾  $^1$ ، ومنها: ﴿ قُلْ إِنَّمَا حَرَّمَ رَبِّي الْفَوَاحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ ﴾  $^2$ ، ومنها: ﴿ هُوَ الْأَوَّلُ وَالْآخِرُ وَالظَّاهِرُ وَالْبَاطِنُ وَهُوَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ ومنها: ﴿ وَمَنها: ﴿ فَضُرِبَ بَيْنَهُم بِسُورٍ لَّهُ بَابٌ بَاطِنُهُ فِيهِ الرَّحْمَةُ وَطَاهِرُهُ مِن قِبَلِهِ الْعَذَابُ ﴾  $^2$  ومنها: ﴿ وَأَسْبَغَ عَلَيْكُمْ نِعَمَهُ ظَاهِرَةً وَبَاطِنَةً ﴾  $^3$  ومنها: ﴿ وَمُنهَا: ﴿ وَمُنْهُ مَا فَالُونَ ﴾  $^4$  مَن الْمُرَا وَمُنْ عَن الْآخِرَةِ هُمْ عَافِلُونَ ﴾  $^7$  .

- وفيما يلي أمثلة من تفسير ابن عطاء الله يتبين فيها إثبات لظاهر الآية ونفوذ إلى باطنها:
- قوله تعالى: ﴿ ادْعُ لَنَا رَبَّكَ يُخْرِجْ لَنَا مِمَّا تُنبِتُ الأَرْضُ مِن بَقْلِهَا وَقِثَآئِهَا وَفُومِهَا وَعَدَسِهَا وَبَصَلِهَا قَالَ أَتَسْتَبْدِلُونَ الَّذِي هُوَ أَدْنَى بِالَّذِي هُوَ خَيْرٌ اهْبِطُواْ مِصْراً فَإِنَّ لَكُم مَّا سَأَلْتُمْ وَضُرِبَتْ عَلَيْهِمُ الذِّلَةُ وَالْمَسْكَنَةُ وَبَآؤُواْ بِغَضَبِ مِّنَ اللَّهِ ﴾ 8.

يقف ابن عطاء الله مع هذه الآية عند معانيها الإشارية فيقول: «فائدة: اعلم أن بني إسرائيل لما دخلوا التيه، ورزقوا المن والسلوى، واختار الله تعالى لهم ذلك رزقا رزقهم إياه، يبرز من

سورة الأنعام الآية 151.

سورة الأعراف الآية 33.

<sup>3 .</sup> سورة الحديد الآية 3.

 <sup>4 .</sup> سورة الأنعام الآية 120.

<sup>5 .</sup> سورة الحديد الآية 13.

<sup>20</sup> . سورة لقمان الآية 6

<sup>7 .</sup> سورة الروم الآية 7.

<sup>8</sup> . سورة البقرة الآية 61

عين المنة من غير تعب منهم ولا نصب، فرجعت نفوسهم الكثيفة لوجود إلف العبادة والغيبة عن شهود تدبير الله تعالى إلى طلب ما كانوا يعتادونه، فقالوا: ﴿ ادْعُ لَنَا رَبَّكَ يُخْرِجْ لَنَا مِمَّا تُنبِتُ الأَرْضُ مِن بَقْلِهَا وَقِثَّائِهَا وَقُومِهَا وَعَدَسِهَا وَبَصَلِهَا قَالَ أَتَسْتَبْدِلُونَ الَّذِي هُوَ أَدْنَى بِالَّذِي هُوَ خَيْرٌ اهْبِطُوا مِصْراً فَإِنَّ لَكُم مَّا سَأَلْتُمْ وَضُرِبَتْ عَلَيْهِمُ الذِّلَّةُ وَالْمَسْكَنَةُ وَبَآؤُواْ بِغَضَبٍ مِّنَ اللَّهِ ، وذلك لأنهم تركوا ما اختار الله لهم مما يليق لما اختاروه لأنفسهم فقيل لهم على طريق التوبيخ لهم: ﴿ أَتستبدلون الذي هو حير؟ اهبطوا مصرا ﴾.

فظاهر التفسير: أتستبدلون الثوم والبصل والعدس بالمن والسلوى وليس النوعان سواء في اللذة ولا في سقوط المشقة؟

وسر الاعتبار: أتستبدلون مرادكم لأنفسكم بمراد الله لكم؟

أتستبدلون الذي هو أدنى، وهو ما أردتموه، بالذي هو خير، وهو ما أراد الله لكم؟ اهبطوا مصر فإن ما أنتم اشتهيتموه لا يليق أن يكون إلا في الأمصار.

وفي سر الاعتبار: اهبطوا عن سماء التفويض، وحسن الاحتيار والتدبير منا لكم إلى أرض التدبير والاحتيار منكم لأنفسكم موصوفين بالذلة والمسكنة لاحتياركم مع الله وتدبيركم لأنفسكم مع تدبير الله» $^1$ .

فالملاحظ أن ابن عطاء الله بين الوجه الظاهر من الاية وهو (استبدال المن والسلوى بالثوم والبصل) ، ونفذ إلى معنى باطن يدرك بالتأمل وسماه سر الاعتبار وهو: (أتستبدلون مرادكم لأنفسكم بمراد الله لكم)، وكذلك وجه ظاهر آخر وهو: (اهبطوا مصرا فإن لكم ما سألتم وضربت عليهم الذلة والمسكنة وباءو بغضب من الله)، وباطنه أو سر الاعتبار فيه هو: (انزلوا عن مرتبة التفويض وحسن الاختيار من الله لكم إلى درجة أدبى وأسفل، هي ركض في التدبير وتيه في الاختيار منكم لأنفسكم وعليكم الذلة والمسكنة لعدم رضاكم عن الله في تدبيره واختياره).

ونتيجة لهذا المثال يثبت ابن عطاء الله المعنى الظاهر من الآية، ويفهم عنده معنى بعيدا تشير إليه الآية قد يكون مقصودا.

قوله تعالى: ﴿ يَا بُنَيَّ ارْكَب مَّعَنَا وَلاَ تَكُن مَّعَ الْكَافِرِينَ ، قَالَ سَآوِي إِلَى جَبَلٍ يَعْصِمُني مِنَ الْمَاء قَالَ لاَ عَاصِمَ الْيَوْمَ مِنْ أَمْرِ اللّهِ إِلاَّ مَن رَّحِمَ ﴾ 2.

<sup>. 1.</sup> ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص27.

<sup>2.</sup> سورة هود الآية 42. 43.

#### الفصل الرابع: لغة التصوف الإشارية وتوظيفها في تفسير ابن عطاء الله

يقف ابن عطاء الله مع هذه الآية عند معانيها الإشارية مبينا ظاهرها وباطنها فيقول : «اعلم إن هلاك ابن نوح عليه السلام إنماكان لأجل رجوعه إلى تدبير نفسه، وعدم رضاه بتدبيره الله، الذي اختاره لنوح عليه السلام، ومن كان معه في السفينة، فقال له نوح عليه السلام: ﴿ يَا بُنِيَّ ارْكَب مَّعَنَا وَلاَ تَكُن مَّعَ الْكَافِرِينَ ، قَالَ سَآوِي إِلَى جَبَلٍ يَعْصِمُنِي مِنَ الْمَاء قَالَ لاَ عَاصِمَ الْيَوْمَ مِنْ أَمْرِ اللهِ إِلاَّ مَن رَّحِمَ ﴾، فآوي في المعنى إلى جبل عقله، ثم كان الجبل الذي اعتصم به صورة ذلك في المعنى القائم به، فكان كما قال الله تعالى: ﴿ وَحَالَ بَيْنَهُمَا الْمَوْجُ فَكَانَ مِنَ الْمُعْرَقِينَ ﴾. في الظاهر بالطوفان، وفي الباطن بالحرمان، فاعتبر أيها العبد بذلك» أ.

ثم يوظف ابن عطاء الله هذا المعني الإشاري الذي استفاده من باطن الآية في توجيه العبد «فإذا تلاطمت عليك أمواج الأقدار، فلا ترجع إلى جبل عقلك الباطل لئلا تكون من المغرقين في بحر القطيعة ولكن ارجع إلى سفينة الاعتصام بالله، والتوكل عليه، ﴿وَمَن يَعْتَصِم بِاللّهِ فَقَدْ هُدِي إِلَى صِرَاطٍ مُّسْتَقِيمٍ \$ ، ﴿ وَمَن يَتَوَكَّلُ عَلَى اللّهِ فَهُو حَسْبُهُ ﴾ ق، فإنك إذا فعلت ذلك استوت بك سفينة النجاة على جودي الأمن، ثم تقبط بسلامة القربة، وبركات الوصلة عليك، (وعلى أمم ممن معك) وهو عوا لم وجودك، فافهم ذلك ولا تكن من الغافلين، واعبد ربك ولا تكن من الجاهلين » فنلاحظ أن ابن عطاء الله في استفادته الإشارية من الآية يقابل الظاهر للباطن وفق هذا الجدول:

| باطن الآية                     | ظاهر الآية              |
|--------------------------------|-------------------------|
| تلاطمت عليك أمواج الأقدار      | وحال بينهم الموج        |
| من المغرقين في بحر القطيعة     | من المغرقين(في الطوفان) |
| جبل عقلك                       | جبل يعصمني من الماء     |
| سفينة الاعتصام بالله           | ارکب معنا               |
| استوت بك سفينة النجاة على جودي | واستوت على الجودي       |

<sup>1.</sup> المصدر نفسه ، ص 31.

<sup>2</sup> . سورة آل عمران الآية 101 .

<sup>3 .</sup> سورة الطلاق الآية 3.

<sup>4.</sup> ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص31.

| الأمن                             |                     |
|-----------------------------------|---------------------|
| تمبط بسلامة القربة، وبركات الوصلة | اهبط بسلام منا عليك |
| عليك                              |                     |
| أمم ممن معك وهم عوالم وجودك       | وعلى أمم ممن معك    |

فهذه أمثلة للظاهر والباطن تبين فيها أن ابن عطاء الله أحد المؤيدين لفكرة الظاهر والباطن في فهم الآيات القرآنية، وننتقل إلى معنى أوسع على نسق الظاهر والباطن، وهو الحقيقة والشريعة، إذ اختص الصوفية بمذه المصطلحات لنرى موقف ابن عطاء الله من ذلك .

## 2 ـ مبدأ الحقيقة والشريعة :

فالشريعة خطابه لعباده، وكلامه الذي أوصله إلى خلقه بأمره ونهيه، ليوضح لهم الحجة ويقيم به المحجة، والحقيقة تصريفه في خلقه وإرادته ومشيئته أ، التي يخص بها من اختار من أحبابه، ويقضى بها على من أبعده عن بابه، وقد جمع الله بين الحقيقة والشريعة في آيات كثيرة منها:

قوله تعالى : ﴿ لِمَن شَاء مِنكُمْ أَن يَسْتَقِيمَ ﴾  $^2$  هذه شريعة، ﴿ وَمَا تَشَاؤُونَ إِلَّا أَن يَشَاءَ اللَّهُ ﴾  $^3$ ، فهذه حقيقة .

ومنها قوله :﴿ فَمَن شَاءِ ذَكَرَهُ ﴾ فهذه شريعة، ﴿ وَمَا يَذْكُرُونَ إِلَّا أَن يَشَاءَ اللَّهُ ﴾ فهذه حقيقة .

 $^{6}$ فالحقيقة إذن باطن الشريعة فلا يغني ظاهر عن باطن ولا باطن عن ظاهر

وليس تقسيم الصوفية الدين إلى شريعة وحقيقة فصلا لحقائق الدين عن بعضها بل هو وفاء لروح الدين نفسه  $^{7}$ ، قال ابن عجيبة: (فالشريعة أن تعبده والطريقة أن تقصده والحقيقة أن

<sup>187</sup>. عاصم الكيالي ، فهرس بشرح مصطلحات الصوفية عند ابن عطاء الله السكندري ، ص187.

سورة التكوير الآية 28.

<sup>3 .</sup> سورة التكوير الآية 29.

<sup>4.</sup> سورة المدثر الآية 55.

<sup>5.</sup> سورة المدثر الآية 56.

<sup>6.</sup> أحمد النقشبندي الخالدي ، جامع الأصول في الأولياء، مؤسسة الانتشار العربي بيروت ، الطبعة الأولى ،1997، ج 1 ص 194.

<sup>7</sup> . محمد بن بريكة ، موسوعة الطرق الصوفية الإيضاح والبيان لمصطلح أهل العرفان ، ج 1 ص

تشهده أو قل الشريعة لإصلاح الظواهر والطريقة لإصلاح الضمائر والحقيقة لإصلاح السرائر) ، وهي نفس المراتب المذكورة في حديث الإسلام والإيمان والإحسان، والجامع للشريعة والحقيقة هو الشرع أي الدين.

أما ابن عطاء الله فإنه يوافق من سبقه من الصوفية في أن هذا التقسيم هو روح الدين وقوامه وعلى المسلم أن يفهم ذلك ويمسك بالحقيقة والشريعة كليهما، وينطلق ابن عطاء الله من شرحه لحزب شيخه "أبي العباس المرسي" الذي رتبه على المريدين فيقول: « وقول الشيخ رحمه الله: (على بساط علم التوحيد والشرع): لأن من استرسل من إطلاق التوحيد، ورأى أن الملك لله وان لا ملك لغيره معه، ولم يتقيد بظواهر الشريعة فقد قذف به في بحر الزندقة، وعاد حاله بالوبال عليه، ولكن الشأن أن يكون بالحقيقة مؤيدا وبالشريعة مقيدا.

وكذلك المحقق، فلا منطلقا مع الحقيقة، ولا واقفا مع ظاهر إسناد الشريعة: ﴿وَكَانَ بَيْنَ ذَلِكَ قَوَاماً  $^2$ . فالوقوف مع ظواهر الإسناد شرك، والانطلاق مع الحقيقة من غير تقييد بالشريعة تعطيل. ومقام أهل الهداية فيما بين ذلك: من بين فرث، ودم لبنا خالصا سائغا للشاربين  $^3$ .

إن ابن عطاء الله يقرر أن التوازن هو الفهم الصحيح في الأخذ بالشريعة مع عدم إغفال الحقيقة وهذا هو التوسط والاعتدال، ونقل ابن عجيبة قول الشطيبي: (أن ابن عطاء الله يدل المريدين على مقام الجمع بين الحقيقة والشريعة، لأن عزم العبد على الطاعة مطلوب منه شريعة، ونتيجة مسلوبة منه في الحقيقة، ولا يثبت بينهما إلا من ثبته الله) 4، ولهذا قال في المناجاة: «إلهي كيف أعزم وأنت القاهر؟ أم كيف لا أعزم وأنت الآمر»5.

#### - لكل آية ما أثبتت:

<sup>1 .</sup> ابن عجيبة أحمد الحسني ، إيقاظ الهمم في شرح الحكم ، ص 25.

<sup>2.</sup> سورة الفرقان الآية 67.

<sup>3.</sup> ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص100.

<sup>4.</sup> ابن عجيبة الحسني ، إيقاظ الهمم في شرح الحكم ، ص 499 . 500.

<sup>5.</sup> المصدر نفسه ، ص 499.

بحد ابن عطاء الله يفهم من الآيات صنفين صنف منها يدل على الحقيقة وصنف يدل على الشريعة وهذا التوازي جار في كثير آيات القرآن وبه يفك ظاهر التعارض ويمكن الجمع كما يقول ابن عطاء الله : « فاعلم أن لكل آية ما أثبتت، فلا خفاء في الجمع بين الآيتين » 1

وفيما يلى مواضع من تفسير ابن عطاء الله نستجلى فيها ذلك :

قوله تعالى: ﴿ راضية ﴾ أي عن الله في الدنيا بأحكامه، وفي الآخرة بجوده وإنعامه، فكان في ذلك تنبيه للعبد أنه لا يحصل له الرجعي إلى الله إلا مع الطمأنينة بالله، والرضا عن الله، وإلا فلا.

وفي ذلك إشارة إلى أنه لا يحصل أن يكون مرضيا عند الله في الآخرة، حتى يكون راضيا عنه في الدنيا  $^2$ .

فإن قلت هذه الآية تقتضي أن يكون الرضا من الله نتيجة الرضا من العبد، والآية الأخرى تدل على أن الرضا من العبد نتيجة الرضا من الله عنه؟

فاعلم أن لكل آية ما أثبتت، فلا خفاء في الجمع بين الآيتين، وذلك أن قوله تعالى: رضى الله عنهم ورضوا عنه .

يدل من وجود ترتيبه على أن الرضا من العبد نتيجة الرضا من الله والحقيقة تقتضي بذلك، لأنه لو لم يرض عنهم أولا، لم يرضوا عنه آخرا.

والآية الآخرة تدل: على أن من رضي عن الله في الدنيا، كان مرضيا عنه في الآخرة، وذلك بين لا إشكال فيه.

<sup>1-</sup> المصدر نفسه ، ص 58.

<sup>2−</sup> المصدر نفسه ، ص 58.

#### المبحث الثالث:

# توظيف ابن عطاء للشواهد القرآنية

المطلب الأول: شواهد الآمات على مبدأ إسقاط التدبير

المطلب الثاني: توظيف شواهد الآيات في مصنف "الحكم".

المطلب الأول:

شواهد الآيات على مبدأ إسقاط الندبير.

يوظف ابن عطاء الله عدة آيات شاهدة على مبدأ إسقاط التدبير من العبد مع الله تعالى، ويفصل في الفهم المعين على تحقيق هذا المبدأ لأنه لب التوحيد، وفيما يلى نتتبع هذه الشواهد:

- قوله تعالى: ﴿ إِنَّ اللّهَ اشْتَرَى مِنَ الْمُؤْمِنِينَ أَنفُسَهُمْ وَأَمْوَالْهُم بِأَنَّ لَمُمُ الْجُنَّةَ ﴾ أ، يستشهد ابن عطاء الله بهذه الآية للمبايعة الحسنة الواقعة بين العبد وربه وما يترتب عنها: « فلا ينبغي لعبد بعد المبايعة، تدبير ولا منازعة، لأن ما بعته وجب عليك تسليمه، وعدم المنازعة فيه، فالتدبير فيه نقض لعقد المبايعة » 2 ، ويشرح ذلك فيقول : « علمك بأنك ملك لله، وليس لك تدبير ما هو لغيرك فما ليس لك ملكه، ليس لك تدبيره، وإذا كنت أيها العبد لا تنازع فيما تملك، ولا ملك لك إلا بتمليكه إياك، وليس لك ملك حقيقي، وإنما هي نسبة شرعية، أوجبت الملك لك من غير شيء قائم بوصفك تستوجب به أن تكون مالكا، فأن لا تنازع الله فيما يملكه أولى وأخرى » 3.
- قوله تعالى : ﴿ إِنَّا نَحْنُ نَرِثُ الْأَرْضَ وَمَنْ عَلَيْهَا وَإِلَيْنَا يُرْجَعُونَ ﴾ ، يستنبط ابن عطاء الله منها تزكية الملائكة وذلك لتسليمهم وعدم منازعتهم فيقول: « ففي هذا تزكية للملائكة ، وإشارة إلى أنهم لم يكونوا مع الله مدعين لما خولهم ولا منتسبين لما نسب إليهم ، إذ لو كان كذلك لقال: (إنا نحن نرث الأرض والسماء ) ، بل نسبتهم إليه ، وهيبتهم له ، وولههم من عظمته ، منعهم أن يركنوا لشيء دونه » أ ليرتب على ذلك دعوة للعبد أن يسلم لله في تدبيره واختياره كما سلم له في أرضه وسمائه فيقول: « فكما سلمت لله تدبيره في سمائه وأرضه ، فسلم له تدبيره في وجودك: ﴿ لخلق السماوات والأرض أكبر من خلق الناس ﴾ » .
- قوله تعالى: ﴿ اذْهَبْ أَنتَ وَرَبُّكَ فَقَاتِلا إِنَّا هَاهُنَا قَاعِدُونَ ﴾ 7 وقوله تعالى: ﴿ ادْعُ لَنَا رَبَّكَ ﴾ 8، يبين ابن عطاء الله ما وقع لبني إسرائيل من التيه بسبب عدم امتثال الأمر ثم طلبهم من موسى الدعاء لعدم رضاهم بما اختار الله لهم فيقول: ﴿ أَلَا تَرَى أَنَ بَنِي إسرائيل في ابتداء الأمر

<sup>111.</sup> سورة التوبة الآية 111.

<sup>.17</sup> ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص-2

<sup>3-</sup> المصدر نفسه.

<sup>4-</sup> سورة مريم الآية 40

<sup>5.</sup> المصدر نفسه ، ص 18.

<sup>6.</sup> المصدر نفسه ، ص 18.

<sup>7-</sup> سورة المائدة الآية 24.

<sup>8-</sup> سورة البقرة الآية 61.

قالوا لموسى عليه السلام، وهو كان سبب التيه لهم: ﴿ اذْهَبْ أَنتَ وَرَبُّكَ فَقَاتِلا إِنَّا هَاهُنَا قَاعِدُونَ ﴾، وقالوا في الحره: ﴿ ادْعُ لَنَا رَبَّكَ ﴾، فأبوا في الأول عن امتثال أمر الله، وفي الآخرة، اختاروا لأنفسهم غير ما احتار الله بمم، وكثيرا ما تكرر منهم ما يدل على بعدهم عن مصدر الحقيقة.

وسواء الطريقة في قولهم: ﴿ أَرِنَا اللّهِ جَهْرَةً ﴾ أ، وفي قولهم لموسى عليه السلام بعد، ولم ينشف بلل البحر عن أقدامهم حين فرق لهم لما عبروا على قوم يعكفون على أصنام لهم فقالوا: ﴿ اجْعَل لّنَا إِلَها كَمَا لَهُمُ آلِمَةً ﴾  $^{2}$ ، فكانوا كما قال موسى عليه السلام: ﴿ قَالَ إِنَّكُمْ قَوْمٌ بَحُهَلُونَ ﴾  $^{3}$ ، وفي هذا تحذير للعبد إذا عدم الرضا عن الله في اختياره أو عدم الامتثال لأمره .

• قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِن بَنِي آدَمَ مِن ظُهُورِهِمْ ذُرِّيَّتَهُمْ وَأَشْهَدَهُمْ عَلَى أَنفُسِهِمْ أَلَسْتُ بِرَبِّكُمْ قَالُواْ بَلَى شَهِدْنَا أَن تَقُولُواْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ إِنَّا كُنَّا عَنْ هَذَا غَافِلِينَ ﴾ 5، يقف ابن عطاء عطاء الله عند هذه الآية ويفصل طويلا، لأنها أصل في وجوب التوحيد وترك التدبير، ولأن الله تعالى تولى العبد يوم المقادير بالتدبير في جميع الأطوار فيقول: «: اعلم أن الحق سبحانه وتعالى تولاك بتدبيره على جميع أطوارك وقام لك في كل ذلك بوجود إبرازك، فقام لك بحسن التدبير يوم المقادير، يوم: ﴿ أَلَسْتُ بِرَبِّكُمْ ؟ قَالُواْ بَلَى ﴾ .

ومن حسن تدبيره لك حينئذ، أن عرفك به فعرفته، وتجلى لك فشهدته، واستنطقك وألهمك الإقرار بربوبيته فوحدته، ثم إنه جعلك نطفة مستودعة في الأصلاب، وتولاك بتدبيره هنالك، حافظا لك، وحافظا لما أنت فيه، مواصلا لك المدد بواسطة من أنت فيه من الآباء إلى أبيك آدم، ثم قذفك في رحم الأم، فتولاك بحسن التدبير حينئذ وجعل الرحم قابلة أرضا يكون فيها نباتك ومستودعا يعطى فيها حياتك، ثم جمع بين النطفتين، وألف بينهما فكنت عنهما، لما بنيت عليه الحكمة الإلهية من أن الوجود كله مبني على سر الازدواج، ثم جعلك بعد النطفة علقة مهيأة لما يريد سبحانه وتعالى، أن ينقلها إليه، ثم بعد العلقة مضغة، ثم فتق سبحانه وتعالى في المضغة للما يريد سبحانه وتعالى، أن ينقلها إليه، ثم بعد العلقة مضغة، ثم فتق سبحانه وتعالى في المضغة

<sup>1-</sup> سورة النساء الآية 153.

<sup>2-</sup> سورة الأعراف الآية 138.

 <sup>3-</sup> سورة مريم الآية 40.

<sup>4.</sup> المصدر نفسه ، ص 27.

<sup>5-</sup> سورة الأعراف الآية 172.

صورتك، وأقام بنيتك، ثم نفخ فيك الروح بعد ذلك، ثم غذاك بدم الحيض في رحم الأم حتى قويت أعضاؤك، واشتدت أركانك ليهيئك إلى البروز إلى ما قسم لك أو عليك، وليبرزك إلى دار يتعرف فيها بفضله وعدله إليك.

ثم لما أنزلك إلى الأرض علم سبحانه وتعالى أنك لا تستطيع تناول خشونات المطاعم، وليس لك أسنان ولا أرحاء تستعين بها على ما أنت طاعم، فأجرى الثديين بغذاء لطيف، ووكل بهما مستحث الرحمة في قلب الأم كلما وقف اللبن عن البروز استحثته الرحمة التي جعلها لك في الأم مستحثا لا يفتر، ومستنهضا لا يقصر، ثم إنه شغل الأب والأم بتحصيل مصالحك، والرأفة عليك والنظر بعين المودة منهما إليك، وما هي إلا رأفة ساقها إليك، وإلى العباد في مظاهر الآباء والأمهات، تعريفا بالوداد، وفي حقيقة الأمر ما كفاك إلا ربوبيته، وما حضنك إلا ألوهيته.

ثم ألزم الأب القيام بك إلى حين البلوغ، وأوجب عليه ذلك رأفة منه بك، ثم رفع قلم التكليف عنك إلى أوان تكمل الأفهام، وذلك عند الاحتلام، ثم إلى إن صرت كهلا لم يقطع عنك نوالا ولا فضلا، ثم إذا انتهيت إلى الشيخوخة، ثم إذا قدمت عليه، ثم إذا حشرت إليه، ثم إذا أقامك بين يديه ثم إذا أسلمك من عقابه، ثم إذا أدخلك دار ثوابه، ثم إذا كشف عنك وجود حجابه، وأجلسك مجلس أوليائه وأحبابه، قال سبحانه وتعالى: ﴿إِنَّ الْمُتَّقِينَ فِي جَنَّاتٍ وَنَهَرٍ ، فِي مَقْعَدِ صِدْقٍ عِندَ مَلِيكٍ مُقْتَدرٍ ﴾ 3 > فابن عطاء الله إنما سرد هذه الأطوار ليبين مظاهر التدبير في الأزل، حتى لا يبقى للعبد مجالا أن تدبيره وغفلته عن ربه منازعة.

• قوله تعالى: ﴿ يَا أَيَّتُهَا النَّفْسُ الْمُطْمَئِنَّةُ ، ارْجِعِي إِلَى رَبِّكِ رَاضِيَةً مَّرْضِيَّةً ﴾ أنه عطاء الله من هذه الآية صفتين، كل منهما تدل على هدم التدبير، فيقول: «قد تضمنت الآية ﴿ ارْجِعِي إِلَى رَبِّكِ رَاضِيَةً مَّرْضِيَّةً ﴾ صفتين كل واحدة منهما تدل على هدم التدبير، وذلك أنه سبحانه وتعالى وصف هذه النفس التي خصصها بهذه الخصائص التي ذكرناها بأوصاف منها: الطمأنينة والرضا، وهما لا يكونان إلا مع إسقاط التدبير، إذ لا تكون النفس مطمئنة حتى تترك التدبير مع الله تعالى ثقة منها بحسن تدبيره لها، لأنها إذا رضيت عن الله استسلمت له، وانقادت

<sup>1-</sup> سورة القمر الآية 54. 55.

<sup>. 15</sup> ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص-2

<sup>3-</sup> سورة الفجر الآية 27. 28.

لحكمه، وأذعنت لأمره، فاطمأنت لربوبيته، وقرت بالاعتماد على ألوهيته، فلا اضطراب إذ ما أعطاها من نور العقل يثبتها، فلا حركة لها، خامدة لأحكامه، مفوضة له في نقضه وإبرامه » أ. فاستفادة ابن عطاء الله من الآية بدلالة الإلزام ، فالطمأنينة والرضا لا يتحققان إلا مع التسليم وترك التدبير.

• قوله تعالى: ﴿ سُبْحَانَ الَّذِي أَسْرَى بِعَبْدِهِ لَيْلاً﴾، وقوله تعالى: ﴿ وَمَا أَنزَلْنَا عَلَى عَبْدُهُ وَكُرِيَّا﴾، وقوله تعالى: ﴿ وَأَنَّهُ لَمَّا قَامَ عَبْدُ اللَّهِ يَدْعُوهُ ﴾. اللَّهِ يَدْعُوهُ ﴾.

يقف ابن عطاء الله عند هذه الآيات التي أثبتت أن أشرف مقام هو مقام العبد، وفيه أقيم رسول الله صلى الله عليه وسلم، فيقول : «اعلم أن أجل مقام أقيم العبد فيه: مقام، قول الله سبحانه وتعالى: ﴿ وَمَا أَنزَلْنَا عَلَى عَبْدِنَا ﴾ 3، وقوله تعالى: ﴿ وَمَا أَنزَلْنَا عَلَى عَبْدِنَا ﴾ 3، وقوله تعالى: ﴿ وَمَا أَنزَلْنَا عَلَى عَبْدُ اللّهِ وقوله تعالى: ﴿ وَأَنَّهُ لَمَّا قَامَ عَبْدُ اللّهِ يَدْعُوهُ ﴾ 5، وقوله تعالى: ﴿ وَأَنَّهُ لَمَّا قَامَ عَبْدُ اللّهِ يَدْعُوهُ ﴾ 5، وقوله تعالى: ﴿ وَأَنَّهُ لَمَّا قَامَ عَبْدُ اللّهِ يَدْعُوهُ ﴾ 5.

ولما خير رسول صلى الله عليه وسلم بين أن يكون نبيا ملكا أو نبيا عبدا، اختار العبودية لله تعالى، ففي ذلك أدل دليل أنها من أفضل المقامات، وأعظم القربات.

قال صلى الله عليه وسلم: (إنما أنا عبد لا آكل متكئا، إنما أنا عبد الله، آكل كما يأكل العباس هوال على الله عليه وسلم: (أنا سيد ولد آدم ولا فخر) 7، وسمعت شيخنا أبا العباس رحمه الله يقول:(ولا فخر، أي لا أفتخر بالسيادة، إنما الفخر لي بالعبودية لله تعالى ولأجلها كان الإيجاد)، وقال تعالى: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ الجِّنَ وَالْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴾ 8 » 9.

<sup>1 .</sup> المصدر نفسه ، ص 61.

<sup>2.</sup> سورة الإسراء الآية 1.

<sup>3.</sup> سورة الأنفال الآية 41.

سورة مريم الآية 2

<sup>5.</sup> سورة الجن الآية 19

<sup>6.</sup> الحديث سبق ص 174.

<sup>7.</sup> الحديث سبق تخريجه ص 174.

<sup>8 .</sup> سورة الذاريات الآية 56

<sup>9.</sup> ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص26

#### الفصل الرابع: لغة التصوف الإشارية وتوظيفها في تفسير ابن عطاء الله

ثم يواصل ابن عطاء الله حديثه عن العبودية ويؤكد أن لها روحا وسرا، هو ترك الاختيار وعدم منازعة الأقدار، فيقول: « والعبادة ظاهر العبودية، والعبودية روحها: وإذ قد فهمت هذا فروح العبودية وسرها إنما هو ترك الاختيار وعدم منازعة الأقدار، فتبين من هذا إن العبودية ترك التدبير والاختيار مع الربوبية. فإذا كان لا يتم مقام العبودية الذي هو أشرف المقامات إلا بترك التدبير، فحقيق على العبد أن يكون له تاركا، وللتسليم لله تعالى وللتفويض له سالكا، ليصل إلى مقام الأكمل، والمنهج الأفضل » أ.

ويشرح في موضع آخر حقيقة العبودية بمعنى ترك مخاصمة الأقدار فيقول: «اعلم أن التدبير مع الله عز وجل عند أولي البصائر إنما هو مخاصمة للربوبية، وذلك لأنه إذا نزل بك أمر تريد رفعه، أو تقممت بأمر أنت عالم أنه متكفل بذلك، وقائم به إليك، كان ذلك منازعة للربوبية، وخروجا عن حقيقة العبودية واذكر ها هنا قوله سبحانه وتعالى: ﴿ أَوَلَمْ يَرَ الْإِنسَانُ أَنَّا خَلَقْنَاهُ مِن نُطْفَةٍ فَإِذَا هُوَ خَصِيمٌ مُّبِينٌ ﴾ 3.

<sup>1 .</sup> المصدر نفسه ، ص 27.

<sup>2 .</sup> سورة يس الآية 77

<sup>3.</sup> ابن عطاء الله السكندري ، التنوير في إسقاط التدبير ، ص56.

# المطلب الثاني:

توظيف شواهد الآيات في مصنف "الحكر".

وظف ابن عطاء الله تسع عشرة آية في حكمه كلها شاهدة على المعنى توظيفا إشاريا، سأثبتها في هذا الموضع مرتبة على حسب ترقيم "الحكم"، ثم أتبعها بشرح الحكمة وما جاء في تفسير الآية ليتبن وجه توظيفها في الحكمة:

وله تعالى: ﴿ لِيُنفِقْ ذُو سَعَةٍ مِّن سَعَتِهِ وَمَن قُدِرَ عَلَيْهِ رِزْقُهُ فايُنفق مما آتاه الله 1، أورد ابن عطاء الله هذه الآية في الحكمة رقم 30 التي يقول فيها: ( الواصلون إليه"... السائرون إليه)، وفي المعنى الإشاري لهذه الآية يقول ابن عجيبة: ( ﴿ لِيُنفق ذو سعة من سعته ﴾، وهم الواصلون العارفون، يُنفقون من سعة علومهم وأسرارهم، على المريدين الذي استرضعوهم، ﴿ ومَن قُدر عليه رزقه ﴾ من المريدين السائرين، ﴿ فليُنفق مما آتاه الله ﴾ على مَن تعلق به من المريدين، ﴿ لا يُكلف الله نفساً إلا ما آتاها ﴾، سيجعل الله بعد عُسرٍ وضيقِ في العلوم والأسرار يُسراً، فتتسع عليه العلوم والأسرار بعد التمكين ) 2. فتوظيف هذه الآية من باب تضمنها الإشاري إلى حال العارفين وتفاوت درجاتهم في رصيد معرفهم الربانية المفاضة عليهم، وحال تعاملهم مع المريدين، فكل ينفق مما آتاه الله حسب درجته، ولا يكلف الله نفسا إلا ما آتاها.

ونفس المعنى أشار إليه "إسماعيل حقي" بقوله: (ومن قدر عليه رزقه من الفيوض الإلهية، فلينفق مما آتاه الله بحسب استعداده لا يكلف الله نفسا إلا ما آتاها، في استعدادها الأزلي وقابليتها الغيبية، سيجعل الله بعد عسر انقطاع الفيض يسر اتصال الفيض) 3.

• قوله تعالى: ﴿ قُلِ اللّهُ ثُمَّ ذَرْهُمْ فِي حَوْضِهِمْ يَلْعَبُونَ ﴾ استشهد ابن عطاء الله بهذه الآية في الحكمة رقم 31 يقول فيها: (اهتدى الراحلون إليه بأنوار التوجه والواصلون لهم أنوار المواجهة فالأولون للأنوار وهؤلاء الأنوار لهم لأنهم لله لا شيء دونه ﴿ قُلِ اللّهُ ثُمَّ ذَرْهُمْ فِي خَوْضِهِمْ يَلْعَبُونَ ﴾ 5، ومعنى هذه الحكمة أن أنوار التوجه هي أنوار الإسلام والإيمان، وأنوار المواجهة هي أنوار الإحسان، فإذا أراد الحق سبحانه أن يوصل عبده إليه توجه إليه أولا بنور حلاوة العمل الظاهرة، وهو مقام الإسلام، فيهتدي إلى العمل ويفني فيه ويذوق حلاوته، ثم يتوجه

<sup>1 .</sup> سورة الطلاق الآية 07 .

<sup>246</sup> ابن عجيبة ، إيقاظ الهمم ، ج6 ص

 <sup>397</sup> وح البيان . دار الفكر . (د.ط.ت) ، ج 15 ص 397.

<sup>4</sup> - سورة الأنعام الآية 91

<sup>5 -</sup> ابن عطاء الله ، الحكم ، تحقيق أحمد عز الدين خلف الله ، ص26.

إليه بنور حلاوة العمل الباطن، وهو مقام الإيمان من الإخلاص والصدق والطمأنينة والأنس بالله والتوحش مما سواه، فيفني فيه ويذوق حلاوته ويتمكن من المراقبة، وهذا النور أعظم من الأول وأكمل، ثم يتوجه إليه بنور حلاوة المشاهدة وهو عمل الروح، وهو أول نور المواجهة فتأخذه الدهشة والحيرة والسكرة، فإذا أفاق من سكرته وصحا من جذبته، وتمكن من الشهود وعرف الملك المعبود، ورجع إلى البقاء فكان لله وبالله، فصار مالكا للأنوار بعد أن كانت مالكة له، لافتقاره لها قبل وصوله إلى أصله أ.

وفي تخريج إشارة هذه الآية يقول ابن عجيبة: ( وقوله تعالى: ﴿قُلِ اللّهُ ﴾ استشهد به الصوفيةُ من طريق الإشارة، على الانفراد والانقطاع إلى الله، وعدم الالتفات إلى ما عليه الناس من الخوض والاشتغال بالأغيار والأكدار، والخروج عنهم إلى مقام الصفا، وهو شهود الفردانية، والعكوف في أسرار الوحدانية).

ومن ثم فقد استشهد ابن عطاء الله لهذا المعنى بهذه الآية على طريق الإشارة، ﴿قُلُ اللهِ ﴾ أي بقلبك وروحك وغب عما سواه ﴿ثم ذرهم ﴾ أي الناس واتركهم ﴿فِي خوضهم يلعبون ﴾، أي يخوضون في السوى لاعبين في الهوى<sup>3</sup>.

• قوله تعالى: ﴿ وَهُوَ الْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِهِ ﴾ استشهد ابن عطاء الله بهذه الآية في الحكمة رقم 33 فقال: (الحق ليس بمحجوب عنك، إنما المحجوب أنت عن النظر إليه، إذ لو حجبه شيء لستره ما حجبه ولو كان له ساتر لكان لوجوده حاصر، وكل حاصر لشيء فهو له قاهر، ﴿ وَهُوَ الْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِهِ ﴾ 5، ومعنى هذه الحكمة أن الحق محال في حقه الحجاب، لأنه ظهر بكل شيء شيء وقبل كل شيء، وبعد كل شيء، فلا ظاهر معه، ولا موجود سواه، وإنما المحجوب أنت عن النظر إليه لاعتقادك الغيرية، وتعلق قلبك بالأمور الحسية، إذ لو حجبه شيء حسي لستره ذلك الحجاب، ولو كان له ساتر حسي لكان لوجوده حاصر، إذ محال أن يستره من جميع الوجوه ولا يحصره، وكل حاصر لشيء فهو له قاهر 6.

<sup>1 -</sup> ابن عجيبة ، إيقاظ الهمم في شرح الحكم ، ص80.

<sup>2 -</sup> ابن عجيبة ، تفسير البحر المديد ، ج2 ص 173.

<sup>3 -</sup> ابن عجيبة ، إيقاظ الهمم في شرح الحكم ، ص 81.

<sup>4 -</sup> سورة الأنعام الآية 18.

<sup>5 -</sup> عاصم إبراهيم الكيالي ، النص الكامل للحكم الكبرى والصغرى ، ص98.

<sup>6 -</sup> ابن عجيبة ، إيقاظ الهمم في شرح الحكم ، ص 82 . 83.

وفي تخريج إشارة هذه الآية يقول ابن عجيبة: (والله تعالى يقول في كتابه وهُوَ الْقَاهِرُ وَفُو عَبَادِهِ هَى، أي لأَخْم في قبضته، وتحت تصرف قدرته، وتخصيص إرادته ومشيئته، والفوقية: عبارة عن رفعة الجلال والمكانة لا المكان، كما يقال: السلطان فوق الوزير، والسيد فوق عباده، وغير ذلك مما يثبت الكبرياء وينفي سمات الحدوث) 1. ومن ثم فتوظيف هذه الآية في سياق الحكمة لما تضمنته من اسم القهار، وإثبات صفة القهر لله تعالى بإطلاق، فلا يجوز عليه تعالى الساتر ولا الحجاب، وبهذا أثبت ابن عطاء الله أن العبد هو المحجوب بأوصاف البشرية.

• قوله تعالى: ﴿ فَإِنَّهَا لَا تَعْمَى الْأَبْصَارُ وَلَكِن تَعْمَى الْقُلُوبُ الَّتِي فِي الصَّدُورِ ﴾ أو استشهد ابن عطاء الله بهذه الآية في الحكمة رقم 40 فقال: (العجب كل العجب ممن يهرب مما لا انفكاك له عنه، ويطلب ما لا بقاء له معه، ﴿ فَإِنَّهَا لَا تَعْمَى الْأَبْصَارُ وَلَكِن تَعْمَى الْقُلُوبُ الَّتِي الصَّدُورِ ﴾ أو معنى هذه الحكمة أنه مما يتعجب منه حقا أن يهرب العبد مما لا انفكاك له عن قدر الله وقضائه، ويطلب ما لا بقاء له من حظوظ تدبيره واختياره، إذ كل ما تدبره وتبرمه فسخه القضاء وهدمه، وهذا كله من عدم فتح البصيرة أو عماها ولذلك قال: ﴿ فَإِنَّهَا لَا تَعْمَى الْقُلُوبُ ﴾ عن إدراك المعنى، فلا ترى إلا الحس ولا تحب إلا إياه، ولا تطلب شيئا سواه) 4.

وفي تفسير هذه الآية وبيان إشاراتها يقول ابن عجيبة في تفسيره: ( عمى القلوب هو انظماس البصيرة ، وعلامة انظماسها أمور: إرسال الجوارح في معاصي الله، والانهماك في الغفلة عن الله، والوقيعة في أولياء الله، والاجتهاد في طلب الدنيا مع التقصير فيما طلبه منه الله . وعلامة فتحها أمور: المسارعة إلى طاعة الله، واستعمال الجهود في معرفة الله، بصحبة أولياء الله، والإعراض عن الدنيا وأهلها، والأنس بالله، والغيبة عن كل ما سواه.

واعلم أن البصر والبصيرة متقابلان في أصل نشأتهما، فالبصر لا يُبصر إلا الأشياء الحسية الحادثة، والبصيرة لا تُبصر إلا المعاني القديمة الأزلية، فإذا انطمست البصيرة كان العبد مفروقًا عن الله، لا يرى إلا الأكوان الظلمانية الحادثة. وفي ذلك يقول المجذوب رضى الله عنه. وإذا انفتحت

<sup>1 -</sup> ابن عجيبة ، إيقاظ الهمم في شرح الحكم ، ص 83.

<sup>2 -</sup> سورة الحج الآية 46.

<sup>3 -</sup> عاصم إبراهيم الكيالي ، النص الكامل للحكم الكبرى والصغرى ، ص98.

<sup>4 -</sup> ابن عجيبة ، إيقاظ الهمم في شرح الحكم ، ص92.

البصيرة بالكلية استولى نورها على نور البصر، فانعكس نور البصر إلى البصيرة، فلا يرى العبدُ إلا أسرار المعاني الأزلية، المفنية للأواني الحادثة، فيغيب عن رؤية الأكوان بشهود المكون.

وعِلاَجُ انفتاحها يكون على يد طبيب ماهر عارف بالله، يقدحها له بمرود التوحيد، فلا يزال يعالجها بإثمد توحيد الأفعال، ثم توحيد الصفات، ثم توحيد الذات، حتى تنفتح. فتوحيد الأفعال والصفات يُشهد قُرب الحق من العبد، وتوحيد الذات يُشهد عدمه لوجود الحق، وهو الذي أشار إليه في الحكم بقوله: « شعاع البصيرة يشهدك قرب الحق منك، وعين البصيرة يشهدك عدمك لوجوده، وحق البصيرة يشهدك وجود الحق، لا عدمك ولا وجودك. كان الله ولا شيء معه، وهو الآن على ما عليه كان». فيرى حينئذ من أسرار الذات وأنوار الصفات ما لا يراه الناظرون، ويشاهد ما لا يشاهده الجاهلون) 1.

وقال إسماعيل حقي : (الآية إشارة إلى أن العقل الحقيقي إنما يكون من نتائج صفاء القلب بعد تصفية حواسه عن العمى والصمم، فإذا صح وصف القلوب بالسمع والبصر، صح وصفها بسائر صفات الحي من وجوه الإدراكات، فكما تبصر القلوب بنور اليقين، تدرك نسيم الإقبال بمشام السر، قال تعالى في خبر عن يعقوب عليه السلام: ﴿ إِن لأَجد ريح يوسف ﴾، وما كان ذلك إلا بإدراك السرائر دون اشتمام ريح في الظاهر، فعلى العاقل أن يجتهد في تصفية الباطن وتجلية القلب وكشف الغطاء عنه بكثرة ذكر الله تعالى)2.

وبهذا ثبت لنا أن البصيرة التي هي عين القلب قد تصاب بالعمى، وعلامة ذلك هو الهروب من قضاء الله وقدره، وترك معرفته، والإقبال على بالتدبير والاختيار موافقة للهوى وطلب حظوظ الدنيا الفانية التي إن لم تزل عنها بالحياة زالت عنك بالممات، وهذا هو وجه استشهاد ابن عطاء الله بهذه الآية على المعنى الوارد في سياق الحكمة.

• قوله تعالى: ﴿ وَأَنَّ إِلَى رَبِّكَ الْمُنتَهَى ﴾ 3، استشهد ابن عطاء الله بهذه الآية في الحكمة رقم 42 فقال: (لا ترحل من كون إلى كون فتكون كحمار الرحى يسير، والمكان الذي ارتحل إليه هو المكان الذي ارتحل منه، ولكن ارحل من الأكوان إلى المكون، ﴿ وَأَنَّ إِلَى رَبِّكَ

<sup>1.152</sup> - ابن عجيبة ، البحر المديد ، ج4 ص

<sup>.</sup> 419 ص 8 ب روح البيان ، ج

<sup>3 -</sup> سورة النجم الآية 24

الْمُنتَهَى ﴾ أ، ومعنى هذه الحكمة أن الرحيل من الكون إلى الكون هو أن تترك حظا من حظوظ نفسك طلبا لحظ آخر، كمن زهد في الدنيا وانقطع إلى الله، يطلب بذلك راحة بدنه وإقبال الدنيا عليه، فحاله حال حمار الطاحونة الذي سار منه هو الذي عاد إليه، فينبغي للمريد أن أن يرفع همته إلى طلب شهود الملك الديان، وهو غاية القصد وبلوغ المنتهى 2.

وفي تخريج إشارة هذه الآية يقول ابن عجيبة: (انتهى سير السائرين إلى الوصول إلى الله والعكوف في حضرته. ومعنى في حضرته، ومعنى الوصول إلى الله: العلم بأحدية وجوده، فيمتحي وجود العبد في وجود الرب، وتضمحل الكائنات في وجود المكوِّن، فتسقط شفيعة الأثر ، وتثبت وترية المؤثِّر) 3 .

ومن ثم فإن ابن عطاء الله استشهد بالمعنى الإشاري لهذه الآية للدلالة على أن رفع الهمة في طلب الوصول إلى معرفة الله تعالى بالشهود والعيان، ويكون بترك حظوظ النفس والهوى، ودوام اللجأ إليه، والاستعانة به، والتوكل عليه، والاستسلام لما يورده عليك.

• قوله تعالى: ﴿ وَمَا ذَلِكَ عَلَى اللّهِ بِعَزِيزٍ ﴾ ، استشهد ابن عطاء الله بحذه الآية في الحكمة رقم 47 فقال: (لا تترك الذكر لعدم حضورك مع الله فيه، لأن غفلتك عن وجود ذكره. فعسى أن يرفعك من ذكر مع وجود غفلة، إلى ذكر مع وجود يقظة، ومن ذكر مع وجود يقظة، إلى ذكر مع وجود حضور، ومن ذكر مع وجود حضور، إلى ذكر مع وجود غيبة، عما سوى المذكور، ﴿ وَمَا ذَلِكَ عَلَى الله بِعَزِيزٍ ﴾ ، ومعنى هذه الحكمة أن لا مدخل على الله، إلا من باب الذكر، فالواجب على الله بِعَزِيزٍ ﴾ ، ومعنى هذه الحكمة أن لا مدخل على الله ولو كان غافلا بقلبه، لأن فالواجب على الدكر على كل حال ولا يترك الذكر باللسان لعدم حضور القلب فيه، بل يذكره بلسانه ولو كان غافلا بقلبه، لأن غفلتك عن ذكره إعراض عنه بالكلية، وفي وجود ذكره إقبال بوجه ما، وفي شغل اللسان بذكر الله تزيين جارحة بطاعة الله، وفي فقده تعرض لاشتغالها بالمعصية، فليلزم ذكر اللسان حتى يفتح الله بذكر الجنان، وما ذلك على الله بممتنع فقد يرفع من في أسفل الدركات إلى أعلى الدرجات 6.

<sup>1</sup> - عاصم إبراهيم الكيالي ، النص الكامل للحكم العطائية الكبرى والصغرى ، ص98

<sup>2 -</sup> ابن عجيبة ، إيقاظ الهمم في شرح الحكم ، ص93

<sup>3 -</sup> ابن عجيبة ، البحر المديد ، ج6 ص 185.

<sup>4 -</sup> سورة إبراهيم الآية 20.

<sup>5 -</sup> عاصم إبراهيم الكيالي ، النص الكامل للحكم العطائية الكبرى والصغرى ، ص99.

<sup>. 103</sup> من عجيبة ، إيقاظ الهمم في شرح الحكم ، ص6

وفي تفسير هذه الآية يقول ابن عجيبة: ( ﴿ وَمَا ذَلِكَ عَلَى اللَّهِ بِعَزِيزٍ ﴾ أي: بمتعذر، أو ممتنع؛ لأن قدرته عامة التعلق، لا تختص بمقدور دون آخر، ومن كان هذا شأنه كان حقيقاً بأن يُفرد بالعبادة والقصد؛ رجاء ثوابه، وخوفاً من عقابه يوم الجزاء أ.

وقال "إسماعيل حقي" في تفسيرها : (﴿ وَمَا ذَلِكَ ﴾ أي إذهابكم والإتيان بخلق جديد مكانكم ﴿ عَلَى اللَّهِ بِعَزِيزٍ ﴾ بمعتذر أو متعسر، بل هو هين عليه يسير، فإنه قادر لذاته على جميع الممكنات لا اختصاص له بمقدور دون مقدور، ﴿ إِنَّمَا أَمْرُهُ إِذَا أَرَادَ شَيْئًا أَنْ يَقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ ﴾ 2. والآية تدل على كمال قدرته تعالى وصوريته حيث لا يؤاخذ العصاة على العجلة) 3.

ومن ثم فإن ابن اعطاء الله استشهد بالآية إشاريا، في شمول قدرة الله تعالى في رفع الذاكر من رتبة إلى رتبة أعلا.

• قوله تعالى: ﴿ قُلْ بِفَصْلِ اللّهِ وَبِرَحْمَتِهِ فَبِذَلِكَ فَلْيَفْرَحُواْ هُوَ حَيْرٌ مُّمَّا يَجْمَعُونَ ﴾ استشهد ابن عطاء الله بهذه الآية في الحكمة رقم فقال: (لا تفرحك الطاعة لأنها برزت منك وافرح بها لأنها برزت من الله إليك، ﴿ قُلْ بِفَصْلِ اللّهِ وَبِرَحْمَتِهِ فَبِذَلِكَ فَلْيَفْرَحُواْ هُوَ حَيْرٌ مُّمَّا يَجْمَعُونَ ﴾ 5، ومعنى هذه الحكمة: إن ظهرت منك أيها المريد طاعة أو إحسان فلا تفرح بها من حيث أنها برزت منك فتكون مشركا بربك، فإن الله تعالى غني عنك وعن طاعتك، وافرح بها من حيث أنها هدية من الله إليك تدل على أنك من مظاهر كرمه، وفضله وإحسانه فالفرح إنما هو بفضل الله ورحمته، ففضل الله تعالى هو هدايته وتوفيقه، ورحمته هو اجتباؤه وتقريبه، وقيل غير هذا 6.

وفي تخريج إشارات هذه الآية يقول ابن عجيبة: ﴿ وَأَنْ بِفَضْلِ اللّهِ وَبِرَحْمَتِهِ فَبِذَلِكَ فَلْيَفْرَحُوا ﴾، ففضل الله: أنوار الإسلام والإيمان، ورحمته: أنوار الإحسان، أو فضل الله: أحكام الشريعة، ورحمته: الطريقة والحقيقة، أو فضل الله: حلاوة المعاملة، ورحمته: حلاوة المشاهدة، أو

<sup>1 -</sup> ابن عجيبة ، البحر المديد ، ج 3 ص 195.

<sup>2 -</sup> سورة يس الآية 82.

<sup>3 -</sup> إسماعيل حقى ، ج 6 ص 321.

<sup>4 -</sup> سورة يونس الآية 58.

<sup>5 -</sup> عاصم إبراهيم الكيالي ، النص الكامل للحكم العطائية الكبرى والصغرى ، ص99.

<sup>. 116</sup> من عجيبة ، إيقاظ الهمم في شرح الحكم ، ص6

فضل الله : استقامة الظواهر، ورحمته : استقامة البواطن، أو فضل الله : محبته، ورحمته : معرفته، إلى غير ذلك مما لا ينحصر) 1.

وقال إسماعيل حقي : (﴿ قُلْ ﴾ يا محمد للناس ﴿ بِفَضْلِ اللّهِ وَبِرَحْمَتِه ﴾ عبارتان عن إنزال القرآن، والباء متعلقة بمحذوف، وأصل الكلام: ليفرحوا بفضل الله وبرحمته، وتكرير الباء في رحمته، للإيذان باستقلالها في استيحاب الفرح، ثم قدم الجار والجرور على الفعل لإفادة القصر، ثم أدخل عليه الفاء لإفادة معنى السببية، فصار بفضله وبرحمته فليفرحوا، ثم قيل ﴿ فَيِذَلِكَ فَلْيَفْرُحُوا ﴾ للتأكيد والتقرير، ثم حذف الفعل الأول لدلالة الثاني عليه، والفاء الأولى جزائية والثانية للدلالة على على السببية، والأصل إن فرحوا بشيء فبذلك ليفرحوا لا بشيء آخر، ثم أدخل الفاء للدلالة على السببية، ثم حذف الشرط وأشير بذلك إلى اثنين، إما لاتحادهما بالذات أو بالتأويل المشهور في أسماء الإشارة ﴿ هو ﴾ أي ما ذكر من فضل الله ورحمته ﴿ خَيْرٌ مُمَّا يَجْمَعُونَ ﴾ من الأموال الفانية. فكأن الله تعالى يقول عبدي لا تعتمد على طاعتك وخدمتك واعتمد على فضلى ورحمتي فإن أس المال ذلك) 2.

ومن ثم فقد انفتحت معاني تفهم عند الآية لا تحصى، ولهذا استشهد بها ابن عطاء الله، في سياق المعنى الوارد في الحكمة المتضمن فرح العبد بالطاعة باعتبار أنها فضل ورحمة من الله تعالى للعبد، لا حول ولا قوة للعبد فيها.

• قوله تعالى: ﴿ سَنَسْتَدْرِجُهُم مِّنْ حَيْثُ لاَ يَعْلَمُونَ ﴾ أَ، استشهد ابن عطاء الله بهذه الآية في الحكمة رقم 65 فقال: (خف من إحسانه إليك ودوام إساءتك معه، أن يكون ذلك استدراجا لك، ﴿ سَنَسْتَدْرِجُهُم مِّنْ حَيْثُ لاَ يَعْلَمُونَ ﴾ أَ، ومعنى هذه الحكمة: تخويف للمريد من من دوام إحسان الحق إليه بالصحة و الفراغ وسعة الأرزاق، ودوام الأمداد الحسية والمعنوية، مع دوام إساءتك معه بالغفلة والتقصير، وعدم شكرك للملك الكبير، أن يكزن ذلك استدراجا منه

<sup>1 -</sup> ابن عجيبة ، البحر المديد ، ج2 ص 499.

<sup>2 -</sup> إسماعيل حقى ، روح البيان ، ج 5 ص 293.

 <sup>3 -</sup> سورة الأعراف الآية 182.

<sup>4</sup> - عاصم إبراهيم الكيالي ، النص الكامل للحكم العطائية الكبرى والصغرى ، ص4

تعالى، فالواجب على الإنسان إذا أحس بنعمة ظاهرة أو باطنة حسية أو معنوية، أن يعرف حقها ويبادر إلى شكرها نطقا واعتقادا وعملا $^{1}$ .

وفي تفسير هذه الآية يقول "الألوسي": ( والاستدراج استفعال من الدرجة، بمعنى النقل درجة بعد درجة من سفل إلى علو، فيكون استصعاداً أو بالعكس فيكون استنزالاً، ثم اتسع فيه فاستعمل في كل نقل تدريجي، سواء كان بطريق الصعود أو الهبوط أو الاستقامة، ثم استعير لطلب كل نقل تدريجي من حال إلى حال من الأحوال الملائمة للمنتقل الموافقة لهواه، واستدراجه تعالى إياهم بإدرار النعم عليهم مع إنهماكهم في الغي، ولذا قيل: إذا رأيت الله تعالى أنعم على عبد وهو مقيم على معصيته فاعلم أنه مستدرج، وهذا يمكن حمله على الاستصعاد باعتبار نظرهم وزعمهم أن تواترة النعم أثرة من الله تعالى وهو الظاهر، وعلى الاستنزال باعتبار الحقيقة، من حيث لا يعلمون ما يراد بهم، والجار والمجرور متعلق بمضمر وقد صفة لمصدر الفعل المذكور أي سنستدرجهم استدراجاً كائناً من حيث لا يعلمون).

وفي استخراج إشارتها يقول "ابن عجيبة": (سنستدرجهم من حيث لا يعلمون، أي: ندرجهم إلى مقام البُعد درجة درجة ، من حيث لا يشعرون ، فهم يحسبون أنهم يصعدون، وهم يسقطون ، يطنون أنهم يُرقِّقون الحجاب بينهم وبين الله ، وهم يغلظونه. قيل : حقيقة الاستدراج هو السكون إلى اللذات، والتنعُّم بالنعمة، ونسيان ما تحت النِعم من النقم) 3.

وقال إسماعيل حقى في تفسيرها واستخراج إشاراتها: (وكذلك مكر الله بالخاصة خفي مستور، في إبقاء الحال عليهم وتأييدهم بالكرامات مع سوء الأدب الواقع منهم، فتراهم يتلذذون بأحوالهم، وما عرفوا ما ادخر لهم من المؤاخذات نسأل الله العافية. وقال بعض العارفين مكر الله في نعمه أخفى منه في بلائه فالعاقل من لا يأمن مكر الله في شيء، وأدنى مكر يصاحب النعمة الظاهرة أو الباطنة أن يخطر في نفسه أنه مستحق لتلك النعمة، وأنها من أجل إكرامه خلقت، ويقول: إن الله ليس بمحتاج إليها فهي لي بحكم الاستحقاق، وهذا يقع فيه كثيرا من لا تحقيق عنده من العارفين، لأن الله إنما خلق الأشياء بالأصالة، لتسبح بحمده، وأما انتفاع عباده بها عنده من العارفين، لأن الله إنما خلق الأشياء بالأصالة، لتسبح بحمده، وأما انتفاع عباده بها

<sup>1 -</sup> ابن عجيبة ، إيقاظ الهمم في شرح الحكم ، ص130.

<sup>2 -</sup> محمود الألوسي ، روح المعاني ، ج6 ص458 .

<sup>3 -</sup> ابن عجيبة ، البحر المديد ، ج6 ص 393.

فبحكم التبعية، وقال بعض المحققين كل علم ضروري وحده العبد في نفسه من غير تعمل فكر فيه ولا تدبر، فهو عطاء من الله لوليه الخاص بلا واسطة ولكن لا يعرف أن ذلك من الله إلا الكمل من الرجال، ويحتاج صاحب مقام الفتح إلى ميزان دقيق، لأنه قد يكون في الفتح مكر خفي واستدراج، ولذلك ذكره تعالى في القرآن على نوعين: بركات وعذاب، حتى لا يفرح العاقل بالفتح، قال تعالى: ﴿وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ الْقُرَى آمَنُواْ وَاتَّقُواْ لَفَتَحْنَا عَلَيْهِم بَرَكَاتٍ مِّنَ السَّمَاءِ وَالأَرْضِ أَنَ اللهَ وَاللهُ وَلِهُ وَاللهُ وَلَلْ وَلَا عَذَاللهُ وَاللهُ وَلِهُ وَلِهُ وَاللهُ وَاللهُولِ وَلِهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَلِهُ وَاللهُ وَلِهُ

ولهذا استشهد ابن عطاء الله بالآية في سياق حديثه عن الغرور الذي يصيب المريد إذا أدام الإساءة مع مولاه، فقابله بدوام الإحسان، فيظن أن توافد النعم عليه علامة الرضى والقبول، وإنما هو تدرج في الإبعاد وشغل عن رب العباد، همن حيث لا يعلمون أى من الجهة التي لا يشعر أنه استدراج، وهو الإنعام عليه، لأنه يحسبه إيثارا له، وتفضيلا على غيره وهو سبب لهلاكه، ففي الحديث: (كم من مستدرج بالإحسان إليه، وكم من مفتون بالثناء عليه، وكم من مغرور بالستر عليه)، وعلاج ذلك هو ملازمة حدود الشريعة ولزوم الطاعة وتجديد التوبة.

ومحل الشاهد أن الآية سيقت في بيان استدراج الله تعالى للكفار يزيدهم نعما ويفتح عليهم زينة الدنيا، وهم يظنون أنهم على الحق، وفهم منها ابن عطاء الله بطريق الإشارة حال المريد تتواتر عليه النعم وهو مقيم على المعصية، فيظن ذلك تخصيصا له من مولاه، وحقيقته استدراج.

• قوله تعالى: ﴿ كُلاَّ نُمِدُ هَؤُلاء وَهَؤُلاء مِنْ عَطَاء رَبِّكَ وَمَا كَانَ عَطَاء رَبِّكَ وَمَا كَانَ عَطَاء رَبِّكَ عَظُوراً ﴾ 7، استشهد ابن عطاء الله بهذه الآية في الحكمة رقم 68 فقال: (قوم أقامهم الحق لخدمته، وقوم اختصهم بمحبته، ﴿ كُلاَّ نُمِدُ هَؤُلاء وَهَؤُلاء مِنْ عَطَاء رَبِّكَ وَمَا كَانَ عَطَاء رَبِّكَ

<sup>1 -</sup> سورة الأعراف الآية 96.

<sup>2 -</sup> سورة المؤمنون الآية 77.

<sup>3 -</sup> سورة الأحقاف الآية 24.

<sup>4 -</sup> سورة الأحقاف الآية 24.

<sup>5 -</sup> إسماعيل حقى ، روح المعاني ، ج16 ص 26.

<sup>6</sup> – الحديث أخرجه الإمام أحمد في مسنده بقول: (حدثنا عبد الله حدثني إبراهيم بن الحسن الباهلي حدثنا إبراهيم بن حماد عن الحسن ، كتاب الزهد ، رقم الحديث 1531 ، 4 ص80.

<sup>7 -</sup> سورة الإسراء الآية 20.

محُظُوراً الله الله الحكمة أن العباد المخصوصون بالعناية على قسمين: قسم وجههم الحق لخدمته وأقامهم فيها، وهم أنواع: عبّاد وزهاد، علماء وصلحاء، مجاهدون وأمراء. وقسم أقامهم الحق لمحبته واختصهم بمعرفته، وهم العارفون الكاملون. وهذا حكمة من الحكيم، فوجب تعظيم الجميع، ولا يحب الملك أن نحقر له عبدا من عباده، وإن كانوا متفاوتين عنده 2.

وفي تفسير هذه الآية يقول "ابن كثير": ( ﴿ كُلا ﴾ أي كل واحد من الفريقين الذين أرادوا الدنيا والذين أرادوا الآخرة، نمدهم فيما هم فيه ﴿ مِنْ عَطَاءِ رَبِّكَ ﴾ أي: هو المتصرف الحاكم الذي لا يجور، فيعطي كلا ما يستحقه من الشقاوة والسعادة ولا راد لحكمه ولا مانع لما أعطى، ولا مغير لما أراد، ولهذا قال: ﴿ وَمَا كَانَ عَطَاءُ رَبِّكَ مَحْظُورًا ﴾ أي: ممنوعا، أي: لا يمنعه أحد ولا يرده راد) 3.

وفي تخريج إشارة هذه الآية يقول "ابن عجيبة": ( واعلم أن الناس على قسمين؛ قوم أقامهم الحق لخدمته، وهم العباد والزهاد، وقوم احتصهم بمحبته، وهم العارفون بالله، أهل الفناء والبقاء، قال تعالى: ﴿ كُلاً ثُمِدُ هَوُلاء وَهَوُلاء مِنْ عَطَاء رَبِّكَ وَمَا كَانَ عَطَاء رَبِّكَ مَحْظُوراً ﴾، في الكرامات والأنوار، وفي المعارف والأسرار) 4.

ومن ثم فإن الآية سيقت لبيان إمداد الله تعالى بالأسباب للفريقين، فريق يريد الدنيا، وفريق يريد الآله أن مدد الله وفريق يريد الآخرة، ولا راد لعطائه سبحانه، ومن باب الإشارة استفاد ابن عطاء الله أن مدد الله وعطاءه لا يمنعه أحد، ولا يمنع عن أحد، ومن أولائك فريقان: فريق أقامه الله في الخدمة من نوافل الطاعات وأنواع الجحاهدات، وفريق اختارهم الله لتلقي المعرفة بالشهود والعيان، ويقدر على ذلك كل أحد.

• قوله تعالى: ﴿ قُلِ انظُرُواْ مَاذَا فِي السَّمَاوَاتِ ﴾ 5، استشهد ابن عطاء الله بهذه الآية في الحكمة رقم 140 فقال: (أباح لك أن تنظر ما في المكونات، وما أذن لك أن تقف مع ذوات

<sup>.</sup> 100م الكيالي ، النص الكامل للحكم العطائية الكبرى والصغرى ، ص100

<sup>2 -</sup> ابن عجيبة ، إيقاظ الهمم في شرح الحكم ، ص 141.

<sup>3 -</sup> ابن كثير ، تفسير القرآن العظيم ، ج5 ص 63.

<sup>4 -</sup> ابن عجيبة ، البحر المديد ، ج3 ص 324.

<sup>5 -</sup> سورة يونس الآية 101.

المكونات، فتح لك باب الأفهام، ولم يقل: (انظروا السماوات)، لئلا يدلك على وجود الأجرام) 1، ومعنى هذه الحكمة: أن الله تعالى أباح للإنسان أن ينظر ماذا في السماوات والأرض من النور اللطيف الذي قامت به الأشياء، ولم يبح له أن يقف مع ذوات المكونات، حتى لا يقف مع القشر ويحجب عن اللب، لأن الأكوان ظاهرها غرة وباطنها عبرة، فمن وقف مع ظاهرها كان محجوبا، ومن نفذ إلى باطنها كان عارفا محبوبا، وفي هذه الآية إباحة باب الفهم، ليفهم العبد ماذا في السماوات من عظمته، ومعاني أسرار ذاته، وكمال قدرته، وإرادته وسائر صفاته، ليعرفه في كل شيء، ويفهم عنه في كل شيء، ولأنه سبحانه لا يدلك على الأجرام ولا يسد لك باب الأفهام، فلم يقل: (انظروا السماوات والأرض). ثم إن الله تعالى ندب عباده إلى معرفة ذاته وتدرج بمم إليها شيئا فشيئا، فمنهم من قصر ومنهم من وصل 2.

وفي تفسير هذه الآية يقول "ابن كثير": (يرشدُ تعالى عباده إلى التفكر في آلائه وما خلق في السموات والأرض من الآيات الباهرة لذوي الألباب، من كواكب نيرات، ثوابت وسيارات، والشمس والقمر، والليل والنهار، واختلافهما، وإيلاج أحدهما في الآخر، حتى يطول هذا ويقصر هذا، ثم يقصر هذا ويطول هذا، وارتفاع السماء واتساعها، وحسنها وزينتها، وما أنزل الله منها من مطر فأحيا به الأرض بعد موتها، وأخرج فيها من أفانين الثمار والزروع والأزاهير، وصنوف النبات، وما ذرأ فيها من دواب مختلفة الأشكال والألوان والمنافع، وما فيها من جبال وسهول وقفار وعمران وخراب. وما في البحر من العجائب والأمواج، وهو مع هذا مسخر مذلل للسالكين، يحمل سفنهم، ويجري بما برفق بتسخير القدير ، لا إله إلا هو، ولا رب سواه)3.

وفي تخريج إشارة هذه الآية يقول "ابن عجيبة": ( أمر الحق حل حلاله أهل النظر والاستبصار بأن ينظروا ماذا في السماوات والأرض من الأسرار والأنوار، وأمرهم أن يشاهدوا أسرار الذات وأنوار الصفات، دون الوقوف مع الأجرام الحسيّات، وأمرهم أن ينظروا المعاني خلف رقة الأواني، لا أن يقفوا مع الأواني، فالأكوان كلها أواني حاملة للطف المعاني، وأصل الأواني تحسست وتكثفت فمن لطّف الأواني وذوّبها بفكرته رجعت معاني، واتصلت المعاني بالمعاني، وغابت حيئة الأواني، ولا يعرف هذا إلا من صحب أهل المعاني، وهم أهل الفناء والبقاء، ومن لم يصحبهم

<sup>.</sup> 105 ، والصغرى ، والنص الكامل للحكم العطائية الكبرى والصغرى ، ص

<sup>2 -</sup> ابن عجيبة ، إيقاظ الهمم في شرح الحكم ، ص 263.

<sup>3 -</sup> ابن كثير ، تفسير القرآن العظيم ، ج4 ص 299.

فحسبه الوقوف مع الأجرام الحسية، ويستعمل فكرة التصديق والإيمان وهي عبادة التفكر والاعتبار، والأولى فكرة أهل الشهود والعرفان، الذين أفضوا إلى فضاء الشهود والعيان وقليل ما هم)<sup>1</sup>.

ومن ثم فإن معنى الآية سيقت لتوجيه للعباد وخاصة الكفار منهم للاعتبار والنظر في المصنوعات الدالة على الصانع والقادر على الكمال، من أجل أن يوحدوه ويؤمنوا به، ف فذا المصنوعات الدالة على قام مقام اسم الموصول (الذي) فصار من صيغ العموم تشمل جميع الأجرام وأعراضها الدالة على وحدانية الله وحكمته 2، ووقف ابن عطاء الله مع دلالتها في الآية من وجهين: وجه إثباتها كما في نص القرآن فأكد بطريق الإشارة أن الله تعالى أراد منا النظر إلى هذا الذي في السماوات والأرض، من الأسرار والأنوار التي قامت بحا وبغيرها من المكونات، ليفتح لنا باب الفهم عنه. والوجه الثاني تقدير حذفها ومعناه الاشتغال بظاهر الكائنات فتحجبنا عن المكون، ويسد عنا باب الفهم.

• قوله تعالى: ﴿ لاَ تَدْرُونَ أَيُّهُمْ أَقْرَبُ لَكُمْ نَفْعاً ﴾ 3، استشهد ابن عطاء الله بهذه الآية في الحكمة رقم 150 فقال: (ربما أفادك في ليل القبض ما لم تستفده في إشراق نهار البسط ولا تَدْرُونَ أَيُّهُمْ أَقْرَبُ لَكُمْ نَفْعاً ﴾ 4، ومعنى هذه الحكمة :أن القبض الذي هو ثمرة الخوف، والبسط الذي هو ثمرة الرجاء، حالتان يتعاقبان على الإنسان، كتعاقب الليل والنهار، فالقبض كالليل، وربما استفاد العبد في ليل القبض من انخناس النفس، وذهاب الحس، وموالاة الأنس، ما لا تستفيده في نهار البسط، من تحصيل العلوم، وتحقيق الفنون، ومجالسة الأخيار، ومخالطة الأبرار، فالقبض له فوائد، والعبد لا يدري أيهما أقرب له نفعا، ومن ثم تعين على العبد الوقوف مع ما يواجهه من جهة الحق، فيتلقاه بالقبول والأدب 5.

وفي تفسير هذه الآية يقول "ابن عاشور": (المذكورون آباؤكم وأبناؤكم لا شكّ في ذلكّ، ثم قال: ﴿لاَ تَدْرُونَ أَيُّهُمْ أَقْرَبُ لَكُمْ نَفْعاً ﴾ فهو إما مبتدأ وإما حال، بمعنى أنهم غير مستوين في

<sup>1 -</sup> ابن عجيبة ، البحر المديد ، ج3 ص 22.

<sup>2 -</sup> ابن عاشور محمد الطاهر ، التحرير والتنوير ، ج7 ص 75.

<sup>3 -</sup> سورة الحج الآية 46.

<sup>4</sup> - عاصم إبراهيم الكيالي ، النص الكامل للحكم العطائية الكبرى والصغرى ، ص4

<sup>5 -</sup> ابن عجيبة ، إيقاظ الهمم في شرح الحكم ، ص 277.

نفعكم، متفاوتون تفاوتاً يتبع تفاوت الشفقة الجبلية في الناس، ويتبع البرور ومقدار تفاوت الحاجات. فربّ رجل لم تعرض له حاجة إلى أن ينفعه أبواه وأبناؤه، وربما عرضت حاجات كثيرة في الحالين، وربما لم تعرض، فهم متفاوتون من هذا الاعتبار الذي كان يعتمده أهل الجاهلية في قسمة أموالهم، فاعتمدوا أحوالاً غير منضبطة، ولا موثوقاً بما، ولذلك قال تعالى: ﴿لا تدرون أيهم أقرب لكم نفعاً ﴾، فشرع الإسلام مناط الفرائض بما لا يقبل التفاوت وهي الأبوة والبنوة، ففرض الفريضة لهم، نظراً لصلتهم الموجبة كونهم أحقّ بمال الأبناء أو الآباء)1.

وفي تخريج إشارة هذه الآية يقول ابن عجيبة: ( الإنسان لا تقوم روحانيته إلا ببشريته، إلا بروحانيته، فلا يدري أيهما أقرب له نفعًا، لأن البشرية محل للعبودية ، والروحانية محل لشهود عظمة الربوبية ، ولا بد للجمع بينهما ، وكذلك الحس ، لا يقوم إلا بالمعنى ، والمعنى لا يقوم إلا بالحس ، فلا تدري أيهما أقرب نفعًا لك أيها المريد ، فتؤثره ، وإن كانت المعاني هي المقصودة بالسير ، لكن لا تقوم إلا بوجود الحس ، فلا بد من ملاحظته) 2.

ومن ثم فقد استدل ابن عطاء الله بهذه الآية التي نزلت في ميراث الأب من الابن، في سياق حديثه عن لزوم الأدب حال القبض أو حال البسط، فلا يطلب العبد البسط إن واجهه القبض، ولا يطلب القبض إن واجهه البسط، فقد يستفيد من أحدهما ما لا يستفيده من الآخر، فلا يدري أيهما أنفع ولا أيهما أضر، ومحل الشاهد في الآية أن البسط كالأب لأنه ناشئ عن شهود ما منه سبحانه إليك من نعم ومدد وعطايا، وهو فعل الحق الذي صدر منه كل موجود، والقبض كالابن لأنه ناشئ عن شهود ما منك إليه سبحانه من تقصير وغيره، وهو الفرع، إذ الفعل كله من القدرة ألى وينتج عن هذا أن العبد جاهل منفعتهما كجهله بالأنفع من الآباء والأبناء، فتعين متابعة الحق باتباع مراده، من غير تحول ولا انتقال، ولا حتى تشوف إلى غيره من الأحوال، وبذلك يتنور قلبه، ويتطهر سره ولبه.

قُولُه تعالى: ﴿ يَخْتَصُّ بِرَحْمَتِهِ مَن يَشَاءُ ﴾ ، وقوله تعالى: ﴿ إِنَّ رَحْمَتَ اللَّهِ قَرِيبٌ مِّنَ الْمُحْسِنِينَ ﴾ ، استشهد ابن عطاء الله بحاتين الآيتين في الحكمة رقم 170 فقال : (علم أن

<sup>1 -</sup> ابن عاشور محمد الطاهر ، التحرير والتنوير ، ج3 ص 348.

<sup>400</sup> - ابن عجيبة ، البحر المديد ، ج1 - 2

<sup>3 -</sup> ابن عجيبة ، إيقاظ الهمم في شرح الحكم ، ص 277.

<sup>4 -</sup> سورة البقرة الآية 105.

العباد يتشوفون إلى ظهور سر العناية، فقال: ﴿ يُغْتَصُّ بِرَحْمَتِهِ مَن يَشَاءُ ﴾، وعلم أنه لو خلاهم وذلك لتركوا العمل اعتمادا على الأزل فقال: ﴿ إِنَّ رَحْمَتَ اللّهِ قَرِيبٌ مِّنَ الْمُحْسِنِينَ ﴾ 2، ومعنى هذه الحكمة أن الله تعالى أخبرفي كتبه على ألسنة رسله، أن المدار على السابقة من العناية، تشوف العباد كلهم لظهور سر هذه الخصوصية، فكل واحد يظن أنه من أهلها، فأخبرهم الحق تعالى أن ذلك السر إنما هو اختصاص للبعض دون البعض، وأسند ذلك إلى مشيئته. ومن ثم يطمع كل واحد أن يكون من ذلك البعض، فربما يتركون العمل ويعتمدون على سابق الأزل، فأخبرهم تعالى أن العناية قريبة ممن أحسنوا عبادة ربهم وأحسنوا إلى عباده 6.

وفي تفسير آية الاختصاص هذه يقول "ابن كثير": (ينبّه تعالى على ما أنعم به على المؤمنين من الشرع التام الكامل، الذي شرعه لنبيهم محمد صلى الله عليه وسلم، حيث يقول تعالى: ﴿ وَاللّهُ يَخْتَصُ بِرَحْمَتِهِ مَنْ يَشَاءُ وَاللّهُ ذُو الْفَضْلِ الْعَظِيمِ ﴾ 4، وفي موضع آخر يقول: (أي: اختصكم - أيها المؤمنون - من الفضل بما لا يُحد ولا يُوصَف، بما شرف به نبيكم محمدًا صلى الله عليه وسلم على سائر الأنبياء وهداكم به لأحمد الشرائع) 5. ونقل الألوسي المراد فقال: (وقيل : المراد من الآية دفع الاعتراض الذي يشير إليه الحسد بأن من له أن يخص لا يعترض عليه إذا عم) 6.

وأما الآية الثانية وهي قوله تعالى: ﴿إِنَّ رَحْمَتَ اللّهِ قَرِيبٌ مِّنَ الْمُحْسِنِينَ ﴾، فقال في تفسيرها ابن كثير: (إن رحمته تعالى مُرْصَدة للمحسنين، الذين يتبعون أوامره ويتركون زواجره، كما قال تعالى: ﴿ وَرَحْمَتِي وَسِعَتْ كُلَّ شَيْءٍ فَسَأَ كُتُبُهَا لِلَّذِينَ يَتَّقُونَ، وَيُؤْتُونَ الزَّكَاةَ وَالَّذِينَ هُمْ بِآيَاتِنَا يُؤْمِنُونَ، الَّذِينَ يَتَّبُعُونَ الرَّسُولَ النَّبِيَّ الأُمِّيَّ ﴾ 7.

وعنها يقول الطاهر ابن عاشور: (والقرب حقيقته دُنُّو المكان وتجاوره، ويطلق على الرّجاء محازاً. ودلّ قوله : ﴿ قريب من المحسنين ﴾ على مقدّر في الكلام، أي وأحسنوا، لأنّهم إذا دَعوا

<sup>1 -</sup> سورة الأعراف الآية 56.

<sup>.</sup> 107 ما الكيالي ، النص الكامل للحكم العطائية الكبرى والصغرى ، ص2

<sup>3 -</sup> ابن عجيبة ، إيقاظ الهمم في شرح الحكم ، ص306.

<sup>4 -</sup> ابن كثير ، تفسير القرآن العظيم ، ج1 ص 104.

<sup>5 -</sup> المرجع نفسه ، ج2 ص 71.

<sup>6 -</sup> محمود الألوسي ، روح المعاني ، ج1 ص 105.

<sup>7 -</sup> المرجع نفسه ، ج1 ص 105.

خوفاً وطعماً فقد تقيَّأوا لنبذ ما يوجب الخوف، واكتساب ما يوجب الطّمع، لئلا يكون الخوف والطّمع كاذبين، لأنّ من خاف لا يُقدم على المخوف، ومن طمع لا يُترك طلب المطموع، ويتحقّق ذلك بالإحسان في العمل ويلزم من الإحسان ترك السَيِّئات، فلا جرم تكون رحمة الله قريباً منهم، وسكت عن ضد المحسنين رفقاً بالمؤمنين وتعريضاً بأخّم لا يظن بهم أن يسيئوا فتبعد الرّحمة عنهم).

ونتيجة هذه الأقوال: أن الرحمة شملت عدة معاني من الفضل بما لا يُحد ولا يُوصَف، منها ما شرفنا الله تعالى به من الشرائع، وشرفنا بنبينا محمدًا صلى الله عليه وسلم المفضل على سائر الأنبياء وهدانا به لأحمد الطرائق، فهذا اختصاص من عامة البشر، ولله تعالى أن يختص من المؤمنين من شاء بما شاء من الفضل، وهذا الفهم عن رب العالمين، تسليم له بالمشيئة، ودفع لما يصيب النفس من الحسد، ولذلك استدل بما ابن عطاء الله في سياق الحديث عن العناية التي هي نوع من الرحمة، اختص الله تعالى به بعضا من عباده، ثم بين ابن عطاء الله علامات هذا الاختصاص بالآية الثانية وهي الإحسان، فمن كان من المحسنين، دل على إشارة انتسابه الخاصة. ودليل ذلك قول "ابن عجيبة": (وقوله تعالى: ﴿يَحْتَكُ بُرَحْمَتِهُ مَن يَشَاءُ ﴾، هو تقييد لقوله ﴿ إِنَّ رَحْمَتَ اللهِ قَول "ابن عجيبة": (وقوله تعالى: ﴿يَحْتَصُ بُرَحْمَتِهُ مَن يَشَاءُ ﴾، هو تقييد لقوله ﴿ إِنَّ رَحْمَتَ اللهِ قَيبُ مِّنَ الْمُحْسِنِينَ ﴾، فالمختص بالرحمة هم المحسنون 2.

• قوله تعالى: ﴿ إِنَّا الصَّدَقَاتُ لِلْفُقَرَاء ﴾ ، استشهد ابن عطاء الله بهذه الآية في الحكمة رقم 177 فقال: (إن أردت ورود المواهب عليك، صحح الفقر والفاقة لديك، ﴿ إِنَّا الصَّدَقَاتُ لِلْفُقَرَاء ﴾ ، ومعنى هذه الحكمة أن بسط المواهب الربانية من المعارف والكشوفات والطمأنينة والعلوم والأسرار على العبد، مشروط بتحقق القلب بالفقر والحاجة، أي التحقق بأوصاف العبودية، وهي الذل والعجز والضعف 5.

وفي تفسير هذه الآية يقول "الطاهر ابن عاشور": ( والمقصود من أداة الحصر: أن ليس شيء من الصدقات بمستحق للذين لَمَزوا في الصدقات، وحَصْر الصدقات في كونها مستحقة

<sup>1 -</sup> ابن كثير ، تفسير القرآن العظيم ، ج3 ص 427.

<sup>2 -</sup> ابن عجيبة ، البحر المديد ، ج2 ص 258.

<sup>3 -</sup> سورة التوبة الآية 60.

<sup>4</sup> - عاصم إبراهيم الكيالي ، النص الكامل للحكم العطائية الكبرى والصغرى ، ص4

<sup>5 -</sup> ابن عجيبة ، إيقاظ الهمم شرح الحكم ، ص 314.

للأصناف المذكورة في هذه الآية ، فهو قصر إضافي أي الصدقات لهؤلاء لا لغيرهم . وأمّا انحصارها في الأصناف الثمانية دون صنف آحر فيستفاد من الاقتصار عليها في مقام البيان إذ لا تكون صيغة القصر مستعملة للحقيقي والإضافي معاً إلاّ على طريقة استعمال المشترك في معنييه. والفقير صفة مشبّهة أي المتّصف بالفقر وهو عدم امتلاك ما به كفاية لوازم الإنسان في عيشه، وضدّه الغني) 1.

وفي تخريج إشارة هذه الآية يقول ابن عجيبة: (إنما النفحات والمواهب للفقراء والمساكين، الذين افتقروا من السِّوى، وسكنوا في حضرة شهود المولى)2.

ومن ثم فإن وجه استشهاد ابن عطاء الله بهذه الآية، الإشارة إلى أن ما يهبه الله تعالى من المواهب والمعارف إنما هي صدقة ومنة لا جزاء على الأعمال والأحوال، لأن الصدقة لا تكون في مقابلة عمل 3. فكما أن الله تعالى شرع صدقة الأموال لمن لا يملك قوت يومه من الفقراء والمساكين، فكذلك جعل مواهبه ومننه من المعارف اللدنية لمن لا يملك في قلبه ذرة من الغني عن مولاه.

• قوله تعالى: ﴿وَكَانَ اللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ مُقْتَدِراً ﴾، استشهد ابن عطاء الله بهذه الآية في الحكمة رقم 197 فقال: (من استغرب أن ينقذه الله من شهوته، وأن يخرجه من وجود غفلته، فقد استعجز القدرة الإلهية : ﴿وَكَانَ اللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ مُقْتَدِراً ﴾ <sup>5</sup>، ومعنى هذه الحكمة : أن الحق الحق تعالى لا يعجزه شيء، هو الغالب على أمره، وقلوب عباده بيده، يصرفها كيف شاء، ويقلبها حيث شاء، فمن كلن منهمكا في الغفلة، مستغرقا في بحار الشهوة، فلا يستغرب أن ينقذه الله من غفلته، وأن يخرجه من وجود شهوته، فإن ذلك قدح في إيمانه 6، لتضمنه العجز في قدرة مولاه، وفي الآية نص على تعلق القدرة بكل شيء، والعبد من جملة الشيء.

وفي تفسير هذه الآية يقول ابن عاشور: ( وجملة : ﴿وَكَانَ اللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ مُّقْتَدِراً ﴾ ، جملة معترضة في آخر الكلام، وموقعها التذكير بقدرة الله تعالى على خلق الأشياء وأضدادها،

<sup>1 -</sup> ابن عاشور محمد الطاهر ، التحرير والتنوير ، ص314.

<sup>2 -</sup> ابن عجيبة ، البحر المديد ، ج2 ص 416.

<sup>3 -</sup> ابن عجيبة ، إيقاظ الهمم شرح الحكم ، ص314.

<sup>4 -</sup> سورة الكهف الآية 45.

<sup>.</sup> 109 ما الكبرى والصغرى ، ص109 . النص الكامل للحكم العطائية الكبرى والصغرى ، ص

<sup>6 -</sup> ابن عجيبة ، إيقاظ الهمم شرح الحكم ، ص 342.

وجعل أوائلها مفضية إلى أواخرها، وترتيبه أسباب الفناء على أسباب البقاء، وذلك اقتدار عجيب. وقد أفيد ذلك على أكمل وجه بالعموم الذي في قوله : ﴿عَلَى كُلِّ شَيْءٍ ﴾ وهو بذلك العموم أشبه التذييل . والمقتدر : القوي القدرة)  $^{1}$ .

ومن ثم فإن قوله تعالى: ﴿وَكَانَ اللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ مُقْتَدِراً ﴾ سيقت بعد حديث الله تعالى على كل شيء من الدورة السنوية للحياة والفناء في النبات، لبيان جريان قدرة الله تعالى على كل شيء من الأشياء، يحييه ويفنيه ولا يعجز عن شيء 2، واستشهد بما ابن عطاء الله لأن العبد من جملة الأشياء ولا تعجز قدرة الله تعالى أن تنقذ العبد من شهواته وغفلته، ودليل ذلك نصوص من القرآن والسنة، تبشر في جملتها بقبول الله تعالى التائب وفرحه به قال صلى الله عليه وسلم: (لله أفرح بتوبة عبد ...) 3، وثبت واقعا أن كثيرا من أهل الغفلة والعصيان، ثم صار من أهل المشاهدة والعيان، كانوا لصوصا فصاروا خصوصا، كاإبراهيم بن أدهم 4" و"الفضيل بن عياض 5" و"أبي يعزى 6"، وقد ابتدأ "القشيري" بالترجمة لعدد من الرجال الذين سبقت سبقت لهم الغفلة والشهوة، ثم أدركتهم العناية فرفعتهم إلى رتبة الصالحين والعارفين 2.

1 - محمد الطاهر بن عاشور ، تفسير التحرير والتنوير ، ج8 ص308.

<sup>2 -</sup> الشوكاني محمد بن علي بن محمد (1250هـ). فتح القدير الجامع بين فني الرواية والدراية من علم التفسير. حققه وخرج أحاديثه عبد الرحمان عميرة. دار الوفاء مصر. سنة 1997م، ج4 ص396.

<sup>3 -</sup> الحديث أخرجه أبو عيسى الترمذي في سننه عَنْ أَبِي هُرَيْرَةً قَالَ :قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : (لَلَّهُ أَفْرَحُ بِتَوْبَةِ أَعُرِكُمْ مِنْ أَحَدِكُمْ مِنْ أَحَدِكُمْ مِنْ أَحَدِكُمْ مِنْ أَحَدِكُمْ مِنْ أَحَدِكُمْ مِنْ أَحَدِكُمْ مِنْ مَحِيحٌ.

<sup>4</sup> – إبراهيم بن أدهم: بن منصور التميمي البلخي أبو إسحاق، زاهد مشهور تفقه وأخذ العلم عن كثير من علماء العراق والشام والحجاز، مات سنة 161ه ودفن قي سوفنن حصن من بلاد الروم. خير الدين الزركلي ، الأعلام ، دار العلم للملايين بيروت ، الطبعة 16 سنة 2005م ، -1 ص15 .

<sup>5</sup> – الفضيل بن عياض: أبو علي الفضيل بن عياض بن مسعود بن بشير التميمي الزاهد الخاشع شيخ الإسلام ولد بسمرقند بكورة (أبيورد) سنة 105ه، وقدم الكوفة وكان مجاورا بمكة، وبما توفي سنة 187ه عن نحو ثمانين سنة. عبد الرؤوف المناوي ، الكواكب الدرية في تراجم السادة الصوفية ، تحقيق: محمد فتحي أبو بكر ، الدار العربية للكتاب القاهرة ، الطبعة الأولى سنة 2009م ، 7 1 100

<sup>6 -</sup> أبو يعزى: يلنور بن ميمون المتوفى سنة 572ه عاش في فاس وله زاوية يؤمها الناس في بليدة تخرج بصحبته جماعة من أعلام الصوفية منهم أبو مدين الغوث دفين تلمسان . عبد المنعم الحفني ، الموسوعة الصوفية ، رقم الترجمة 532 ص مدين الغوث دفين تلمسان . عبد المنعم الحفني ، الموسوعة الصوفية ، رقم الترجمة 532 ص مدين الغوث دفين تلمسان . عبد المنعم الحفني ، الموسوعة الصوفية ، رقم الترجمة 532 ص

• قوله تعالى: ﴿ فَإِذَا قَرَأْنَاهُ فَاتَّبِعْ قُرْآنَهُ، ثُمَّ إِنَّ عَلَيْنَا بَيَانَهُ ﴾ 3، استشهد ابن عطاء الله بهذه الآية في الحكمة رقم 215 فقال: (الحقائق ترد في حال التجلي مجملة، وبعد الوعي يكون البيان، ﴿ فَإِذَا قَرَأْنَاهُ فَاتَّبِعْ قُرْآنَهُ، ثُمَّ إِنَّ عَلَيْنَا بَيَانَهُ ﴾ 4، ومعنى هذه الحكمة: أن الحقائق التي هي ما يرد على قلب العارف من تجليات العلوم والحكم والمعارف، تارة تكون علوما، وتارة تكون حكما ومعارف، وتارة تكون كشفا بغيب كان أو سيكون. فإن الروح إذا تخلصت وصفت من غبش الحس كان غالب ما يتجلى فيها حقا، فإذا وردت هذه الحقائق في حال التجلي مجملة وقيدها الإنسان كما جلبت، ثم تفكر فيها فإنه يتبين معناها، فبعد الوعي الحفظ يكون البيان 5.

وفي تفسير هذه الآية يقول ابن عاشور: (ومعنى الجملتين: أن علينا جمع الوحي وأن تقرأه وفوق ذلك أن تبينه للناس بلسانك، أي نتكفل لك بأن يكون جمعه وقرآنه بلسانك، أي عن ظهر قلبك لا بكتابة تقرأها بل أن يكون محفوظاً في الصدور بيّناً لكل سامع لا يتوقف على مراجعة ولا على إحضار مصحف من قُرب أو بُعد. فالبيان هنا بيان ألفاظه وليس بيان معانيه لأن بيان معانيه ملازم لورود ألفاظه) 6.

وفي تخريج إشارة هذه الآية يقول ابن عجيبة: ( لا تُحرِّكُ بالواردات الإلهية لسانك لِتَعْجَل به حين الإلقاء، بل تمهّل في إلقائه ليُفهم عنك، إنَّ علينا جمعه وقرآنه، أي: حفظه وقراءته، فإذا قرأناه على لسانك في حال الفيض فاتبع قرآنه، ثم إنَّ علينا بيانه. ولا شك أنَّ الواردات في حال الفيض تبرز مجملةً، لا يقدر على حصرها ولا تَفَهُّمِها، فإذا فَرَغَ منها قولاً وكتابة فتَدَبرها وجدها صحيحة المعنى، واضحة المبنى، لا نقص فيها ولا خلل، لأنها من وحي الإلهام).

<sup>1 -</sup> القشيري : أبو القاسم عبد الكريم بن هوازن ولد بخراسان سنة 376هـ وهو شيخها في عصره زهدا وعلما في الدين، ونسبه إلى قبيلة قشير العدنانية، وله تصنيف (الرسالة) المشهورة في التصوف، وله تفسير يسمى (لطائف الإشارات) يجمع بين الحقيقة والشريعة. توفي بنيسابور سنة 465هـ . عبد المنعم الحفني ، الموسوعة الصوفية ، رقم الترجمة 251 ص 477.

<sup>2</sup> - استغرقت عدد صفحات هذه التراجم من صفحة سبعة عشر صفحة من 10 إلى 17

<sup>3 -</sup> سورة القيامة الآية 18.18.

<sup>4</sup> - عاصم إبراهيم الكيالي ، النص الكامل للحكم العطائية الكبرى والصغرى ، ص4

<sup>.</sup> 369 ،  $\frac{1}{2}$  .  $\frac{1}{2}$  .  $\frac{1}{2}$  .  $\frac{1}{2}$ 

<sup>6 -</sup> محمد الطاهر بن عاشور ، تفسير التحرير والتنوير ، ج15 ص 443.

<sup>462</sup> - ابن عجيبة ، البحر المديد ، ج 6 ص 7

ومن ثم فقد استدل ابن عطاء الله على معنى الحكمة بآية الوحي الواردة في توجيه النبي صلى الله عليه وسلم عند تلقيه للوحي، ففي البداية كان يعالج من التنزيل شدة، مخافة أن ينساه، وبعد نزول هذه الآية، صار يستمع لجبريل فإذا فرغ قرأه كما أنزل، وهكذا ينبغي أن يتعامل الولي مع ما يتجلى له من المواهب والمعارف الربانية، أن تلقى إليه مجملة في القلب، فإذا قرأها تبين معناها وفهمها وبينها للناس، كان بعض العارفين يقول لأصحابه: (إذا كنت أتكلم عليكم أكون أستفيد من نفسي ما يجريه الله على لساني كما تستفيدون أنتم مني) أ، وكان الشيخ "أبو الحسن الشاذلي" رضي الله عنه، إذا استغرق في الكلام وفاضت عليه العلوم يقول: هلا رجل يقيد عنا هذه الأسرار، هلموا إلى رجل صيره الله بحر العلوم أو كلاما نحوه، وكان يحضر مجلسه أكابر وقته ك"عز الدين بن عبد السلام 2"، و"ابن الحاجب 3"، و"ابن عصفور 4"، و"ابن دقيق العيد 5"، العيد "، و"عبد العظيم المنذري أ"، وكان عز الدين بن عبد السلام إذا سمع كلامه يقول: هذا العيد 5"،

<sup>1 -</sup> ابن عجيبة ، إيقاظ الهمم شرح الحكم ، ص 370 .

<sup>2 -</sup> عز الدين ابن عبد السلام: عبد السلام بن أبي القاسم بن الحسن، شيخ الإسلام وبقية الأعلام الشيخ عز الدين السلمي الدمشقي الشافعي؛ ولد سنة سبع أو ثمان وسبعين وخمسمائة وتوفي سنة ستين وستمائة سمع من الخشوعي وعبد اللطيف بن إسماعيل الصوفي والقاسم ابن عساكر وابن طبرزد وحنبل وابن الحرستاني وغيرهم الشيخ تقي الدين ابن دقيق العيد والدمياطي وأبو الحسين اليونيني وغيرهم. وتفقه على الإمام فخر الدين ابن عساكر، وقرأ الأصول والعربية، ودرس وأفتى وصنف، وبرع في المذهب، وبلغ رتبة الاجتهاد. ابن شاكر الكتبي ، فوات الوفيات ص1314.

<sup>3 –</sup> ابن الحاجب الفاضل عثمان بن عمر بن أبي بكر بن يونس. الإمام. العلامة، المفتن، المحقق. جمال الدين أبو عمرو ابن الحاجب. الكردي، الدويني الأصل، الإسنائي المولد، المقرئ، النحوي، الأصولي، الفقيه المالكي، صاحب التصانيف المنقحة ، ولد سنة سبعين أو 571 هـ ، اشتغل في صغره بالقاهرة وكان من أذكياء العالم. ثم قدم دمشق ودرس بجامعها في زاوية المالكية، وأخذ الفضلاء عنه، وكان الأغلب عليه النحو. وصنف في الفقه المالكي مختصراً وفي غير ذلك، وانتقل إلى الإسكندرية فلم تطل مدته هناك وتوفي بما في السادس والعشرين من شوال سنة 646هـ . صلاح الدين الصفدي ، الوافي بالوفيات ، ص 16333.

<sup>4 -</sup> ابن عصفور ابن عُصفور علي بن مؤمن بن محمد بن علي، العلاّمة ابن عُصفور النحوي الحضرمي الإشبيلي، حامل لواء العربية بالأندلس. أخذ عن الأستاذ أبي الحسن الدَّبّاج. ثمَّ من الأستاذ أبي علي الشَّلوبين، وتصدَّر للأشغال مدة. لازم أبا عليّ نحواً من عشرة أعوام، إلى أن ختم عليه كتاب سيبويه في نحو السبعين طالباً. ولد سنة سبع وتسعين وخمس مائة بإشبيلية، ومات بتونس، في رابع عشرين ذي القعدة، سنة ثلاث وستين وست مائة، وقيل سنة تسع وستين وست مائة. ولم يكن بذاك الورع. ابن شاكر الكتبي، فوات الوفيات ص17729.

<sup>5 -</sup> ابن دقيق العيد : تقي الدين أبو الفتح محمد بن علي بن وهب بن مطيع المنفلوطي المصري المالكي والشافعي قاضي القضاة ولد سنة 625هـ وتوفي بمصر سنة 702هـ وله تصانيف منها (شرح العمدة). الذهبي ، سير أعلام النبلاء،

• قوله تعالى: ﴿إِنَّ الْمُلُوكَ إِذَا دَخَلُوا قَرْيَةً أَفْسَدُوهَا ﴾ ، استشهد ابن عطاء الله بهذه الآية في الحكمة رقم 216 فقال: (متى وردت الواردات الإلهية إليك هدمت العوائد عليك، ﴿إِنَّ الْمُلُوكَ إِذَا دَخَلُوا قَرْيَةً أَفْسَدُوهَا ﴾) 4، ومعنى هذه الحكمة أن الوارد الإلهي الذي هو قوة شوق أو اشتياق أو محبة يخلقها الله في قلب العبد، وقد تنشأ عن قوة حوف أو هيبة أو جلال، فتزعجه تلك القوة إلى النهوض إلى مولاه، فيخرج عن عوائده وشهواته وهواه، ويرحل إلى معرفة ربه ورضاه، وقد تترادف عليه حتى يغيب عن حسه بالكلية وهو مقام الجذب، فهذه الواردات تهدم عاداتك وتفسدها عليك، فترد عزك ذلا، وغناك فقرك، وجاهك خمولا، ورياستك تواضعا وحنوا، وكلامك صمتا، وقرارك في وطنك سياحة وسفرا.

وفي تفسير هذه الآية يقول "الطاهر ابن عاشور": ( وافتتاح جملة ﴿إِنَّ الْمُلُوكَ ﴾ ، بحرف التأكيد للاهتمام بالخبر وتحقيقه، فقولها ﴿إِذَا دَخَلُوا قَرْيَةً أَفْسَدُوهَا ﴾ استدلال بشواهد التاريخ الماضي، وجملة: ﴿وكذلك يفعلون ﴾ ، استدلال على المستقبل بحكم الماضي على طريقة الاستصحاب وهو كالنتيجة للدليل الذي في قوله: ﴿إِذَا دَخَلُوا قَرْيَةً أَفْسَدُوهَا ﴾ . والإشارة إلى المذكور من الإفساد وجَعْلِ الأعزة أذلة، أي فكيف نلقي بأيدينا إلى من لا يألو إفساداً في حالنا. فدبرت أن تتفادى من الحرب ومن الإلقاء باليد، بطريقة المصانعة والتزلف إلى سليمان بإرسال هدية إليه، وقد عزمت على ذلك ولم تستطلع رأي أهل مشورتها لأنهم فوضوا الرأي إليها، ولأن سكوتهم على ما تخبرهم به يُعدّ موافقة ورضى) 5.

وفي تخريج إشارة هذه الآية يقول ابن عجيبة: (﴿قالت إِنَّ الْمُلُوكَ﴾، أي: الواردات الإلهية التي تأتي من حضرة القهار، ﴿إِذَا دَخَلُوا قَرْيَةً ﴾، أي: قلب نفس، أفسدوا ظاهرها بالتخريب

تحقيق: أبو عبد الله عبد السلام محمد عمر علوش ، دار الفكر بيروت ، الطبعة الأولى سنة 1997م ، رقم الترجمة 6098 ، ج17 ص130.

الأصل، المصري الشافعي ولد سنة 185ه وتوفي سنة 656ه . الذهبي ، سير أعلام النبلاء ، تحقيق: أبو عبد الله عبد الأسلام محمد عمر علوش ، رقم الترجمة 5888 ، +30 س +30 س +30 سكمد عمر علوش ، رقم الترجمة +30 س +30 س

<sup>2 -</sup> ابن عطاء الله السكندري ، لطائف المنن ، ص 86.

<sup>3 -</sup> سورة النمل الآية 34.

<sup>5 -</sup> محمد الطاهر بن عاشور ، التحرير والتنوير ، ج10 ص 280.

والتعذيب، ﴿وَجَعَلُوا أَعِزَّةَ أَهْلِهَا أَذِلَّةً﴾، أي: أبدلوا عزها ذُلاً، وجاهها خمولاً، وغناها من الدنيا فقراً، وكذلك يفعلون) 1.

ومن ثم فقد استشهد ابن عطاء الله بهذه الآية . المتضمنة ما قالته "بلقيس" حين ورد عليها كتاب سيدنا "سليمان" . من طريق الإشارة، فمَثَلُ الواردات الإلهية التي تهدم العوائد الإنسان وتغيبه عن حسه أحيانا قهرا لا اختيارا، كملك جبار ذي جيش قاهر دخل قرية أو مدينة، فأفسد بناءها وغير عوائدها، إن الملوك إذا دخلوا قرية خربوها وغيروا معالمها، وجعلوا أعزة أهلها اي رؤساءها، أتباعا أذلة. وفي هذا (الاستشهاد بالآية غاية الحسن والمناسبة) 2، وبتفصيل أوضح : أن العبد قبل وصول الواردات افلهية يكون مقهورا مملوكا لنفسه وشهواته وهواه، فإذا أصابته نفحات الواردات الإلهية وترادفت عليه، قهرت فيه النفس والهوى، وسجنتهما وغيرت عوائدهما وصيرتهما أذلة.

• قوله تعالى: ﴿ بَلْ نَقْذِفُ بِالْحَقِّ عَلَى الْبَاطِلِ فَيَدْمَغُهُ فَإِذَا هُوَ زَاهِقٌ ﴾ 3، استشهد ابن عطاء الله بهذه الآية في الحكمة رقم 217 فقال: (الوارد يأتي من حضرة القهار لأجل ذلك لا يصادمه شيء إلا دمغه ﴿ بَلْ نَقْذِفُ بِالْحَقِّ عَلَى الْبَاطِلِ فَيَدْمَغُهُ فَإِذَا هُوَ زَاهِقٌ ﴾ 4، ومعنى هذه الحكمة: شيء إلا دمغه ﴿ بَلْ نَقْذِفُ بِالْحَقِّ عَلَى الْبَاطِلِ فَيَدْمَغُهُ فَإِذَا هُوَ زَاهِقٌ ﴾ 4، ومعنى هذه الحكمة: أن الوارد الذي يرد على قلوب السائرين يكون قويا شديدا، لأنه يستمد من اسمه تعالى "القهار" فيدمغ بقهريته كل ما وجده في قلب العبد من الأغيار 5. وذلك باعتبار أن لله تعالى حضرات بعدد بعدد أسمائه، فاسمه تعالى "جميل" يتحلى من حضرة جماله، واسمه جليل يتجلى من حضرة جلاله، وهكذا كل اسم يخرج يخرج تجليه على وفق حضرته 6.

وفي تفسير هذه الآية جاء في تفسير " التحرير والتنوير": ( أي بل نحن نعمد إلى باطلكم فنقذف بالحق عليه كراهيةً للباطل بَلْهَ أن نعمل عملاً هو باطل ولعب . والقذف، حقيقته : رمي جسم على جسم . واستعير هنا لإيراد ما يزيل ويبطل الشيء من دليل أو زَجْر أو إعدام ، فالله

<sup>.</sup>  $378 ext{ or } 4$  – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 – 4 –

<sup>2 - 1</sup> ابن عجيبة ، إيقاظ الهمم ، ص

<sup>3 -</sup> سورة الأنبياء الآية 18.

<sup>.</sup> 108 ، والصغرى ، والنص الكامل للحكم العطائية الكبرى والصغرى ، ص4

<sup>5 -</sup> الأغيار: ويعني لها غير الله تعالى وما سواه. عاصم الكيالي ، اللطائف الإلهية في شرح مختارات من الحكم العطائية ، ص 142.

<sup>6 -</sup> ابن عجيبة ، إيقاظ الهمم شرح الحكم ، ص 374.

يبطل الباطل بالحق بأن يبين للناس بطلان الباطل على لسان رسله، وبأن أوجَد في عقولهم إدراكاً للتمييز بين الصلاح والفساد، وبأن يسلط بعض عباده على المبطلين لاستئصالهم، وبأن يخلق مخلوقات يسخرها لإبطال الباطل. والدمغ: كشر الجسم الصلب الأجوف، وهو استعارة أيضاً حيث استعير الدمغ لمحق الباطل وإزالتِه كما يزيل القذف الجسم المقذوف، فالاستعارتان من استعارة المحسوسين للمعقولين. ودل حرف المفاجأة على سرعة محق الحق الباطل عند وروده، لأن للحق صولة فهو سريع المفعول إذا ورد ووضح. والزاهق: المنفلت من موضعه والهالك، وفعله كسمع وضرب، والمصدر الزهوق) 1.

وفي تخريج إشارة هذه الآية يقول ابن عجيبة: (ما نصبت لك الكائنات لتراها كائنات، بل لتراها أنوارًا وتجليات، الأكوان ثابتة بإثباته، ممحوة بأحدية ذاته، فالغير والسِّوى عند أهل الحق باطل، والباطل لا يثبت مع الحق. قال تعالى: ﴿بَلْ نَقْذِفُ بِالْحَقِّ عَلَى الْبَاطِلِ فَيَدْمَغُهُ فَإِذَا هُوَ زَاهِقٌ ﴾. قال القشيري: نُدْخِلُ نهارَ التحقيق على ليالي الأوهام، أي: فتمحى، وتبقى شمس الأحدية ساطعة)2.

ومن ثم فقد استشهد ابن عطاء الله لمعني الحكمة بنص الآية التي نزلت في شأن القرآن مع الكفر، فإن الكفر، فإن الكفر تشتت واضمحل حين نزل القرآن، فمن طريق الإشارة في الآية أن الوارد الإلهي بقهريته وقوة نوره، يدك وجود النفس وجبال العقول، فيكشف عن أسرار خارج مدارك العقول، تعجز عنها عبارات النقول، فيصير هذا الحق دامغا لكل ما يصادمه 3. وقد شبه ابن عطاء الله الباطل (وهو كل ما سوى الله تعالى)، بحيوان له دماغ فإذا ضرب دماغه تشتت ومات، فالوارد الإلهي محض حق فإذا صادم الباطل دمغه وقتله، وهو تشبيه سبق به القرآن في نص الآية. ويؤيد اعتماد "الباطل" بمذا المعنى قول النبي صلى الله عليه وسلم: (أَصْدَقُ كَلِمَةٍ قَالَمًا الشَّاعِرُ كَلِمَةُ لَبِيدٍ أَلَا كُلُّ شَيْءٍ مَا خَلَا اللَّه بَاطِلُ 4.

<sup>1 -</sup> محمد الطاهر بن عاشور ، تفسير التحرير والتنوير ، ج9 ص 137.

<sup>2 -</sup> ابن عجيبة ، البحر المديد ، ج4 ص 67.

<sup>3 -</sup> ابن عجيبة ، البحر إيقاظ الهمم شرح الحكم ، ص374.

<sup>4 -</sup> الحديث أخرجه البخاري عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ ، باب ما يجوز من الشعر والرجز، برقم5681 ، ج19 ص118 .

وخلاصة القول في هذا المبحث: أن مصنف الحكم لابن عطاء الله المشتمل على 264 حكمة، قد استشهد بن عطاء الله في 19 منها بنصوص آيات من القرآن الكريم، وظفها بلغة أهل الإشارة، لأن غالبها قررت قواعد في التوحيد. وهذا يدل على ارتباط فكر ابن عطاء الله الصوفي بالكتاب المبين، وهو يتبع في ذلك ما نقله عن الشيخ أبي الحسن الشاذلي: ( إن طريقنا هذا مرتبط بالكتاب والسنة)، ويقول كذلك في موضع آخر: ( إذا عارض كشفك القرآن والسنة فلا تأخذ به وقل إن الله ضمن لك العصمة في الكتاب والسنة وما ضمنها لك في الكشف).

وبهذا أنهيت هذا الفصل الذي ركزت فيه على الآيات التي استدل بها ابن عطاء الله أو اتخذها شاهدا له في الموضوع ، سواء في مبدأ إسقاط التدبير الذي جاءت مؤلفات ابن عطاء الله لترسيخه، أو ثنايا الحكم العطائية.

الفصل الرابع: لغة التصوف الإشارية وتوظيفها في تفسير ابن عطاء الله

#### الخاتمة:

الحمد لله الذي هدانا لهذا وماكنّا لنهتدي لولا أن هدانا الله.

بعد هذا السير الطويل والحثيث الممتع مع ابن عطاء الله في مؤلفاته وهو
يتعامل مع آيات القرآن الكريم، والنظر في المصادر والمراجع المرتبطة به، على
فصول ومباحث هذه الرسالة، نأتي على ختام هذا البحث بتسجيل أهم النتائج

1. جدارة ابن عطاء الله التامة بالانتماء إلى مدرسة التفسير الصوفي السني، الذي يجمع بين التفسير بالظاهر والتفسير بالإشارة مع الالتزام الكامل بالأول والاعتدال التام في الثاني .

والإشارات التي وقفت عليها فمن ذلك:

- 2. لابن عطاء الله إلمام واسع باللغة العربية من مختلف جوانبها، ظهر ذلك في رسالته في التفسير التي فسر فيها آية 54 من سورة الأنعام، ثم توظيفه لمباحث اللغة كلما سنحت الفرصة.
- 3. ارتسمت معالم منهج ابن عطاء الله في التفسير من خلال رسالته في تفسير آية سورة الأنعام، فظهر نسقه العام تفسيرا يشبه تفسير "البحر المديد" لابن عجيبة، وهو المتأثر به تأثرا بالغا.
- 4. استقلال شخصية ابن عطاء الله العلمية وتميزها في مجال التفسير، وبخاصة الإشاري منه، حيث ظهرت قدرته على الاستدلال لأقوال الصوفية كالشيخين "أبي الحسن الشاذلي" و"أبي العباس المرسي" وغيرهم بآيات القرآن، إضافة إلى شرح ما استغلق من كلام الصوفية، وظهر ذلك في فصول من كتابه "لطائف المنن".

- 5. محافظة ابن عطاء الله في تفسيره الإشاري على شروط قبوله، وتمييزه عن النفسير الباطني المنحرف.
- 6. تصدي ابن عطاء الله للفرق المنحرفة في توظيفها لنصوص القرآن، بما يخدم بدعتها كرده على المعتزلة .
- 7. الاستدلال لمبدأ إسقاط التدبير الذي تقوم عليه المدرسة الشاذلية بالكتاب والسنة، والتمثيل له بمسألة ضمان الرزق بآيات تعد أساسية في هذه القضية.
- 8. اعتراف ابن عطاء الله بالحقيقة مع الالتزام بالشريعة واستدلاله بآيات تدل على الحقيقة التي تؤيد الشريعة فقال : «فالحقيقة أن تشهده، والشريعة أن تعبده»، وقال في موضع آخر : «فمن تحلل من ربقة الشريعة فقد قذف به في بحر الزندقة»، ومثل لنصوص الآيات فقال: فقوله : ﴿لِمَن شَاء مِنكُمْ أَن يَسْتَقِيمَ شريعة، وقوله تعالى: ﴿وَمَا تَشَاؤُونَ إِلَّا أَن يَشَاءَ اللَّهُ ﴿ حقيقة .
- 9. سجل البحث على ابن عطاء الله الإقلال من ذكر جوانب اللغة والنحو والبلاغة إلا ما يخدم به التفسير الإشاري، وذلك لعدم إفراده تفسيرا مستقلا. 10. ظهر في الفصل الرابع لغة التصوف الإشارية ومدى توظيف ابن عطاء الله لها في مؤلفاته عامة وفي التفسير خاصة، ودفاعه عنها وأنها لا تخلو من كل كلام والضابط فيها فهم المخاطِب والمتلقى.
- 11. محدودية دوافع التأليف عند ابن عطاء الله في أمرين: الترجمة للشيخين: (أبي العباس المرسي، وأبي الحسن الشاذلي)، والأمر الثاني هو ترسيخ مبدأ إسقاط التدبير، وغير ذلك إنما هو رسائل وعظية وحكم وقضايا متفرقة. [12] مكانية أن يتبع هذا البحث بجمع تفسير لابن عطاء الله من مؤلفاته،

وبحوث أخرى في تعامله مع الحديث النبوي بطريق الإشارة وغيرها. وختاما فقد شاءت قدرة المولى تبارك وتعالى أن أدرس تفسير ابن عطاء الله لآيات القرآن دراسة تحتم بالجانب الدلالي والجانب الإشاري، فوقفت على بعض ما سبق من النتائج، ولا أزعم لنفسي الإحاطة بجميع مباحث الدراسة، أو الإلمام بكل ما يقتضيه البحث، لكنني لم أدخر وسعا في حدود الوقت المحدد لي، أن أحيط بما استطعت، فإن وفقت فلله الفضل من قبل ومن بعد، وإن قصرت فحسبي أن بذلت جهدا، وقدمت ابن عطاء الله في صورة المفسر الذي يجمع بين الظاهر والباطن ويلتزم بالكتاب والسنة، ويستعين بدلالات اللغة في التفسير. والحمد لله رب العالمين وصلى الله على نبيّه الأكرم محمّد الأمين وآله وصحبه الطسين الطاهرين.

الباحث

## ثبت المصادر والمراجع

\* القرآن الكريم برواية حفص عن عاصم.

### المصادر:

- 1. ابن عباد الرندي أبو عبد الله محمد بن إبراهيم (ت 792هـ)، غيث المواهب العلية في شرح الحكم العطائية، وضع حواشيه خليل عمران المنصور ، بيروت ، دار الكتب العلمية، الطبعة الأولى 1419هـ-1998م .
  - 2. ابن عجيبة أحمد بن محمد بن المهدي الحسني الإدريسي الشاذلي الفاسي أبو العباس (ت1224هـ), إيقاظ الهمم في شرح الحكم. بيروت: المكتبة الثقافية. الطبعة الأولى. (د،ت).
- 3. ابن عطاء السكندري: تاج الدين أبي الفضل أحمد بن محمد بن عبد الكريم. كتاب ترتيب السلوك ويليه رسالة في أدب العلم، تحقيق: الأزهري، منشورات علي محمد بيضون، دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، الطبعة الأولى 2004 م 1424هـ.
  - 4. ابن عطاء الله ، الحكم العطائية ، ضبط وتقديم : إبراهيم اليعقوبي ، طبع بموافقة وزارة الإعلام، الجمهورية العربية السورية ، الطبعة الثانية 1405هـ-1985م .
- 5. ابن عطاء الله ، القصد المجرد في معرفة الاسم المفرد ، ضبط وتصحيح : مرسي محمد علي ،
   بيروت : دار الكتب العلمية ، الطبعة الثالثة 2005م
- 6. ابن عطاء الله السكندري. رسالة في تفسير آية الأنعام 54. تحقيق: محمد عبد الرحمن الشاغول مكتب الروضة الشريفة للبحث العلمي. الناشر المكتبة الأزهرية للتراث، دار السعادة لطباعة . (د، ط) . (د، ت).
- 7. ابن عطاء الله السكندري , التنوير في إسقاط التدبير , خرج آياته وأحاديثه خليل منصور ، بيروت ، دار الكتب العلمية ، الطبعة الأولى 1419هـ-1998م .
  - 8. ابن عطاء الله السكندري , الحكم , تقديم وتحقيق أحمد عز الدين عبد الله خلف الله , المكتبة الأزهرية للتراث ، القاهرة ، 1996م.

- 9. ابن عطاء الله السكندري, تاج العروس الحاوي لتهذيب النفوس, مكتبة الثقافة الدينية، القاهرة، الطبعة الأولى 1425هـ 2005م.
- 10. ابن عطاء الله السكندري , عنوان التوفيق في آداب الطريق , دار الكتب العلمية , بيروت ، الطبعة الأولى 1425هـ 2004م .
- 11. ابن عطاء الله السكندري, لطائف المنن في مناقب أبي العباس المرسي وشيخه أبي الحسن, تحقيق عبد الحليم محمود، القاهرة: دار المعارف 1992م.
  - 12. ابن عطاء الله السكندري, مفتاح الفلاح ومصباح الأرواح, تحقيق محمد زينهم محمد عزب، مكتبة مدبولي، القاهرة، الطبعة الأولى 1417هـ-1996م.
    - 13. ابن عطاء الله السكندري ، هتك الأستار في علم الأسرار ص 208

## المراجع:

- 14. إبراهيم أنيس. دلالة الألفاظ. مكتبة الأنجلو المصرية. الطبعة الخامسة. سنة 1984م.
- 15. إبراهيم بسيوني . تحقيق لطائف الإشارات للقشيري . القاهرة الهيئة المصرية العامة للكتاب . الطبعة الثالثة ، سنة 1981م .
  - 16. إبراهيم سلامة . بلاغة أرسطو بين العرب واليونان . القاهرة مكتبة الأنجلو المصرية . الطبعة الثانية ، (د.ت).
- 17. ابن الأثير ضياء الدين نصر الله بن محمد (ت 630هـ). المثل السائر في أدب الكاتب والشاعر. تحقيق: محمد محيي الدين عبد الحميد. مطبعة مصطفى البابي وأولاده. مصر سنة 1939م. (د، ط).
  - 18. أحمد النقشبندي الخالدي. جامع الأصول في الأولياء. مؤسسة الانتشار العربي بيروت. الطبعة الأولى سنة 1997.
- 19. أحمد بن المبارك . الإبريز من كلام العارف بالله تعالى سيدي عبد العزيز الدباغ . ضبطه وصححه عاصم إبراهيم الكيالي . الطبعة الأولى . دار الكتب العلمية بيروت . سنة 2006م.

- 20. أحمد بن حنبل أبو عبد الله الشيباني (164-241هـ). مسند أحمد. مؤسسة قرطبة مصر . (د.ط.ت).
  - 21. أحمد رحماني . التفسير الموضوعي : نظرية وتطبيقا . منشورات جامعة باتنة الجزائر . الطبعة الأولى . سنة 1996م.
    - 22. أحمد مختار عمر . علم الدلالة . مكتبة دار العربية للنشر والتوزيع . الطبعة الأولى . سنة 1982م.
  - 23. الأزهرى أبو منصور محمد بن محمد . تقذيب اللغة . تحقيق: عبد السلام هارون وآخرين . القاهرة سنة 1967م . (د.ط).
- 24. الأسترابادي، رضي الدين محمد بن الحسن(ت 568ه). شرح شافية ابن الحاجب: ضبط وشرح محمد نواف الحسن ومحمد الزقراف ومحمد محيي الدين عبد الحميد. دار الكتب العلمية بيروت. سنة 1975م. (د،ط).
  - 25. أسعد على وفيكتور الكك. صناعة الكتابة. بيروت الطبعة الثالثة. سنة 1977م.
    - 26. إسماعيل حقى . روح البيان . دار الفكر . (د.ط.ت).
- 27. الألوسي: أبو الثناء شهاب الدين بن محمود البغدادي(ت 1270ه). روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني. دار الفكر بيروت. سنة 1977م.
  - 28. الآمدي: سيف الدين علي بن محمّد. الأحكام في أصول الأحكام. دار الكتب العلمية بيروت. سنة 1405ه. 1985م. (د،ط).
  - 29. ابن الأنباري محمد بن القاسم (ت 328 هر). الأضداد في اللغة . تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم . مطبعة حكومة الكويت . سنة 1960م (د، طر).
- 30. البخاري محمد بن إسماعيل بن إبراهيم أبو عبد. الأدب المفرد. مراجعة محمد فؤاد عبد الباقي . طبعة دار البشائر الإسلامية بيروت. سنة 1989م. 1409ه.

- 31. البخاري محمد بن إسماعيل بن إبراهيم أبو عبد الله (ت 256هـ). الجامع الصحيح. دار ابن كثير اليمامة بيروت. الطبعة الثالثة. سنة 1407هـ.
  - 32. بدران أبو العينين بدران . أصول الفقه . دار المعارف . الطبعة الأولى . سنة 1969م.
  - 33. البصري أبو الحسين محمد بن علي (ت 436هـ). المعتمد في أصول الفقه. تحقيق: محمد محميد الله ومحمد بكر وحسن خفى. دمشق. سنة 1964م. (د،ط).
- 34. البغدادي إسماعيل باشا بن محمد أمين الباباني (ت 1339ه-1920م)، هدية العارفين في أسماء المؤلفين وآثار المصنفين ، طبعة استنبول الثانية 1955م.
  - 35. البقاعي . نظم الدرر في تناسب الآيات والسور . تحقيق: محمد عبد المعين . طبعة مجلس المعارف الإسلامية. حيدر آباد الركن الهند . الطبعة الأولى . سنة 1969م.
- 36. بكري عبد الكريم. الزمن في القرآن الكريم (دراسة دلالية في الأفعال الواردة فيه). دار الفجر للنشر والتوزيع. الطبعة الثانية سنة 1999م.
- 37. البيضاوي ناصر الدين أبو سعيد عبد الله بن عمر بن محمد الشيرازي (ت 685هـ). تفسير البيضاوي المسمى أنوار التنزيل وأسرار التأويل. تحقيق: محمد عبد الرحمان المرعشلي. دار إحياء التراث العربي بيروت. الطبعة الأولى سنة 1418هـ.
  - 38. الترمذي أبو عيسى (ت 279ه). سنن الترمذي. تحقيق أحمد محمد شاكر. بيروت دار إحياء التراث العربي. (د،ط،ت).
- 39. التستري سهل بن عبد الله. تفسير القرآن العظيم. طبعة دار الكتب العربية الكبرى القاهرة. سنة 1329ه. (د.ط).
- 40. التستري سهل بن عبد الله . من التراث الصوفى . خدمة محمد كمال إبراهيم جعفر . طبعة دار المعارف القاهرة . سنة 1974م.

- 41. ابن تغري بردي جمال الدين أبو المحاسن يوسف (ت874ه), النجوم الزاهرة في أخبار مصر والقاهرة دار الثقافة ودار الإرشاد القومي القاهرة .
  - 42. التفتازاني سعد الدين مسعود بن عمر بن عبد الله (ت 793ه). شرح العقائد النسفية . طبعة المكتبة الأزهرية للتراث القاهرة . سنة 1421ه .
- 43. تمام حسان. اللغة العربية معناها ومبناها. الهيئة المصرية العامة للكتاب. سنة 1973م. (د،ط).
  - 44. ابن تيمية تقي الدين أحمد بن عبد الحليم أبو العباس . رسالة الحقيقة والجحاز ضمن مجموعة الرسائل الكبرى ، تحقيق: محمد رشيد رضا ، مكة المكرمة : دار البار للنشر والتوزيع .
    - 45. ابن تيمية تقي الدين أحمد بن عبد الحليم أبو العباس. الرسالة التدمرية ، القاهرة المطبعة السلفية . الطبعة الثانية . سنة 1397هـ . 1977م.
    - 46. ابن تيمية تقي الدين أحمد بن عبد الحليم أبو العباس. الفتاوى الكبرى. جمع وترتيب عبد الرحمن بن قاسم وابنه محمد. طبعة دار الإفتاء. الرياض. سنة 1381 ه.
- 47. ابن تيمية تقي الدين أحمد بن عبد الحليم أبو العباس . تفسير سورة الإخلاص . تحقيق عبد العلى عبد الحميد حامد . الدار السلفية الهند . الطبعة الأولى . (د، ت).
- 48. ابن تيمية تقي الدين أحمد بن عبد الحليم أبو العباس. رسالة الإكليل في المتشابه والتأويل لشيخ الإسلام. ضمن مجموعة الرسائل الكبرى ، تحقيق: محمد رشيد رضا ، مكة المكرمة : دار البار للنشر والتوزيع
- 49. ابن تيمية تقي الدين أحمد بن عبد الحليم أبو العباس . مقدمة فى أصول التفسير . تحقيق: محمود محمد محمود نصار . نشر دار التربية بغداد . (د.ت).
- 50. الثعالبي عبد الرحمان بن محمد بن مخلوف أبو زيد (875هـ). الجواهر الحسان في تفسير القرآن. تحقيق: محمد علي معوض وعادل أحمد عبد الموجود. دار إحياء التراث العربي بيروت. الطبعة الأولى 1418ه.

- 51. الجرجاني الإمام عبد القاهر (ت 471هـ). أسرار البلاغة في علم البيان. علق حواشيه: محمد رشيد رضا. اعتنى بهذه الطبعة: منى أحمد الشيخ. دار المعرفة بيروت. الطبعة الثانية. سنة 2002م. ص 285
  - 52. الجرجاني عبد القاهر. دلائل الإعجاز في علم المعاني. حققه وقدم له رضوان الداية وفاير الداية. مكتبة سعد الدين دمشق. الطبعة الثانية. سنة 1987م.
- 53. الجرجاني: السيد الشريف على بن محمد بن على الحسيني (ت 816هـ). التعريفات. مكتبة لبنان بيروت. سنة 1978م.
- 54. ابن جرير الطبري أبو جعفر محمد. جامع البيان عن تأويل آي القرآن المعروف بتفسير الطبري. تحقيق محمود محمد شاكر ، ومراجعة أحمد محمد شاكر . طبعة دار المعارف القاهرة . (د.ت).
  - 55. جمال الدين الشيال. أعلام الإسكندرية في العصر الإسلامي ، دار المعارف بمصر. (د.ط.ت).
  - 56. ابن جني :أبو الفتح عثمان(ت 392هـ) . الخصائص . تحقيق: محمد علي النجار . بغداد: دار الشؤون الثقافية العامة . الطبعة الرابعة . سنة 1990م.
  - 57. ابن الجوزي عبد الرحمان. زاد المسير. تحقيق محمد عبد الرحمان عبد الله. دار الفكر. الطبعة الأولى سنة 1408هـ.
    - 58. جون لاينز . اللغة والمعنى والسياق . ترجمة: عباس صادق الوهاب . دار الشؤون الثقافية . بغداد . طبعة 1987م.
- 59. ابن الحاجب: أبو عمرو عثمان بن عمر (ت 646 هـ). الإيضاح في شرح المفصل. تحقيق: موسى بناي العليلي. مطبعة العاني. بغداد 1983م. (د، ط).
- 60. حاجي خليفة مصطفى بن عبد الله القسطنطيني الرومي (ت 1067هـ). كشف الظنون عن أسامي الكتب والفنون. نشرة المستشرق جوستاف فلويجل. بغداد طبعة مكتبة المثنى (د.ت).

- 61. ابن حبان محمد بن أحمد أبو حاتم التميمي البستي (ت محمد بن أحمد أبو حاتم التميمي البستي (ت محمد بن أحمد أبو حاتم المسلقة الشانية ، الطبعة الثانية ، مؤسسة الرسالة ، الطبعة الثانية ، مؤسسة 1414هـ 1993م.
  - 62. ابن حجر العسقلاني أبو الفضل أحمد بن علي . الدرر الكامنة في أعيان المائة الثامنة . دار الجيل بيروت . (د،ط) . (د،ت).
    - 63. ابن حجر العسقلاني أبو الفضل أحمد بن علي. لسان الميزان. مراجعة دائرة المعارف النظامية الهند بيروت. سنة 1986م. 1406هـ. (د.ط).
- 64. ابن حجر العسقلاني أحمد بن علي (ت852هـ), الدرر الكامنة في أعيان المائة الثامنة, تحقيق: سيد جاد الحق ، الطبعة الثانية 1966م ، القاهرة دار الكتب الحديثة.
- 65. ابن حزم الأندلسي علي بن أحمد بن سعيد أبو محمد (ت 456هـ) . الإحكام في أصول الحكام . طبعة محققة ومقابلة على النسخة الخطية بدار الكتب المصرية . تحقيق محمود أحمد شاكر . (د.ط.ت) .
- 66. حسن عزوزي ، الشيخ أحمد بن عجيبة ومنهجه في التفسير ، طبعة وزارة الأوقاف المغربية سنة 2001م
- 67. حسين حامد الصالح. التأويل اللغوي في القرآن الكريم دراسة دلالية. بيروت دار ابن حزم. الطبعة الأولى. سنة 2005م.
- 68. الحملاوي الشيخ أحمد. شذا العرف في فن الصرف. مطبعة الداية. بغداد (د.ط).
- 69. أبو حيان الأندلسي محمد بن يوسف بن علي بن يوسف بن حيّان. تفسير البحر المحيط. دار الفكر بيروت. الطبعة الثانية. سنة 1983م.
- 70. ابن خزيمة النيسابوري أبوبكر محمد بن إسحاق صحيح ابن خزيمة مراجعة محمد مصطفى الأعظمى المكتب الإسلامي بيروت سنة 1970م 1390هـ (د.ط).
- 71. الخياط عبد الرحيم بن محمد . الانتصار والرد على ابن الراوندي الملحد . تحقيق: محمد حجازي . القاهرة دار الثقافة

- 72. الدارمي أبو محمد عبد الله بن عبد الرحمان ( 181-255هـ). سنن الدارمي. تحقيق: فواز أحمد زمرلي وخالد السبع العلمي. دار الكتاب العربي بيروت. الطبعة الأولى 1408هـ.
- 73. أبو داود سليمان بن الأشعث السجستاني الأزدي (202-275هـ). سنن أبي داود . تحقيق: محمد محى الدين عبد الحميد . دار الفكر . (د.ط.ت).
  - 74. داود بن باخلا, اللطيفة المرضية بشرح حزب الشاذلية, مصر 1354ه -1935م.
- 75. الداودي شمس الدين محمد بن علي بن أحمد . طبقات المفسرين . تحقيق : علي محمد عمر ، مكتبة وهبة . طبعة الأولى . سنة 1392هـ-1972م .
- 76. ابن درستويه عبد الله بن جعفر (ت 347هـ). تصحيح الفصيح. تحقيق: عبد الله الجبوري. مطبعة الإرشاد بغداد. سنة 1975م. (د، ط).
  - 77. ابن دريد محمد بن الحسين الأزدي. جمهرة اللغة. تحقيق: كرنكو حيدر آباد الدكن بالهند. سنة 1351هـ (د.ط).
- 78. الذهبي أبو عبد الله محمد بن أحمد بن عثمان (ت 748هـ). سير أعلام النبلاء. تحقيق: أبو عبد الله عبد السلام محمد عمر علوش. دار الفكر بيروت. الطبعة الأولى سنة 1405هـ .
- 79. الذهبي محمد بن أحمد بن عثمان (ت745ه) ، الإعلام بوفيّات الأعلام ، تحقيق مصطفى بن علي عوض، وربيع أبو بكر الباقي ، مؤسسة الكتب الثقافية بيروت ، الطبعة الأولى 1413هـ-1993م.
- 80. الذهبي محمد حسين . التفسير والمفسرون للدكتور . مكتبة وهبة القاهرة . الطبعة السابعة سنة 1421ه .

- 81. الرازي أبو عبد الله فخر الدين محمد بن عمر بن الحسين (ت 606هـ). المحصول في علم أصول الفقه. تحقيق: محمد جابر الفياض العلواني. مؤسسة الرسالة. بيروت. الطبعة الثالثة. سنة 1997م.
  - 82. الرازي فخر الدين. نهاية الإيجاز في دراية الإعجاز. تحقيق: إبراهيم السامرائي ومحمد بركات حمدي أبو على. دار الفكر للنشر والتوزيع. عمان سنة 1985م. (د. ط).
  - 83. الرازي فخر الدين محمد بن عمر بن الحسين (ت 606هـ). التفسير الكبير. دار إحياء التراث العربي بيروت. الطبعة الثانية. سنة 1417 هـ 1997م.
    - 84. رسائل في النحو واللغة ( وهي ثلاث رسائل )/كتاب تمام لفصيح الكلام، لابن فارس/ وكتاب الحدود في النحو للرماني/ وكتاب منازل الحروف للرماني/ تحقيق: مصطفى جواد ويوسف يعقوب مشكوني/ دار الجمهورية . بغداد . 1969م / د.ط.
      - 85. رمضان عبد التواب. فصول في فقه اللغة العربية. مطبعة المدني. بغداد. الطبعة الثالثة. سنة 1987م.
- 86. الزبيدي محب الدين أبو الفيض محمد بن محمد بن محمد بن عبد الرزاق الحسيني الشهير مرتضى (ت1205هـ). إتحاف السادة المتقين شرح إحياء علوم الدين. دار الكتب العلمية بيروت. سنة 1998م.
  - 87. الزبيدي محب الدين أبو الفيض محمد بن محمد بن عبد الرزاق الحسيني الشهير برتضى (ت 1205هـ). تاج العروس من جواهر القاموس. المطبعة الخيرية مصر. سنة 1369هـ (د. ط).
- 88. الزجاج أبو إسحاق إبراهيم بن السري . معاني القرآن وإعرابه . تحقيق: عبد الجليل عبده شلبي . خرج أحاديثه: على كمال الدين محمد . دار الحديث القاهرة . سنة 2004 . (د.ط).

- 89. الزركشي بدر الدين محمد عبد الله (ت 794هـ). البرهان في علوم القرآن. تحقيق: أبو الفضل إبراهيم. دار إحياء الكتب عيسى البابي الحلبي وشركاؤه. الطبعة الأولى سنة 1975م.
- 90. الزركلي خير الدين. الأعلام. دار العلم للملايين بيروت. الطبعة الحادية عشر 1995م.
- 91. زروق أحمد , الشرح السابع عشر للحكم ، تحقيق: عبد الحليم محمود و محمود شريف ، دار الشعب 1405هـ.
- 92. زروق أحمد الفاسي (ت899ه), الشرح السابع عشر للحكم المسمى ( مفتاح الإفادة لذوي العقول والهمم على معاني ألفاظ الحكم) ، تحقيق: مصطفى مرزوقي ، الجزائر دار الهدى.
- 93. زكي مبارك . التصوف الإسلامي في الأدب والأخلاق . المكتبة العصرية . بيروت (د،ت) . (د، ط).
- 94. الزلمي إبراهيم مصطفى . أسباب اختلاف الفقهاء في الأحكام الشرعية . مطبعة دار الحرية . بغداد . الطبعة الثانية . سنة 1979م.
- 95. الزلمي إبراهيم مصطفى . أصول الفقه الإسلامي في نسيجه الجديد . دار الحكمة للطبعة والنشر. سنة 1991م . (د.ط).
- 96. الزمخشري، جار الله أبي القاسم محمود بن عمر (ت 538ه). أساس البلاغة. مطبعة دار الكتب المصرية 1923م. (د.ط).
- 97. الزملكاني: كمال الدين عبد الواحد عبد الكريم (ت 651ه). البرهان الكاشف عن إعجاز القرآن. تحقيق: حديجة الحديثي وأحمد مطلوب. مطبعة العاني بغداد. الطبعة الأولى. سنة 1974م.
- 98. الزيادي حاكم مالك. الترادف في اللغة. دار الحرية للطباعة والنشر بغداد. سنة 1980 م . (د، ط).
- 99. السامرائي عباس محمد . دراسة في حروف المعاني الزائدة . مطبعة الجامعة بغداد . الطبعة الأولى . سنة 1987م.

- 100. السامرائي: فاضل صالح. معاني الأبنية في العربية. جامعة الكويت. الطبعة الأولى. سنة 1981م.
- 101. السبكي تاج الدين عبد الوهاب بن علي. طبقات الشافعية الكبرى . تحقيق عبد الفتاح الحلو ومحمود الطناحي. طبعة الحسينية القاهرة. سنة 1324ه.
  - 102. ستيفن أولمان. دور الكلمة في اللغة. ترجمة: كمال محمد بشر. المطبعة العثمانية. الطبعة العثمانية. الطبعة الثالثة. سنة 1972م.
- 103. السراج الطوسي أبو نصر عبد الله بن علي السراج (ت 378ه). اللمع في التصوف. تحقيق عبد الحليم محمود وطه عبد الباقي سرور. القاهرة دار الكتب الحديثة سنة 1969م.
- 104. السرخسي: أبو بكر محمّد بن أحمد بن سهل (ت 490 هـ). أصول السرخسي. تحقيق: أبي الوفا الأفغاني. دار المعرفة للطباعة والنشر. بيروت سنة1973م. (د.ط).
  - 105. السعدي عبد القادر عبد الرحمن. أثر الدلالة النحوية واللغوية في استنباط الأحكام من آيات القرآن التشريعية. مطبعة الخلود. بغداد سنة 1986. (د.ط).
  - 106. سعيد محمد رمضان البوطي. الحكم العطائية شرح وتحليل. دار الفكر دمشق. الطبعة الأولى. سنة 2000م.
- 107. السكاكي أبو يعقوب محمد بن علي (ت 626هـ). مفتاح العلوم. مطبعة المكتبة العلمية المحديدة. بيروت (د.ت.ط).
- 108. السمرقندي: علاء الدين شمس النظر (ت 540هـ). ميزان الأصول. دراسة وتحقيق: عبد الملك عبد الرحمن السعيدي. مطبعة الخلود. الطبعة الأولى. سنة 1987م.
  - 109. سيبويه: عمرو بن عثمان بن قنبر (ت 180هـ). الكتاب. تحقيق: عبد السلام محمد هارون. مطبعة المدني. الطبعة الثالثة. سنة 1988م.

- 110. السيد أحمد عبد الغفار. التصور اللغوي عند الأصوليين. دار عكاظ جدة. الطبعة الأولى. سنة 1981م.
- 111. السيد الجميلي ، مناظرات ابن تيمية مع فقهاء عصره ، دار الكتاب العربي بيروت ، الطبعة الأولى 1405هـ-1985م.
- 112. سيد حيدر آملي ، جامع الأنوار ومنبع الأسرار ، تحقيق: عثمان إسماعيل علمي ، طبعة طهران سنة 1969م
- 113. ابن سيده . المخصص . بيروت: المكتب التجاري للطباعة والتوزيع والنشر . (د،ط) . (د،ت).
- 114. السيوطي جلال الدين بن عبد الرحمان (ت911ه), بغية الوعاة في طبقات اللغوين والنحاة , مطبعة السعادة 1326ه.
- 115. السيوطي جلال الدين بن عبد الرحمان (ت911ه), حسن المحاضرة في أخبار مصر والقاهرة, مصر 1321ه.
- 116. السيوطي حلال الدين بن عبد الرحمان, تأييد الحقيقة العلية وتشييد الطريقة الشاذلية, الطبعة الأولى 1934م، القاهرة: المكتبة الإسلامية.
- 117. السيوطي جلال الدين عبد الرحمان . الحاوي للفتاوي . بيروت . الطبعة الثانية . سنة 1975م.
- 118. السيوطي جلال الدين عبد الرحمان . الدر المنثور في التفسير بالمأثور . طبعة دار الفكر القاهرة . (د.ت).
- 119. السيوطي جلال الدين عبد الرحمان بن أبي بكر (ت911ه) . المزهر في علوم اللغة وأنواعها . تحقيق: محمد أحمد جاد المولى ومحمد أبو الفضل إبراهيم وعلي محمد البيحاوي . دار إحياء الكتب العربية . مطبعة عيسى البابي الحلبي وأولاده . (د.ت.ط).
- 120. السيوطي جلال الدين عبد الرحمن . الإتقان في علوم القرآن . تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم . دار التراث القاهرة . الطبعة الثالثة . سنة 1405هـ.

- 121. السيوطي جلال الدين عبد الرحمن. الأشباه والنظائر في النحو. تحقيق: عبد العال سالم مكرم. مؤسسة الرسالة بيروت. الطبعة الأولى. سنة 1985.
- 122. الشاطبي أبو إسحاق. الموافقات في أصول الشريعة للإمام ، المطبعة التجارية بمصر (د.ت)
- 123. الشافعي محمد بن إدريس (ت 204ه) . الرسالة . تحقيق: أحمد محمد شاكر . مطبعة مصطفى البابي الحلبي وأولاده . مصر. الطبعة الأولى . سنة 1940م.
- 124. ابن شاكر الكتبي محمد بن أحمد (ت764ه), فوات الوفيات , تحقيق: محي الدين عبد الحميد ، القاهرة مكتبة النهضة المصرية 1951م .
- 125. الشريف التلمساني أبو عبد الله محمد بن أحمد المالكي (ت 771 هر). مفتاح الوصول الى بناء الفروع على الأصول. حققه وخرج أحاديثة وقدم له: عبد الوهاب عبد اللطيف. دار الكتب العلمية بيروت لبنان. (د ت).
  - 126. الشريف المرتضى . الذريعة في أصول الشريعة . تحقيق: أبو القاسم كرجي، مطبعة دانشكاه طهران . سنة 1348هـ . (د.ط).
    - 127. الشنقيطى محمد الأمين المختار . منع جواز الجحاز في المنزل للتعبد والإعجاز . تحقيق أبو حفص سامى بن العربي . مكتبة السنة . (د.ت) ، (د.ط).
- 128. شوقي أبو خليل ، أطلس الحديث النبوي ، دار الفكر دمشق ، الطبعة الأولى سبتمبر 2003م
- 129. الشوكاني محمد بن علي بن محمد(1250ه). فتح القدير الجامع بين فني الرواية والدراية من علم التفسير . حققه وخرج أحاديثه عبد الرحمان عميرة . دار الوفاء مصر . سنة 1997م .
- 130. الشوكاني، محمد بن علي (ت 1250هـ). إرشاد الفحول إلى تحقيق الحق من علم الأصول. دار المعارف بيروت. سنة 1979. (د.ط).
- 131. صبحي الصالح . دراسات في فقه اللغة . مطابع دار العلم للملايين . الطبعة الثانية . سنة 1978م.

- 132. صلاح الدين خليل بن أيبك الصفدي . الوافي بالوفيات . اعتناء محمد يوسف نجم . دار صادر بيروت . سنة 1391ه الموافق لـ1971م.
- 133. الصومعي أحمد التادلي . المُعزَي في مناقب الشيخ أبي يعزى . تحقيق : علي الجاوي . منشورات كلية الآداب والعلوم الإنسانية بأكادير . سنة 1996م .
  - 134. الطباطبائي السيد محمد حسين (ت 1402هـ). الميزان في تفسير القرآن. مؤسسة الأعلمي للمطبوعات. الطبعة الأولى. سنة 1997م.
- 135. الطبراني أبو القاسم سليمان بن أحمد (ت 360ه). المعجم الكبير. مكتبة العلوم والحكم. الطبعة الثانية. سنة 1404ه.
- 136. الطيار مساعد بن سليما بن ناصر . التفسير اللغوي للقرآن . دار ابن الجوزي الرياض . الطبعة الأولى . سنة1422هـ.
- 137. عاصم إبراهيم الكيالي . اللطائف الإلهية في شرح مختارات من الحكم العطائية لابن عطاء الله السكندري . دار الكتب العلمية بيروت . الطبعة الأولى . سنة 2003 م
  - 138. ابن عبد البر . جامع بيان العلم وفضله . نشر دار الفكر . (د. ت.ط) .
  - 139. ابن عبد البر: أبو عمر يوسف بن عبد الله بن محمد بن عبد البر بن عاصم النمري القرطبي (ت 463هـ). التمهيد لما في الموطأ من المعاني والأسانيد. تحقيق: مصطفى بن أحمد العلوي و محمد عبد الكبير البكري. نشر وزارة عموم الأوقاف والشؤون الإسلامية (ح. ط).
- 140. عبد الحق الكتاني . شرح تائية ابن الفارض . دار الكتب العلمية بيروت . الطبعة الأولى سنة 2006 م.
- 141. عبد الرءوف المناوي زين الدين محمد (ت1031ه), الكواكب الدرية في تراجم السادة الصوفية , الدار العربية للكتاب القاهرة ، الطبعة الأولى سنة 2009م.
- 142. عبد الرحمان بن محمد بن زنجلة أبو زرعة (ت 403هـ). حجة القراءات. تحقيق: سعيد الأفغاني. مؤسسة الرسالة بيروت. الطبعة الخامسة. سنة 1997م.

- 143. عبد الرزاق بن همام الصنعاني . المصنف . المكتب الإسلامي بيروت . الطبعة الثانية . سنة 1403هـ .
- 144. عبد الستار فتح الله سعيد . المدخل إلى التفسير الموضوعي . بور سعيد: دار التوزيع والنشر الإسلامية . الطبعة الثانية . سنة 1991م . ص 20 .
- 145. عبد العظيم الزرقاني . مناهل العرفان في علوم القرآن . دار الفكر بيروت . الطبعة الأولى . سنة 1996م .
- 146. عبد القادر أبو شريفة وحسين لافي وداود غطاشة . علم الدلالة والمعجم العربي . دار الحرية للطبع والنشر . الطبعة الأولى سنة1989م.
- 147. عبد القادر حسين . من علوم القرآن وتحليل نصوصه . دار قطري بن الفجاء للنشر والتوزيع . سنة 1987م . (د.ط).
- 148. عبد المعطى أمين قلعجى . تحقيق فتاوى ابن الصلاح في التفسير والحديث والأصول والفقه . الطبعة الأولى . دار الوعى سوريا . سنة 1403ه .
- 1424. عبد المنعم الحفني. الموسوعة الصوفية. القاهرة: مكتبة مدبولي. الطبعة الأولى 1424هـ- 2003.
- 150. عبد الهادي الفصيلي . اللامات دراسة نحوية شاملة في ضوء القراءات القرآنية . مطابع دار العلم بيروت . الطبعة الأولى . سنة 1980م.
- 151. عبد الوهاب الشعراني ب أحمد بن علي (ت973هـ), الطبقات الكبرى , القاهرة : دار الفكر العربي 1952م.
- 152. عبد الوهاب فرحات, سيدي أبو الحسن الشاذلي حياته ومدرسته في التصوف, مكتبة مدبولي الطبعة الأولى 2003م.
- 153. العجلوني إسماعيل بن محمد الجراحي (ت1162هـ). كشف الخفا ومزيل الإلباس عما اشتهر من الأحاديث على ألسنة الناس. تحقيق أحمد القلاش. بيروت: مؤسسة الرسالة. الطبعة الرابعة 1405هـ.
- 154. ابن عجيبة أحمد بن محمد بن المهدي بن عجية الحسني الإدريسي الشاذلي الفاسي أبو العباس . البحر المديد في تفسير القرآن الجحيد . تحقيق أحمد عبد الله قرشى رسلان . القاهرة سنة 1419هـ.

- 155. ابن عربي . تفسير ابن عربي . تحقيق: عبد الوارث محمد علي . دار الكتب العلمية . الطبعة الطبعة الأولى سنة 2001م.
  - 156. ابن عربي محى الدين . الفتوحات المكية . طبعة دار صادر بيروت . (د.ت).
- 157. العسكري: أبو هلال(ت395ه). الفروق في اللغة. تحقيق: لجنة إحياء التراث العربي. دار الآفاق الجديدة بيروت. الطبعة الرابعة. سنة 1980م.
- 158. عفيف الدين اليافعي اليمني, مرآة الجنان وعبرة اليقظان في معرفة ما يعتبر من حوادث الزمان بيروت, الطبعة الأولى ، مصورة عن طبعة حيدرآباد الدكن 1339ه.
  - 159. أبو العلا عفيفي . مقدمة فصوص الحكم لابن عربي . دار الكتاب العربي بيروت . سنة 1980 م . (د، ط).
    - 160. العلوي: يحيى بن حمزة بن علي بن إبراهيم (ت749ه). الطراز المتضمن لأسرار البلاغة وعلوم حقائق الإعجاز. مطبعة المقتطف مصر. سنة 1914م (د.ط).
  - 161. علي حسب الله. أصول التشريع الإسلامي. دار المعارف مصر. الطبعة الثالثة. سنة 1964م.
    - 162. على زوين. منهج البحث اللغوي بين التراث وعلم اللغة الحديث. مطابع الشؤون الثقافية العامة بغداد. طبعة سنة 1986م.
      - 163. على عبد الواحد وافي . فقه اللغة . لجنة البيان العربي . الطبعة الرابعة . سنة 1956م.
- 164. ابن عماد الحنبلي أبو الفلاح عبد الحي بن أحمد العسكري (ت 1089هـ). شذرات الذهب في أخبار من ذهب. دار إحياء التراث العربي بيروت. (د. ت. ط).
  - 165. عودة خليل أبو عودة . التطور الدلالي بين لغة الشعر ولغة القرآن . مكتبة المنار . الأردن . الطبعة الأولى . سنة 1985 م.
- 166. ابن عياد محمد بن إبراهيم النفري الرندي الشاذلي (ت 792ه), المفاخر العلية في المآثر الشاذلية , تحقيق: أحمد المزيدي الحسيني ، سوريا حلب : دار القلم العربي، الطبعة الأولى 1422هـ-2002م.
- 167. العياشي أبي سالم عبد الله بن محمد. الرحلة العياشية . تحقيق وتقديم: سعيد الفاضلي و

- سليمان القرشي . أبو ظبي دار السويدي . الطبعة الأولى . سنة 2006م.
- 168. الغزالي أبو حامد. المستصفى من علم الأصول. دار العلوم الحديثة لبنان. (د.ت.ط).
  - 169. الغزالي أبو حامد. شفاء الغليل في بيان الشبه والمخيل ومسالك التعليل. تحقيق: حمد الكبيسي. مطبعة الإرشاد بغداد. سنة 1971م.
- 170. الغزالي أبو حامد. مشكاة الأنوار. تحقيق أبى العلا عفيفى. الدار القومية القاهرة. سنة 1964م. (د،ط).
- 171. الغزالي أبو حامد محمد بن محمد (ت 505ه) . المنقذ من الضلال . تحقيق : عبد الحليم محمود . دار المعارف بمصر . الطبعة الثالثة . سنة 1988 م .
- 172. ابن فارس أحمد . معجم مقاييس اللغة . تحقيق عبد السلام محمد هارون . مطبعة مصطفى البابي الحلبي القاهرة . سنة 1970م.
- 173. ابن الفارض . ديوان ابن الفارض . تقديم وشرح عبد القادر محمد مايو . دار القلم العربي سوريا . الطبعة الأولى سمة 2001م.
- 174. ابن فرحون إبراهيم بن علي بن محمد اليعمري برهان الدين (ت799هـ) ـ الديباج المذهب في معرفة أعيان المذهب , تحقيق: مأمون بن محي الدين الجنان دار الكتب العربية بيروت ـ الطبعة الأولى ـ سنة 1996م.
- 175. فضل حسن عباس . محاضرات في علوم القرآن . دار النفائس عمان . الطبعة الأولى سنة 2007 .
- 176. الفيروز آبادي: الشيخ مجد الدين محمد بن يعقوب القاموس المحيط دار الفكر بيروت . سنة 1983م.
- 177. القاضي عبد الجبار بن أحمد بن عبد الجبار الهمذاني الأسد أبادي أبو الحسين المعتزلي (ت 415هـ) . المغني في أبواب العدل والتوحيد . قوم نصوصه أمين الخولي . مطبعة دار الكتب . الطبعة الأولى سنة 1960م.
- 178. القرطبي أبو عبد الله بن أحمد الأنصاري (ت671هـ). الجامع لأحكام القرآن. دار الكتاب العربي للطباعة والنشر. الطبعة الثالثة. سنة 1987م.
- 179. القزويني جلال الدين. التلخيص في علوم البلاغة. تحقيق: عبد الرحمن البرقوني. دار إحياء الكتب العربية بيروت. الطبعة الأولى. سنة 1932م.

- 180. القزويني حلال الدين أبو عبد الله محمد بن عبد الرحمن (ت 739 هـ). الإيضاح في علوم البلاغة (المعاني والبيان والبديع). شرح وتعليق: محمد عبد المنعم خفاجي. دار الكتاب اللبناني بيروت. الطبعة الخامسة. سنة 1980م.
- 181. القشيري أبو القاسم عبد الكريم بن هوازن بن عبد الملك بن طلحة (ت465هـ) . تفسير القشيري لطائف الإشارات . تحقيق: إبراهيم بسيوني ، نشر الهيئة المصرية العامة للكتاب . الطبعة الثالثة . (د . ت).
- 182. القشيري أبو القاسم عبد الكريم بن هوازن بن عبد الملك بن طلحة (ت465هـ). الرسالة القشيرية في علم التصوف. دار السلام القاهرة. الطبعة الثانية 1423هـ -2003م.
- 183. القمي النيسابوري . غرائب القرآن ورغائب الفرقان حاشية على تفسير الطبري . بيروت . دار الفكر . سنة 1978 م (د.ط).
  - 184. القيرواني ابن أبي زيد. الرسالة الفقهية. مؤسسة الرسالة. سنة 2005.
- 185. الكبيسي أحمد عبيد. أصول الأحكام وطرق الاستنباط في التشريع الإسلامي. دار الحرية للطباعة بغداد. سنة 1975م. (د.ط).
- 186. ابن كثير أبي الفداء إسماعيل بن عمر الدمشقي (ت 774هـ). تفسير القرآن العظيم. طبعة دار الفكر بيروت. سنة 1401هـ.
- 187. الكفوي أبو البقاء بن موسى الحسيني (ت 1094هـ). الكليات (معجم في المصطلحات والفروق اللغوية). قابله على نسخة خطية وأعده للطبع ووضع فهارسه: عدنان درويش ومحمد المصري. مؤسسة الرسالة. الطبعة الرابعة. سنة 1998م.
- 188. الكُوهِن الحسن بن محمد بن قاسم التازي المغربي (ت بعد 1348) ، طبقات الشاذلية ( جامع مع الكرامات العلية في طبقات الشاذلية ، طبعة سنة 1347هـ .
- 189. مالك الإمام أبي عبد الله مالك بن أنس الأصبحي . الموطأ . مراجعة محمد فؤاد عبد الباقى . دار إحياء التراث العربي ، مصر . (د.ت).
- 190. المباركافوري أبو العلا محمد عبد الكريم عبد الرحيم (ت 1353ه). تحفة الأحوذي شرح صحيح الترمذي. دار الكتب العلمية بيروت (10 أجزاء). (د. ط. ت).
- 191. المبرد محمد بن يزيد (ت 285ه). ما اتفق لفظه واختلف معناه من القرآن الجحيد. بعناية عبد العزيز الميمني. القاهرة المطبعة السلفية ومكتبتها. سنة 1350هـ (د.ط).

- 192. المتقي الهندي . كنز العمال في سنن الأقوال والأفعال . مؤسسة الرسالة بيروت . سنة 1979م .
- 193. محمد الطاهر ابن عاشور . التحرير والتنوير من التفسير . الدار التونسية للنشر . (د.ط.ت).
  - 194. محمد بن بريكة . موسوعة الطرق الصوفية الإيضاح والبيان لمصطلح أهل العرفان . الطبعة الأولى . دار الحكمة الجزائر . سنة 2007م.
    - 195. محمد حسين علي الصغير . مجاز القرآن خصائصه الفنية وبلاغته العربية . دار الشؤون الثقافية بغداد . الطبعة الأولى . سنة 1994م.
- 196. محمد رضا مظفر . المنطق (مجموعة محاضرات التي ألقيت في كلية منتدى النشر في النجف الأشرف . مطبعة أمين قم . دار الغدير . الطبعة الأولى . سنة 1320هـ.
- 197. محمد صديق حسين. البلغة في أصول الفقه. مطبعة الجوائب القسطنطينية 1296هـ د.ط
  - 198. محمد كمال إبراهيم جعفر . التصوف طريقا وتحربة ومذهبا . طبعة دار الكتب الجامعية . القاهرة . سنة 1390 هـ . 1970م.

- 199. محمد مصطفى حلمي . ابن الفارض والحب الإلهي . القاهرة : دار المعارف . الطبعة الثانية 1985 م.
  - 200. محمود السعران . علم اللغة (مقدمة القارئ العربي) . دار المعارف مصر. 1962م .(د.ط).
- 201. محمود عبد الرزاق . المعجم الصوفي أول دراسة علمية في الأصول القرآنية للمصطلح الصوفي . دار ماجد عسيري جدة . الطبعة الأولى . سنة 1425هـ 2004م.
  - 202. مختار عمر . من قضايا اللغة والنحو . عالم الكتب القاهرة . سنة 1974 . (د.ط).
- 203. المرادي: حسن بن قاسم (ت 749هـ) . الجنى الداني في حروف المعاني . تحقيق: طه محسن . مطابع مؤسسة دار الكتب للطباعة والنشر، 1976م . (د.ط).
- 204. المراغي أحمد مصطفى . علوم البلاغة (البيان والمعاني والبديع) . دار الكتب العلمية . بيروت . الطبعة الثانية . سنة 1986م.
- 205. مسلم بن الحجاج أبو الحسين القشيري النيسابوري (206-261ه) . صحيح مسلم . تحقيق: فؤاد عبد الباقي . بيروت . دار إحياء التراث العربي .
  - 206. مصطفى محمود . السر الأعظم . دار المعارف بمصر . (د.ت) .
- 207. مطلوب أحمد. أساليب بلاغية (الفصاحة ، البلاغة ، المعاني). وكالة المطبوعات الكويت. الطبعة الأولى. سنة 1980م.
- 208. مطلوب أحمد . معجم المصطلحات البلاغية وتطورها . المجمع العلمي العراقي . سنة 1987م . (د.ط).
- 209. الملا محمد جلي زاده . المصقول في علم الأصول . تحقيق: عبد السلام بميار . مؤسسة المطبوعات العربية بيروت . سنة 1981م . (د.ط).

- 210. ابن ماجه محمد بن يزيد أبو عبد الله القزويني (207-275هـ). سنن ابن ماجه. تحقيق: محمد فؤاد عبد الباقى ، بيروت ، دار الفكر. (د.ط.ت).
- 211. المنذري أبو محمد عبد العظيم بن عبد القوي (ت656). الترغيب والترهيب. تحقيق إبراهيم شمس الدين. دار الكتب العلمية بيروت. الطبعة الأولى. سنة 1417ه.
- 212. ابن منظور جمال الدين محمد بن مكرم الأنصاري (ت 711ه). لسان العرب. دار إحياء التراث العربي لبنان. الطبعة الثالثة. سنة 1999م.
- 213. مهدي أسعد عرار . مباحث لسانية في ظواهر قرآنية . دار الكتب العلمية . الطبعة الأولى . سنة 2008م .
- 214. النابلسي عبد الغني بن إسماعيل بن عبد الغني بن أحمد الحنفي الدمشقي النقشبندي . أسرار الشريعة . تحقيق : عبد القادر محمد عطا . دار الكتب العلمية بيروت . (د ، ط ، ت).
- 215. النسفي أبي بركات عبد الله بن أحمد (ت 710ه). كشف الأسرار شرح المصنف على المنار. المطبعة الكبرى الأميرية بولاق مصر. الطبعة الأولى. سنة 1316هـ.
- 216. النووي أبو زكريا محي الدين يحي بن شرف الدين (ت 676هـ) . المنهاج شرح صحيح مسلم بن الحجاج . دار إحياء التراث العربي بيروت . الطبعة الثانية (18 جزءا) سنة 1392 هـ .
- 217. هجب وج كالمرز ـ الموسوعة الإسلامية الميسرة ـ ترجمة راشد البراوي ـ القاهرة مكتبة الأنجلو ـ . سنة1985م.
- 218. الهيثمي نور الدين علي بن أبي بكر بن سليمان (ت 807هـ). مجمع الزوائد ومنبع الفوائد . . . . دار الريان للتراث القاهرة ودار الكتاب العربي بيروت . سنة 1408هـ -(د. ط) .

219. وجدي محمد فريد سالم إبراهيم علي (ت 1954م). التفسير الميسر. دار الشعب القاهرة سنة 1977م. (د. ط).

## الرسائل والبحوث الجامعية:

- 220. ابتهال كاصد ياسر الزبيدي. البحث الدلالي في التبيان في تفسير القرآن لأبي جعفر بن الحسن الطوسى. أطروحة دكتوراه . كلية التربية للبنات بغداد . سنة 2003م.
  - 221. إبراهيم عبد الرحمن خليفة . المحكم والمتشابه في القرآن الكريم . رسالة دكتوراه مخطوط محكتبة كلية أصول الدين جامعة الأزهر الشريف بالقاهرة . سنة 1973م.
  - 222. أحمد عرفات أبو الحسن القاضي. الفكر السياسي عند الباطنية وموقف الغزالي منه. رسالة ماجستير بكلية دار العلوم جامعة القاهرة. سنة 1988م.
- 223. بشير مهدي الكبيسي . مفاهيم الألفاظ ودلالتها عند الأصوليين . أطروحة دكتوراه . كلية العلوم الإسلامية جامعة بغداد . سنة 1991م.
- 224. حامد كاظم عباس. الدلالة القرآنية في جهود الشريف المرتضى. أطروحة دكتوراه. كلية الآداب. الجامعة المستنصرية. سنة 2000م.
- 225. حامد محمود الزفري . محي الدين بن عربي مفسرا . رسالة دكتوراه . بمكتبة كلية أصول الدين جامعة الأزهر القاهرة . سنة 1972م.
  - 226. حسن عبد التواب. في التفسير الصوفى للقرآن. رسالة دكتوراه بمكتبة كلية أصول الدين جامعة الأزهر الشريف القاهرة. سنة 1972م.
  - 227. خالد عبود حمودي الشيخلي. البحث الدلالي عند السمرقندي في كتابه ميزان الأصول. رسالة ماجستير. كلية الآداب. الجامعة المستنصرية. سنة 2001م.
- 228. ربيعي ميلود. التفكير الصوفي عند ابن عطاء الله السكندري ، بحث مقدم لنيل شهادة الماجستير. كلية العلوم الإنسانية والحضارة الإسلامية بجامعة وهران الجزائر سنة 2006م.

- 229. سلمان نصيف جاسم التكريتي . تفسير القرآن الكريم على الطريقة الصوفية . دراسة وتحقيق حقائق التفسير لأبي عبد الرحمن محمد بن الحسين الأزدي السلمي . رسالة ماجستير . مكتبة كلية دار العلوم . جامعة القاهرة . سنة 1975م.
  - 230. عبد الرسول سلمان الزيدي . البحث اللغوي عند فخر الدين الرازي . أطروحة دكتوراه . كلية الآداب جامعة بغداد . سنة 1990م.
- 231. عبد السلام محمد وفا . الجحاز في القرآن بين مثبتيه ونافيه . رسالة دكتوراه بمكتبة كلية أصول الدين جامعة الأزهر الشريف بالقاهرة . سنة 1986م.
  - 232. عزيز سليم على القريشي . البحث الدلالي في نظم الدرر في تناسب الآيات والسور للبقاعي (ت 885هـ) . أطروحة دكتوراه فلسفة في اللغة العربية وآدابها . كلية التربية . الجامعة المستنصرية سنة 2004م.
  - 233. عقيد خالد حمودي محيي العزاوي . الأساليب البلاغية في نظم الدرر في تناسب الآيات والسور للبقاعي (ت 885هـ) . أطروحة دكتوراه . كلية التربية . جامعة بغداد . . سنة 2002م.
- 234. فوزي إبراهيم عبد الرزاق . السياق ودلالته في توجيه المعنى . أطروحة دكتوراه . كلية الآداب . جامعة بغداد . سنة 1992م.
- 235. قحطان جاسم محمد. الظواهر الدلالية في تفسير أضواء البيان للشنقيطي. رسالة ماجستير . كلية الآداب. الجامعة المستنصرية. سنة 2002م .
  - 236. الكبيسي بشير مهدي . مفاهيم الألفاظ ودلالتها عند الأصوليين . أطروحة دكتوراه . كلية العلوم الإسلامية . جامعة بغداد . سنة 1991م.
- 237. محمد محمد إبراهيم العسال. الشيعة الإمامية الإثنا عشرية ومنهجهم في التفسير. رسالة دكتوراه بمكتبة كلية أصول الدين. جامعة الأزهر الشريف بالقاهرة سنة 1981م
  - 238. محمد محمود عبد الحميد. مذهب التأويل عند الشيعة الباطنية. دراسة تحليلية نقدية. رسالة ماجستير. سنة1983م.

- 239. محمد السيد الجليند قضية التأويل عند الإمام ابن تيمية . رسالة ماجستير . دار العلوم جامعة القاهرة رقم 111 . سنة 1970م .
- 240. محمد عبد الله على سيف. البحث الدلالي عند الشوكاني في كتابه إرشاد الفحول. رسالة ماجستير. كلية الآداب. جامعة المستنصرية سنة 1999م.
  - 241. محى الدين بن عربي مفسرا. إعداد حامد محمود الزفرى. رسالة دكتوراه. بمكتبة كلية أصول الدين. جامعة الأزهر القاهرة. سنة 1972م.
- 242. منصور محمد منصور الحفناوي. تحقيق ودراسة البرهان في متشابه القرآن للكرماني. رسالة ما جستير بمكتبة كلية دار العلوم جامعة القاهرة رقم 200. سنة 1975م.
  - 243. نواس محمد على عبد عون الخفاجي. البحث الدلالي في كتاب أصول السرخسي. كلية الآداب الجامعة المستنصرية. سنة 2001م.

## البحوث المطبوعة :

- 244. كريم حسين ناصح الخالدي. الدلالة في النحو العربي. مجلة كلية التربية للبنات. جامعة بغداد. العدد الثامن. سنة 1997م.
- 245. سليماني عبد القادر . منهجية التفسير الموضوعي في فهم النص القرآني . بحث منشور في محلة الواحات للبحوث والدراسات المركز الجامعة غرداية . العدد التاسع جوان 2010 م . المطبعة العربية غرداية الجزائر .

## فهرس الآيات الواردة في البحث حسب ترتيب المصحف

|            |            | - I     |                                                                                  |
|------------|------------|---------|----------------------------------------------------------------------------------|
| الصفحة     | رقمها      | السورة  | الآية                                                                            |
| 342        | 06         | الفاتحة | ﴿ اهدِنَا الصِّرَاطَ المِستَقِيمَ ﴾                                              |
| 89         | 27-26      | البقرة  | ﴿ يُضِلُّ بِهِ كَثِيراً وَيَهْدِي بِهِ كَثِيراً وَمَا يُضِلُّ بِهِ إِلاَّ        |
|            |            |         | الْفَاسِقِينَ، الَّذِينَ يَنقُضُونَ عَهْدَ اللَّهِ مِن بَعْدِ مِيثَاقِهِ         |
|            |            |         | وَيَقْطَعُونَ مَا أَمَرَ اللَّهُ بِهِ أَن يُوصَلَ وَيُفْسِدُونَ فِي الأَرْضِ     |
|            |            |         | أُولَئِكَ هُمُ الْخَاسِرُونَ﴾                                                    |
| 94         | 30         | البقرة  | ﴿ إِنِّي جَاعِلٌ فِي الأَرْضِ خَلِيفَةً قَالُواْ أَبَّعْعَلُ فِيهَا مَن          |
| 151<br>154 |            |         | يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ الدِّمَاء وَخَنْ نُسَبِّحُ بِحَمْدِكَ وَنُقَدِّسُ     |
|            |            |         | لَكَ قَالَ إِنِّي أَعْلَمُ مَا لاَ تَعْلَمُونَ ﴾                                 |
| 305        | 43         | البقرة  | ﴿ وَأَقِيمُواْ الصَّالاَةَ ﴾                                                     |
| 58         | 45         | البقرة  | ﴿ وَاسْتَعِينُواْ بِالصَّبْرِ وَالصَّلاَةِ وَإِنَّهَا لَكَبِيرَةٌ إِلاَّ عَلَى   |
| 114<br>120 |            |         | الخَّاشِعِينَ ﴾                                                                  |
| 128        | 60         | البقرة  | : ﴿ قَدْ عَلِمَ كُلُّ أُنَاسِ مَّشْرَبَهُمْ ﴾                                    |
| 371        | <i>c</i> 1 |         |                                                                                  |
| 407<br>415 | 61         | البقرة  | ﴿ ادْعُ لَنَا رَبَّكَ يُخْرِجْ لَنَا مِمَّا تُنبِتُ الأَرْضُ مِن بَقْلِهَا       |
| 413        |            |         | وَقِثَّائِهَا وَفُومِهَا وَعَدَسِهَا وَبَصَلِهَا قَالَ أَتَسْتَبْدِلُونَ الَّذِي |
|            |            |         | هُوَ أَدْنَى بِالَّذِي هُوَ خَيْرٌ اهْبِطُواْ مِصْراً فَإِنَّ لَكُم مَّا         |
|            |            |         | سَأَلْتُمْ وَضُرِبَتْ عَلَيْهِمُ الذِّلَّةُ وَالْمَسْكَنَةُ وَبَآؤُواْ بِغَضَبٍ  |
|            |            |         | مِّنَ اللَّهِ﴾                                                                   |
| 434        | 105        | البقرة  | ﴿ يَخْتَصُّ بِرَحْمَتِهِ مَن يَشَاءُ ﴾                                           |
| 87         | 109        | البقرة  | ﴿ فَاعْفُواْ وَاصْفَحُواْ حَتَّى يَأْتِيَ اللَّهُ بِأَمْرِهِ ﴾                   |
| 169        | 111        | البقرة  | ﴿ قُلْ هَاتُواْ بُرْهَانَكُمْ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ﴾                            |
|            |            |         | -                                                                                |

| الصفحة     | رقمها   | السورة | الآية                                                                                |
|------------|---------|--------|--------------------------------------------------------------------------------------|
| 70         | 131.130 | البقرة | ﴿ وَمَن يَرْغَبُ عَن مِّلَّةِ إِبْرَاهِيمَ إِلاَّ مَن سَفِهَ نَفْسَهُ وَلَقَدِ       |
| 85         |         |        | اصْطَفَيْنَاهُ فِي الدُّنْيَا وَإِنَّهُ فِي الآخِرَةِ لَمِنَ الصَّالِحِينَ ، إِذْ    |
| 168        |         |        |                                                                                      |
|            |         |        | قَالَ لَهُ رَبُّهُ أَسْلِمْ قَالَ أَسْلَمْتُ لِرَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾                 |
| 169        | 131     | البقرة | ﴿ أَسْلَمْتُ لِرَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾                                                 |
| 61         | 132     | البقرة | ﴿ إِنَّ اللَّهَ اصْطَفَى لَكُمُ الدِّينَ فَلاَ تَمُوتُنَّ إِلاَّ وَأَنتُم            |
|            |         |        | مُّسْلِمُونَ ﴾                                                                       |
| 65         | 152     | البقرة | ﴿ فَاذْكُرُونِي أَذْكُرْكُمْ ﴾                                                       |
| 78<br>243  | 164     | البقرة | ﴿ إِنَّ فِي خَلْقِ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَاخْتِلاَفِ اللَّيْلِ                   |
| 243        |         |        | وَالنَّهَارِ وَالْفُلْكِ الَّتِي تَحْرِي فِي الْبَحْرِ ﴾                             |
| 128        | 172     | البقرة |                                                                                      |
| 117        | 183     | البقرة | ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ كُتِبَ عَلَيْكُمُ الصِّيَامُ كَمَا كُتِبَ          |
| 330<br>339 |         |        | عَلَى الَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ ﴾                              |
| 144        | 185     | البقرة | ﴿ يُرِيدُ اللَّهُ بِكُمُ الْيُسْرَ وَلاَ يُرِيدُ بِكُمُ الْعُسْرَ ﴾                  |
| 155        |         |        | ﴿ يَرِيْنَ اللَّهُ بِأَلَّمُ الْيُسْرُ وَلَا يَرِيْنَا بِأَكُم النَّسْرُ ﴾           |
| 127        | 197     | البقرة | ﴿ وَتَزَوَّدُواْ فَإِنَّ خَيْرَ الزَّادِ التَّقْوَى ﴾                                |
| 379<br>63  | 200     |        |                                                                                      |
| 67         | 200     | البقرة | ﴿ فَاذْكُرُواْ اللَّهَ كَذِكْرِكُمْ آبَاءَكُمْ أَوْ أَشَدَّ ذِكْراً﴾                 |
| 190        | 210     | البقرة | ﴿ هل ينظرون إلاّ أن يأتيَهم الله في ظُلَل من الغمام ﴾                                |
| 63         | 216     | البقرة | ﴿ وَعَسَى أَن تَكْرَهُواْ شَيْئاً وَهُوَ خَيْرٌ لَّكُمْ وَعَسَى أَن                  |
| 96         |         |        |                                                                                      |
| 126        |         |        | تُحِبُّواْ شَيْئاً وَهُوَ شَرُّ لَّكُمْ وَاللّهُ يَعْلَمُ وَأَنتُمْ لاَ تَعْلَمُونَ﴾ |
| 135        |         |        |                                                                                      |
| 201<br>298 | 222     | * * ti | ا کتاب فی ایکار کیا ا                                                                |
|            |         | البقرة | ﴿إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ التَّوَّابِينَ وَيُحِبُّ الْمُتَطَهِّرِينَ ﴾                  |
| 59         | 238     | البقرة | ﴿ حَافِظُواْ عَلَى الصَّلَوَاتِ ﴾                                                    |
| 305        |         |        |                                                                                      |

| الصفحة | رقمها | السورة   | الآيـة                                                                                |
|--------|-------|----------|---------------------------------------------------------------------------------------|
| 100    | 257   | البقرة   | "                                                                                     |
| 164    | 231   | البغرة   | ﴿ اللَّهُ وَلِيُّ الَّذِينَ آمَنُواْ يُخْرِجُهُم مِّنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى             |
| 175    |       |          | النُّوْرِ ﴾                                                                           |
| 293    |       |          | (93                                                                                   |
| 296    |       |          |                                                                                       |
| 340    |       |          |                                                                                       |
| 357    |       |          |                                                                                       |
| 360    |       |          |                                                                                       |
| 60     | 282   | البقرة   | ﴿ وَلْيَكْتُب بَّيْنَكُمْ كَاتِبٌ بِالْعَدْلِ                                         |
| 118    |       |          |                                                                                       |
| 176    |       |          |                                                                                       |
| 222    |       |          |                                                                                       |
| 330    |       |          |                                                                                       |
| 339    |       |          |                                                                                       |
| 172    | 07    | آل عمران | ﴿ وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ يَقُولُونَ آمَنَّا بِهِ كُلُّ مِّنْ عِندِ             |
| 181    |       |          |                                                                                       |
| 182    |       |          | رَبِّنَا ﴾                                                                            |
| 187    |       |          |                                                                                       |
| 194    |       |          |                                                                                       |
| 195    |       |          |                                                                                       |
| 321    |       |          |                                                                                       |
| 61     | 19    | آل عمران | ﴿ إِنَّ الدِّينَ عِندَ اللَّهِ الإِسْلاَمُ ﴾                                          |
| 169    |       |          |                                                                                       |
| 169    | 20    | آل عمران | ﴿ فَإِنْ حَآجُوكَ فَقُلْ أَسْلَمْتُ وَجْهِيَ لِلَّهِ وَمَنِ اتَّبَعَنِ ﴾              |
| 340    | 31    | آل عمران | :﴿ قُلْ إِن كُنتُمْ تُحِبُّونَ اللَّهَ فَاتَّبِعُونِي يُحْبِبْكُمُ اللَّهُ وَيَغْفِرْ |
|        |       |          | لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَاللَّهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾                                       |
| 55     | 79    | آل عمران | ﴿ وَلَكِن كُونُواْ رَبَّانِيِّينَ مِمَا كُنتُمْ تُعَلِّمُونَ الْكِتَابَ               |
| 58     | .,    | ال عمران | ا ﴿ وَلَكِنَ دُونُوا رَبَانِينَ بِمَا دَنْتُم تَعْلَمُونَ الْكِتَابِ﴾                 |
| 61     | 85    | آل عمران | ﴿ وَمَن يَبْتَغ غَيْرَ الْإِسْلاَمِ دِيناً فَلَن يُقْبَلَ مِنْهُ وَهُوَ فِي           |
| 169    |       |          |                                                                                       |
|        |       |          | الآخِرَةِ مِنَ الْخَاسِرِينَ﴾                                                         |
| 93     | 101   | آل عمران | ﴿ وَمَن يَعْتَصِم بِاللَّهِ فَقَدْ هُدِيَ إِلَى صِرَاطٍ مُّسْتَقِيمٍ                  |
| 156    |       |          |                                                                                       |
| 409    |       |          |                                                                                       |

|            |       |          | ~                                                                                          |
|------------|-------|----------|--------------------------------------------------------------------------------------------|
| الصفحة     | رقمها | السورة   | الآية                                                                                      |
| 201        | 123   | آل عمران | ﴿ وَلَقَدْ نَصَرَكُمُ اللَّهُ بِبَدْرٍ وَأَنتُمْ أَذِلَّةٌ فَاتَّقُواْ اللَّهَ لَعَلَّكُمْ |
| 298        |       |          | تَشْكُرُونَ ﴾                                                                              |
| 200        | 1.50  |          |                                                                                            |
| 209        | 152   | آل عمران | ﴿ مِنكُم مَّن يُرِيدُ الدُّنْيَا وَمِنكُم مَّن يُرِيدُ الآخِرَةَ﴾                          |
| 83         | 165   | آل عمران | ﴿ أُوَلَمَّا أَصَابَتْكُم مُّصِيبَةٌ قَدْ أَصَبْتُم مِّثْلَيْهَا ﴾                         |
| 92         |       |          |                                                                                            |
| 360        | 101   |          |                                                                                            |
| 57         | 191   | آل عمران | ﴿ الَّذِينَ يَذْكُرُونَ اللَّهَ قِيَاماً وَقُعُوداً وَعَلَىَ جُنُوكِهِمْ ﴾                 |
| 66         | 20    |          |                                                                                            |
| 90         | 28    | النساء   | ﴿ يُرِيدُ اللَّهُ أَن يُحَفِّفَ عَنكُمْ وَخُلِقَ الإِنسَانُ ضَعِيفاً ﴾                     |
| 144<br>155 |       |          |                                                                                            |
|            | 21    | ı tı     |                                                                                            |
| 114        | 34    | النساء   | ﴿ الرِّجَالُ قَوَّامُونَ عَلَى النِّسَاءِ بِمَا فَضَّلَ اللَّهُ بَعْضَهُمْ                 |
| 191        |       |          | عَلَى بَعْضِ ﴾                                                                             |
| 72         | 65    | النساء   | ` /                                                                                        |
| 166        | 0.5   | النساء   | ﴿ فَلاَ وَرَبِّكَ لاَ يُؤْمِنُونَ حَتَّىَ يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ                       |
| 167        |       |          | بَيْنَهُمْ ثُمَّ لاَ يَجِدُواْ فِي أَنفُسِهِمْ حَرَجاً مِّمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُواْ     |
| 214        |       |          |                                                                                            |
| 217        |       |          | تَسْلِيماً ﴾                                                                               |
| 251        |       |          |                                                                                            |
| 280        |       |          |                                                                                            |
| 291        |       |          |                                                                                            |
| 297        |       |          |                                                                                            |
| 305        |       |          |                                                                                            |
| 345        |       |          |                                                                                            |
| 100        | 76    | النساء   | ﴿ إِنَّ كَيْدَ الشَّيْطَانِ كَانَ ضَعِيفاً ﴾                                               |
| 175        | 70    |          |                                                                                            |
| 149        | 78    | النساء   | ﴿ قُلْ كُلَّ مِّنْ عِندِ اللَّهِ فَمَا لِهَؤُلاءِ الْقَوْمِ لاَ يَكَادُونَ                 |
| 226        |       |          | يَفْقَهُونَ حَدِيثاً ﴾                                                                     |
| 394        |       |          | يفقهون حريب                                                                                |
| 78         | 79    | النساء   | ﴿ مَّا أَصَابَكَ مِنْ حَسَنَةٍ فَمِنَ اللَّهِ وَمَا أَصَابَكَ مِن سَيِّئَةٍ                |
| 151        |       |          |                                                                                            |
| 243        |       |          | فَمِن نَّفْسِكَ وَكَفَى بِاللَّهِ شَهِيداً ﴾                                               |
| 394        |       |          |                                                                                            |
| 395        |       |          |                                                                                            |

| الصفحة     | رقمها | السورة  | الآية                                                                              |
|------------|-------|---------|------------------------------------------------------------------------------------|
| 59<br>305  | 103   | النساء  | ﴿ إِنَّ الصَّلاَّةَ كَانَتْ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ كِتَاباً مَّوْقُوتاً ﴾            |
| 416        | 153   | النساء  | ﴿ أَرِنَا اللَّهِ جَهْرَةً﴾                                                        |
| 341        | 01    | المائدة | ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ أَوْفُواْ بِالْعُقُودِ ﴾                         |
| 376        | 03    | المائدة | ﴿ الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَثَّمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي         |
|            |       |         | وَرَضِيتُ لَكُمُ الْإِسْلاَمَ دِيناً ﴾                                             |
| 415        | 24    | المائدة | ﴿ اذْهَبْ أَنتَ وَرَبُّكَ فَقَاتِلا إِنَّا هَاهُنَا قَاعِدُونَ﴾                    |
| 380        | 66.65 | المائدة | ﴿ وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ الْكِتَابِ آمَنُواْ وَاتَّقَوْاْ لَكَفَّرْنَا عَنْهُمْ       |
|            |       |         | سَيِّئَاتِهِمْ وَلأَدْخَلْنَاهُمْ جَنَّاتِ النَّعِيمِ، وَلَوْ أَنَّهُمْ أَقَامُواْ |
|            |       |         | التَّوْرَاةَ وَالإِنجِيلَ وَمَا أُنزِلَ إِلَيهِم مِّن رَّبِّهِمْ لأكَلُواْ مِن     |
|            |       |         | فَوْقِهِمْ وَمِن تَحْتِ أَرْجُلِهِم﴾                                               |
| 181        | 105   | المائدة | ﴿ يَاأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا عَلَيْكُمْ أَنفُسَكُمْ لا يَضُرُّكُمْ مَنْ         |
|            |       |         | ضَلَّ إِذَا اهْتَدَيْتُمْ ﴾                                                        |
| 422        | 18    | الأنعام | ﴿وَهُوَ الْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِهِ﴾                                               |
| 45         | 54    | الأنعام | ﴿ وَإِذَا جَاءِكَ الَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِآيَاتِنَا فَقُلْ سَلاَمٌ عَلَيْكُمْ      |
| 54         |       |         | كَتَبَ رَبُّكُمْ عَلَى نَفْسِهِ الرَّحْمَةَ أَنَّهُ مَن عَمِلَ مِنكُمْ سُوءاً      |
| 60         |       |         | , ,                                                                                |
| 91<br>94   |       |         | جِجَهَالَةٍ ثُمَّ تَابَ مِن بَعْدِهِ وَأَصْلَحَ فَأَنَّهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾       |
| 115        |       |         |                                                                                    |
| 117        |       |         |                                                                                    |
| 152        |       |         |                                                                                    |
| 153        |       |         |                                                                                    |
| 206        |       |         |                                                                                    |
| 216        |       |         |                                                                                    |
| 250        |       |         |                                                                                    |
| 329<br>338 |       |         |                                                                                    |
| 339        |       |         |                                                                                    |
| 187        | 76    | الأنعام | ﴿ لا أُحِبُ الآفِلِينَ ﴾                                                           |
| 342        |       | 1       |                                                                                    |
| 295        | 91    | الأنعام | ﴿ قُلِ اللَّهُ ثُمَّ ذَرْهُمْ فِي خَوْضِهِمْ يَلْعَبُونَ﴾                          |

| 421        |       |         |                                                                                     |
|------------|-------|---------|-------------------------------------------------------------------------------------|
| الصفحة     | رقمها | السورة  | الآية                                                                               |
| 98         | 95.94 | الأنعام | ﴿ وَلَقَدْ جِئْتُمُونَا فُرَادَى كَمَا خَلَقْنَاكُمْ أَوَّلَ مَرَّةٍ وَتَرَكْتُم    |
| 298        |       |         | مَّا حَوَّلْنَاكُمْ وَرَاء ظُهُورِكُمْ وَمَا نَرَى مَعَكُمْ شُفَعَاءكُمُ            |
|            |       |         | الَّذِينَ زَعَمْتُمْ أَنَّهُمْ فِيكُمْ شُرَكَاء لَقَد تَّقَطَّعَ بَيْنَكُمْ وَضَلَّ |
|            |       |         | عَنكُم مَّا كُنتُمْ تَزْعُمُونَ ﴾                                                   |
| 407        | 120   | الأنعام | ﴿ وَذَرُواْ ظَاهِرَ الإِثْمِ وَبَاطِنَهُ ﴾                                          |
| 407        | 151   | الأنعام | ﴿ وَلاَ تَقْرَبُواْ الْفَوَاحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ ﴾                  |
| 187        | 158   | الأنعام | ﴿ يَوْمَ يَأْتِي بَعْضُ آيَاتِ رَبِّكَ لاَ يَنفَعُ نَفْساً إِيمَانُهَا لَمْ         |
| 294        |       |         | تَكُنْ آمَنَتْ مِن قَبْلُ أَوْ كَسَبَتْ فِي إِيمَانِهَا خَيْراً ﴾                   |
| 311<br>169 | 163   | الأنعام |                                                                                     |
|            |       | ,       | ﴿ وَأَنَا أَوَّلُ الْمُسْلِمِينَ ﴾                                                  |
| 149<br>394 | 28    | الأعراف | ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يَأْمُرُ بِالْفَحْشَاء ﴾                                        |
| 407        | 33    | الأعراف | ﴿ قُلْ إِنَّمَا حَرَّمَ رَبِّيَ الْفَوَاحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ﴾       |
| 179        | 53    | الأعراف | ﴿ قَدْ جَاءَتْ رُسُلُ رَبِّنَا بِالْحَقِّ ﴾                                         |
| 53         | 56    | الأعراف | ﴿إِنَّ رَحْمَتَ اللَّهِ قَرِيبٌ مِّنَ الْمُحْسِنِينَ ﴾                              |
| 162        |       |         |                                                                                     |
| 207<br>219 |       |         |                                                                                     |
| 434        |       |         |                                                                                     |
| 429        | 96    | الأعراف | ﴿ وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ الْقُرَى آمَنُواْ وَاتَّقُواْ لَفَتَحْنَا عَلَيْهِم بَرَكَاتٍ |
|            |       |         | مِّنَ السَّمَاءِ وَالأَرْضِ﴾                                                        |
| 416        | 138   | الأعراف | ﴿ اجْعَل لَّنَا إِلَها كَمَا لَهُمْ آلِهِةً ﴾                                       |
| 52         | 156   | الأعراف | ﴿ وَرَحْمَتِي وَسِعَتْ كُلَّ شَيْءٍ ﴾                                               |
| 162        |       |         |                                                                                     |
| 219        | 172   | ÷1 & 11 | ال د کار د د ال                                 |
| 416        | 172   | الأعراف | ﴿ وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِن بَنِي آدَمَ مِن ظُهُورِهِمْ ذُرِّيَّتَهُمْ              |
|            |       |         | وَأَشْهَدَهُمْ عَلَى أَنفُسِهِمْ أَلَسْتُ بِرَبِّكُمْ قَالُواْ بَلَى شَهِدْنَا      |
|            |       |         | أَن تَقُولُواْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ إِنَّا كُنَّا عَنْ هَذَا غَافِلِينَ ﴾            |

| الصفحة | رقمها | السورة  | الآية                                                                                 |
|--------|-------|---------|---------------------------------------------------------------------------------------|
| 127    | 179   | الأعراف | ﴿ أُوْلَئِكَ كَالْأَنْعَامِ بَلْ هُمْ أَضَلُ أُوْلَئِكَ هُمُ الْغَافِلُونَ﴾           |
| 427    | 182   | الأعراف | ﴿ سَنَسْتَدْرِجُهُم مِّنْ حَيْثُ لاَ يَعْلَمُونَ ﴾                                    |
| 322    | 196   | الأعراف | ﴿ وَهُوَ يَتَوَلَّى الصَّالِحِينَ ﴾                                                   |
| 54     | 201   | الأعراف | ﴿ إِنَّ الَّذِينَ اتَّقُواْ إِذَا مَسَّهُمْ طَائِفٌ مِّنَ الشَّيْطَانِ تَذَكَّرُواْ   |
| 112    |       |         |                                                                                       |
| 119    |       |         | فَإِذَا هُم مُّبْصِرُونَ ﴾                                                            |
| 203    |       |         |                                                                                       |
| 282    |       |         |                                                                                       |
| 300    |       |         |                                                                                       |
| 308    |       |         |                                                                                       |
| 318    |       |         |                                                                                       |
| 344    |       |         |                                                                                       |
| 354    |       |         |                                                                                       |
| 355    |       |         |                                                                                       |
| 361    |       |         |                                                                                       |
| 148    | 02    | الأنفال | ﴿إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ اللَّهُ وَجِلَتْ قُلُوبُهُمْ وَإِذَا  |
|        |       |         | تُلِيَتْ عَلَيْهِمْ آيَاتُهُ زَادَتْهُمْ إِيمَانًا وَعَلَى رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ ﴾ |
| 64     | 24    | الأنفال | ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ اسْتَجِيبُواْ لِلَّهِ وَلِلرَّسُولِ إِذَا دَعَاكُم  |
|        |       |         | لِمَا يُحْيِيكُمْ ﴾                                                                   |
| 174    | 41    | الأنفال | ﴿ وَمَا أَنزَلْنَا عَلَى عَبْدِنَا﴾                                                   |
| 418    |       |         |                                                                                       |
| 271    | 63    | الأنفال | ﴿ لَوْ أَنفَقْتَ مَا فِي الأَرْضِ جَمِيعاً مَّا أَلَّفَتْ بَيْنَ قُلُوكِمِمْ          |
| 403    |       |         |                                                                                       |
|        |       |         | وَلَكِنَّ اللَّهَ أَلَّفَ بَيْنَهُمْ إِنَّهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ                          |
| 220    | 33    | التوبة  | ﴿ هُوَ الَّذِي أَرْسَلَ رَسُولَهُ بِالْهُدَى وَدِينِ الْحُقِّ لِيُظْهِرَهُ            |
|        |       |         | عَلَى الدِّينِ كُلِّهِ وَلَوْ كَرِهَ الْمُشْرِكُونَ ﴾                                 |
| 91     | 34    | التوبة  | ﴿ وَالَّذِينَ يَكْنِزُونَ الذَّهَبَ وَالْفِضَّةَ وَلاَ يُنفِقُونَهَا فِي سَبِيل       |
| 115    |       |         |                                                                                       |
| 121    |       |         | اللَّهِ فَبَشِّرْهُم بِعَذَابٍ أَلِيمٍ ﴾                                              |
| 320    |       |         |                                                                                       |

| الصفحة     | رقمها    | السورة | الآية                                                                                    |
|------------|----------|--------|------------------------------------------------------------------------------------------|
| 298        | 60       | التوبة | ﴿ إِنَّمَا الصَّدَقَاتُ لِلْفُقَرَاءِ وَالْمَسَاكِينِ وَالْعَامِلِينَ عَلَيْهَا          |
| 436        |          |        | وَالْمُؤَلَّفَةِ قُلُوبُهُمْ وَفِي الرِّقَابِ وَالْغَارِمِينَ وَفِي سَبِيلِ اللّهِ       |
|            |          |        |                                                                                          |
|            |          |        | وَابْنِ السَّبِيلِ فَرِيضَةً مِّنَ اللَّهِ وَاللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ                     |
| 121        | 62       | التوبة | ﴿ وَاللَّهُ وَرَسُولُهُ أَحَقُّ أَن يُرْضُوهُ ﴾                                          |
| 51<br>213  | 72       | التوبة | ﴿ وَرِضْوَانٌ مِّنَ اللَّهِ أَكْبَرُ ﴾                                                   |
| 141        | 75<br>76 | التوبة | ﴿ وَمِنْهُم مَّنْ عَاهَدَ اللَّهَ لَئِنْ آتَانَا مِن فَضْلِهِ لَنَصَّدَّقَنَّ            |
|            | 76<br>77 |        | وَلَنَكُونَنَّ مِنَ الصَّالِحِينَ، فَلَمَّا آتَاهُم مِّن فَضْلِهِ بَخِلُواْ بِهِ         |
|            |          |        | وَتَوَلُّواْ وَّهُم مُّعْرِضُونَ ، فَأَعْقَبَهُمْ نِفَاقًا فِي قُلُوهِمْ إِلَى يَوْمِ    |
|            |          |        | يَلْقَوْنَهُ بِمَا أَخْلَفُواْ اللَّهَ مَا وَعَدُوهُ وَبِمَا كَانُواْ يَكْذِبُونَ ﴾      |
| 145        | 103      | التوبة | ﴿ خُذْ مِنْ أَمْوَالْهِمْ صَدَقَةً تُطَهِّرُهُمْ وَتُزِّكِّيهِم كِمَا﴾                   |
| 92         | 111      | التوبة | ﴿ إِنَّ اللَّهَ اشْتَرَى مِنَ الْمُؤْمِنِينَ أَنفُسَهُمْ وَأَمْوَالْهُم بِأَنَّ لَمُهُمْ |
| 101        |          |        |                                                                                          |
| 108<br>377 |          |        | الجُنَّةَ ﴾                                                                              |
| 415        |          |        |                                                                                          |
| 229        | 123      | التوبة | ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا قَاتِلُوا الَّذِينَ يَلُونَكُمْ مِنْ الْكُفَّارِ ﴾      |
| 180        | 39       | يونس   | ﴿ بَلْ كَذَّبُوا بِمَا لَمْ يُحِيطُوا بِعِلْمِهِ وَلَمَّا يَأْتِهِمْ تَأْوِيلُهُ﴾        |
| 426        | 58       | يونس   | ﴿ قُلْ بِفَضْلِ اللَّهِ وَبِرَحْمَتِهِ فَبِذَلِكَ فَلْيَفْرَحُواْ هُوَ خَيْرٌ مُّمَّا    |
|            |          |        | يَجْمَعُونَ ﴾                                                                            |
| 97         | 89       | يونس   | ﴿ قَالَ قَدْ أُجِيبَت دَّعْوَتُكُمَا فَاسْتَقِيمَا وَلاَ تَتَّبِعَآنِّ سَبِيلَ           |
|            |          |        | الَّذِينَ لاَ يَعْلَمُونَ ﴾                                                              |
| 78         | 101      | يونس   | ﴿ قُلِ انظُرُواْ مَاذَا فِي السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ ﴾                                   |
| 243        |          |        |                                                                                          |
| 431        |          |        |                                                                                          |

|            |         | tı      | . Tu                                                                                  |
|------------|---------|---------|---------------------------------------------------------------------------------------|
| الصفحة     | رقمها   | السورة  | الآية                                                                                 |
| 294        | 103     | يونس    | ﴿ كَذَلِكَ حَقًّا عَلَيْنَا نُنجِ الْمُؤْمِنِينَ ﴾                                    |
| 156        | 4342    | هود     | ﴿ يَا بُنَيَّ ازْكُب مَّعَنَا وَلاَ تَكُن مَّعَ الْكَافِرِينَ سَآوِي إِلَى            |
| 326        |         |         |                                                                                       |
| 409        |         |         | جَبَلٍ يَعْصِمُنِي مِنَ الْمَاء لا عَاصِمَ الْيَوْمَ مِنْ أَمْرِ اللَّهِ إِلاَّ       |
|            |         |         | مَن رَّحِمَ وَحَالَ بَيْنَهُمَا الْمَوْجُ فَكَانَ مِنَ الْمُغْرَقِينَ ﴾               |
| 100        | 40      | يوسف    | ﴿ إِنِ الْحُكْمُ إِلاَّ لِلَّهِ أَمَرَ أَلاَّ تَعْبُدُواْ إِلاَّ إِيَّاهُ ﴾           |
| 175        |         |         | ,                                                                                     |
| 119        | 53      | يوسف    | ﴿ إِنَّ النَّفْسَ لأَمَّارَةٌ بِالسُّوءِ ﴾                                            |
| 211        |         |         |                                                                                       |
| 169        | 101     | يوسف    | ﴿ تَوَفَّنِي مُسْلِماً وَأَلْحِقْنِي بِالصَّالِحِينَ ﴾                                |
| 322        | 108     | _       |                                                                                       |
| 307        | 108     | يوسف    | ﴿ قُلْ هَذِهِ سَبِيلِي أَدْعُو إِلَى اللَّهِ عَلَى بَصِيرَةٍ أَنَاْ وَمَنِ            |
|            |         |         | اتَّبَعَنِي﴾                                                                          |
| 177        | 04      | الرعد   | ﴿ يُسْقَى بِمَاء وَاحِدٍ وَنُفَضِّلُ بَعْضَهَا عَلَى بَعْضٍ فِي                       |
| 371        |         |         |                                                                                       |
| 378        |         |         | الأُكْلِ﴾                                                                             |
| 385        |         |         |                                                                                       |
| 391<br>267 | 29 - 28 | . 1     | ۳، ۵، د ۶ ۳، ۵، ۹۶ ۹ ۵ ۰ ۹ ۳ ۲ ۱ ۱ ۱ ۱ ۱ ۱ ۱ ۱ ۱ ۱ ۱ ۱ ۱ ۱ ۱ ۱ ۱ ۱                    |
| 207        | 29 - 20 | الرعد   | ﴿ الَّذِينَ آمَنُواْ وَتَطْمَئِنُّ قُلُوبُهُم بِذِكْرِ اللَّهِ أَلاَ بِذِكْرِ اللَّهِ |
|            |         |         | تَطْمَئِنُ الْقُلُوبُ                                                                 |
| 78         | 10      | إبراهيم | ﴿ أَفِي اللَّهِ شَكُّ فَاطِرِ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ﴾                              |
| 243<br>129 | 18      |         |                                                                                       |
| 129        | 10      | إبراهيم | ﴿ مَّثَلُ الَّذِينَ كَفَرُواْ بِرَجِّمْ أَعْمَاهُمْ كَرَمَادٍ اشْتَدَّتْ بِهِ         |
|            |         |         | الرِّيحُ فِي يَوْمٍ عَاصِفٍ لاَّ يَقْدِرُونَ مِمَّا كَسَبُواْ عَلَى شَيْءٍ            |
|            |         |         | ذَلِكَ هُوَ الضَّلاَلُ الْبَعِيدُ﴾                                                    |
| 425        | 20      | إبراهيم | ﴿ وَمَا ذَلِكَ عَلَى اللَّهِ بِعَزِيزٍ ﴾                                              |
| 313        | 36      | إبراهيم | ﴿ فَمَن تَبِعَنِي فَإِنَّهُ مِنِّي﴾                                                   |
| 101        | 21      | الحجر   | ﴿ وَإِن مِّن شَيْءٍ إِلاَّ عِندَنَا خَزَائِنُهُ وَمَا نُنَزِّلُهُ إِلاَّ بِقَدَرٍ     |
|            |         |         | مَّعْلُومٍ ﴾                                                                          |
|            |         |         |                                                                                       |

| الصفحة | رقمها | السورة  | آیـة                                                                                   |
|--------|-------|---------|----------------------------------------------------------------------------------------|
| 51     | 40    | الحجر   | ﴿ إِلاَّ عِبَادَكَ مِنْهُمُ الْمُخْلَصِينَ ﴾                                           |
| 213    |       |         |                                                                                        |
| 61     | 42    | الحجر   | ﴿ إِنَّ عِبَادِي لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِمْ سُلْطَانٌ ﴾                                    |
| 175    |       |         |                                                                                        |
| 311    | 00    |         | , 0 9                                                                                  |
| 107    | 99    | الحجر   | ﴿ وَاعْبُدْ رَبَّكَ حَتَّى يَأْتِيكَ الْيَقِينُ ﴾                                      |
| 149    | 17    | النحل   | ﴿ أَفَمَن يَخْلُقُ كَمَن لاَّ يَخْلُقُ أَفَلا تَذَكَّرُونَ ﴾                           |
| 394    |       |         |                                                                                        |
| 95     | 99    | النحل   | ﴿ إِنَّهُ لَيْسَ لَهُ سُلْطَانٌ عَلَى الَّذِينَ آمَنُواْ وَعَلَى رَبِّهِمْ             |
| 100    |       |         |                                                                                        |
| 175    |       |         | يَتَوَكَّلُونَ﴾                                                                        |
| 173    | 01    | الإسراء | ﴿ سُبْحَانَ الَّذِي أَسْرَى بِعَبْدِهِ لَيْلاَّ﴾                                       |
| 418    |       |         | .,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,                                                |
| 430    | 20    | الإسراء | ﴿ كُلاَّ ثُمِّدُ هَؤُلاء وَهَؤُلاء مِنْ عَطَاء رَبِّكَ وَمَا كَانَ عَطَاء              |
|        |       |         | رَبِّكَ مَحْظُوراً﴾                                                                    |
| 107    | 25    | .1 .5/1 | `                                                                                      |
|        |       | الإسراء | ﴿ إِنَّ عِبَادِي لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِمْ سُلْطَانٌ ﴾                                    |
| 239    | 33    | الإسراء | ﴿ وَلا تَقْتُلُوا النَّفْسَ الَّتِي حَرَّمَ اللَّهُ إِلا بِالْحَقِّ وَمَنْ قُتِلَ      |
|        |       |         | مَظْلُومًا فَقَدْ جَعَلْنَا لِوَلِيِّهِ سُلْطَانًا فَلا يُسْرِفْ فِي الْقَتْلِ إِنَّهُ |
|        |       |         | كَانَ مَنصُورًا ﴾                                                                      |
| 283    | 44    | الإسراء | ﴿ تُسَبِّحُ لَهُ السَّمَاوَاتُ السَّبْعُ وَالأَرْضُ وَمَن فِيهِنَّ وَإِن               |
|        |       |         | مِّن شَيْءٍ إِلاَّ يُسَبِّحُ بِحَمْدَهِ وَلَكِن لاَّ تَفْقَهُونَ تَسْبِيحَهُمْ         |
|        |       |         | إِنَّهُ كَانَ حَلِيماً غَفُوراً ﴾                                                      |
| 51     | 65    | الإسراء | ﴿ إِنَّ عِبَادِي لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِمْ سُلْطَانٌ ﴾                                    |
| 100    |       | ء ا     | ا الرام وبادي ليس من حليهم سنده                                                        |
| 125    |       |         |                                                                                        |
| 213    |       |         |                                                                                        |
| 53     | 70    | الإسراء | ﴿ وَلَقَدْ كَرَّمْنَا بَنِي آدَمَ وَحَمَلْنَاهُمْ فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ             |
| 404    |       |         | وَرَزَقْنَاهُمْ مِنَ الطَّيِّبَاتِ وَفَضَّلْنَاهُمْ عَلَى كَثِيرٍ مِمَّنْ حَلَقْنَا    |
|        |       |         | تَفْضِيلًا ﴾                                                                           |
| 321    | 79    | .1 .20  | · ·                                                                                    |
| 341    | 19    | الإسراء | ﴿ وَمِنَ اللَّيْلِ فَتَهَجَّدْ بِهِ نَافِلَةً لَّكَ ﴾                                  |

| الصفحة     | رقمها | السورة  | لآية                                                                                    |
|------------|-------|---------|-----------------------------------------------------------------------------------------|
| 300        | 81    | الإسراء | ﴿ وَقُلْ جَاءِ الْحُقُّ وَزَهَقَ الْبَاطِلُ إِنَّ الْبَاطِلَ كَانَ زَهُوقاً﴾            |
| 321        | 107   | الإسراء | ﴿ إِنَّ الَّذِينَ أُوتُواْ الْعِلْمَ مِن قَبْلِهِ إِذَا يُتْلَى عَلَيْهِمْ يَخِرُّونَ   |
|            |       |         | لِلأَذْقَانِ سُجَّداً ﴾                                                                 |
| 135        | 07    | الكهف   | ﴿ إِنَّا جَعَلْنَا مَا عَلَى الْأَرْضِ زِينَةً لَّمَا لِنَبْلُوَهُمْ أَيُّهُمْ أَحْسَنُ |
|            |       |         | عَمَلاً ﴾                                                                               |
| 129        | 45    | الكهف   | ﴿ وَاضْرِبْ لَهُم مَّثَلَ الْحُيَاةِ الدُّنْيَا كَمَاء أَنزَلْنَاهُ مِنَ السَّمَاءِ     |
| 437        |       |         | فَاحْتَلَطَ بِهِ نَبَاتُ الْأَرْضِ فَأَصْبَحَ هَشِيماً تَذْرُوهُ الرِّيَاحُ             |
|            |       |         | وَكَانَ اللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ مُّقْتَدِراً ﴾                                       |
| 91         | 63    | الكهف   | ﴿ وَمَا أَنسَانِيهُ إِلَّا الشَّيْطَانُ ﴾                                               |
| 394        | 79    | الكهف   | ﴿ فَأَرَدتُ أَنْ أَعِيبَهَا ﴾                                                           |
| 152        | 82    | الكهف   | ﴿ فَأَرَادَ رَبُّكَ أَنْ يَبْلُغَا أَشُدَّهُمَا ﴾                                       |
| 395        |       |         |                                                                                         |
| 393        | 109   | الكهف   | ﴿ قُل لَّوْ كَانَ الْبَحْرُ مِدَاداً لِّكَلِمَاتِ رَبِّي لَنَفِدَ الْبَحْرُ قَبْلَ      |
|            |       |         | أَن تَنفَدَ كَلِمَاتُ رَبِّي وَلَوْ جِئْنَا بِمِثْلِهِ مَدَدًا﴾                         |
| 167        | 2.1   | مريم    | ﴿ كهيعص ، ذِكْرُ رَحْمَةِ رَبِّكَ عَبْدَهُ زَكْرِيًّا ﴾                                 |
| 174        |       |         |                                                                                         |
| 281        |       |         |                                                                                         |
| 306        |       |         |                                                                                         |
| 345        |       |         |                                                                                         |
| 418        | 40    |         | 40 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4                                                  |
| 306<br>415 | 40    | مريم    | ﴿ إِنَّا نَحْنُ نَرِثُ الْأَرْضَ وَمَنْ عَلَيْهَا وَإِلَيْنَا يُرْجَعُونَ ﴾             |
| 415        |       |         |                                                                                         |
| 262        | 65    | مويم    | ﴿ هَلْ تَعْلَمُ لَهُ سَمِيّاً ﴾                                                         |
| 263        |       | (3      | هل تعلم له تبيا 🐃                                                                       |

| الصفحة     | رقمها | السورة   | الآية                                                                           |
|------------|-------|----------|---------------------------------------------------------------------------------|
| 51         | 93    | مريم     | ﴿ إِن كُلُّ مَن فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ إِلَّا آتِي                       |
| 61         |       |          |                                                                                 |
| 213        |       |          | الرَّحْمَنِ عَبْداً ﴾                                                           |
| 271        |       |          |                                                                                 |
| 403        | _     |          |                                                                                 |
| 52         | 5     | طه       | ﴿ الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَوَى ﴾                                        |
| 162        |       |          |                                                                                 |
| 190        |       |          |                                                                                 |
| 219        |       |          |                                                                                 |
| 231        | 12    | طه       | ﴿ فَاخْلَعْ نَعْلَيْكَ ﴾                                                        |
| 195        | 52    | طه       | ﴿ لَا يَضِلُّ رَبِّي وَلَا يَنْسَى﴾                                             |
| 83         | 110   | طه       | ﴿ وَلَا يُحِيطُونَ بِهِ عِلْماً ﴾                                               |
| 172        | 114   | طه       | ﴿ وَقُل رَّبِّ زِدْنِي عِلْماً ﴾                                                |
| 194        |       |          | ا الروس رب رِدِي عِنده الله                                                     |
| 321        |       |          |                                                                                 |
| 89         | 115   | طه       | ﴿ وَلَقَدْ عَهِدْنَا إِلَى آدَمَ مِن قَبْلُ فَنَسِيَ وَلَمْ نَجِدْ لَهُ         |
|            |       |          | عَزْماً ﴾                                                                       |
| 114        | 117   | طه       | ﴿ فَلَا يُخْرِجَنَّكُمَا مِنَ الْجَنَّةِ فَتَشْقَى ﴾                            |
| 190        |       |          |                                                                                 |
| 67         | 122   | طه       | ﴿ ثُمَّ اجْتَبَاهُ رَبُّهُ فَتَابَ عَلَيْهِ وَهَدَى ﴾                           |
| 52         | 132   | طه       | ﴿ وَأَمُرْ أَهْلَكَ بِالصَّلَاةِ وَاصْطَبِرْ عَلَيْهَا لَا نَسْأَلُكَ           |
| 115        |       |          |                                                                                 |
| 140        |       |          | رِزْقاً نُحْنُ نَرْزُقُكَ وَالْعَاقِبَةُ لِلتَّقْوَى ﴾                          |
| 171        |       |          |                                                                                 |
| 208        |       |          |                                                                                 |
| 278        |       |          |                                                                                 |
| 302        |       |          |                                                                                 |
| 305        |       |          |                                                                                 |
| 103        | 18    | الأنبياء | ﴿ بَلْ نَقْذِفُ بِالْحَقِّ عَلَى الْبَاطِلِ فَيَدْمَغُهُ فَإِذَا هُوَ زَاهِقٌ ﴾ |
| 300<br>442 |       |          |                                                                                 |
| 82         | 30    | 1 -\$11  |                                                                                 |
|            | 30    | الأنبياء | ﴿ وَجَعَلْنَا مِنَ الْمَاءِ كُلَّ شَيْءٍ حَيٍّ أَفَلَا يُؤْمِنُونَ ﴾            |
| 164        |       |          |                                                                                 |

| الصفحة     | رقمها | السورة   | الآية                                                                               |
|------------|-------|----------|-------------------------------------------------------------------------------------|
| 215        | 40    | الأنبياء | ﴿ وَجَعَلْنَا مِنَ الْمَاءِ كُلَّ شَيْءٍ حَيٍّ أَفَلَا يُؤْمِنُونَ ﴾                |
| 90         | 69    | الأنبياء | ﴿ قُلْنَا يَا نَارُ كُونِي بَرْداً وَسَلَاماً عَلَى إِبْرَاهِيمَ ﴾                  |
| 311        | 73    | الأنبياء | ﴿ وَإِقَامَ الصَّلَاةِ وَإِيتَاءِ الزَّكَاةِ﴾                                       |
| 309        | 88.87 | الأنبياء | ﴿ فَنَادَى فِي الظُّلُمَاتِ أَن لَّا إِلَهَ إِلَّا أَنتَ سُبْحَانَكَ إِنِّي         |
|            |       |          | كُنتُ مِنَ الظَّالِمِينَ ، فَاسْتَجَبْنَا لَهُ وَنَجَّيْنَاهُ مِنَ الْغَمِّ         |
|            |       |          | وَكَذَلِكَ نُنجِي الْمُؤْمِنِينَ                                                    |
| 103<br>104 | 11    | الحج     | ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَعْبُدُ اللَّهَ عَلَى حَرْفٍ فَإِنْ أَصَابَهُ خَيْرٌ         |
| 104        |       |          | اطْمَأَنَّ بِهِ وَإِنْ أَصَابَتْهُ فِتْنَةٌ انقَلَبَ عَلَى وَجْهِهِ خَسِرَ          |
|            |       |          | الدُّنْيَا وَالْآخِرَةَ ﴾                                                           |
| 169        | 34    | الحج     | ﴿ فَلَهُ أَسْلِمُوا ﴾                                                               |
| 294        | 38    | الحج     | ﴿ إِنَّ اللَّهَ يُدَافِعُ عَنِ الَّذِينَ آمَنُوا ﴾                                  |
| 423        | 46    | الحج     | ﴿ فَإِنَّهَا لَا تَعْمَى الْأَبْصَارُ وَلَكِن تَعْمَى الْقُلُوبُ الَّتِي فِي        |
| 432        |       |          | الصُّدُورِ ﴾                                                                        |
| 106        | 47    | الحج     | ﴿ وَإِنَّ يَوْماً عِندَ رَبِّكَ كَأَلْفِ سَنَةٍ مِّمَّا تَعُدُّونَ ﴾                |
| 70         | 78    | الحج     | ﴿ وَجَاهِدُوا فِي اللَّهِ حَقَّ جِهَادِهِ هُوَ اجْتَبَاكُمْ وَمَا جَعَلَ            |
| 84         |       |          |                                                                                     |
| 96         |       |          | عَلَيْكُمْ فِي الدِّينِ مِنْ حَرَجٍ مِّلَّةَ أَبِيكُمْ إِبْرَاهِيمَ هُوَ سَمَّاكُمُ |
| 128        |       |          | الْمُسْلِمِينَ مِن قَبْلُ وَفِي هَٰذَا لِيَكُونَ الرَّسُولُ شَهِيداً عَلَيْكُمْ     |
| 169        |       |          |                                                                                     |
| 341        |       |          | وَتَكُونُوا شُهَدَاء عَلَى النَّاسِ فَأَقِيمُوا الصَّلاةَ وَآتُوا الزَّكَاةَ        |
|            |       |          | وَاعْتَصِمُوا بِاللَّهِ هُوَ مَوْلَاكُمْ فَنِعْمَ الْمَوْلَى وَنِعْمَ النَّصِيرُ ﴾  |
| 429        | 77    | المؤمنون | ﴿إِذَا فَتَحْنَا عَلَيْهِم بَاباً ذَا عَذَابٍ شَدِيدٍ﴾                              |
| 41         | 31    | النور    | ﴿وَتُوبُوا إِلَى اللَّهِ جَمِيعاً أَيُّهَا الْمُؤْمِنُونَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ﴾  |

|            | , ,   | tı             | Tu                                                                                      |
|------------|-------|----------------|-----------------------------------------------------------------------------------------|
| الصفحة     | رقمها | السورة         | الآية                                                                                   |
| 85         | 37 36 | النور          | ﴿ فِي بُيُوتٍ أَذِنَ اللَّهُ أَن تُرْفَعَ وَيُذْكَرَ فِيهَا اسْمُهُ يُسَبِّحُ لَهُ      |
| 142        |       |                | فِيهَا بِالْغُدُوِّ وَالْآصَالِ ، رِجَالٌ لَّا تُلْهِيهِمْ تِجَارَةٌ وَلَا بَيْعٌ       |
| 193        |       |                |                                                                                         |
| 296<br>311 |       |                | عَن ذِكْرِ اللَّهِ وَإِقَامِ الصَّلَاةِ وَإِيتَاءِ الزَّكَاةِ ﴾                         |
| 217        | 40    | النور          |                                                                                         |
|            |       | , <i>ت</i> بور |                                                                                         |
| 125        | 43    | النور          | ﴿ وَمَن لَّمْ يَجْعَلِ اللَّهُ لَهُ نُوراً فَمَا لَهُ مِن نُورٍ ﴾                       |
| 411        | 67    | الفرقان        | ﴿ وَكَانَ بَيْنَ ذَلِكَ قَوَاماً ﴾                                                      |
| 97         | 77    | الشعراء        | ﴿ فَإِنَّهُمْ عَدُوٌّ لِّي إِلَّا رَبَّ الْعَالَمِينَ ﴾                                 |
| 342        |       |                |                                                                                         |
| 152        | 81.80 | الشعراء        | ﴿ وَإِذَا مَرِضْتُ فَهُوَ يَشْفِينِ وَالَّذِي يُمِيتُنِي ثُمَّ يُحْيِينِ                |
| 237        |       |                |                                                                                         |
| 395        | 00.00 |                |                                                                                         |
| 98   238   | 89-88 | الشعراء        | ﴿ يَوْمَ لَا يَنفَعُ مَالٌ وَلَا بَنُونَ إِلَّا مَنْ أَتَى اللَّهَ بِقَلْبٍ             |
| 230        |       |                | سَلِيمٍ                                                                                 |
| 217        | 111   | الشعراء        | ﴿ قَالُوا أَنُوْمِنُ لَكَ وَاتَّبَعَكَ الْأَرْذَلُونَ ﴾                                 |
| 52         | 214   | الشعراء        | ﴿ وَأَنذِرْ عَشِيرَتَكَ الْأَقْرَبِينَ ﴾                                                |
| 440        | 34    | النمل          |                                                                                         |
| 237        | 52    | النمل          | ﴿ فَتِلْكَ بُيُوتُهُمْ خَاوِيَةً بِمَا ظَلَمُوا ﴾                                       |
| 356        | 62    | النمل          | ﴿ أَمَّن يُجِيبُ الْمُضْطَرَّ إِذَا دَعَاهُ ﴾                                           |
| 239        | 88    | النمل          | ﴿ وَتَرَى الْجِبَالَ تَحْسَبُهَا جَامِدَةً وَهِيَ تَمُرُّ مَرَّ السَّحَابِ﴾             |
| 91         | 15    | القصص          | ﴿ هَذَا مِنْ عَمَلِ الشَّيْطَانِ ﴾<br>﴿ هَذَا مِنْ عَمَلِ الشَّيْطَانِ ﴾                |
| 73         | 24    | القصص          | ﴿ فَسَقَى لَمُهُمَا ثُمُّ تَوَكَّى إِلَى الظِّلِّ فَقَالَ رَبِّ إِنِيِّ لِمَا أَنزَلْتَ |
| 84         | ·     | ٠              | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                   |
| 96         |       |                | إِلَيَّ مِنْ حَيْرٍ فَقِيرٌ ﴾                                                           |
| 202        |       |                |                                                                                         |
| 356        |       |                |                                                                                         |

| الصفحة                   | رقمها | السورة   | الآية                                                                                                                                                                                                                                      |
|--------------------------|-------|----------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 104<br>296<br>302        | 68    | القصص    | - " ﴿ وَرَبُّكَ يَخْلُقُ مَا يَشَاءُ وَيَخْتَارُ مَا كَانَ لَمُهُمُ الْحِيَرَةُ ﴾                                                                                                                                                          |
| 76                       | 70    | القصص    | ﴿ وَهُوَ اللَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ لَهُ الْحُمْدُ فِي الْأُولَى وَالْآخِرَةِ ﴾                                                                                                                                                        |
| 217                      | 26    | العنكبوت | ﴿ فَآمَنَ لَهُ لُوطٌ ﴾                                                                                                                                                                                                                     |
| 130<br>378               | 43    | العنكبوت | ﴿ وَتِلْكَ الْأَمْثَالُ نَضْرِبُهَا لِلنَّاسِ وَمَا يَعْقِلُهَا إِلَّا الْعَالِمُونَ﴾ الْعَالِمُونَ﴾                                                                                                                                       |
| 59<br>162<br>303         | 45    | العنكبوت | ﴿ اتْلُ مَا أُوحِيَ إِلَيْكَ مِنَ الْكِتَابِ وَأَقِمِ الصَّلَاةَ إِنَّ الصَّلَاةَ إِنَّ الصَّلَاةَ اللَّهِ أَكْبَرُ السَّهِ أَكْبَرُ وَلَذِكْرُ اللَّهِ أَكْبَرُ وَاللَّهُ يَعْلَمُ مَا تَصْنَعُونَ ﴾ وَاللَّهُ يَعْلَمُ مَا تَصْنَعُونَ ﴾ |
| 407                      | 7     | الروم    | ﴿ يَعْلَمُونَ ظَاهِراً مِّنَ الْحُيَاةِ الدُّنْيَا وَهُمْ عَنِ الْآخِرَةِ هُمْ غَافِلُونَ﴾                                                                                                                                                 |
| 171                      | 27    | الروم    | ﴿ وَهُوَ أَهْوَنُ عَلَيْهِ ﴾                                                                                                                                                                                                               |
| 267                      | 33    | الروم    | ﴿ وَإِذَا مَسَّ النَّاسَ ضُرٌّ دَعَوْا رَبَّهُم مُّنِيبِينَ إِلَيْهِ ﴾                                                                                                                                                                     |
| 171<br>295<br>357        | 40    | الروم    | ﴿ اللَّهُ الَّذِي حَلَقَكُمْ ثُمَّ رَزَقَكُمْ ثُمَّ يُمِيتُكُمْ ثُمَّ يُحْيِيكُمْ                                                                                                                                                          |
| 100<br>103<br>176<br>294 | 47    | الروم    | ﴿ وَكَانَ حَقّاً عَلَيْنَا نَصْرُ الْمُؤْمِنِينَ ﴾                                                                                                                                                                                         |
| 407                      | 20    | لقمان    | ﴿ وَأَسْبَغَ عَلَيْكُمْ نِعَمَهُ ظَاهِرَةً وَبَاطِنَةً ﴾                                                                                                                                                                                   |
| 83                       | 21    | لقمان    | ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَمُنُمُ اتَّبِعُوا مَا أَنزَلَ اللَّهُ قَالُوا بَلْ نَتَّبِعُ مَا وَجَدْنَا عَلَيْهِ آبَاءنَا ﴾                                                                                                                           |
| 169                      | 22    | لقمان    | ﴿ وَمَن يُسْلِمْ وَجْهَهُ إِلَى اللَّهِ وَهُوَ مُخْسِنٌ فَقَدِ اسْتَمْسَكَ بِالْعُرْوَةِ الْوُنْقَى ﴾                                                                                                                                      |

|        |       | _       | ~                                                                                         |
|--------|-------|---------|-------------------------------------------------------------------------------------------|
| الصفحة | رقمها | السورة  | الآية                                                                                     |
| 270    | 25    | لقمان   | ﴿ وَلَئِنْ سَأَلْتَهُمْ مَنْ خَلَقْ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضَ لَيَقُولُنَّ الله ﴾           |
| 402    |       |         |                                                                                           |
| 179    | 12    | السجدة  | ﴿ رَبَّنَا أَبْصَرْنَا وَسَمِعْنَا فَارْجِعْنَا نَعْمَلْ صَالِحًا إِنَّا مُوقِنُونَ ﴾     |
| 181    | 17    | السجدة  | ﴿ فَلا تَعْلَمُ نَفْسُ مَا أُخْفِيَ لَهُمْ مِنْ قُرَّةِ أَعْيُنٍ جَزَاءً بِمَا            |
|        |       |         | كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾                                                                     |
| 299    | 08    | الأحزاب | ﴿ لِيَسْأَلَ الصَّادِقِينَ عَن صِدْقِهِمْ ﴾                                               |
| 67     | 35    | الأحزاب | ﴿ وَالذَّاكِرِينَ اللَّهَ كَثِيراً وَالذَّاكِرَاتِ أَعَدَّ اللَّهُ لَمُم مَّغْفِرَةً      |
|        |       |         | وَأَجْراً عَظِيماً ﴾                                                                      |
| 66     | 41    | الأحزاب | ﴿ اذْكُرُوا اللَّهَ ذِكْراً كَثِيراً ﴾                                                    |
|        |       |         |                                                                                           |
| 57     | 42/41 | الأحزاب | ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اذْكُرُوا اللَّهَ ذِكْراً كَثِيراً وَسَبِّحُوهُ بُكْرَةً |
| 66     |       |         |                                                                                           |
|        |       |         | وأصِيلاً                                                                                  |
| 62     | 43    | الأحزاب | ﴿ وَكَانَ بِالْمُؤْمِنِينَ رَحِيماً ﴾                                                     |
| 95     |       |         | , ,                                                                                       |
| 105    | 48    | الأحزاب | ﴿مَّا جَعَلَ اللَّهُ لِرَجُلٍ مِّن قَلْبَيْنِ فِي جَوْفِهِ ﴾                              |
| 128    | 15    | سبأ     | ﴿ كُلُوا مِن رِّزْقِ رَبِّكُمْ وَاشْكُرُوا لَهُ ﴾                                         |
| 144    |       |         |                                                                                           |
| 155    |       |         |                                                                                           |
| 300    | 48    | سبأ     | ﴿ قُلْ إِنَّ رَبِّي يَقْذِفُ بِالْحَقِّ عَلَّامُ الْغُيُوبِ ﴾                             |
| 128    | 02    | فاطر    | ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ اذْكُرُوا نِعْمَتَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ هَلْ مِنْ خَالِقِ           |
| 149    | 03    |         |                                                                                           |
| 394    |       |         | غَيْرُ اللَّهِ يَرْزُقُكُم مِّنَ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ فَأَنَّى   |
| 371    |       |         | تُؤْفَكُونَ ﴾                                                                             |
|        |       |         | · ·                                                                                       |
| 99     | 06    | فاطر    | ﴿ إِنَّ الشَّيْطَانَ لَكُمْ عَدُقٌ فَاتَّخِذُوهُ عَدُوًّا ﴾                               |
| 175    |       |         |                                                                                           |
| 208    | 15    | فاطر    | ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ أَنتُمُ الْفُقَرَاءِ إِلَى اللَّهِ﴾                               |
|        |       |         |                                                                                           |

| الصفحة     | رقمها | السورة  | الآية                                                                                |
|------------|-------|---------|--------------------------------------------------------------------------------------|
| 172        | 28    | فاطر    | ﴿ إِنَّمَا يَخْشَى اللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ الْعُلَمَاءِ ﴾                             |
| 194        |       |         | ﴿ إِلَّمَا يَحْشَى اللَّهُ مِنْ عِبَادِهِ العَلْمَاءَ ﴿                              |
| 311        |       |         |                                                                                      |
| 321        |       |         |                                                                                      |
| 98         | 32    | فاطر    | ﴿ ثُمَّ أَوْرَثْنَا الْكِتَابَ الَّذِينَ اصْطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِنَا فَمِنْهُمْ     |
|            |       |         | ظَالِمٌ لِّنَفْسِهِ وَمِنْهُم مُّقْتَصِدٌ وَمِنْهُمْ سَابِقٌ بِالْخَيْرَاتِ بِإِذْنِ |
|            |       |         | اللَّهِ ﴾                                                                            |
| 295<br>419 | 77    | یس      | ﴿ أَوَلَمْ يَرَ الْإِنسَانُ أَنَّا خَلَقْنَاهُ مِن نُّطْفَةٍ فَإِذَا هُوَ خَصِيمٌ    |
| 419        |       |         | مُّبِينٌ ﴾                                                                           |
| 170        | 79.78 | یس      | ﴿ وَضَرَبَ لَنَا مَثَلاً وَنَسِيَ خَلْقَهُ قَالَ مَنْ يُحْيِي الْعِظَامَ             |
|            |       |         | وَهِيَ رَمِيمٌ، قُلْ يُحْيِيهَا الَّذِي أَنشَأَهَا أَوَّلَ مَرَّةٍ ﴾                 |
| 426        | 82    | یس      | ﴿ إِنَّمَا أَمْرُهُ إِذَا أَرَادَ شَيْعًا أَنْ يَقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ           |
| 149        | 96    | الصافات | ﴿ وَاللَّهُ خَلَقَكُمْ وَمَا تَعْمَلُونَ ﴾                                           |
| 394        |       |         |                                                                                      |
| 62         | 17    | ص       | ﴿ وَاذْكُرْ عَبْدَنَا ﴾                                                              |
| 186        | 75    | ص       | ﴿ قَالَ يَا إِبْلِيسُ مَا مَنَعَكَ أَنْ تَسْجُدَ لِمَا خَلَقْتُ                      |
|            |       |         | ؠؚيؘۮؾۜ                                                                              |
| 62<br>95   | 10    | الزمر   | ﴿إِنَّمَا يُوَفَّى الصَّابِرُونَ أَجْرَهُم بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴾                        |
| 226        | 18    | الزمر   | ﴿ الَّذِينَ يَسْتَمِعُونَ الْقَوْلَ فَيَتَّبِعُونَ أَحْسَنَهُ ﴾                      |
| 149        | 62    | الزمر   | ﴿ اللَّهُ خَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ وَكِيلٌ﴾                    |
| 394        |       |         | ا ﴿ الله عَدِينَ عَلَ سَيْءِ وَمُو عَنَى عَلَ سَيْءٍ وَبِينَ ﴾                       |
| 269        | 63    | الزمر   | ﴿ لَهُ مَقَالِيدُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ ﴾                                        |
| 52         | 07    | غافر    |                                                                                      |
| 162        |       |         | ر رود ورده الله الله الله الله الله الله الله ال                                     |
| 207        |       |         |                                                                                      |
| 219        |       |         |                                                                                      |
| 75         | 65    | غافر    | ﴿هُوَ الْحَيُّ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ﴾                                               |
| 270        |       |         |                                                                                      |

| الصفحة     | رقمها | السورة     | الآية                                                                                 |
|------------|-------|------------|---------------------------------------------------------------------------------------|
| 294        | 85    | غافر       | ﴿ لَمْ يَكُ يَنفَعُهُمْ إِيمَانُهُمْ لَمَّا رَأُوْا بَأْسَنَا﴾                        |
| 312        |       |            |                                                                                       |
| 171        | 39    | فصلت       | ﴿ إِنَّ الَّذِي أَحْيَاهَا لَمُحْيِي الْمَوْتَى ﴾                                     |
| 231        | 42    | فصلت       | ﴿ لَا يَأْتِيهِ الْبَاطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلَا مِنْ خَلْفِهِ تَنزِيلٌ مِنْ     |
|            |       |            | حَكِيمٍ حَمِيدٍ ﴾                                                                     |
| 78         | 53    | فصلت       | ﴿ أُولَمْ يَكْفُ بِرَبِّكَ أَنَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدٌ ﴾                       |
| 211        |       |            |                                                                                       |
| 243        |       |            |                                                                                       |
| 330        | 11    | - :11      |                                                                                       |
| 330        | 11    | الشورى     | ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ البَصِيرُ ﴾                              |
| 239        | 29    | الشورى     | ﴿ وَهُوَ عَلَى جَمْعِهِمْ إِذَا يَشَاءُ قَدِيرٌ ﴾                                     |
| 64         | 47    | الشورى     | ﴿ اسْتَجِيبُوا لِرَبِّكُم ﴾                                                           |
| 83         | 23-22 | الزخرف     | ﴿ إِنَّا وَجَدْنَا آبَاءِنَا عَلَى أُمَّةٍ وَإِنَّا عَلَى آثَارِهِم مُّهْتَدُونَ      |
|            |       |            | ، وَكَذَلِكَ مَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ فِي قَرْيَةٍ مِّن نَّذِيرٍ إِلَّا قَالَ     |
|            |       |            | مُتْرَفُوهَا إِنَّا وَجَدْنَا آبَاءِنَا عَلَى أُمَّةٍ وَإِنَّا عَلَى آثَارِهِم        |
|            |       |            | مُّقْتَدُونَ ﴾                                                                        |
| 90         | 27/26 | الزخرف     | ﴿ إِنَّنِي بَرَاء مُّمَّا تَعْبُدُونَ إِلَّا الَّذِي فَطَرَنِي فَإِنَّهُ سَيَهْدِينِ﴾ |
| 90         | 28    | الزخرف     | ﴿وَجَعَلَهَا كَلِمَةً بَاقِيَةً فِي عَقِبِهِ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ﴾                 |
| 105        | 84    | الزخرف     | ﴿ وَهُوَ الَّذِي فِي السَّمَاء إِلَهٌ وَفِي الْأَرْضِ إِلَهٌ ﴾                        |
| 270<br>402 | 87    | الزخرف     | ﴿ وَلَئِنْ سَأَلْتَهُمْ مَنْ خَلَقَهُمْ لَيَقُولُنَّ الله ﴾                           |
| 53         | 13    | الجاثية    | ﴿ وَسَخَّرَ لَكُم مَّا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ جَمِيعاً                 |
| 101        |       | <b>.</b> • |                                                                                       |
|            |       |            | مِّنْهُ ﴾                                                                             |
| 429        | 24    | الأحقاف    | ﴿هَذَا عَارِضٌ مُمْطِرُنَا بَلْ هُوَ مَا اسْتَعْجَلْتُم بِهِ رِيحٌ فِيهَا             |
|            |       |            | عَذَابٌ أَلِيمٌ                                                                       |
| 64         | 31    | الأحقاف    | ﴿ يَا قَوْمَنَا أَجِيبُوا دَاعِيَ اللَّهِ ﴾                                           |

|           |        | tı       | Tu                                                                                                   |
|-----------|--------|----------|------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| الصفحة    | رقمها  | السورة   | الآية                                                                                                |
| 226       | 24     | محمد     | ﴿ أَفَلا يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْآنَ أَمْ عَلَى قُلُوبٍ أَقْفَالْهَا ﴾                                 |
| 269       | 04     | الفتح    | ﴿هُوَ الَّذِي أَنْزَلَ السَّكِينَةَ فِي قُلُوبِ الْمُؤْمِنِينَ لِيَزْدَادُوا                         |
|           |        |          | إِيمَانًا مَعَ إِيمَاغِيمٌ ﴾                                                                         |
| 167       | 10     | الفتح    | ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يُبَايِعُونَكَ إِنَّمَا يُبَايِعُونَ اللَّهَ يَدُ اللَّهِ فَوْقَ                   |
|           |        |          | أَيْدِيهِمْ ﴾                                                                                        |
| 237       | 09     | الحجرات  | ﴿ وَإِنْ طَائِفَتَانِ مِنْ الْمُؤْمِنِينَ اقْتَتَلُوا فَأَصْلِحُوا بَيْنَهُمَا                       |
|           |        |          | فَإِنْ بَغَتْ إِحْدَاهُمَا عَلَى الأُخْرَى فَقَاتِلُوا الَّتِي تَبْغِي حَتَّى                        |
|           |        |          | تَفِيءَ إِلَى أَمْرِ اللَّهِ فَإِنْ فَاءَتْ فَأَصْلِحُوا بَيْنَهُمَا بِالْعَدْلِ                     |
|           |        |          | وَأَقْسِطُوا إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُقْسِطِينَ ﴾                                                  |
| 298       | 11     | الحجرات  | ﴿ وَمَن لَّمْ يَتُبْ فَأُوْلَئِكَ هُمُ الظَّالِمُونَ ﴾                                               |
| 78        | 21-20  | الذاريات | ﴿ وَفِي الْأَرْضِ آيَاتُ لِّلْمُوقِنِينَ، وَفِي أَنفُسِكُمْ أَفَلا                                   |
| 243       |        |          | تُبْصِرُونَ ﴾                                                                                        |
|           |        |          | `                                                                                                    |
| 71        | 23/ 22 | الذاريات | ﴿ وَفِي السَّمَاءِ رِزْقُكُمْ وَمَا تُوعَدُونَ فَوَرَبِّ السَّمَاء                                   |
| 82<br>118 |        |          | وَالْأَرْضِ إِنَّهُ لَحَقُّ مِّثْلَ مَا أَنَّكُمْ تَنطِقُونَ ﴾                                       |
| 129       |        |          |                                                                                                      |
| 163       |        |          |                                                                                                      |
| 165       |        |          |                                                                                                      |
| 170       |        |          |                                                                                                      |
| 204       |        |          |                                                                                                      |
| 215       |        |          |                                                                                                      |
| 243       |        |          |                                                                                                      |
| 254       |        |          |                                                                                                      |
| 376       |        |          |                                                                                                      |
| 378       |        |          |                                                                                                      |
| 382       |        |          |                                                                                                      |
| 89        | 23     | الذاريات | ﴿ فَوَرَبِّ السَّمَاء وَالْأَرْضِ إِنَّهُ لَحَقُّ مِّثْلَ مَا أَنَّكُمْ تَنطِقُونَ﴾                  |
| 123       |        |          | يَنْ مِنْ اللَّهِ مِنْ |
| 204       |        |          | يىطىقۇن 🐃                                                                                            |

| الصفحة                          | رقمها | السورة   | الآية                                                                           |
|---------------------------------|-------|----------|---------------------------------------------------------------------------------|
| 189                             | 47    | الذاريات | ﴿ بَنيناها بأيدٍ ﴾                                                              |
| 62<br>174                       | 56    | الذاريات | ﴿ وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴾                     |
| 419                             | 58-56 | 1 (:1)   | م ا کا ایک ایک ایک ایک ایک ایک ایک ایک ای                                       |
| 132<br>139                      | 38-30 | الذاريات | ﴿ وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ مَا أُرِيدُ مِنْهُم   |
| 150                             |       |          | مِّن رِّزْقٍ وَمَا أُرِيدُ أَن يُطْعِمُونِ ، إِنَّ اللَّهَ هُوَ الرَّزَّاقُ ذُو |
| 271<br>383<br>393<br>403<br>392 |       |          | الْقُوَّةِ الْمَتِينُ ﴾                                                         |
| 113                             | 58    | الذاريات | ﴿ إِنَّ اللَّهَ هُوَ الرَّزَّاقُ ذُو الْقُوَّةِ الْمَتِينُ﴾                     |
| 116                             |       |          | **C.L. 92 C.D. 91 LL C. 9. 9.                                                   |
| 171                             |       |          |                                                                                 |
| 274                             |       |          |                                                                                 |
| 275<br>276                      |       |          |                                                                                 |
| 73                              | 48    | الطور    | الا ه و الا الله الله الله الله الله الل                                        |
| 130                             | 10    | الطور    | ﴿ وَاصْبِرْ لِحُكْمِ رَبِّكَ فَإِنَّكَ بِأَعْيُنِنَا ﴾                          |
| 189                             |       |          |                                                                                 |
| 280                             |       |          |                                                                                 |
| 166                             | 4.3   | النجم    | ﴿ وَمَا يَنطِقُ عَنِ الْهُوَى ، إِنْ هُوَ إِلَّا وَحْيٌ يُوحَى﴾                 |
| 291                             | 25.24 | النجم    | ﴿ أَمْ لِلْإِنْسَانِ مَا تَمَنَّى، فَلِلَّهِ الْآخِرَةُ وَالْأُولَى ﴾           |
| 296                             |       |          |                                                                                 |
| 425                             | •     |          |                                                                                 |
| 100                             | 37    | النجم    | ﴿ وَإِبْرَاهِيمَ الَّذِي وَفَّ ﴾                                                |
| 157                             |       |          |                                                                                 |
| 170<br>417                      | 5554  | :11      |                                                                                 |
| 41/                             | 3334  | القمر    | وْإِنَّ الْمُتَّقِينَ فِي جَنَّاتٍ وَنَهَرٍ ، فِي مَقْعَدِ صِدْقٍ عِندَ         |
|                                 |       |          | مَلِيكِ مُقْتَدرٍ ﴾                                                             |

| الصفحة     | رقمها | السورة   | الآية                                                                               |
|------------|-------|----------|-------------------------------------------------------------------------------------|
| 101        | 22 10 | الرحمان  | ﴿ وَالْأَرْضَ وَضَعَهَا لِلْأَنَامِ ، فِيهَا فَاكِهَةٌ وَالنَّحْلُ ذَاتُ            |
| 155        |       |          | الْأَكْمَامِ ، وَالْحَبُّ ذُو الْعَصْفِ وَالرَّيْحَانُ ، فَبِأَيِّ آلَاء            |
|            |       |          | رَبِّكُمَا تُكَذِّبَانِ ، خَلَقَ الْإِنسَانَ مِن صَلْصَالٍ كَالْفَحَّارِ ،          |
|            |       |          | وَخَلَقَ الْحِانَّ مِن مَّارِجٍ مِّن نَّارٍ ، فَبِأَيِّ آلَاء رَبِّكُمَا            |
|            |       |          | تُكَذِّبَانِ ، رَبُّ الْمَشْرِقَيْنِ وَرَبُّ الْمَغْرِبَيْنِ ، فَبِأَيِّ آلَاء      |
|            |       |          | رَبِّكُمَا تُكَذِّبَانِ ، مَرَجَ الْبَحْرَيْنِ يَلْتَقِيَانِ ، بَيْنَهُمَا بَرْزَخٌ |
|            |       |          | لَّا يَبْغِيَانِ ، فَبِأَيِّ آلَاء رَبِّكُمَا تُكَذِّبَانِ ، يَخْرُجُ مِنْهُمَا     |
|            |       |          | اللُّوْلُوُ وَالْمَرْجَانُ ﴾                                                        |
| 299        | 9     | الرحمان  | ﴿وَأَقِيمُوا الْوَزْنَ بِالْقِسْطِ وَلَا تُخْسِرُوا الْمِيزَانَ ﴾                   |
| 341        | 10    |          |                                                                                     |
| 53         | 10    | الرحمان  | ﴿ وَالْأَرْضَ وَضَعَهَا لِلْأَنَامِ ﴾                                               |
| 101        | 11 10 |          |                                                                                     |
| 343        | 11-10 | الواقعة  | ﴿ وَالسَّابِقُونَ السَّابِقُونَ ، أُوْلَئِكَ الْمُقَرَّبُونَ ﴾                      |
| 370<br>407 | 03    | الحديد   | ﴿ هُوَ الْأُوَّلُ وَالْآخِرُ وَالظَّاهِرُ وَالْبَاطِنُ ﴾                            |
| 86         | 07    | الحديد   | ﴿ وَأَنفِقُوا مِمَّا جَعَلَكُم مُّسْتَخْلَفِينَ فِيهِ ﴾                             |
| 87         |       |          | & S.                                            |
| 145        |       |          |                                                                                     |
| 407        | 13    | الحديد   | ﴿ فَضُرِبَ بَيْنَهُم بِسُورٍ لَّهُ بَابٌ بَاطِئُهُ فِيهِ الرَّحْمَةُ وَظَاهِرُهُ    |
|            |       |          | مِن قِبَلِهِ الْعَذَابُ                                                             |
| 343        | 22    | الحديد   | ﴿ مَا أَصَابَ مِن مُّصِيبَةٍ فِي الْأَرْضِ وَلَا فِي أَنفُسِكُمْ إِلَّا             |
|            |       |          | فِي كِتَابٍ مِّن قَبْلِ أَن نَّبْرَأَهَا ﴾                                          |
| 172        | 11    | الجحادلة | ﴿ وَالَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ درجات﴾                                              |
| 194        |       |          |                                                                                     |
| 117        | 21    | الجحادلة | ﴿ كَتَبَ اللَّهُ لَأَغْلِبَنَّ أَنَا وَرُسُلِي إِنَّ اللَّهَ قَوِيٌّ عَزِيزٌ ﴾      |
| 330        |       |          | . , , , , , , , , , , , , , , , , , , ,                                             |
| 339        |       |          |                                                                                     |

| الصفحة     | رقمها    | السورة    | الآية                                                                                  |
|------------|----------|-----------|----------------------------------------------------------------------------------------|
| 117        | 22       | الجحادلة  | ﴿ أُوْلَئِكَ كَتَبَ فِي قُلُوكِهِمُ الْإِيمَانَ وَأَيَّدَهُم بِرُوحٍ مِّنْهُ           |
| 330<br>339 |          |           | وَيُدْخِلُهُمْ جَنَّاتٍ بَحْرِي مِن تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ خَالِّدِينَ فِيهَا          |
|            |          |           | رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ أُوْلَئِكَ حِزْبُ اللَّهِ أَلَا إِنَّ          |
|            |          |           | حِزْبَ اللَّهِ هُمُ الْمُفْلِحُونَ "كَتَبَ فِي قُلُوكِمِمُ الْإِيمَانَ،                |
| 299        | 08       | الحشر     | ﴿ لِلْفُقَرَاءِ الْمُهَاجِرِينَ الَّذِينَ أُخْرِجُوا مِن دِيارِهِمْ وَأَمْوَالِمِمْ    |
|            |          |           | يَبْتَغُونَ فَضْلاً مِّنَ اللَّهِ وَرِضْوَاناً وَيَنصُرُونَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ        |
|            |          |           | أُوْلَئِكَ هُمُ الصَّادِقُونَ ﴾                                                        |
| 76         | 24/23/22 | الحشر     | ﴿ هُوَ اللَّهُ الَّذِي لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ عَالِمُ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ         |
| 263        |          |           | هُوَ الرَّحْمَنُ الرَّحِيمُ ، هُوَ اللَّهُ الَّذِي لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ الْمَلِكُ    |
|            |          |           | الْقُدُّوسُ السَّلَامُ الْمُؤْمِنُ الْمُهَيْمِنُ الْعَزِينُ الْجُبَّارُ الْمُتَكَبِّرُ |
|            |          |           | سُبْحَانَ اللَّهِ عَمَّا يُشْرِكُونَ ، هُوَ اللَّهُ الْخَالِقُ الْبَارِئُ              |
|            |          |           | الْمُصَوِّرُ لَهُ الْأَسْمَاءِ الْخُسْنَى يُسَبِّحُ لَهُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ         |
|            |          |           | وَالْأَرْضِ وَهُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ                                               |
| 192        | 4        | الصف      | ﴿ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الَّذِينَ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِهِ صَفّاً كَأَنَّهُم         |
|            |          |           | بُنيَانٌ مَّرْصُوصٌ ﴾                                                                  |
| 299        | 6        | الجمعة    | ﴿ قُلْ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ هَادُوا إِن زَعَمْتُمْ أَنَّكُمْ أَوْلِيَاء لِلَّهِ      |
|            |          |           | مِن دُونِ النَّاسِ فَتَمَنَّوُا الْمَوْتَ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ،                      |
| 299        | 7        | الجمعة    | ﴿ وَلَا يَتَمَنَّوْنَهُ أَبَداً بِمَا قَدَّمَتْ أَيْدِيهِمْ                            |
| 67         | 10       | الجمعة    | ﴿ وَاذْكُرُوا اللَّهَ كَثِيراً لَّعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ﴾                               |
| 115        | 11       | الجمعة    | ﴿وَإِذَا رَأَوْا بِّحَارَةً أَوْ هَوْاً انفَضُّوا إِلَيْهَا﴾                           |
| 121<br>269 | 7        | المنافقون | . ,                                                                                    |
|            |          |           | ﴿ وَلِلَّهِ خَزَائِنُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ ﴾                                      |
| 101        | 8        | المنافقون | ﴿ وَلِلَّهِ الْعِزَّةُ وَلِرَسُولِهِ وَلِلْمُؤْمِنِينَ ﴾                               |
| 269        | 1        | التغابن   | ﴿ لَهُ الْمُلْكُ وَلَهُ الْحُمْدُ ﴾                                                    |

| الآية السورة رقمها الصفحة |
|---------------------------|
|---------------------------|

| 311 | 16    | التغابن  | ﴿ وَمَن يُوقَ شُحَّ نَفْسِهِ فَأُوْلَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ﴾                          |
|-----|-------|----------|-----------------------------------------------------------------------------------------|
| 93  | 3.2   | الطلاق   | ﴿ وَمَن يَتَّقِ اللَّهَ يَجْعَل لَّهُ مَخْرَجاً، وَيَرْزُقْهُ مِنْ حَيْثُ لَا           |
| 100 |       |          |                                                                                         |
| 102 |       |          | يَحْتَسِبُ وَمَن يَتَوَكَّلْ عَلَى اللَّهِ فَهُوَ حَسْبُهُ                              |
| 156 |       |          |                                                                                         |
| 175 |       |          |                                                                                         |
| 293 |       |          |                                                                                         |
| 318 |       |          |                                                                                         |
| 379 |       |          |                                                                                         |
| 409 | 07    |          |                                                                                         |
| 421 | 07    | الطلاق   | ﴿ لِيُنفِقْ ذُو سَعَةٍ مِّن سَعَتِهِ وَمَن قُدِرَ عَلَيْهِ رِزْقُهُ فليُنفق             |
|     |       |          | مما آتاه الله ﴾                                                                         |
| 53  | 12    | الطلاق   | ﴿ اللَّهُ الَّذِي خَلَقَ سَبْعَ سَمَاوَاتٍ وَمِنَ الْأَرْضِ مِثْلَهُنَّ                 |
|     |       |          | يَتَنَزَّلُ الْأَمْرُ بَيْنَهُنَّ لِتَعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ |
|     |       |          | وَأَنَّ اللَّهَ قَدْ أَحَاطَ بِكُلِّ شَيْءٍ عِلْماً ﴾                                   |
| 171 | 21    | الملك    | ﴿ أُمَّنْ هَذَا الَّذِي يَرْزُقُكُمْ إِنْ أَمْسَكَ رِزْقَهُ ﴾                           |
| 379 | 16    | الجن     | ﴿ وَأَلُّو اسْتَقَامُوا عَلَى الطَّرِيقَةِ لَأَسْقَيْنَاهُم مَّاء غَدَقاً ﴾             |
|     |       |          |                                                                                         |
| 62  | 19    | الجن     | ﴿ وَأَنَّهُ لَمَّا قَامَ عَبْدُ اللَّهِ يَدْعُوهُ ﴾                                     |
| 174 |       |          | , , , , , , , , , , , , , , , , , , ,                                                   |
| 418 |       |          |                                                                                         |
| 295 | 2627  | الجن     | ﴿ عَالِمُ الْغَيْبِ فَلَا يُظْهِرُ عَلَى غَيْبِهِ أَحَداً، إِلَّا مَنِ                  |
|     |       |          | ارْتَضَى مِن رَّسُولٍ ﴾                                                                 |
| 97  | 04    | المدثر   | ﴿ وَثِيَابَكَ فَطَهِّرْ ﴾                                                               |
| 411 | 5655  | المدثر   | ﴿ فَمَن شَاء ذَكَرَهُ، وَمَا يَذْكُرُونَ إِلَّا أَن يَشَاءَ اللَّهُ ﴾                   |
| 119 | 02    | القيامة  | ﴿ وَلَا أُقْسِمُ بِالنَّفْسِ اللَّوَّامَةِ ﴾                                            |
| 211 |       |          | ا ﴿ وَ اَ اَسْمَا فِي اَعْدِانَةِ ﴾                                                     |
| 438 | 19-18 | القيامة  | ﴿ فَإِذَا قَرَأْنَاهُ فَاتَّبِعْ قُرْآنَهُ، ثُمَّ إِنَّ عَلَيْنَا بَيَانَهُ ﴾           |
| 218 | 20    | النازعات | ﴿ فَأَرَاهُ الْآيَةَ الْكُبْرَى ﴾                                                       |

| الصفحة     | رقمها | السورة              | الآية                                                                        |
|------------|-------|---------------------|------------------------------------------------------------------------------|
| 410        | 29.28 | التكوير             | وَمَن شَاء مِنكُمْ أَن يَسْتَقِيمَ، وَمَا تَشَاؤُونَ إِلَّا أَن يَشَاءَ      |
|            |       | المحوير             |                                                                              |
|            |       |                     | اللَّهُ ﴾                                                                    |
| 78         | 17    | الغاشية             | ﴿ أَفَلَا يَنظُرُونَ إِلَى الْإِبِلِ كَيْفَ خُلِقَتْ﴾                        |
| 243        |       |                     | , , , , , , , , , , , , , , , , , , , ,                                      |
| 51         | 30-27 | الفجر               | ﴿ يَا أَيُّتُهَا النَّفْسُ الْمُطْمَئِنَّةُ ارْجِعِي إِلَى رَبِّكِ رَاضِيَةً |
| 115        |       |                     | مَّرْضِيَّةً فَادْخُلِي فِي عِبَادِي وَادْخُلِي جَنَّتِي ﴾                   |
| 119        |       |                     | مرفبية فادمني في فبادي وادمني جنبي                                           |
| 143        |       |                     |                                                                              |
| 210        |       |                     |                                                                              |
| 213        |       |                     |                                                                              |
| 280        |       |                     |                                                                              |
| 303<br>304 |       |                     |                                                                              |
| 341        |       |                     |                                                                              |
| 345        |       |                     |                                                                              |
| 417        |       |                     |                                                                              |
| 88         | 04    | الضحى               | ﴿ وَلَلْآخِرَةُ خَيْرٌ لَّكَ مِنَ الْأُولَى ﴾                                |
| 98         | 06    | الضحى               | ﴿ أَلَمْ يَجِدْكَ يَتِيماً فَآوَى ﴾                                          |
| 313        |       |                     |                                                                              |
| 90         | 04    | الشرح               | ﴿ وَرَفَعْنَا لَكَ ذِكْرَكَ ﴾                                                |
| 404        | 04    | التين               | ﴿ لَقَدْ خَلَقْناَ الإنسان فِي أَحْسَنِ تَقْويمٍ ﴾                           |
| 405        | 07    | البينة              | ﴿ إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ أُولَئِكَ هُمْ خَيْرُ     |
|            |       |                     | الْبَرِيَّةِ ﴾                                                               |
| 212        | 08    | البينة              | ﴿رَّضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ ﴾                                  |
| 227        | 2.1   | النصر               | ﴿ إِذَا جَاءَ نَصْرُ اللَّهِ وَالْفَتْحُ وَرَأَيْتَ النَّاسَ يَدْخُلُونَ فِي |
|            |       |                     | دِينِ اللَّهِ أَفْوَاجًا ﴾                                                   |
| 180        | 3     | النصر               | ` /                                                                          |
| 227        |       | ، <i>نىخبىر</i><br> | ﴿ فَسَبِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ وَاسْتَغْفِرْهُ إِنَّهُ كَانَ تَوَّابًا ﴾       |
| 186        | 01    | الإخلاص             | ﴿ قُلْ هُوَ الله أَحَدُ ﴾                                                    |
| 269        |       |                     | , , ,                                                                        |

## فهرس الأحاديث و الآثار مرتبة حسب الحروف

| الصفحة | نص الحديث                                                                                            |
|--------|------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 57     | أَشَدُّ الأَعمَالِ ثَلَاثَةٌ : إِنصَافُ الرَّجُلِ مِن نَفْسِهِ، وَمُوَاسَاةُ الأَخِ فِي المَالِ،     |
|        | وَذِكْرُ اللهِ عَزَّ وَجَلَّ .                                                                       |
| 83     | أُشدُدْ خَنقَكَ.                                                                                     |
| 209    | أصحابي كالنجوم بأيهم اقتديتم اهتديتم.                                                                |
| 443    | أَصْدَقُ كَلِمَةٍ قَالَهَا الشَّاعِرُ كَلِمَةُ لَبِيدٍ أَلَا كُلُّ شَيْءٍ مَا خَلَا اللَّهَ بَاطِلُ. |
| 291    | أعبد الله بالرضا، فإن لم تستطع ففي الصبر على ما تكره خير كثير.                                       |
| 59     | أَقْرَبُ مَا يَكُونُ العَبدُ مِن رَبِّهِ فِي السُّجُودِ.                                             |
| 207    | ألا أدلكم على شيء إذا فعلتموه تحاببتم أفشوا السلام بينكم.                                            |
| 216    |                                                                                                      |
| 118    | إِنَّ اللهَ لَمَّا قَضَى الْخُلْقَ كَتَبَ كِتَابًا فهو عِنْدَهُ فَوقَ عَرْشِهِ : إِنَّ رَحْمَتِي     |
|        | سَبَقَتْ غَضَبِي وَلُولاً ذَلِكَ لَهَلَكْتُمْ.                                                       |
| 118    | إِنَّ اللهَ لَمَّا قَضَى الخَلقَ كَتَبَ كِتَابًا فَهُوَ عِندَهُ فَوقَ عَرشِهِ :إِنَّ رَحَمَتِي       |
|        | سَبَقَتْ غَضَبِي، وَلَولَا ذَلِكَ لَهَلَكتُمْ.                                                       |
| 330    | إن الله لما قضى الخلق كتب كتابا فهو عنده فوق عرشه :إن رحمتي سبقت                                     |
|        | غضبي، ولولا ذلك لهلكتم.                                                                              |
| 172    | إن الملائكة لتضع أجنحتها لطالب العلم.                                                                |
| 228    | إن عبدا خيره الله بين أن يؤتيه من زهرة الدنيا ما شاء وبين ما عنده                                    |
|        | فاختار ما عنده.                                                                                      |
| 348    | إِنَّ لِلَّهِ تِسْعَةً وَتِسْعِينَ اسْمًا مَنْ أَحْصَاهَا دَخَلَ الْجُنَّةَ.                         |
| 349    |                                                                                                      |
| 58     | إِنَّ للهِ مَائَةَ خُلُقٍ فَمَن تَخلَّ َقَ بِواحِدٍ مِنهَا دَخَلَ الجُنَّة .                         |

| الصفحة    | نص الحديث                                                                                                   |
|-----------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 228       | إِنَّ مِن أَمَنِّ النَّاسِ عَلَيَّ فِي صُحْبتِهِ وَمَالِهِ أَبُو بَكْرٍ ، وَلَو كُنتُ مُتَّخِذًا            |
|           | خَلِيلاً مِن أُمَّتِي لاتَّخَذتُ أَبَا بَكْرٍ إِلا خلة الإسلام، لا يبقين في                                 |
|           | المسجد خوخة إلا خوخة أبي بكر.                                                                               |
| 65        | أَنَا جَلِيسُ مَن ذَكَرَنِي.                                                                                |
| 174       | أَنَا سَيِّدُ وَلَدِ آدَمَ وَلَا فَحْرَ.                                                                    |
| 418<br>62 |                                                                                                             |
| 65        | أَنَا عِندَ ظَنِّ عَبدِي بِي إِذَا ذَكَرِنِي ، فَإِن ذَكَرِنِي فِي نَفْسِهِ ذَكَرتُهُ فِي نَفسِي،           |
|           | وَإِن ذَكَرَنِي وَحدَهُ ذَكُرْتُهُ وَحدِي ، وَإِن ذَكَرِنِي فِي مَلَإٍ ذَكَرْتُهُ فِي مَلَإٍ خَيرٍ          |
|           | مِنْهُ.                                                                                                     |
| 174       | إنما أنا عبد لا آكل متكئا، إنما أنا عبد الله، آكل كما يأكل العبيد.                                          |
| 418       |                                                                                                             |
| 379       | إنه لا ينال ما عند الله بالسخط.                                                                             |
| 41        | إِنِّي لَيُغَانُ عَلَى قَلْبِي، وَإِنِّي لأَستَغْفِرُ الله فِي الْيَومِ سَبَعِينَ مَرَةً.                   |
| 391       | أوتيت جوامع الكلم، واختصر لي الكلام اختصارا.                                                                |
| 403       | أول ما خلق الله تعالى نقطة فنظر إليها بالهيبة فتضعضعت وسالت فسيّلها                                         |
|           | ألفاً، وجعلها مبتدأ كتابه، واستفتاح حروفه.                                                                  |
| 59        | أَيُّ الأَعمَالِ أَفضَلُ، قَالَ: الصَّلَاةُ لِمَوَاقِيتِهَا.                                                |
| 148       | الإِيمَانُ بِضْعٌ وَسَبْعُونَ شُعْبَةً أَعْلاَهَا لاَ إِلَهَ إِلاَّ الله وَأَدنَاهَا إِمَاطَةُ الأَذَى عَنِ |
|           | الطَّرِيقِ وَالْحَيَاءُ شُعبَةٌ مِنَ الإِيمَانِ.                                                            |
| 163       | بُنِيَ الإِسلاَمُ عَلَى خَمْسِ، أَن يُوحَّدَ اللَّهُ.                                                       |
| 163       | تَحرِيمُهَا التَّكْبِيرُ.                                                                                   |
| 58        | تَخَلَّقُوا بِأَخلَاقِ اللهِ.                                                                               |
| 192       | تَفْضُلُ صَلَاةُ الْجُمَاعَةِ عَلَى صَلَاةِ الْفَذِّ بِحَمْسٍ وَعِشْرِينَ دَرَجَةً.                         |
| 201       | حُفَّتْ الْجُنَّةُ بِالْمَكَارِهِ وَحُفَّتْ النَّارُ بِالشَّهَوَاتِ.                                        |

| الصفحة | نص الحديث                                                                                         |
|--------|---------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 124    | الدُنْيَا جِيفَةٌ قَذِرَةٌ.                                                                       |
| 291    | ذاق طعم الإيمان من رضي بالله ربا، وبالإسلام دينا، وبمحمد صلى الله                                 |
|        | عليه وسلم نبيا ورسولا.                                                                            |
| 63     | الذَّاكِرُونَ اللهَ كَثِيرًا وَالذَّاكِرَاتِ هُمْ السَّابِقُونَ وَالْفَائِزُونَ.                  |
| 218    | رأيت الجنة.                                                                                       |
| 57     | سَبَقَ المُفْرَدُونَ، قَالُوا: يَا رَسُولَ اللهِ، وَمَا المُفْرَدُونَ؟ قَالَ: الذَّاكِرِينَ اللهَ |
|        | گثِيرًا وَالذَّاكِرَاتِ.                                                                          |
| 59     | الصَّلَاةُ لِوَقْتِهَا.                                                                           |
| 172    | طَالِبُ العِلْمِ تَكَفَّلَ اللهُ بِرِزْقِهِ                                                       |
| 218    | عبد نور الله قلبه بنور الإيمان.                                                                   |
| 172    | الْعُلَمَاءَ وَرَنَّةُ الْأَنْبِيَاءِ                                                             |
| 194    |                                                                                                   |
| 177    | فاتقوا الله وأجملوا في الطلب.                                                                     |
| 384    |                                                                                                   |
| 390    | ت                                                                                                 |
| 182    | فإذا رأيت الذين يتبعون ما تشابه منه ، فأولئك الذين سمّى اللَّه                                    |
|        | فاحذروهم.                                                                                         |
| 180    | كان رسول اللَّه ﷺ يقول في ركوعه وسجوده : سُبْحَانَكَ اللَّهُمَ                                    |
|        | وَبِحَمْدِكَ، اللَّهم اغْفِر لِي يَتَأَوَّلُ القُرْآنَ.                                           |
| 64     | كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يكون في بيته يخصف النعل ويعين                                    |
|        | الخادم، فإذا نودي للصلاة قام كأنه لا يعرفنا.                                                      |
| 52     | كُلُّكُمْ رَاعٍ وَكُلُّكُمْ مَسْئُولٌ عَنْ رَعِيَّتِهِ .                                          |
|        |                                                                                                   |

| الصفحة | نص الحديث                                                                                              |
|--------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 429    | كم من مستدرج بالإحسان إليه، وكم من مفتون بالثناء عليه، وكم من                                          |
|        | مغرور بالستر عليه.                                                                                     |
| 241    | كُنْتُ سَمْعَهُ الَّذِي يَسْمَعُ بِهِ وَبَصَرَهُ الَّذِي يُبْصِرُ بِهِ وَلِسَانَهُ الذِي يَنطِقُ بِهِ. |
| 66     | كنت له سمعا وبصرا ولسانا ويدا ومؤيدا                                                                   |
| 271    | كُنْتُ كَنْزًا لَمْ أُعْرَفْ فَأَرَدْتُ أَنْ أُعْرَفَ فَخَلَقْتُ خَلْقًا فَعَرَّفْتُهُمْ بِي فبي       |
| 403    | عَرَفُونِي .                                                                                           |
| 163    | َ                                                                                                      |
| 226    | ت<br>لكل آية ظهر وبطن ولكل حرف حد ومطلع.                                                               |
| 392    | ا على آية العهر وبيش وعلى عرف عنا ومصلح.                                                               |
| 218    | لكل حق حقيقة فما حقيقة إيمانك.                                                                         |
| 62     | لَلَّهُ أَرْحَمُ بِعِبَدِه المُؤْمِنْ مِنْ هَذِهِ بِوَلَدِهَا .                                        |
| 438    | لله أفرح بتوبة عبد                                                                                     |
| 182    | اللَّهُمَّ فَقِّههُ فِي الدِّينِ وَعَلِّمْهُ التَّأْوِيلَ.                                             |
| 210    | لوكان رسول الله عليه الصلاة والسلام، كاتما شيئا من الوحي لكتم هذه                                      |
|        | السورة.                                                                                                |
| 124    | لُو كَانتْ الدُّنْيَا تَزِنُ عِندَ اللهِ جَنَاحَ بَعُوضَةٍ مَا سَقَى كَافِرًا مِنهَا شَرِبَةَ مَاءٍ.   |
| 227    | ما أعلم منها إلا ما تعلم                                                                               |
| 377    | ما سبقكم أبو بكر بصوم ولا صلاة ولكن بشيء وقر في صدره.                                                  |
| 124    | مَا طَعَامُك؟ قال: اللَّحمُ واللَّبنُ يَا رَسُولَ اللهِ صلى الله عليه وسلم، قَالَ:                     |
|        | ثُمَّ يَعُودُ إِلَى مَاذَا؟ قَالَ: إِلَى مَا عَلِمتَ يَا رَسُولَ اللهِ صلى الله عليه وسلم،             |
|        | قَالَ: فَإِنَّ اللَّهَ جَعَلَ مَا يَخرُجُ مِنِ ابنِ آدَمَ مَثَلاً لِلدُّنْيَا.                         |

| الصفحة | نص الحديث                                                                                                   |
|--------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 57     | مَا عَمِلَ ابنُ آدَمَ عَمَلاً أَنجَى لَهُ مِن عَذَابِ اللهِ مِن ذِكْرِ اللهِ .                              |
| 209    | مَا كُنَّا نَظُنُّ أَنَّ أَحَدًا مِنَّا يُرِيدُ الدُّنيَا.                                                  |
| 59     | المُصلِّي يُنَاجِي رَبَّهُ.                                                                                 |
| 211    | من تواضع لله رفعه الله.                                                                                     |
| 391    | من حسن إسلام المرء تركه ما لا يعنيه.                                                                        |
| 57     | مَن شَغَلَهُ ذِكْرِي عَن مَسْأَلَةٍ أُعْطِيهِ أَفضَلَ مَا أُعْطِي السَّائِلِينَ .                           |
| 241    | من عرف نفسه عرف ربه                                                                                         |
| 145    | نَحَنُ مَعَاشِرَ الأَنبِيَاءِ لاَ نُورَثُ مَا تَرَكنَاهُ صَدَقَة.                                           |
| 194    | وَإِنَّ الْمَلائِكَةَ لَتَضَعُ أَجْنِحَتَهَا لِطَالِبِ الْعِلْمِ.                                           |
| 61     | وَبِالْإِسْلَامِ دِينًا.                                                                                    |
| 196    | وَمَا تَرَدَّدْتُ عَنْ شَيْءٍ أَنَا فَاعِلُهُ تَرَدُّدِي عَنْ نَفْسِ الْمُؤْمِنِ يَكْرَهُ الْمَوْتَ وَأَنَا |
|        | أَكْرَهُ مَسَاءَتَهُ                                                                                        |
| 53     | يا ابنَ آدم ، خَلَقْتُ الأَشياءَ مِن أَجْلِكَ ، وخَلَقْتُكَ مِنْ أَجِلْي ، فَلا                             |
|        | تَشْتَغِل بما خُلِق لأجلك عَمَّا خُلِقْت لأجْله .                                                           |
| 148    | يُخرِجُ اللهُ مَن النَّارِ مَن كَانَ فِي قَلبِهِ مِثْقَالُ ذَرَّةٍ مِن إِيمَانٍ.                            |
| 193    | يَدُ اللَّهِ مَعَ الْجُمَاعَةِ.                                                                             |

## فهرس الأشعار مرتبة حسب الحروف

| الصفحة | البحر      | القائل        | نص الأبيات                                                                       |
|--------|------------|---------------|----------------------------------------------------------------------------------|
|        |            |               |                                                                                  |
| 372    | بحر الوافر | لم أعرف لها   | إذا العشرون من شعبان ولت فواصل شرب ليلك بالنهار                                  |
|        |            | قائل          | ولا تشرب بأقداح صغار فقد ضاق الوقت عن الصغار                                     |
| 75     | بحر الطويل | ابن عطاء الله | أيا صاح هذا الركب قد سار مسرعا ونحن قعود ما الذي أنت صانع                        |
|        |            | السكندري      | وغيرها من الأبيات                                                                |
| 72     | بحر        | ابن عطاء الله | بكرت تلوم على زمان أجحفا فصدفت عنها علها أن تصدفا                                |
|        | الكامل     | السكندري      | وغيرها من الأبيات                                                                |
| 76     | بحر        | لم أعرف لها   | صح الوجود له شرعا ومعرفة إن التحيّر في دعوى                                      |
|        | البسيط     | قائل          | -<br>تَطَلُّ ِ به                                                                |
|        |            |               | وغيرها من الأبيات                                                                |
| 79     | مجزوء      | أبو العباس    | فلولاه ولولانا لما كان الذي كانا                                                 |
|        | الوافر     | المرسىي       |                                                                                  |
| 76     | بحر        | لم أعرف لها   | كَرِرْ عَلَيَّ الذِّكرَ مِنْ أَسْمَائِهِ وَاجْلُو الْقُلُوبَ بنُورِهِ وسَنَائِهِ |
|        | الكامل     | قائل          | وغيرها من الأبيات                                                                |
| 74     | بحر        | ابن عطاء الله | لا تشتغّل بالعتب يومك للورى فيضيع وقتك والزمان قصير                              |
|        | الكامل     | السكندري      |                                                                                  |
| 372    | بحر        | أبو نواس      | لو كان لي مسعد بالراح يسعدني لما انتظرت بشرب الراح إفطارا                        |
|        | البسيط     | الحسن بن      | الراح شيء شريف أنت شاربه فاشرب ولو حملتك الراح أوزارا                            |
|        |            | هانئ بن عبد   | يا من يلوم على صهباء صافية كن في الجنان ودعني أسكن النار                         |
|        |            | الأول (146هـ  | *                                                                                |
|        |            | . 198 هر)     |                                                                                  |

| الصفحة    | البحر           | القائل                          | نص الأبيات                                                                                                                                                                        |
|-----------|-----------------|---------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 26        | مجزوء<br>الكامل | أبو العباس<br>المرسي            | لي سادة من عزهم أقدامهم فوق الجباه إن لم أكن منهم فلي في حبهم عز وجاه                                                                                                             |
| 12        | مجزوء<br>الكامل | ابن عطاء الله<br>السكندري       | ليلي بوجهك مقمر وظلامه في الناس سار والناس في سدف الظلا م ونحن في ضوء النهار                                                                                                      |
| 77<br>129 | بحر<br>الطويل   | صالح بن عبد<br>القدوس<br>( هـ . | متى يبلغ البنيان يوما تمامه إذا كنت تبنيه وغيرك يهدم                                                                                                                              |
| 70        | بحر<br>الوافر   | ابن عطاء الله                   | مرادي منك نسيان المراد ذا رمت السبيل إلى الرشاد وغيرها من الأبيات                                                                                                                 |
| 389       | بحر<br>المديد   | عبد الصمد بن<br>المعذل (        | وجهك المأمول حجتنا يوم يأتي الناس بالحجج                                                                                                                                          |
| 130       | بحر<br>الكامل   | ابن عطاء الله<br>السكندري       | وخفف عني ما ألاقي من العنا *** علمي بأنك أنت المبتلي والمقدر وما لأمري عما قضى الله معدل *** وليس له منه الذي يتخير                                                               |
| 264       | بحر<br>الطويل   | لم أعرف لها<br>قائل             | وَكَلْتُ الِيكم فِي بَلاَيَا تَنُوبُنِي *** فَأَلْفَيْتُكُمْ عَوْناً كَرِيماً مُمَجَّدا                                                                                           |
| 135       |                 | أبو الحسين<br>النوري            | وكم رمت أمرا خرت لي في انصرامه *** فلا زلت بي مني أبر وأ رحما عزمت على أن أحس بخاطر *** على القلب إلا كنت أنت المقدما وأن لا تراني عند ما قد نهيتني *** لكونك في قلبي كبيرا معظما |

| الصفحة | البحر    | القائل      | نص الأبيات                                                              |
|--------|----------|-------------|-------------------------------------------------------------------------|
|        |          |             |                                                                         |
|        |          |             |                                                                         |
| 79     | بحر      | ابن الفارض  | وكيف وباسم الحق ظل تحققي تكون أراجيف الضلال مخيفتي                      |
|        | الطويل   |             | وغيرها من الأبيات                                                       |
| 77     | بحر      | لم أعرف لها | ولما رأيت القضا حاريا بلا شك فيه ولا مرية                               |
|        | المتقارب | قائل        | توكلت حقا على خالقي وألقيت نفسي مع الجرية                               |
| 78     | بحر      | لم أعرف لها | ويبدُو بأوصَافِ الحِمَالِ فلا يُرَى برُؤيَتِهِ شيئًا قَبِيحًا ولا رَدِي |
|        | الطويل   | قائل        | وغيرها من الأبيات                                                       |

## فهرس تفصيلي للموضوعات

|             | الصفحة                                     | العنوان                    |
|-------------|--------------------------------------------|----------------------------|
|             |                                            | الإهداء                    |
|             |                                            | شكر خاص                    |
| f           |                                            | مقدمة                      |
| تأليفئالىف  | طاء الله العلمية والصوفية وجهوده في اا     | مدخل تمهيدي : نشأة ابن عا  |
| <u>2</u>    | ن عطاء الله ونشأته العلمية والتعليمية      | المطلب الأول: ابن          |
| 3           | ، بابن عطاء الله                           | <u>1</u> التعريف           |
| 8           | لعلمية وبدايته الصوفية ومسيرته التعليمية : | −2 نشأته ال                |
| 8 67        | رحلة الأولى : حياته بالإسكندرية قبل 74     | أ– الـ                     |
| سنة 674     | - المرحلة الثانية: حياته بالإسكندرية بعد ، | ب –                        |
| 17          | المرحلة الثالثة : حياته في القاهرة         | ج -                        |
| 22          | ة ابن عطاء الله الصوفية وجهوده             | المطلب الثاني: نشأذ        |
| 24          | لمى أبي العباس المرسى                      | 1 - تعرُّفه ع              |
| 26          | زمرة المريدين                              | 2- دخوله ز                 |
| 28          | للطريقة الشاذلية                           | 3- خدمته ل                 |
| 30          | الشاذلية بين ابن عربي والغزالي             | 4- تصوف                    |
| 33          | ﺎء الله الشاذلي والطرق الصوفية في عصره .   | 5– ابن عط                  |
| 36          | ود ابن عطاء الله في التأليف                | المطلب الثالث: جه          |
| 37          | د مصنفات ابن عطاء الله                     | 1. تعداد                   |
| 39          | بخمسة مؤلفات تممنا في البحث                | 2. التعريف ا               |
| 45          | ن عطاء الله في التفسير                     | 3. تأليف ابر               |
| استعان بها) | اء الله (مصادره ، وسائله ، العلوم التي     | الفصل الأول : تفسير ابن عط |
| 48          |                                            | تمهید                      |
| 49          | عطاء الله في التفسير                       | المبحث الأول : مصادر ابن ع |
| 50          | آن وقراءاته                                | المطلب الأول : القرآ       |
| 51          | القرآن بالقرآن                             | 1. تفسير                   |
| 54          | لقراءات                                    | 2. بعض ا                   |
| لآثارلآثار. | بة القولية والفعلية والحديث القدسي وا      | المطلب الثاني: السن        |

| 57  | 1. السنة القولية                                          |
|-----|-----------------------------------------------------------|
| 58  | أ -الاستدلال بالحديث                                      |
| 61  | ب تأييد معنى الحديث بالآيات                               |
| 61  | ج. توظيف نص الحديث في بيان معنى الآية                     |
| 64  | 2. السنة الفعلية                                          |
| 65  | 3. الحديث القدسي                                          |
| 66  | 4. الكتب السابقة                                          |
| 69  | المطلب الثالث :الشعر الصوفي في تفسير ابن عطاء الله        |
| 70  | 1. نظمه الشعر لبسط معاني الآيات                           |
| 75  | 2. توظيفه الشعر الصوفي من غير نسبة                        |
| 79  | 3. توظيفه الشعر الصوفي المنسوب لقائله                     |
| 81  | المطلب الرابع: الأقوال المأثورة                           |
| 82  | 1. أقوال الصحابة                                          |
| 88  | 2. أقوال السابقين                                         |
| 88  | أ . أقوال المفسرين                                        |
| 90  | ب. أقوال أهل العلم                                        |
| 91  | ج . أقوال العارفين والزهاد                                |
| 93  | 3. أقوال الشيخين                                          |
| 94  | أ. الشيخ أبو الحسن الشاذلي                                |
| 99  | ب. الشيخ أبو العباس المرسي                                |
| 104 | 4. أقوال الصوفية                                          |
| 110 | لمبحث الثاني: اللغة ومستوياتها ووسائل البيان في التفسير   |
| 111 | . المطلب الأول: اللغة ومستوياتها في تفسير ابن عطاء الله . |
| 112 | 1. المستوى المعجمي                                        |
| 113 | 2. المستوى الصرفي                                         |
| 115 | 3. المستوى النحوي                                         |
| 116 | 4. المستوى البلاغي                                        |
| 119 | 5 . معانى الحروف5                                         |
| 122 | المطلب الثاني: ضرب الأمثال في معرض التفسير                |

| 124 | 1. التمثيل بالمحسوس                                                      |
|-----|--------------------------------------------------------------------------|
| 126 | 2. توظيف الآيات في التمثيل                                               |
|     | 3. شرح الآيات بالمثال                                                    |
| 131 | المطلب الثالث: الاستئناس بالحكاية                                        |
| 137 | المبحث الثالث: مسائل من العلوم التي استعان بها في تفسيره                 |
| 138 | المطلب الأول: مسائل من علوم القرآن و علم الفقه والأصول                   |
| 139 | 1. مسائل من علوم القرآن                                                  |
| 139 | أ . تناسب معاني الآيات                                                   |
| 141 | ب. أسباب النزول                                                          |
| 142 | ج. أحكام التجويد                                                         |
| 142 | 2. مسائل من علم الفقه والأصول                                            |
| 142 | أ. أصول الفقه                                                            |
| 143 | ب. مقاصد الشريعة                                                         |
| 144 | ج. مسائل في الفقه                                                        |
| 147 | المطلب الثاني : مسائل من العقيدة و علوم أخرى                             |
| 148 | 1. مسائل من العقيدة1                                                     |
| 154 | 2. مسائل من علوم أخرى                                                    |
| 154 | أ. علم المنطق                                                            |
| 154 | ب. سير الصحابة                                                           |
| 156 | ج. القصص القرآني                                                         |
| ف   | الفصل الثاني :التفسير والتأويل عند ابن عطاء الله وبيان أسلوبه في التأليا |
| 159 | نمهيد                                                                    |
|     | المبحث الأول :أنواع التفسير عند ابن عطاء الله وموقفه من التأويل          |
| 161 | المطلب الأول: أنواع التفسير عند ابن عطاء الله :                          |
|     | 1. التفسير بالمأثور                                                      |
| 164 | 2. التفسير اللغوي                                                        |
|     | 3. التفسير الموضوعي                                                      |
| 176 | 4. التفسير الإشاري                                                       |
| 178 | المطلب الثاني :التأويل وموقف ابن عطاء الله منه:                          |

| 179 | 1. التأويل في القرآن والسنة                                          |
|-----|----------------------------------------------------------------------|
| 183 | 2. التأويل في اصطلاح المتأخرين                                       |
| 185 | 3. أنواع التأويلات الباطلة                                           |
|     | 4. تأويل المتشابه                                                    |
| 190 | 5. موقف ابن عطاء الله من التأويل                                     |
|     | المبحث الثاني : منهج ابن عطاء الله في التفسير وموقفه من التفسير الإش |
| 199 | المطلب الأول: منهج ابن عطاء الله في التفسير                          |
| 201 | 1. شرح الفكرة بطريقة لطيفة مع الاستشهاد بالآيات                      |
| 201 | 2. تسمية معاني الآية فوائد                                           |
| 206 | طرح الاعتراض المتوهم في ظاهر الآية ثم الإجابة عليه                   |
| 210 | 3. الكشف عن حصائص الآية                                              |
| 213 | 4. توظيف معاني الآيات لترسيخ مبدأ "إسقاط التدبير"                    |
| 215 | 5. تفسير الآية بمعاني متعددة                                         |
| 216 | 6. منهجه العام في التفسير من خلال الآية 54 من سورة الأنعام           |
|     | المطلب الثاني:التفسير الإشاري وموقف ابن عطاء الله منه                |
|     | 1. أساس التفسير الإشاري وسمته                                        |
| 225 | 2. الاستدلال للتفسير الإشارى .                                       |
| 228 | 3. أقوال العلماء في التفسير الإشاري                                  |
|     | 4. شروط قبول التفسير الإشاري وأمثلته                                 |
| 240 | 5. موقف ابن عطاء الله من التفسير الإشاري                             |
| 241 | 6. أمثلة للتفسير الإشاري عند ابن عطاء الله                           |
| 244 | المبحث الثالث : أسلوب ابن عطاء الله في التأليف والتفسير              |
| 245 | 1. أسلوب ابن عطاء الله من خلال مؤلفاته                               |
| 250 | 2. استخلاصه لمعني الآية ثم صياغته بأسلوبه                            |
| 251 | 3. تفصيله في معنى الآية على أسلوب المناطقة                           |
| 252 | 4. توظيفه لأسلوب الوعظ                                               |
| 253 | 5. توظيفه لأسلوب المناجاة                                            |
| 255 | الفصل الثالث: البحث الدلالي في تفسير ابن عطاء الله                   |
|     | تمهید                                                                |

| 257            | الأول :الاشتقاق ودلالة الصيغ في تفسير ابن عطاء الله                                                    | المبحث               |
|----------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------|
| 258            | لب الأول : الاشتقاق وأنواعه                                                                            | المطا                |
| 259            | وريفه                                                                                                  | 1. ت                 |
| 260            | نواعه                                                                                                  | 1.2                  |
| 260            | أ. الاشتقاق الصغير                                                                                     |                      |
| 260            | أ. 1 – الاسم المفرد "الله"                                                                             |                      |
| 270            | أ.2 – حرف الألف                                                                                        |                      |
| 271            | ب. الاشتقاق الكبير                                                                                     |                      |
| 272            | طلب الثاني: دلالة الصيغ الصرفية والتركيبية                                                             | المع                 |
| 273            | 1. الصيغ الصرفية                                                                                       |                      |
| 273            | 2. أبنية الأسماء وأبنية الأفعال                                                                        |                      |
| 275            | 3. دلالة الاسم ودلالة الفعل                                                                            |                      |
| 280            | 4. معاني الإضافة                                                                                       |                      |
|                |                                                                                                        |                      |
| 281            | 5. دلالة الحروف                                                                                        |                      |
|                | <ol> <li>دلالة الحروف</li></ol>                                                                        | المبحث               |
| 285            | -                                                                                                      |                      |
| 285 <b>287</b> | الثاني : الدلالة اللغويّة وتطبيقاتها في تفسير ابن عطاء الله.                                           |                      |
| 285            | الثاني: الدلالة اللغويّة وتطبيقاتها في تفسير ابن عطاء الله. على الله الله الله الله الله الله الله ال  | المع                 |
| 285            | الثاني: الدلالة اللغويّة وتطبيقاتها في تفسير ابن عطاء الله. طلب الأول: تقسيم الألفاظ باعتبار الدلالة   | المع                 |
| 285            | الثاني: الدلالة اللغويّة وتطبيقاتها في تفسير ابن عطاء الله. طلب الأول: تقسيم الألفاظ باعتبار الدلالة   | المع                 |
| 285            | الثاني: الدلالة اللغويّة وتطبيقاتها في تفسير ابن عطاء الله. طلب الأول: تقسيم الألفاظ باعتبار الدلالة   | المع                 |
| 285            | الثاني : الدلالة اللغويّة وتطبيقاتها في تفسير ابن عطاء الله الله الأول: تقسيم الألفاظ باعتبار الدلالة  | المع                 |
| 285            | الثاني : الدلالة اللغويّة وتطبيقاتها في تفسير ابن عطاء الله.  للب الأول: تقسيم الألفاظ باعتبار الدلالة | الم <u>ع</u><br>أولا |
| 285            | الثاني : الدلالة اللغويّة وتطبيقاتها في تفسير ابن عطاء الله.  للب الأول: تقسيم الألفاظ باعتبار الدلالة | الم <u>ع</u><br>أولا |
| 285            | الثاني : الدلالة اللغويّة وتطبيقاتها في تفسير ابن عطاء الله الله الأول: تقسيم الألفاظ باعتبار الدلالة  | الم <u>ع</u><br>أولا |
| 285            | الثاني : الدلالة اللغويّة وتطبيقاتها في تفسير ابن عطاء الله.  للب الأول: تقسيم الألفاظ باعتبار الدلالة | الم <u>ع</u><br>أولا |
| 285            | الثاني : الدلالة اللغويّة وتطبيقاتها في تفسير ابن عطاء الله الله الأول: تقسيم الألفاظ باعتبار الدلالة  | الم <u>ع</u><br>أولا |

| 310 | 1. مفهوم الموافقة                                         |
|-----|-----------------------------------------------------------|
| 311 | 2. مفهوم المخالفة                                         |
| 314 | المطلب الثاني :الحقيقة والمجاز في تفسير ابن عطاء الله     |
| 316 | أولا: الحقيقة.                                            |
| 317 | 1. الحقيقة اللغوية                                        |
| 319 | 2. الحقيقة الشرعية                                        |
| 322 | 3. الحقيقة المعرفية                                       |
| 323 | ثانيا : المحاز                                            |
| 324 | 1. الجحاز بين قائل به ومانع له                            |
| 325 | 2. الجحاز اللغوي                                          |
| 325 | أ - الاستعارة                                             |
| 327 | ب - الجحاز المرسل                                         |
| 329 | ثالثا : بين الحقيقة والمحاز                               |
| 329 | 1.الجمع بين الحقيقة والجحاز                               |
| 330 | 2.التوسع في الحقيقة والجحاز                               |
| 332 | لمبحث الثالث : الظواهر اللغوية وأثرها في دلالة الآيات     |
| 334 | المطلب الأول: انفتاح الدلالة في الآيات على مستويات اللغة  |
| 336 | 1 . الانفتاح على المستوى المعجمي السياقي                  |
| 343 | 2. الانفتاح على المستوى التركيبي                          |
| 346 | 3 . ظاهرة العام والخاص                                    |
| 350 | المطلب الثاني:وجوه الإعجاز وأساليب الخطاب في تفسير الآيات |
| 352 | أولا : نظرة العلماء السابقين إلى السياق                   |
| 354 | ثانياً : وجوه الإعجاز في تفسير ابن عطاء الله              |
| 354 | 1 . الإعجاز من حيث الألفاظ                                |
| 355 | 2. الإعجاز من حيث التركيب                                 |
| 357 | ثالثا : بعض الأساليب وعلاقتها بالسياق                     |
| 358 | 1 . التقديم والتأخير وعلاقته بالسياق                      |
| 359 | 2 . الذكر والحذف وعلاقته بالسياق                          |
| 360 | أ. أمثلة للذكر                                            |

| 361 | ب. أمثلة للحذف                                                     |
|-----|--------------------------------------------------------------------|
| 362 | الفصل الرابع : لغة التصوف الإشارية وتوظيفها في تفسير ابن عطاء الله |
| 363 | تمهيد                                                              |
| 364 | المبحث الأول: طبيعة اللغة الصوفية وفهم الخطاب القرآني              |
| 365 | المطلب الأول: مسائل في طبيعة اللغة الصوفية                         |
| 366 | 1. قصور اللغة عن حمل المعرفة الصوفية                               |
| 368 | 2. تفاوت الدلالة حسب الفهم                                         |
| 371 | 3. المسموع واحد وتتعدد أفهام السامعين                              |
| 371 | 4. قد يفهم من اللفظ عكس قصد المتكلم                                |
| 373 | 5. إنشاء معجم مصطلحات الصوفية                                      |
| 375 | المطلب الثاني : مسائل في الفهم العميق لخطاب القرآني                |
| 376 | 1. تفاوت الناس في فهم الخطاب                                       |
| 378 | 2. عمق الفهم في النص القرآني                                       |
| 379 | 3. أهل المعرفة يفهمون الخطاب القرآني بمجموعه                       |
| 381 | المطلب الثالث: الفهم الإشاري للنصوص                                |
| 382 | 1. الفهم الإشاري للنص القرآني يفتح لبعض الناس دون بعض              |
| 382 | 2. ضرورة شرح ما أشكل من أقوال العارفين                             |
| 383 | 3. الفقه الحقيقي هو الفهم العميق الصحيح                            |
| 384 | 4. فهم النص القرآني بالنور                                         |
| 386 | المبحث الثاني : لغة التصوف الإشارية والتفسير                       |
| 387 | المطلب الأول : مسائل في لغة التصوف الإشارية                        |
| 388 | 1 . التعبير عن الأذواق بالألفاظ والعبارات                          |
| 388 | 2. توسع الصوفية في الإشارة                                         |
| 389 | 3. قصور العبارات عن الوفاء بالمضمون                                |
| 390 | 4. الوضوح والإبمام في تفسير الصوفية                                |
| 390 | 5. نصوص الوحي لا تتناهي معانيها5                                   |
| 391 | 6. النفوذ إلى باطن الآية مع الاعتراف بظاهرها                       |
| 393 | 7. تميز تفسير الصوفية عن تفسير الباطنية                            |
| 393 | 8. الانحراف عن التفسير الصحيح للآية تمسكا بالظاهر                  |

| 397 | المطلب الثاني: أمثلة من بيان ابن عطاء الله للأسرار والإشارات |
|-----|--------------------------------------------------------------|
| 397 | 1 . أسرار الاسم المفرد                                       |
| 400 | 2. أسرار للحروف                                              |
| 401 | 3. أسرار في حرف الألف                                        |
| 402 | 4. أسرار في تسمية حرف الألف                                  |
| 403 | 5 أسرار إشارية في نقطة الألف 5                               |
| 404 | 6. إشارات أخرى في نقطة الألف                                 |
| 406 | المطلب الثالث: أساسيات في لغة التفسير الصوفي                 |
| 407 | 1 . مبدأ الظاهر والباطن 1                                    |
| 410 | 2. مبدأ الحقيقة والشريعة                                     |
| 413 | المبحث الثالث: توظيف الشواهد القرآنية عند ابن عطاء الله      |
| 414 | المطلب الأول: شواهد الآيات على مبدأ إسقاط التدبير            |
| 420 | المطلب الثاني: توظيف شواهد الآيات في مصنف "الحكم"            |
| 445 | خاتـمة                                                       |
| 448 | ئبت المصادر والمراجع                                         |
| 472 | فهرس الآيات                                                  |
| 496 | فهرس الأحاديث النبوية                                        |
| 501 | فهرس الأشعار                                                 |
| 504 | فهرس الموضوعات                                               |