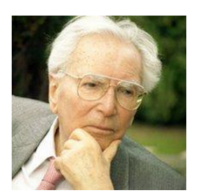
# " فَلْسَفَةُ الْمَعْنَى: العلاَج بالمعنَى المُتسَامِي" أحسمد الحَسَمْدي



فيكتور فرانكل(1905م- 1997 م)

"الوجودُ الإنساني هُو بالضَّرورة تسامٍ بالذَّاتُ وتجاوزٌ لها أكثر من أن يكُون تحقيقاً للذات!" . "الوجودُ الإنساني هُو بالضَّرورة تسامٍ بالذَّاتُ وتجاوزٌ لها أكثر من أن يكُون تحقيقاً للذات!" . "الوجودُ الإنساني هُو بالضَّرورة تسامٍ بالذَّات التي المُوتِ اللهِ اللهِ اللهُ الله

#### بدايسةً:

هَــل يستطيعُ الإنسان أن يتمسك بالحياة ولا يستسلم في وسـط الألم والعذاب الشديد المحيطين به من كل جهة، بل ويختار الحياة ويجد لها معنى؟!

من تجربة شخصية، إلى أهم مُشكلٍ في الوحود الإنساني: "مُصْكُلُ لَا الله أهم مُشكلٍ في الوحود الإنساني: "مُصَنْكُلُ المعنى "أو قُلْ مشكل "إرادة المعنى " هذه الإرادة المساوقة لـ: " إرادة اللّذة اللّذين تمركز حوله هما علمُ النفس الفرويدي؛ وهي كذلك مساوقة

<sup>1 &</sup>quot; الإنسان يبَحثُ عَن المعْنَى " د. فيكتور فرانكل ، ترجمة: د/طلعــت منــصور، دار القلــم – الكويــت، ط:الأولى: ١٩٨٢م. (١٤٧ صفحة). (ص: ١٤٧).

ل: "إرادة القوة" ومبدأ القوة اللَّذَيْنِ تمركز حول هُمَا علم النفس الآدلري- (نسبة الى: آدل الله النفس الفلسفي فيكتور فرانكل في كتابه: "الإنسسان يبَحثُ عَن المعنى " الباحث فيه عن سبل العثور عن المعنى لهذه المفردة الوجودية المتعالية بداية وغاية.

غدا فرانكل رمزا لأهم حركة في علم النفس المعاصر: ما يُعرفُ بالعلاج الوجودي الفلسفي: أحد كبرى علائق البحث الابستيمولوجي الفلسفي في التحليل النفسي الوجودي والذي يعتبر حقلا من الحقول الخصبة لبذور مداخل النظر التحديدي في: ماهوية/وظاهرية الوعي النفسي، حسب منطق هسسرل الظاهراتي، الساعي إلى الإدراك المتعالي للظاهرات الإنسانية.

## السَّعيُ لإفراغ الوُجُود الإنساني:

عندما يفقد الإنسان الثقة يكون سلوكه فاقدا لإرادة الحياة، فاقدا لكل مقدرة على المواصلة التي تعطيه المعنى المتسامي، كيف تكون الحال سوياً إذا لم ير في الوجود سوى النقطة السوداء المعتمة التي تعكر صفو الحياة من كل ما هو جميل، ومن كل ما هو بريء، ومن كل ما هو متسامى؟!.

<sup>3</sup> الإنسان يبحث عن المعنى (ص: ١٣١).

<sup>4</sup> حيثُ يقولُ منتقدا قصورَ نظرة الطب النفسي لإدراك تسامي الإنسان: "حاول الطب النفسي أن يفسس العقل الإنساني، على أنه مجرد نظام آلي" ميكانزم" وعلاج الأمراض العقلية على أساس تكنيكي/ تقني: وأعستقدُ أن هذا الحلم قد تَسبَدد !... ولسوف يعترفُ هذا الأخصائي الفني بأنه لا يرى في مريضه شيئا أكثر من ماكينة"! بدلا من أن يرى الكائن الإنساني المتسامي الذي يقف خلف المريض! فالكائن الإنساني لسيس شيئا واحداً، بل أشياء أخرى! " أ.هـ (م.س. ص:١٧٧،١٧٦) بتصرف.

<sup>5 (</sup>م.س. ص:۲۷).

يصل القهر بفرانكل وزملائه إلى الذروة في المعتقل الذي جعله يتسساءل عن عجائب تصرفاته غير القابلة للتفسير الطبي والنفسي السائد، الأمر الذي يجعل من هذه التصرفات في تلك الظروف المريرة، مُكَذِّباً للنظريات التي يضعها من لم يخوضوا التجربة الحقة؛ ففي خضم هذه التجارب المريرة ينام فيها فرانكل بجانب تسعة أشخاص ببطانيتين في صقيع البرد دون أن يمرض، ولا يغسل أسنانه لمدة طويلة ومع ذلك تبقى حلالها الأسنان واللثة أقوى من ذي قبل، ولا يجد فرصـة للاغتسال لعدة أيام بسبب تحمد الماء في الصنابير ويبقى خلالها الجلد صلدا رغم التقرحات والقذارة من العمل في التراب، ورغم ما يراود الجميع من فكرة الانتحار التي هي الرسالة الأحيرة للإعلان عن العجز والإفلاس في مواصلة البحث غرف الغاز وهي المرعبة فقدت بدورها القدرة على الإخافة والاستفزاز في هكذا ظروف!. الآن يُصبح لمقولة: "دوستويفسكي" معناها العميق هنا: "الإنسان كائن حي، بمقدوره أن يتعود على أي شيء!"؛ لكننا نقول لدوستويفسكي: "نعم، يستطيع الإنسان التعود على أي شيء، ولكن لا تسألنا كيف يتأتى ذلك؟! فبحوثنا النفسية لم تصل بنا حتى الآن إلى تفسير ذلك!؟"٢.

عالم متوحش يطلب منك أن تكون ورديَّ اللون باستمرار، يطلب منك أن تعمل بمقياسه الرقمي الوحيد: أن تُظْهِرَ قدرةً كافيـةً في العمـل والإنتـاج، والاستهلاك!، وأن لا تَعْرُجَ أثناء المشي وإلا فلو لوحظ ذلك عليك فـسيكون مصيرك غرف الغاز لتتبخر مع تلك المداخن!.

كيف تواجه كل هذا بــ:ابتسامة، تتسامى من غير سذاجة بحثا عن المعنى! لم لا و"رَدُّ الفعل غير السوي، إزاء موقف غير سوي، هو هنا استجابة سوية!" فمثلاً

<sup>6 (</sup>م.س. ص:۳۸ - ۳۹)بتصرف.

<sup>7 (</sup>م.س. ص: ۲).

من يُحَوَّل إلى مستشفى للأمراض العقلية، سيكون لهذا التحويل ردود أفعال غير سوية هي: مقياس درجة سوائه^! إنها ظروف تحاول أن تقتل كل قيم الأنا التي يجب أن تكافح لحفظها وتقديرها حتى الرمق الأخير.

في ظروف بئيسة ينتقل السمُعَدُّب فيها إلى الطور الثاني من ردود الفعل: طور البلادة والموت الانفعالي إزاء ردود الأفعال العقلية في فعندما تقوم بتنظيف البالوعات والمراحيض من البراز ويتطاير على وجهك شيء منها، ولا تستطيع أن تتأفف أو تهمس ببنت شفة، لأن الحارس يقف على رأسك ينتظر منك أي اشمئزازاً لينهال عليك لطما ورفسا، وتُضْرَب فقط لأنك مصابٌ بمرض الحُمَّى! هكذا تجري إماتة أيِّ رد فعل سوي لديك! ويتبلد حينها الرائي والمرئي من كل شي سوى الإحساس بالإهانة! ففي حياة الإنسان هناك لحظات يمكن أن يُظهر فيها نقمته وهي نقمة تتجه لا إلى الألم والقسوة التي لاقاها '' ولكن إلى الإهانة التي ارتبطت الموح الرباني! الإهانة التي تتجاوز حدش قداسة " مَعْبَد "الجسد المتسامي! إلى خدش معبد الروح الرباني!.

البلادة' تصبح حيلة دفاع ذاتي ذات أسباب نَفسَ مصبح عيلة دفاع ذاتي ذات أسباب نَفسَ مصبح المحسمية يتقوقع فيها المرء لينكص إلى الأحلام البدائية/الأحلام البيولوجية' التي تدور حول الخبز

<sup>8 (</sup>م.س. ص:۷۷).

<sup>9 (</sup>م.س. ص: ۲۶).

<sup>10 (</sup>م.س. ص: ۲۲).

<sup>11</sup> في لحظات الأزمات التي تستمر طويلا ثم تنقشع فجأة يتم استشعار درجة ذبول وتجمد المشاعر بالــسرور، والجمال إلخ... الملحوظة عند الخارج من تلك الظروف القاسية غير المستشعر لحدث وصــدمة زوال الأزمــة المفاجئ في حالة من تدبي درجة الانفعال لديه والتي تم ترويضها بشكل سالب، الأمر الذي يتطلب رعاية تعيــد الفطرة السوية إلى طبائعها الإنسانية النقية (انظر: (م.س. ص:١١٩-١٢٢)..

<sup>12 (</sup>الأحلام البيولوجية )مصطلح قمت بسكّه قاصداً به وصف الهستيريا الساعية للتمركز حـول الإشـباع الأولي لحاجات قيام الإنسان الضرورية، والتي لا يتمحور حولها الوجود الغائي الاستخلافي لعمارة العالم ورعايته من قبل الإنسان، وليس في هذا دعوة للرهبنة والغنوصية والفلسفة والتصوف المهملين للجسد المقدس ربانيــاً؛

والكعك والسجائر والحمامات الساخنة اللطيفة! إلخ... والتي يتم السعي إليها عند فقدها بـ: الأحلام المناميّة لإشباعها".

والعجيب أن الاهتمام الديني ينمو بسرعة وبشدة في هذه الظروف، فعمق الإيمان الديني كان مدهشا لأي زائر لتلك المجموعات البشرية المعذبة ذات الظروف العسيرة، الصلوات الارتجالية تُسمع وتُرى في كل زاوية من زوايا عربة نقل الماشية التي يركبون، حيث الجوع والبرد والملابس المهلهلة ألى الميني لهؤلاء البؤساء معنى وجدوا فيه التسامي الذي يخفف عنهم الاهتمام الديني لهؤلاء البؤساء معنى وجدوا فيه التسامي الذي يخفف عنهم

وإنما النقد يتوجه إلى أن يصبح الآني الضروري بديل عن الغائي الضروري ففي ذلك قتل لهما جميعًا وتـصنيم لحال التسامي الواعي المرتفع بهما معا في خط واحد يحملهما على كف الدهشة الصاعدة والنازلة.

<sup>13 (</sup>م.س. ص: ٥٥،٥٢). والسعي لهذا الإشباع يحيله فرانكل إلى الخشية فيما سواه أي أن العدم! سيكون مصير من فكر فيما عدا الطعام والشراب والملبس؛ وهذا وجيه جدا في حالة السجين هنا؛ لكن ماذا نقول عن الأسباب فيمن ليس هو بمثل هذه الحال؟! الأمر الذي يستدعي التأمل في الأوضاع العمرانية والحضارية ذات السلوك الذي هو من قبيل هذا الجنس السلوكي البدائي!.

<sup>14 (</sup>م.س. ص: ۹۸،۸۸،۹۸،۱۲۲،۱۷۶).

<sup>15 (</sup>م.س. ص: ۲۲).

<sup>16</sup> الحب الذي هو انجذاب إلى الكمال، يتم التسامي إلى ذروته الإلهية: الله صاحب الكمال اللانهائي. فالحسب إن جاز تقريبه بشعاع مبثوث من ذات باعثة صاعدة إلى هذا الكمال اللانهائي فيان السذروة تصبح هي المنظمة (عند من رضي بها منهاجا بالخيار الإسلامي مثلا) لكل أشكال وتعبيرات هذا الحب (بما فيها ممارسة الجنس السوي، الذي هو أحد الأشكال الرئيسة للحب) المتوالي نزولا من تلك القمة؛ وهنا تصبح الجوانية الإسلامية

بواطن العمائق التي تفحر في الإنسان أشكال التعبير عن الحب من توق إلى رؤية الطبيعة، وإحساس بالجمال، (= لكون جوهر الوعي لا يمكن التوصل إليه إلا بالحب المعبير) والتعبير عن ذلك بكل معرفة فنية منظورة أو مسموعة، أو متخيلة، فيها التخفيف من الجوانب القاسية التي يلقاها بؤساء العالم ألم تعطي لهم التسامي والمعنى الذي يُسْعَى إلى ملامسته في أصعب اللحظات، ولو بالمناغاة الواعية التي تُؤدَّى أحيانا كحيلة دفاع ذاتي مَرِحٌ ومُريحٌ من قلق الحاضر، يسمو بالذات ولو للحظات على الموقف الأليم أن فإن كل ذلك يصبح من فنون الحياة بحث عن المعنى، وقوقا إلى التسامي، وهروبا من الأوضاع التي تجردك من كل شيء: سوى المناف محرد رقم في قائمة كئيبة!.

الشخص الذي لا يستطيع أن يرى هاية "وجوده المؤقت" لا يستطيع أن يرنو إلى هدف غائي في الحياة؛ فالخاصية المميزة للإنسان: هي أنه يستطيع أن يحيا عن طريق "تطلعه إلى الأمام" ومن يفقد ثقته بمستقبله يحكم على نفسه بالفناء، ويصبح عرضة للتدهور النفسي، والانهيار الجسمي والعقلي، ففقدان الأملل والشجاعة قد يكون لهما تأثير مميت! وزوال وجودنا المؤقت لا يحتم أن يجعل وجودنا هذا بلا معنى.

إن الطريقة التي يتقبل بها الإنسان القدر هي التي تحدد ما سيكونهُ من معنى؛ فكل شيء من الممكن أن يُؤخذ من الإنسان عدا شيئا واحدا هو آخر بوارق حريته: أن يختار اتجاههُ في ظروف معينة، أن يختار طريقهُ ' ! أن يختار المعنى

فاعلة في وُجُودات العالم كل أشكال التعبير الجمالي (=قيمة الجمال/أصل الفنون) ومعبرة عن الحب المطلق من غير خلط بين الذروة الكمالية الإلهية (-وحدة الوجود)، والنسبية الجمالية الإنسانية الساعية إلى الكمالية.

<sup>17 (</sup>م.س. ص: ١٤٨).

<sup>18 (</sup>م.س. ص: ۲۵ - ۷۲،۸۰ )بتصرف.

<sup>19</sup> لأن المعاناة حالة نسبية.

<sup>20 (</sup>م.س. ص: ۹۶،۹۶،۱۰۰) و ۱۰۹،۱۱۳،۱۵۹ (۱۰۹،۱۱۳،۱۵۹).

والتسامي! أن يختار الأمل كعلاج عندما تكون الآلام والمعاناة جزءا من الحياة لا تكتمل الحياة بدونها، ولا يملك الإنسان تغييرها.

# السَّعيُ لِلـعُثُورِ عَلَى مَـعْنَى:

يكون للوجود أهمية تستحق أن نحياها عندما يكون هناك معنى وهدف نسعى في هذه الحياة لمعايشته، وللاستمتاع بمغزاه ٢٠، بل وأن نتخطاه دوماً دوماً في رحلة تسامى متعالية.

فحينما يشعر المرء أن المسؤولية الملقاة على عاتقه لن يقوم بها غيره ""، يكون أمام دافعية داخلية للإبداع، وحافزية خارجية للإنجاز؛ أي أن وجوده يصبح لديه ذا معنى يسعى للتسامي به نحو الأفق بشوق وعظمة غير مصحوبة عند الواعي بها بأنانية آنية. فالمعاناة تصبح الصخرة التي يتحطم عليها كل خوف سوى الخوف من الله كما يقول فرانكل!.

أن نتقبل المسؤولية التي ترتبت على وجود الهدف يعني أن المعنى آخذٌ في تشكله سلبا كان هذا المعنى أو إيجابا. لكن كيف يصل الإنسان إلى هذه المقدرة

<sup>(</sup>م.س. ص:۱۰۸).

<sup>22 (</sup>م.س. ص: ۱۰)بتصرف.

<sup>23 (</sup>م.س. ص:۱۱۱، ۱۲۳).

الإنسانية المتميزة في الخيار الوجودي مهذب، وحنس إنساني سافل؛ وكلاهما يتغلغلان فالمحيط يوجد فيه جنس إنساني مهذب، وجنس إنساني سافل؛ وكلاهما يتغلغلان في كل الجماعات البشرية أو بوجد جنس نقي حالص، أو جنس سافل خالص! والواجب هو اختراق الوجود بحثا عن المعنى! ليتم التسامي به.

العلاج بالمعنى (Logotherapy) إلى المستقبل، ومعنى الوجود الإنساني، والخروج من التمركز حول الذات، حيث يواجّه المرء بمعنى حياته السي ينبغي أن يتسامى إليها بعد أن يجدها، ب: إرادة المعنى، هذه الإرادة التي هي قوة أولية وليست ثانوية، فهي ليست مجرد ميكانيزمات دفاعية، لأن الحياة أكبر من ردود الفعل؛ فالممثل والطموح مبررات للحياة والموت وليست مجرد ردود فعل غريزية كما يصورها التحليل النفسي التقليدي، فالمعنى (Logos الروحي بالمفهوم الإنساني العام وليس بالمعنى الديني فحسب ) ليس انبثاقا من الوجود ذاته فحسب، بل شيء يواجه الوجود، ومعنى وجودنا ومعنى وجودنا كما تقول المأثورة الألمانية، والتخليق الحقة هي أكثر من حبة منومة، أو من عقار مهدئ لعضو منفعل!.

<sup>24 (</sup>م.س. ص: ١٧). مع أن فرانكل وجودي التوجه إلا أنه متسامح وعلى خلاف الوجوديين الأوربيين فهو ليس مفكرا متشائماً، أو معادياً للدين؛ بل على العكس من ذلك تماماً: إذ إنه يرى أن العلاج بالمعنى هو ديني أيضاً في متوالياته، وفي لفتته السابقة إلى الاهتمام الديني عند المعذبين دليل على ذلك!.

<sup>25 (</sup>م.س. ص:۱۱۹)بتصرف.

<sup>26 (</sup>م.س. ص: )بتصرف.

<sup>27</sup> خلافاً لجان بول سارتر.

فمهمة البحث من المعني هي أن يجد المرء المعنى في الطريق؛ وما يحدث من صراع داخلي ليس بالضرورة مُعبرا عن مرض يستدعي العقاقير المهدئة، بـل شيء من الصراع والحرارة والطاقة (=الدينامكية المعنوية) الداخلية دليل وبرهان على سوية الإنسان، وهي من مؤشرات الصحة النفسية؛ فحينما تكون في توتر بين ما أنجزته وبين ما لا يزال عليك أن تنجزه يصبح لحياتك الحرارة الــــي تـــدفعك إلى معناك معناك من التوازن البيولوجي النفسي، الذي يباهي بــه ببغــاوات التقليد الحداثي من عرب اليوم وصبياهم — إلا ما رحم ربــك - فلو لم يكن الإنسان أعظم من الآلة لاستحق القتل الرحيم، في الفرن الرخيم!.

ما ذُكرَ سابقا هو البُلْسَم لحالة اللامعنى أو الفراغ الوجودي " --قلقاً ومللاً في أوضاع أصبح الفتية فيها يعلنون بألسنتهم عن الجهاد في تضييع الوقت في... ؟! بعد أن فقدوا كل جذوة وعي إنساني بله إيماني يُشعرهم بالإحساس بالزمن -- الفراغ الدي يقعضحاياه فريسة للمسايرة والامتثال والتدجين الجماعي ؛ كما هو بارز كظاهرة علنية (عولية) في القرن العشرين ومطلع الحادي والعشرين، بشكل صارخ معلنة الإحباط الوجودي: =العصاب الجماعي، والعدمية المادية: التي لا ترى للجود معنى! - المنتهي غالبا بالتعويض الجنسي الغفل! التعويض الذي يصبح مُتفشيا عند فقدان المعنى في هذا الفراغ الوجودي.

إذن البحث عن المعنى والتسامي إليه يحاولان أن يستثيرا روح المسؤولية للعثور على معنى الحياة التي يجب أن يكونها الإنسان من ذاته هـو هـو لا مـن

<sup>28</sup> هذا البحث يمكن اعتباره أيضا نوع من التحليل النفساني. والفارق بين العلاجين هو أن العلاج بالمعنى يركز على القيم والمعنى لتركيز الإنسان عليهما – حسب فرانكل - خلافا للتحليل النفسي التقليدي الذي يركز على الأهواء والغرائز وإشباعها. أو ذلك التحليل المتمركز على حتمية البيئة والظروف المحيطة.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> في الألعاب الرياضية الواعية لأبعاد قصودها يمكن فهم هذا التوتر الحميم و المطلوب بين الذات والموضوع ؛ بل إن بعض أنواع الزهد والتنسك تشبه الألعاب الرياضية في تناغم متوالي. (انظر: م. س. ص: ١٩٢).

<sup>30 (</sup>م. س. ص: ۱۲۹ - ۱۲۹ (۱۷۰،۱۸۲،۱۹۷،). بتصرف.

إسقاطات الغير كل الغير عليه. فالمعنى ليس نصائح أخلاقية، ولا حيى تعليم منطقي - ( المعنى أعمق من المنطق لمن تأمل!) - وإنما حفر في الضمير: الحفر في اليابسة بدل الماء، والفارق بين المعالج بالمعنى وغيره هو الفارق بين الرسّام و طبيب العيون فإنه طبيب العيون: فالرسّام يحاول أن يرينا العالم كما يراه هو! أما طبيب العيون فإنه يساعدنا أن نرى العالم بأعيننا نحن!. ومع ذلك فإن الوجود الحقيقي للإنسسان ليس فيما يسمى بتحقيق الذات التحاوز للدى لا يمكن أن يتم إلا من معناها والتسامى لمعنى معناها!.

والمعاناة والألم تزول بمجرد أن تكسب الحياة معنى متواليا متساميا مثل التضحية، فمن تُوُفِّيت زوجته -على سبيل المثال- التي يحب والهار من معاناة الفراق، يمكن أن يجد له سلوانا في التضحية بالبقاء بعدها حاملا للرسالة، وذاكرا لذكراها! فليس الهدف في العلاج بالمعنى تجنب الألم والحصول على اللذة، وإنما بأن يرى معنى في حياته! وهذا هو السبب في أن الإنسان مستعد للمعاناة شريطة أن يكون لمعاناته معنى!.

المشكلات الإنسانية وليست الأعراض العصابية هي أكثر ما يواجهه الناس اليوم، وهو أكثر ما يحير الفن الطب منفسي اليوم، فالأمر متعلق بمسكلات فلسفية، وليس صراعات انفعالية تحتاج إلى مسكنات كيماوية فحسب!.

الإنسان في النهاية صاحب قرار، ومسؤولية، يشكلان جوهر وجوده الفاعل ذي المعنى والفرادة المستقلة، فإحدى الخصائص المميزة له قدرته على التسامي فوق الموقف، والظروف، وبنفس المساق يسمو بذاته ويتجاوزها. هذا التسامي

<sup>31</sup> وتحقيق الذات (اللذة مثلا) بقدر ما يسعى إليها الإنسان بقدر ما يخفق في الوصول إليها، فإنها ليست غرضا في ذاتها (اللذة مثلا) بقدر ما يسعى إليها الإنسان بقدر ما يخفق في المعنى الباحث عن المعنى إلى في ذاتها (الناه المعنى الباحث عن المعنى إلى ما لانهاية كمالية لحدود صعودها في متوالية متدرجة لا غاية قصدية لإحدى حلقاتها على انفراد؛ فتحقيق الذات أثر وليس قصد. فلا يحقق الإنسان ذاته في هذا العالم إلا إذا وجد معنى.

يجعل من الصعب علينا التنبؤ بسلوك الإنسان المستقبلي " الذي يحلو لـسطحيي الفهم الدندنة التنجيمية حوله كي يبرزوا مقدر هم البهلوانية بالتنجيم البدائي على عقول السذج من رعاع الأتباع، والجماهير.

اليوم أصبحت أنسنة الطب النفسي "" (ويا للعجب نعم الطب النفسي القائم موضوعه على إنسانية الإنسان) ضرورة يلع عليها فحول البحث الابستيمولوجي في علوم النفس من أمثال فرانكل؛ فترعة التجريب السائدة اليوم يمكن القول ألها في طريقها إلى المتحف النفسي، أو بعبارة فرانكل الصارمة "" حلمٌ قد تبدد فقط لأن كينونة الإنسان تعني توجهه نحو شيء آخر غير شخصه!"؛ في إشارة منه إلى: (=عالم ما وراء الذاتية) فلكي تكون إنساناً يعني أن تكون مُطالباً بمعنى تنجزه، وبقيم تحققها، وهذا هو جوهر الوجود الإنساني؛ حتى في الرؤية الإسلامية كما نعتقد.

### وَخِـــــــَـــــامَاً:

هناك أمران يفرضان الاهتمام بحذا النوع من الدراسات "النفسال فلسفية" "":

الأول: عمومية: تأزم أوضاع الإنسان العالمية، في مطلع القرن الواحد والعشرين، فعصر العولمة صبغ الخصوصيات الثقافية بُعدا كونياً في مرحلة ما

<sup>32 (</sup>م.س. ص: ۱۷۳، ۱۸۸).بتصرف.

<sup>33 (</sup>م.س. ص: ۱٤٦-۱۷۷).بتصرف.

<sup>34 (</sup>م.س. ص: ١٩١)بتصرف. مع الإفادة من هذه الخبرة الكلينيكية غير الوحيدة منهجا وموضــوعا، وهــو رأي ماسلو( انظر: تعليقات على دراسة فرانكل، لماسلو، م. س. ص: ٢٠٠).

<sup>35</sup> مع أن أهم نقد وجه لأطروحة فرانكل في العلاج بالمعنى هي: عمومية التوصيف، إلا أن هذا النقد يقف على أرض متحيزة متشابكة مع المدرسة التحليلية التقليدي/ الفرويدية، وبرهان هذا التحيز: عدم وجود الأبحاث الكلية الباحثة في الظاهرة النفس | بانسانية من غير هذه المدرسة، من أمثال أطروحات هسرل الظاهراتية، الأمر الذي يكشف تحيزات النقد الإنساني/ماسلو لفلسفة المعنى وإن بشكل مصالحة ظاهرية.

بعد/وتحت الحداثة، حيثُ إفرازات اقتصاد السوق الحر تدك ضمائر الداخل فيها بعد/وتحت المعايزة، الأمر الذي يجعله "باحثا عن المعاين الغائية" في إطارها الجمعوي الذي يتبدَّى فيه المرض الجماعي أو ما يُعرف بي سيكوباثولوجيا الجماهير" وتوتر الأعصاب لإنسان هذا الوجود الجديد، ليبحث عن معنى "...كما يقول سوِّي، إن كان ذا ضمير سوِّي!، "فالإنسان مخلوق يبحث عن معنى "...كما يقول أفلاطون.

الثانى: خصوصية: تصور كل تشكيل حضاري في رؤيته للكون ومسائل النهاية، والمصير، والغاية، والزمان، والمكان، إلخ... فبالنسبة للحضور الإسلامي الزماني والمكاني عبر التاريخ في التشكيل العالمي كان محفزا لأبحاث من قبيل هذا النوع من الدراسات مَضَانــُهَا مبثوثة في مدونة التراث العربي والإسلامي فلسفيا وكلاميا؛ ولئن كان القرآن الكريم قد أعطى المسلم به، والداعى إليه، رؤيته للوجود بما هو صائر إليه، وقادم منه، فإن ذلك لا يتقاطع هنا مع البحث المتسامي الذي تحفز إليه آيات النظر الآفاقية، والأنفُسية بنص القرآن الحكم، بل يصبح دعوة إلى التسامي الدائم حساً ومعنى، وكلاهما منهج تحديدي ل\_\_\_:" موضوع التسامي اللانهائي غاية" التي هي تلك الآفاق الآفاقية، وهـذه الآفـاق الأنفسية، في رحلة البحث الملموس، والمشعور، عن كل ما هو "مُطْلَق"الإطلاق الذي يخوض تجربته الوجودية الفرد لوحده من غير وسائط، حيث تكون الغايـة الوصولية الفردية أمْريَّة في صيغة خَبريَّة: { وكلِّ آتيه يومَ القيامة فرداً } . وتلك هي عَيْنُ الحرية الروحية والعقلية التي تجعل الحياة ذات معنى وهدف؛ والستي يمكن الاحتفاظ بما في أشد الظروف النفسية والمادية بشاعة وألم"، الحرية التي تفجــر والله أعلى وأعلم. الإبداع الذي لا ينضب!.

<sup>36 (</sup>م.س. ص: ۲۵).

<sup>37 (</sup>م.س. ص: ۹۶،۹۰، ۱۷۵)بتصرف.