# باب الشيطان

من

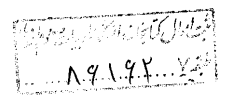
كتاب الشجرة

لابي تمام



## محتويات باب الشيطان

| 1   | بدء الباب: مقدمة المؤلف               |
|-----|---------------------------------------|
|     | المذاهب والفرق                        |
| ١.  | الذين قالوا: إنَّ الطاعات كلها إيمان: |
|     |                                       |
| ١.  | أ – مذهب المعتزلة:                    |
| 1 £ | ۱ - الحسنية                           |
| ١٤  | ٢ – الهذيلية                          |
| 10  | ٣ - النظامية                          |
| 14  | ٤ - المعمرية                          |
| ١٨  | ٥ - البشرية                           |
| 19  | ٣ - الجاحظية                          |
| ۲.  | ب – مذهب الخوارج:                     |
| *1  | ١ - الأزارقة                          |
| *1  | ۲ - النجدية                           |
| 44  | ٣ – العجاردة                          |
| 45  | ٤ - البدعية                           |
| 77  | ٥ - الخازمية                          |
| **  | ٣ - الثعالية                          |
| **  | ٧ - الصفرية                           |
| 44  | ٨ - الإباضية                          |
| 44  | ۹ – الحفصية                           |
| 44  | ١٠ - اليزيدية                         |
|     |                                       |



| ۳. | ۱۱ - البيهسية                             |
|----|-------------------------------------------|
| ٣١ | ١٢ – الفضيلية                             |
| ٣٢ | ۱۳ - الشمراخية                            |
| 44 | ١٤ - الضحاكية                             |
| 40 | ج – مذهب الحديثية:                        |
| 47 | ۱ – المالكية                              |
| ** | ٢ - الشافعية                              |
| ٣٨ | ٣ – الحنبلية                              |
| 44 | ٤ – الداودية                              |
|    |                                           |
| ٤٢ | الذين قالوا: إنّ الشرائع ليست من الإيمان: |
|    |                                           |
| ٤٢ | أ – مذهب الجبر وهم القدرية:               |
| £Y | ٠ - الجهمية                               |
| ٤٥ | ٢ - البطيخية                              |
| ٤٦ | ٣ – النجارية                              |
| ٤٧ | ٤ - الضرارية                              |
| ٥٠ | ٥ – الصَبَّاحية                           |
| ٥٢ | ب – مذهب المشبهة:                         |
| ٥٢ | ١ – الكلابية                              |
| ٥٣ | ٢ - الاشعرية                              |
| ٥٤ | ٣ – الكرامية                              |
| ٥٦ | ٤ - الهشامية                              |

٥ - الجواليقية

٦ - المقاتلية

٦.

| 77 | ۷(۱) – النابتة                                         |
|----|--------------------------------------------------------|
| 4٤ | ٧(ب) – أصحاب الفضاء                                    |
| ٥٢ | ۸ – الحبّية                                            |
| ٦٧ | ٩ - البيانية                                           |
| ۸۲ | ۱۰ - المغيرية                                          |
| 77 | ۱۱ – الزرارية                                          |
| ٧٤ | ۱۲ - المنهالية                                         |
| 77 | ١٣ - المبيّضة                                          |
| ٧٩ | ج - مذهب المرجئة:                                      |
| ٧٩ | ١ - الغيلانية                                          |
| ۸Y | ٢ - الصالحية                                           |
| ٨٤ | ٣ - أصحاب الرأي                                        |
| Κ٦ | ٤ - الشبيبية                                           |
| ٨Y | ٥ – الشمرية                                            |
| ٨٩ | ٦ - الاجتهادية                                         |
| 41 | الذين قالوا: إنّ الإمام بعد رسول الله علي بن أبي طالب: |
| 41 | أ – مذهب الزبدية:                                      |
| 41 | ١ - البترية                                            |
| 94 | ۲ – الجارودية                                          |
| 46 | ٣ – الدُكَينية                                         |
| 90 | ٤ - الخشبية                                            |
| 47 | ٥ - الخلفية                                            |
| 48 | ب – مذهب الكيسانية:                                    |
|    |                                                        |

| 48  | ١ – المختارية                  |
|-----|--------------------------------|
| 99  | ٢ - الكربية                    |
| 99  | ٣ - الإسحاقية                  |
| 1.1 | ٤ - الحربية                    |
| 1.4 | ج – مذهب العباسية:             |
| 1.8 | ۱ – الخلالية                   |
| 1.6 | ٢ الروندية                     |
|     | د – مذهب الغالية: ١٠٥          |
| ١٠٥ | ۱ – الكاملية                   |
| 1.7 | ٢ - السبائية                   |
| ۱.٧ | ٣ – المنصورية                  |
| 11. | ٤ - الغرابية                   |
| 111 | ٥ – الطيارية                   |
| 117 | ٦ – البزيغية                   |
| 114 | ٧ - اليعفورية                  |
| 118 | ۸ - الغَمامية                  |
| 111 | ر – مذهب الإمامية وهم الرافضة: |
| 171 | ۱ – الناوسية                   |
| 177 | ۲ - المفضلية                   |
| 174 | ٣ - الشمطية                    |
| 148 | ٤ - الوافقية                   |
| 140 | ٥ - الأحمدية                   |
|     |                                |

خاتمة الباب: تعليقات المؤلف

177

## الرموز

| الاصل                                                          | ص |
|----------------------------------------------------------------|---|
| مقالات الاسلاميين واختلاف المصلين لابي الحسن الاشعري، تحقيق. H | ش |
| Ritter,                                                        |   |
| مفاتيح العلوم للخوارزمي، مصر، ١٣٤٢هـ                           | خ |
| مقالات لابي القاسم البلخي، تحقيق فؤاد سيد، تونس، ١٩٧٤          | Ļ |
| شرح عيون المسائل للحاكم الجشمي، المخطوطة Leiden or 2584a       | ج |
| الحور العين لابي سعيد نشوان الحميري، تحقيق كمال مصطفى،         | ۲ |
| بيروت، ١٩٨٥                                                    |   |

## (باب الشيطان)١

وأما الشياطين بالقوة فهم القشرية الذين شَطنوا عن الحق، أي بعدوا، وليس للسياطين أعوان إلا على وجه واحد وهي الأبالسة (؟) الأن القشرية لا ينظرون إلا على وجه واحد الذي هو الظاهر دون الباطن والقشر دون اللب. ومما يثبت ما قلنا من إثبات الشياطين بالقوة قول الله عز وجل: «وَإِذَا لَقُوا الّذِينَ امَنُوا قَالُوا آمننا وَإِذَا خَلُوا إلى شَيَاطِينِهِم قَالُوا إِنَّا مَعكُم إِنَّمَا نَحْنُ مُسْتَهْزُونَ» [١٤/٢]، وقوله جل ذكره: «وَإِنَّ الشَياطِينَ»، يعنى فقها مأسشتهزُونَن» (١٤/٢]، وقوله جل ذكره: «وَإِنَّ الشَياطِينَ»، يعنى فقها أي القشرية، «لَيُوحُونَ إلى أُولِيَانِهِم»، أي الآلابالي تلاميذهم، «ليبجادلوكُم»، أي ليناظروكم عزمًا منهم على إضلالكم، «وَإِنْ أَطْعتُمُوهُم إِنَّكُم لَمُشْرِكُونَ» أي ليناظروكم عزمًا منهم على إضلالكم، «وَإِنْ أَطْعتُمُوهُم إِنَّكُم لَمُشْرِكُونَ» أي ليناظروكم عزمًا منهم على إضلالكم، «وَإِنْ أَطعتُمُوهُم إِنَّكُم لَمُشُركُونَ» أي ليناظروكم عزمًا منهم على إضلالكم، «وَإِنْ أَطعتُمُوهُم إِنَّكُم لَمُشُركُونَ» أي ليناظروكم عزمًا منهم على إضلالكم، «وَإِنْ أَطعتُمُوهُم إِنَّكُم لَمُشُركُونَ» أي ليناظروكم عزمًا منهم على إليناطين، أي من القشرية، «مَن يَغُوصُونَ لَهُ»، أي ويضلون الناس بأعمالهم الخبيشة وإنّ أعمالهم دون أعمال الأبالسة المرتدين عن علم التأويل، «وكُنًا لَهُم حَافظينَ» [ ١٨٢/٢٨]، أي عن أن يسمعوا علم التأويل بغير عهد ولا عقد. وقولَه تبارك وتعالى: «وكَذَلِكَ جَعَلْنَا لِكُلِّ نَبِيُّ عَدُواً شَيَاطِينَ الإِنسِ وَالجِنَّ» [ ١٩٢/١١].

فجعل [<sup>۱۱</sup> أجل ذكره الشياطين بالقوة على نوعين، أحدهما شياطين الإنس وهم القشرية الذين لم يسمعوا شيئًا من علم الباطن، والثاني شياطين

١ (باب الشيطان): مع القوسين في الاصل

<sup>&</sup>lt;sup>٢</sup> القشرية: البشرية - ص

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> الابالسة: الفياعيل؟ - ص

<sup>&</sup>lt;sup>،</sup> وان: فان - ص

<sup>\*</sup> دون: زور - ص

الجنن وهم الذين استجابوا ثم نقضوا عهودهم وارتدوا، فهم أشر من القشرية. ثم قال الله عز وجل: «يُرحِي بَعْضُهُمْ إلَى بَعْض زُخْرُفَ القَولِ غُرُورًا» [٦/ ١٨٢]. فلولا أنهم جميعًا شياطين بالقوة لا بالفعل، ﴿وَانهم مَن جنس واحد، وإلا فكيف يجوز أن يوحي بعضهم إلى بعض؟ وقد أوعد الله شياطين الجن الذين هم المرتدون أبلغ مما أوعد [٤٠٠] الله شياطين الإنس الذين هم القشرية. وأما وعيده القشرية، فقوله: «وَلَنُذيقَنَّهُم مِنَ العَذَابِ الأَدْنَى ﴿دُونَ العَذَابِ الأَكْبَرِ>»، يعني من عذاب الظاهر، يعني قبل عذاب الجحيم، «لَعلَهُم يَرْجِعُونَ» [٢٦/٣٢]، فلولا أن العذاب الأدنى يكون في الدنيا، وإلا لم يكن لقوله «لعلهم يرجعون» فائدة. وأما وعيده المرتدين فقوله: «وَمِعَنْ حَولَكُم مِن الأعراب مُنَافِقُونَ»، يعني القشرية، «﴿وَ>مِن أَهْلِ المَدينَةِ»، يعنى المعهودين الذين دخلوا المدينة من بابها، «مَردُوا عَلَى النفَاقِ»، يعني ارتدوا فطابقوا المنافقين، «لا تَعْلَمُهُم نَحْنُ نَعْلَمُهُم [٥٠٤] سَنُعَلْبُهُم ﴿مَرتَينِ> ٧»، يعني عذاب الظاهر وعذاب الباطن، «ثُمَّ يُردُونَ إلى عَذَابٍ عَظِيمٍ» (٩/١٠١)، يعني إلى عذاب جهنم.

ومما يؤكد ما قلناه من إثبات الشياطين بالقوة، قول الله عز وجل: « « لاَ > مَسْفَلِ الشَيْطانِ إِذْ قَالَ لِلإنْسَانِ اكْفُرْ » [ ١٩/٥٩] ، فكيف يتكلم الشيطان مع الإنسان لولا أنه كان شيطانًا بالقوة في صورة الإنسان الذي يسمى بالفارسية ويو مردم وبالعربية نسناسًا ؟ وهذه الآية قد نزلت في شأن اللذين قعدا على كرسي الوصي بعد رسول الله صلى الله عليه وآله على <أن >

<sup>&</sup>lt;sup>۱</sup> وممن: ومن – ص

لا تعلمهم نحن نعلمهم سنعذبهم <مرتين>: لا يعلمهم الجن (نحن - الهامش)
 لعلمهم سيعذبهم - ص

<sup>&</sup>lt;sup>۳</sup> اثبات: امات - ص

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> بالفارسية: بالفارسي - ص

ابتزاز الثاني قد غر الأول وأوقعه (٥١٠) في المهلكات الموبقات. وإنما سمى الله الشاني شيطانًا والأول إنسسانًا لأن الشاني كفر ٌ هو في ذلك الوقت ولم يكفر الأول إلا بعد قبول قول الثاني في ابتزاز حق الوصى ولذلك قال له الثاني وهو يطوف في سكك المدينة: أقيلوا، فإنَّ الشيطان لا يقيل ". ومن هاهنا قال الأول في بعض خطبه: إنّ لي شيطانًا يعتريني فإذا رأيتموني تغييرت عن حالى فسدد وني. وقد ذكرهما الله عز وجل في آية أخرى: «وَيَومَ أَيعَضُّ الظَّالمُ عَلَى يَدَيه» [٢٧/٢٥]، والظَّالم هو الأول لأنه وضع نفسه في غير [<sup>١١١</sup>] موضعه فهو إذا يندم يوم القيامة فلا ينفعه الندامة «يَقُولُ يًا لَيتَني اتَّخَذْتُ مَعَ الرَسُول سَبيلاً »، يعنى يا ليت سبيلى كان مع رسول الله يوم مات، أي اليتني مت يوم مات وأكون ناجيًا اليوم من عذاب النار، «يًا ١٠ وَيلتَى لَيتنى لَمْ أَتَّخذْ فُلانا خَليلاً » [٢٨/٢٥]، يقول: يا ليتنى لم أقبل قول الثاني حيث قال: اكفُر، «لقد أضلّني عن الذكر»، أي عن الأساس لأنه يذكر جميع التنزيل والتأويل وهو ذكر العالمين، «بَعدَ إذْ جَاءَني وكانَ الشَيطانُ»، يعنى الثاني، «للإنْسان خَذُولاً» [٢٩/٢٥]، يعنى الأول، تصدَّق [٢١٠] هذه الآية الآية الأولى حيث قال عز وجل: «كَمَثَل الشَّيْطَان»، يعني الثاني «إذْ قَالَ ١٥ للإنسان»، يعنى الأول «اكْفُرْ»، «فَلَمَّا كَفَرَ»، أي الإنسان، «قَالَ إنِّي بَرِيءٌ منكَ »، أي إنّ الثاني يقول للأول يوم القيامة «إنّي بَريءٌ منْكَ إنّي أَخَافُ اللهَ رَبُّ العَالَمينَ» [١٦/٥٩]. فلا يكون الخذلان أكبر من هذا إلا أن خوف في يوم القيامة وبراءته منه لا ينفعه ولا ينجيه من عذاب النار. «وَقَالَ الرُّسُولُ يَا

۱ ابتزاز: الدرار - ص

۲ کفر: کان - ص

<sup>&</sup>quot; يقيل: تقيل – ص

<sup>&</sup>lt;sup>ئ</sup> يوم: سو**ف** – ص

<sup>°</sup> مات، أي: ما رأى – ص

٦ اذ جاءني: ادحالي - ص

رَبِّ إِنَّ قَومي»، يعني أصحابي، «اتَّخَذُوا هَذَا القُرْآنَ مَهْجُوراً» [٣٠/٢٥]، فالقرآن هاهنا دليل على الأساس لأنه مجمع قوى الاثني عشر. ووجه آخر وهو أن [<sup>١٧١</sup>] تأويل القرآن مكتوب في قلب الأساس ككتابة تنزيله في المصحف «وكَذَلك جَعَلْنَا لِكُلَّ نَبِيًّ»، يعني لكل أساس «عَدُواً مِنَ المُجْرِمِينَ وكَفَى برَبُّكَ هَاديًا ونصيراً» [٣١/٢٥].

فاليوم الذي يعض الظالم على يديه هو اليوم الذي ذكره الله عز وجل في قبوله: «يَومَ يُكُشَفُ عَن سَاقِ» [٤٢/٦٨]، أي عن اللوح لأنه إنما قبيل في تأريل قوله «كُلُّ شَيء هَالكُ إِلا وَجْهَهُ» [٨٨/٢٨] إن وجه الله هو القلم. <ف>ثبت عندنا أن الساق هو اللوح ولذلك قال بعض القشرية: «يُكُشَفُ عَنْ سَاقِ» العرش لأن العرش دليل على اللوح. وذلك اليوم هو اليوم الذي [٢٠١٧] ذكره رسول الله صلى الله عليه وآله: إنَّكم سترون ربكم كما ترون هذا القمر لا تضامون في رؤيته، وتأويل هذا الخبر الشمس للجسمانيين كالقلم للروحانيين والقمر للجسمانيين كاللوح للروحانيين، فأراد صلى الله عليه وآله بقوله: إنَّكم سترون ربكم، يعني سترون اللوح الذي يربيكم بالعلم والتأبيد حتى تصيرون روحانيين كما ترون هذا القمر وأنتم جسمانيون لا تضامون في رؤيته، أي في ١٥٠ ذلك الوقت لا يكون بينكم وبين التالي حاجز، وهذا كقول الله تعالى «يُومَ يُكشَفُ عَن سَاقٍ»، أي يكشف عن الستور التي بيننا واللوح و [١١٨] هي هذه السموات السبع والفلكات، «وَيُدعَونَ إلى السُّجُود» [٤٢/٦٨]، أي إلى علم التأويل. وذلك لأن صلاة الفجر دليل على القلم وهي أربع ركعات لأن الأساسين والنفس مبروزة فيه، وصلاة المغرب دليل على اللوح وهي " ثلاث ركعات لأن الأساسين مبروزان فيه. فكما أن القلم واللوح لا يرجعان إلى النقصان، كذلك صلاة الفجر وصلاة المغرب لا تنقصان في الحضر والسفر،

۱ إن: اي – ص

۲ هي: هو - ص

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> دليل ... هي: دليلة ... هو - ص

والشمس والقمر لا يرجعان إلى النقصان. والسجدتان دليل على الناطق لأن الأساس مبروز فيه، والركوع دليل [٢١٨] على الأساس وهو واحد لأنه ليس مبروزًا لله فيه شيء من هذه الأصول الشلاثة. فعلمنا عند ذلك أن احدى" السجدتين دليل على الأساس الذي هو صاحب التأويل. فثبت عا قلنا أن مراد قوله «ويُدعَونَ إلى السُّجُود » أنهم عند يدعون إلى الإقرار بالأساس والتأويل » ولم يقل°: إلى السجدتين، الأنهم قد أقروا في هذه الدنيا بإحدى السجدتين التي هي دليل على الناطق، «فَلا يَسْتَطيعُونَ» [٤٢/٦٨]، أي لا يطيقون السجود الأنهم، لما لم يجعلوا الصورة الروحانية في هذه الدنيا مهيِّئةً لقبول آثار العالم العلوي، [١٠٠] لا يستطيعون حقبول، النعم هناك بل يألمون وبعذبون، كما أن الجنين، لما لم تجعل صورته الجسمانية في بطن الأم مهيئة ١٠٠ لقبول آثار العالم السفلى، لا تتهيأ `له النعم في الدنيا، «خَاشعَةُ أَبْصَارُهُم تَرهَقُهُم ذَلَّةً وَقَد كَانُوا يُدْعَونَ إِلَى السَجُودِ وَهُم سَالمُونَ» [٤٣/٦٨] في دار الدنيا، يعنى مستطيعين لقبول التأويل. فحينئذ يقول القشرية: من منعنا عن قبول التأويل والإقرار بالأساس حيث كنا سالمين؟، قلنا لهم: منعكم عن ذلك نفران شيطان وإبليس تصديقًا لقول الله عن وجل «كَمَثَل الشُيْطان اذْ قَالَ أُرِنَا اللَّذَيْنَ أُضَّلَانَا منَ الجنُّ»، يعني من الشياطين وهو الثاني، فقد يسمى الشياطين جنًا في اللغة على التحقيق لأنهم مستورون عن أعين الناس، «وَالْإِنْس»، يعني الأول والثاني «نَجْعَلْهُمَا تَحْتَ أَقْدَامنًا »، كما جعلناهما في

<sup>\</sup> يرجعان: برحون -- ص

<sup>ٔ</sup> مبروزا: مبروز - ص

<sup>&</sup>lt;sup>۳</sup> احدا: احد – ص

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> انهم: لانهم - ص

<sup>°</sup> يقل: بقبل - ص

<sup>`</sup> تتهيأ: يتهيأ - ص

اليوم الذي كنًا فيه سالمين لقبول التأييد تحت أقدامنا «ليَكُونَا مِنَ الأَسْفَلِينَ» [٢٩/٤١]، يقول: ليكونا مع المنافقين في الدرك الأسفَل وذلك لأن الله عز وجل قال: «إنَّ المَنَافِقِينَ فِي الدَّرِكِ الأَسْفَل مِنَ النَّارِ» [١٤٥/٤].

وقد قال السيد الخميري [ الله في هذا المعنى: (أو البرقي) [البسيط]

حَتَّى أُوسَّدَ في لَحدي وَأَكفاني ولا أَقُولُ إِماماكُم إِمامانِ بَحَّ الحناجر مِن صاد وظمآنِ أَين اللذان هما كانا أُضَلاني عن الإمامة من غاو وشيطانِ أكل المضيرة هذا [لَّذَةُ الجَانِي] ما ذنب ساكنها [للمُذنب البَانِي] ما ذنب ساكنها [للمُذنب البَانِي] والمرتقي والذي رَقّاه سيّانَ والمرتقي والذي رَقّاه سيّانَ أَرجاسُ هند ولا أنجاسُ مروان

10

وقد روي عن الأثمة سلام الله على ذكرهم أن [<sup>٢١</sup>] جميع ما في سورة الرحمن [سورة ٥٥] «فَبِأيَّ آلاً مِ رَبُّكُمَا تُكَذَّبُانِ» نزلت في شأن الشيطانين أ

<sup>&#</sup>x27; كذا في الاصل، والصحيح أن الشعر لابو محمد عبد الله بن عمار البرقي.

۲ دمرا: ذمرا – ص ...

<sup>&</sup>quot; تحيره: تخيره - ص

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> المضيرة: المصيرة -- ص

<sup>°</sup> في الاصل بياض، والإضافة تقديرية

<sup>·</sup> في الأصل بياض، والتصحيح عن كتاب مثالب النواصب لابن شهراشوب

أنجاس: ارجاس – ص

<sup>^</sup> الشيطانين: الشيطان - ص

اللذين هما الأول والثاني.

وعا يؤكد قولنا من إثبات الشياطين بالقوة ما حدَّثت عن أنس بن مالك عن رسول الله صلى الله عليه وآله أنه قال: لأنا أشد خوفًا على أمتي من الأثمة المضلين من الشيطان الرجيم. فهل يشك أحد بعدما سمع هذا الحديث أن من دعا إلى الضلالة والمفسدة شيطان بالقوة ومثل ما حدثت عن عبد الله بن مسعود، قال: قال رسول الله صلى الله عليه وآله: ['''] إنّ الصراط المستقيم، يعني مذهب الحق، محتصر، يعني محاط، يحتصره الشياطين، يعني فقهاء القشرية ورؤساهم، ينادون يا عبد الله هلم إلى هذا الصراط، يعني إلى طريق الضلالة، ليُضلوا عن سبيل الله، فاعتصموا بحبل الله الممدود بينه وبين عباده، يعني القلم واللوح والجد والفتح والخيال والناطق والأساس والإمام والحجة والجناح. ونما يؤكد هذا الحديث ما حُدثت به عن أمير المؤمنين علي بن أبي طالب صلوات الله عليه أنه قال: خط لنا رسول الله صلى الله عليه وسلم وآله خطا فقال: [\*'<sup>1</sup>] هذا سبيل الله والصراط المستقيم، ثم خط لنا خطوطا عينا وشمالاً، ثم قال: وهذه سبيل الله والصراط المستقيم، ثم خط لنا خطوطا قرأ رسول الله صلى الله عليه وآله: «وَأَنَّ هَذَا صراطي مُسْتَقِيماً فَاتَبْعُوهُ وَلا هَ وَرَا رسول الله صلى الله عليه وآله: «وَأَنَّ هَذَا صراطي مُسْتَقِيماً فَاتَبْعُوهُ وَلا هَ تَبْعُوا السبُلُ فَتَقَرَّقُ بكُمْ عَن سَبيله» الآية [\*\"\").

فقد وافق هذه الأحاديث الخبر المروي عن رسول الله صلى الله عليه وآله أنه قال: كذبت اليهود على موسى بن عمران وكذبت النصارى على عيسى ابن مريم وستكذب أمتي علي من بعدي، فمهما رويتم [٢٢٠] عني حديثًا فاعرضوه على كتاب الله، فما وافق كتاب الله فخذوه وما خالف كتاب الله فاتركوه. وروي عنه صلى الله عليه وآله أنه قال: اختلفت بنو إسرائيل بعد موسى على إحدى وسبعين فرقة كلها في النار وواحدة في الجنة، واختلفت أمة

ا والمفسدة: والمسيئة (؟) - ص

۲ فاعتصبوا: واعتصبوا - ص

<sup>&</sup>quot; سبل: سبيل -- ص

عيسى من بعده على اثنتين وسبعين فرقة كلها في النار وواحدة في الجنة، وستختلف أمتي على ثلاث وسبعين فرقة اثنتان وسبعون في النار وواحدة في الجنة. ولا بد لكل واحدة من هذه الفرق من رئيس أو داع يدعو الناس إلى المنه واعتقاده، وهم الشياطين الذين ذكرهم رسول الله صلى الله عليه وآله وما نقص، وذلك أن وآله. فما زاد على قول رسول الله صلى الله عليه وآله وما نقص، وذلك أن أهل الظاهر افترقوا على اثنتين وسبعين فرقة، فأما أهل الباطن خوانهم على حالهم منذ خرج رسول الله صلى الله عليه وآله عن هذا العالم، لم يقع بينهم اختلاف ولا تناقض ولا شكوك كما وقع بين أهل الظاهر الذين يلعن بعضهم بعضًا ويتبرأ بعضهم من بعض. فبهذا الدليل صح عندنا أقاويل أهل الباطن وفساد مذاهب حأهل الظاهر [٢٠٠] الذين يلعن بعضهم بعضًا لأن الله عز وجل قال: «ولَو كَانَ مَنْ عنْدَ غَيْر الله لوَجَدُوا فيه اخْتلاقًا كثيرًا» [٤/٢٨].

وانا أبين هذه المذاهب والفرق مذهبًا مذهبًا وفرقة فرقة وأشرح اعتقاد كل فرقة منها على سبيل الإيجاز والاختصار.

فأقول: إنّ أهل الظاهر افترقوا على ثلاثة أقاويل: أحدها القول بأن الطاعات كلها من الإيمان، وثانيها القول بأن الشرائع ليست من الإيمان، وثانيها القول بأن الشرائع ليست من الإيمان، وثائها القول بأن الإمام بعد رسول الله صلى الله عليه وآله علي بن أبي طالب صلوات الله عليه. ثم اختلفت أهل كل قول من هذه الأقاويل الثلاثة في التوحيد والإمامة والوعد والوعيد والعدل والشرائع والأعمال فيما بينهم. فمن نسب الجور والظلم إلى الله، ومنهم من شبّهه بخلقه، ومنهم من

10

۱ اثنتین: اثنین - ص

وفرقة فرقة: وفرقة وفرقة - ص

<sup>&</sup>lt;sup>٢</sup> الطاعات: الطاعة – ص

أشرك به، ومنهم من أجاز الخُلف في وعبده، ومنهم من أجاز القياس والاستحسان في الشرائع ومنهم من لم يُجِز ذلك وتبرأ عمن أجازه، ومنهم من جعل أبا بكر [<sup>374</sup>] إمامًا مفروض الطاعة بعد رسول الله صلى الله عليه وآله ومنهم من تبرأ من أبي بكر وصرف الإمامة منه إلى علي بن أبي طالب صلوات الله عليه إلى أن آل أمرهم آخراً إلى أن كفّر بعضهم بعضًا وتبرأ ه بعضهم من بعض، وظهر من ذلك مذاهب شتّى وأقاويل مختلفة ودعاوى كثيرة. وافترق كل واحدة من هذه الفرق الثلاثة على أربع وعشرين فرقة تصديقًا لقول رسول الله صلى الله عليه وآله: اثنتان وسبعون فرقة من أمتي في النار.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> الخلف: الخلق - ض

<sup>&</sup>lt;sup>۲</sup> واحدة: واحد – ص

۲ اثنتان: اثنان - ص

# [الذين قالوا: إنَّ الطاعات كلها إيمان]

وأما الذين [<sup>۱۲۵</sup>] قالوا: إنّ الطاعات كلها إيمان، فإنّهم افترقوا على ثلاثة مذاهب تنقسم جميعًا على أربع وعشرين فرقة، لكل فرقة منهم دعوى على حدة".

#### [مذهب المعتزلة]

فأحد على ست فرق. فهذه المعتزلة، وهو ينقسم على ست فرق. فهذه الفرق الست مجتمعة على أن الله جل ذكره شيء لا كالأشياء، وأنه ليس المجسم ولا عَرَض بل هو خالقهما، وأن شيئًا من الحواس لا يدركه في الدنيا ولا في الآخرة، والله لا يحصره المكان ولا تحدّه الأقطار، هو الذي لم يزل حركلا زمان ولا مكان ("") ولا نهاية ولا حد، ثم خلق ذلك الجميع وأحدثه مع

قسابل بالمقسالات للبلخي ص ٦٣-٦٤: المعشنزلة مسجم عسة على أن الله جل ذكره شيء لا كالاشياء وأنه ليس بجسم ولا عرض بل هو الخالق للجسم والعرض وأن شيئا من الحواس لا يدركه في دنيا ولا في آخرة، وأنه لا تحصره الاماكن ولا تحده الاقطار، بل هو الذي لم يزل ولا مكان ولا زمان ولا نهاية ولا حد ثم خلق ذلك اجمع واحدثه مع

<sup>&</sup>lt;sup>١</sup> ثلاثة: ثلاث – ص

۲ تنقسم: ينقسم – ص

<sup>&</sup>quot; حدة :حرفه - ص

<sup>&</sup>lt;sup>،</sup> فأحد: واحد – ص

<sup>°</sup> الست: الستة - ص

<sup>&#</sup>x27; بجسم - ب: لجسم - ص

<sup>&</sup>lt;sup>۷</sup> تحده - ب: يحده - ص

سائر ما خلق لا من شيء، وأنه القديم وما سواه مُحدَث.

وأجمعوا أن الله لا يُحدث الفساد، ولا يَخلق أفعال العباد، بل العباد يفعلون ما أمروا به ونهوا عنه بالقُدرة التي خلقها الله لهم وركّبها فيهم ليطيعوا بها ويتركوا المعاصي. وأن أحداً لا يقدر على قبض ولا بسط إلا بقدرة الله التي خلقها فيهم، وأن الله هو المالك للقدرة التي في العباد لا هيمكها العباد معه ولا دونه يُبقيها فيهم ما شاء ويُفنيها ( [٢٠١] إذا شاء، إلا أنه إذا أفناها رفّع التكليف والأمر والنهي لأن الاستطاعة تكون قبل الفعل ، وأن الله عز وجل لا يريد ولا يشاء أن يشتم ولا أن يفترى عليه وتُنتهك محارمه، وأنه لو شاء أن يجبر 'الخلق على طاعته لكان على ذلك قادراً ، ولكنه لا يفعل ذلك لما يريد من امتحانهم وتعريضهم 'المثواب الذي لا يبيد، وأنه وأنه وإن كان العباد يقدرون بالقدرة التي خلقها فيهم على أن يفعلوا ما لا

سائر ما خلق لا من شيء وانه القديم وكل ما سواه محدث واجمعوا ان الله لا يحب الفساد ولا يخلق اعمال العباد بل العباد يفعلون ما امروا به ونهوا عنه بالقدرة التي خلقها الله لهم وركبها فيهم فيطيعوا بها ويتركوا المعاصي وان احدا لا يقدر على قبض ولا بسط الا بقدرة التي خلقها عز وجل وهو المالك للقدرة التي في العباد لا يملكها العباد معه ولا دونه جل وعز عن ذلك يبقيها فيهم ما شاء ويفنيها اذا شاء الا انه اذا افناها رفع التكليف والامر والنهي وانه تبارك اسمه لا يريد ولا يشاء ان يشتم او يفتري عليه ولا ان بنتهك محارمه وانه لو شاء ان يجبر الخلق كلهم على طاعته لكان على ذلك قادرا ولكنه لا يقدرون ذلك الا لما يريد من امتحانهم وتعريضهم للثواب الذي لا يبيد وانه وان كان العباد يقدرون بالقدرة التي خلقها الله فيهم على ان يفعلوا ما لا

<sup>·</sup> يبقيها . . . يفنيها - ب: يبفيها . . . بعنها (؟) - ص

٢ الفعل: العقل - ص

<sup>&</sup>lt;sup>۳</sup> یفتری ... تنتهك - ب: یفرا ... ستهك(۲) - ص

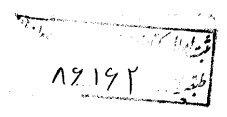
<sup>&#</sup>x27; يجبر: يخير - ص

<sup>°</sup> تعریضهم ~ ب: تعوضهم(؟) – ص

يرضاه ولا يحبه ولم يأمر به ولا يريده وما يسخطه فليسوا الغالبين له بل هو [٢٦٠] الغالب لهم القاهر لأنه لو شاء لمنعهم عما لا يريد ولأجبرهم على ما يريد ولعاجَلهُم بالعقوبة، ولكنه حلم عنهم إلى يوم القيامة، وأراد أن يؤمنوا طوعاً لا كَرها ليصح المحنة والابتلاء وليستحقوا أفضل درجات الثواب. وأنه لا يكلّف عبادة ما لا يطيقون ثم يعذبهم على تركه أ. وأنه لا يفعل بعباده مؤمنهم ولا كافرهم ما دام آمراً لهم بطاعته ناهيًا لهم عن معصيته إلا ما فيه صلاح لدينهم الذي أمرهم به وما هو داع لهم إلى طاعته والإيمان به والرجوع عن معصيته إلى [٢٠٠] اتباع أمره ونهيه عنه، وأنه لا قصور في خلقه ولا تفاوت في تدبيره، وأن كل ما قيضاه وقدره ففيه الخير، والواجبُ على كل مسلم أن يرضى بكل ما قيضاه وقدره ويؤمن به ويترك الإنكار والرد له والتكذيب به. وأجمعوا أن الطاعات كلها إيمان، وأنه يزيد ولا ينقص. وأجمعوا جميعًا أنه جل وعز لا يغفر لم لمتكب المعاصي إلا بالتوبة، وأن

يرضاه ولا يحبه ولم يامر به ولم يرده وما يسخطه فليسوا بغالبين له بل هو الغالب لهم القاهر لانه لو شاء منعهم ما لا يريد ولا اجبرهم [ولأجبرهم على ما يريد؟] بما لا يريد ولكنه حلم عنهم وامهلهم الى يوم الجزاء والحساب واراد جل وعز ان يؤمنوا طوعا لا كرها لتصع المحنة والابتلاء وليستحقوا افضل درجات الثواب وانه لا يكلف عباده ما لا يطيقوا ثم يعذبهم على تركه ولا يحول بين احد وبين ما امر به بوجه من الوجوه وانه لا يفعل بعباده مؤمنهم وكافرهم ما دام آمرا لهم بطاعته ناهيا لهم عن معصيته الا ما فيه صلاح لدينهم الذي امرهم به وما هو داع الى طاعته والايان والرجوع عن معصيته الى اتباع امره وانه لا قصور في خلقه ولا تفاوت في تدبيره وان كل ما قضاه وقدره ففيه الخيرة وان الواجب الرضاء بكل ما قضاه وقدره والتسليم لذلك والانكار والرد له والتكذيب به كفر وضلال وهذا هو العدل واجمعوا انه عز وجل لا يغفر لمرتكبي الكبائر الا بالتوبة وهذا هو القول

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> يغفر: يغتفر – ص



۱ ترکه: ترکهم – ص

<sup>&</sup>lt;sup>۲</sup> قصور: نظور - ص

<sup>&</sup>quot; الرد له: الرذلة – ص

شفاعة رسول الله صلى الله عليه وآله ليست إلا للمؤمنين دون غيرهم. وأجمعوا أن من أدخل جهنم فهو خالد فيها، كلما أرادوا أن يخرجوا (٢٠٠٠) منها أعيدوا فيها. وأجمعوا أن المرتكب للكبائر لا يستحق أن يسمى بالاسم الشريف الذي هو الإيمان والإسلام ولا بالكفر بل يسمى بالفسق كما سماه الله تعالى واجتمعت عليه الأمة، وهو القول بالمنزلة بين المنزلتين.

وأجمعوا أن الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر واجبان على المسلمين بأي وجه استطاعوهما ، بالسيف فما دونه.

وأجمعوا إلا شرذمة منهم أن عليًا كان أفضل جميع الخلق بعد رسول الله صلى الله عليه وآله إلا أن أبا بكر وعمر وعثمان كانوا في أوقات خلافتهم الماله عليه وأولى> ١٠ أن أم هم فيما سوى ذلك مختلفون ومفترقون على ست فرق كما بيناه بدءًا.

واجمعوا ان الفاسق المرتكب للكبائر لا يستحق ان يسمى بالاسم الشريف الذي هو الايمان والاسلام ولا بالكفر بل يسمى بالفسق كما سماه الله واجمع عليه اهل الملة وهذا هو القول بالمنزلة بين المنزلتين واجمعوا ان على المسلمين الامر بالمعروف والنهي عن المنكر واجبان باي جهة استطاعوهما بالسيف فما دونه وهم مختلفون فيما سوى ذلك ....

١ للكبائر: الكبائر - ص

٢ بالمنزلة: في المنزلة - ص

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> وأجمعوا: قد اجمعوا – ص

<sup>&#</sup>x27; واجبان - ب: واخبار - ص

استطاعوهما: ليستطاعوها - ص

<sup>7 &</sup>lt;أولى> بياض في الاصل

## [الحَسنيَّة]

إحداها الحسنية أصحاب الحسن البصري. قالوا: إنَّ من ركب الكبائر منافق، وقالوا: ليس على تارك الصلاة أو الصوم أداؤها بعد وقتها لأنه مأمور بأدائها في أوقاتها، فإذا فاتته أوقاتها فليس عليه إلا التوبة هوالإنابة عن ذلك كتوبته عن سائر المعاصي.

## [الهُذَيليَّة]

والثانية الهذيلية أصحاب أبي الهذيل محمد بن الهذيل العلاف. والثانية الهذيل العلاف. والثانية الهذيل العلاف. والذي تفرد به (٢٠٠) أبو الهذيل تجويز فناء القدرة مع الفعل على حاله، وقال أيضًا: إنّ أهل الجنة مضطرون إلى أفعالهم، حتى سمّته المعتزلة مجبر<؟> الآخرة لهذا السبب. وقالوا أيضًا: إنّ العمل قد يكون طاعة والعامب لا يريد به الله. وقالوا أيضًا: إنّ علم الله هو الله، وكذلك قدرة الله

س ١١ - ص ١٥ س ٣ قابل بالمقالات للبلخي ص ٦٩-٧: والذي تفرد به تجويز فناء القدرة على الفعل في حاله وإن أهل الجنة مضطرون إلى افعالهم وإن العمل قد يكون طاعة

۱ احداها: احدها – ص

۲ او: و – ص

<sup>&</sup>quot; فاتته: فاته - ص

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> والثانية: والثاني - ص

محمد بن الهذيل العلاق: مهرازي هلى الهذيل العلاق - ص

<sup>·</sup> فناء القدرة - ب: فبالقدرة - ص

۲ مجبر: بياض في الاصل

<sup>^</sup> الآخرة: الاخر - ص

هو الله، وإنَّ لما يعلمه الله جميعًا وكُلاً وإنَّ لما يقدر الله عليه نهاية إذا خرج إلى الفعل، ولم يخرج. وقالوا: إنَّ حركات أهل الجنة تنقضي فيصيرون إلى سكون دائم يتصل إليهم اللذات وهم لا يتحركون. [<sup>١٢١</sup>]

## [النَظَّاميَّة]

والثالثة النظامية، نسبت إلى إبراهيم بن سيار النظام. والذي تفرد به النظام أن قال: إن الإنسان هو الروح، وإنه جسم لطيف مداخل لهذا الجسم الكثيف الذي يرى ويحس وإنه هو الفعال دون الجسم الكثيف، وإن الإنسان مستطيع بنفسه لا باستطاعة، وإن اللون والطعم والراثحة والشم وجميع ما يدّعي أصحاب الأعراض أنه عرض أجسام متداخلة، إلا الحركة والسكون فإنهما عرضان عنده، والطول عنده الطويل والعرض عنده العريض والعمق

لله وان العامل لا يريد الله به. وان علم الله هو الله وكذلك قدرة الله هي الله. ... ان حركات اهل الجنة تنقضي فيصيروا الى سكون دائم ثم تصير اليهم اللذات وهم لا يتحركون وان لما يعلمه الله جميعا وكلا وان لما يقدر الله عليه نهاية اذا خرج الى الفعل وان لم يخرج استحال أن يوصف الله بالقدرة على غيره اذ لا غير له

س ٧ - ١٢ قابل بالمقالات للبلخي ص ٧٠: والذي تفرد به انه زعم ان الانسان هو الروح وان الروح جسم لطيف مداخل لهذا الجسم الكثيف الذي يرى ويحس وانه هو الفعال دون الجسم الكثيف وان الانسان مستطيع بنفسه لا باستطاعة واللون الطعم والرائحة والطول والعرض وجميع ما يدعي اصحاب الاعراض انه عرض اجسام متداخلة الا الحركة والسكون فانهما عرضان عنده والطول عنده وهو الطويل والعرض عنده هو العريض.

۱ يخرج ... تنقضي - ب: تخرج ... ينقضي - ص

<sup>&</sup>lt;sup>٢</sup> الثالثة: والثالث - ص

<sup>ٔ</sup> سیار: سنان - ص

ا يحس - ب: يحسن - ص

عنده [<sup>۲۱</sup>] العميق'، وإنّه قد يجوز الجسمان اللطيفان في مكان واحد على طريق المداخلة، وإنّ الأفعال أفعال الحيوان عنده كلها من جنس واحد، فالحركة من جنس السكون وكذلك الطاعة من جنس المعصية إلا أنه قد كان يزعم أنها وإن كانت جنسًا واحداً فالطاعة خلاف المعصية وضد لها وكذلك الحركة والسكون، وإنّ السكون لا معنى له في الحقيقة لأن الذي يسمى سكونًا 'إنا هو حركة اعتماد لا حركة زوال. وقال: إنّ من خبر الواحد ما يضطر على قبوله والإيقان به <و>إذ ذاك يكون حجة، وقال: [<sup>71</sup>] إنّ الحجة في القرآن إنما هو فيه من الإخبار عن الغيوب لا النظم والتأليف لأن النظم عنده مقدور عليه لولا أن الله منع عنه. وإنّ الشيء عنده قد يصير من المكان الأول إلى المكان الثالث من غير أن يمر بالثاني. والمسائل الصعبة عنه في هذا الباب مشهورة معروفة. وإنّه نفي القياس في الأحكام.

قابل بالمقالات للبلخي ص ٧٠- ٧١: وانه قد يجوز ان يكون الجسمان اللطيفان في مكان واحد على سبيل المداخلة وان الشيء قد يصير من المكان الاول الى المكان الثالث من غير ان يم بالثاني وهذا هو الطفرة وان الحجة في القرآن انما هو ما فيه من الاخبار عن الغيوب لا النظم والتاليف لان النظم عنده مقدور عليه لولا ان الله منع منه وان افعال الحيوان كلها من جنس واحد، فالحركة من جنس السكون وكذلك الطاعة والمعصية الا انه قد كان يزعم انها وان كانت جنسا واحدا فالطاعة خلاف المعصية وضد لها وكذلك الحركة والسكون وان من خبر الواحد ما نضطر الى قبوله والايقان به واذا زال [اذ ذاك؟] يكون حجة ... وان السكون لا معنى له في الحقيقة لان الذي يسمى سكونا انما هو حركة اعتماد لا حركة زوال.

الطول عنده هو الطويل والعرض عنده هو العريض والعمق عنده العميق: الطول في العرض عنده هو العرض والعمق عنده هو العمق - ص

<sup>&#</sup>x27; يزعم أنها … فالطاعة: عمل بها … بالطاعة – ص

<sup>&</sup>quot; ضد - ب: صمد - ص

أ سكونا - ب: متكونا - ص

<sup>°</sup> الإيقان - ب: الانكار - ص

<sup>&</sup>lt;sup>۱</sup> یصیر - ب: مضت - ص

## [المُعمَّرِيَّة]

والفرقة الرابعة المعمرية، تنسب إلى أبي عمرو معمّر بن عبّاد السّلمي البصري. والذي تفرد به القول بالمعاني وتفسيره أنّ الحركة إغا خالفت آ<sup>-7</sup>] السكون لمعنى هو غيرها، وكذلك السكون إغا خالف الحركة لمعنى هو غيره وأن ذينك المعنيين إغا اختلفا أيضًا بمعنى هو غيرهما ثم كذلك كل معنيين اختلفا بمعنيين غيرهما> إلى ما لا نهاية له، وإنّ هيات الأجسام فعل الأجسام فعل الأجسام طباعًا. وإنّ الإنسان ليس بجسم، وإنّه يفعل باختيار، وليس بطويل ولا عريض ولا بذي أجزاء، ولا يجوز القول بأنه في مكان دون مكان، وإنّه لا فعل له إلا الإرادة، وإنّ الحركة سكون بالحقيقة لأن الجسم على أي حال وجد إنما يوجد في مكان عاسًا له، وهذا هو عنده معنى السكون. وقالو <ا>: لا يخلو الجوهر من فعل الأعراض.

قابل بالمقالات للبلخي ص ٧١: والذي تفرد به القول بالمعاني وتفسيره ان الحركة انما خالفت السكون لمعنى هو غيرها وكذلك السكون انما خالف الحركة بمعنى هو غيره وان ذينك المعنيين انما المعنى هو غيرهما الى ما لا انها اختلفا ايضا بمعنى هو غيرهما الى ما لا نهاية له وان هبآت الاجسام فعل الاجسام طباعا على معنى ان الله هيأها في هيئة وجعل هيأتها طباعا وان الانسان ليس بجسم وانه يفعل باختيار وليس بطويل ولا عريض ولا بذي اجزاء وانه لا يجوز القول بانه في مكان دون مكان وانه لا فعل الا الارادة وان الحركة سكون في الحقيقة لان الجسم على اي حال وجد انما يوجد في مكان عاسا له وهذا عنده معنى السكدن.

ا بالمعاني: في المعاني - ص

۲ غیره - ب: غیرها - ص

<sup>&</sup>quot; <> الاضافة من ب

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> فعل - ب: بعد - ص

<sup>°</sup> بذي - ب: يرى - ص

<sup>&</sup>quot; يخلو الجوهر من فعل: يحل من رد (١) -- ص

# [البشريّة]

والفرقة [<sup>171</sup>] الخامسة تسمى البشرية، نسبوا إلى أبي سهل بشر بن المعتمر البغدادي. قال بشر ومن قال بقوله: إنّ عند الله لطفًا لو أتى به الكافرين لآمنوا اختياراً غير اضطرار، وإنّه لا يجوز أن نقول: إنّ الله يفعل بالعباد أصلح الأشياء لهم، من قبل أنه لا غاية لما عنده من الصلاح، والله قد فعل جميع ما فيه صلاحهم في دينهم. وقالوا: إنّ ولاية الله للمؤمنين بعد إيمانهم بلا فصل ، وإنّ عداوته للكافرين كذلك، وإنّ اللون والطعم والرائحة والصوت والشم [<sup>174</sup>] والحس أعراض وإنّ جوهراً فاعل لها، وإنّ من الألوان والطعوم والأرابيح ما هو فعل العباد على التولد وإنّ الحركة ليست من الألوان والطعوم والأرابيح ما هو فعل العباد على التولد وإنّ الحركة ليست من الألوان والطعوم والأرابيح ما هو فعل العباد على التولد وإنّ الحركة ليست من الألوان والطعوم والأرابيح ما هو فعل العباد على التولد وإنّ الحركة ليست من الألوان والطعوم والأرابيح ما هو فعل العباد على التولد وإنّ الحركة ليست من الألوان والطعوم والأرابيح ما هو فعل العباد على التولد وإنّ الحركة ليست من الألوان والطعوم والأرابيح ما هو فعل العباد على التولد وإنّ الحركة ليست من الألوان والطعوم والأرابيح ما هو فعل العباد على التولد وإنّ الحركة ليست من الألوان والطعوم والأرابيح ما هو فعل العباد على التولد وإنّ الحركة ليست من الألوان والطعوم والأرابيح ما هو فعل العباد على التولد وإنّ الحركة ليست من الألوان ولا المكان الثان الثان الثاني ولكن الإنسان يتحرك بها من الأول إلى

قابل بالمقالات للبلخي ص ٧٧-٨٣: ان عند الله لطفا لو اتى به الكافرين لآمنوا اختيارا غير اضطرار وانه لن يجوز ان يقال ان الله يفعل بالعباد اصلح الاشياء لهم من قبل انه لا غاية لها عنده من الصلاح وانه قد فعل بهم جميعا ما فيه صلاحهم في دينهم. ... ان ولاية الله للمؤمنين بعد ايمانهم بلا فضل وكذلك عداوته للكافرين وان من الالوان والطعوم والاراييح ما هو فعل للعباد على التولد ... وان الحركة ليست في المكان الاول ولا المكان الثاني ولكن الانسان يتحرك بها من الاول الى

۱ تسمی: یسمی – ص

۲ عند - ب: عبد - ص

<sup>7</sup> لهم: اليهم - ص

أعنده: عبده - ص

<sup>°</sup> فصل: فضل – ص

۲ عداوته: عدوانه - ص

٧ الحس: المحس - ص

<sup>^</sup> فاعل: قابلا - ص

الثاني. وقالوا: إنَّ الحركة ليست بعرض ولا بجسم لأن العرض يبقى وقتين والحركة لا تبقى وقتين. وقالوا: إنّ المؤمن إذا ارتكب الكبيرة شم تاب ثم عاد إلى ارتكاب الكبائر فقد يجوز أن يؤخذ الكبيرته التي كانت قبل التوبة وإن كان قد تاب منها لأنه يجوز أنه قد غفر له تلك [ ۱۲۲] الكبيرة عند التوبة على شريطة أنه لا يعود إليها ولا إلى مثلها.

## [الجَاحظيَّة]

الفرقة السادسة الجاحظية، أصحاب أبي عثمان عمرو بن بحر الجاحظ. قال الجاحظ ومن قال بقوله: إنَّ المعرفة طباع، وهي مع ذلك فعل للعارف ١٠٠ وليست باختيار، وهو يوافق ثمامة بن الأشرس" في أنه لا فعل للعباد بالحقيقة إلا الإرادة، ولكنه يقول في سائر الأفعال: إنَّها تنسب إلى العباد على أنها وقعت منهم طباعا وأنها وجبت بإرادتهم، و (<sup>۳۲</sup>) ليس يجوز أن يكون أحد يبلغ فلا يعرف الله. والكافر عنده بين معاند وبين عارف قد

الثاني ... وأن المؤمن إذا ارتكب كبيرة ثم تاب ثم عاد إلى ارتكاب الكبائر قد يجوز أن يؤخذ بكبيرته التي كانت قبل التوبة وان كان قد تاب منها لانه بجوز ان يكون الله انما غفر له تلك الكبيرة عند التوبة بشريطة الا يعود اليها ولا الى مثلها.

س ١٠-١٤ قابل بالمقالات للبلخي ص ٧٣: المعرفة طباع هي مع ذلك فعل للعارف وليست باختيار له وهو يوافق ثمامة في انه لا فعل للعباد على الحقيقة الا الارادة ولكنه يقول في سائر الافعال انها تنسب الى العباد على انها وقعت منهم طباعا وانها وجبت بارادتهم وليس يجوز ان يكون احد يبلغ فلا يعرف الله والكفار عنده بين معاند وبين عارف قد

١ الكبيرة: الكبير - ص؛ كبيرة - ب

ا يؤخذ: يوجد - ص؛ يؤخذ - ب

<sup>&</sup>quot; الاشرس: الاشرش - ص

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> تنسب الى - ب: ليست على - ص

استغرقه حبُّه بمذهبه وشغفه به وهو لا يشعر بما عنده من المعرفة بخالقه ويصدق ارسوله.

#### [مذهب الخوارج]

ثم يتلو ذكر هذه الفرق المذهب الثاني، مذهب الخوارج، فهم ينقسمون على أربع عشرة فرقة.

اجتمعت الخوارج على أن الطاعات كلها إيمان وأن الإيمان يزيد وينقص. وأجمعوا على إكفار عثمان وعلي ويقولون: نتولى الختنين و [<sup>۱۳۳</sup>] نتبرأ من الصهرين، أعني علياً وعثمان، وقد أيقناً بكفر من ارتكب الكبائر، ويرون الخروج على الإمام الجائر، ويرون البراءة من أبي موسى وعمرو وممن حكمهما ورضي بهما أو يتولى أحداً ممن صوب الحكمين أو رضي به. وأجازوا الإمامة في أفناء الناس من كان عادلاً عالماً. ثم إنهم بعد ذلك مختلفون ومفترقون على أربع عشرة فرقة كما ذكرنا.

10

استغرقه حبه لمذهبه وشغفه به والفه وعصبيته فهو لا يشعر بما عنده من المعرفة بخالقه وتصديق رسله.

<sup>&#</sup>x27; بخالقه وبصدق: يخالفه وبصدق - ص

<sup>&</sup>lt;sup>٢</sup> المذهب: والمذهب – ص

<sup>⁻</sup> أربع: اربعة – ص

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> الختنين ... الصهرين: الصهرين ... الختنين - ص

## [الأزارقة]

إحداها الأزارقة، نسبوا إلى نافع بن الأزرق، ونافع هذا أول من أحدث الخلاف بين الخوارج، وكان الذي [<sup>٣٦٠</sup>] أبدعه البراء من القَعَد والمحنة لمن قصد عسكره. والأزارقة لا يتبرأون ممن تقدمها من سلفها من الخوارج في توليهم القعد وتركهم إكفارهم ويقولون: هذا تبين لنا وخفي عنهم. والأزارقة يقولون بالجبر المحض على مثال الذي يقول جهم، وقالوا: إن من أقام في دار الكفر فهو كافر لا يسعه إلا الخروج. وأجازوا عذاب الأطفال.

[النَجديَّة]

الفرقة الثانية النجدية، نسبوا إلى نجدة بن عامر الحنفي. قال نجدة و [<sup>171</sup>] من قال بقوله إنّ أطفال المشركين في الجنة وإنّ الله لا يؤلم الأطفال في

١٠

س ٤-٥ قبابل بمقبالات الاشتعري ص ٨٦: وأول من أحدث الخيلاف بينهم نافع بن الازرق الحنفي والذي أحدثه البراءة من القعدة والمحنة لمن قصد عسكره.

س ٥-٦ بمقالات الاشعري ص ٨٧: والازارقة لا تتبرأ نمن تقدمها من سلفها من الخوارج في توليهم الفعدة الذين لا يخرجون ولا تتبرأ ايضا من سلفها من الخوارج في تركهم اكفار القعدة ... ويقولون هذا تبين لنا وخفي عليهم، وبالحور العين ص ٢٣١-٢٣٢.

س٧-٨ بمقالات الاشعري ص ٨٩: ان من اقام في دار الكفر فكافر لا يسعه الا الخروج.

۱ احداها: احدها – ص

<sup>&</sup>lt;sup>٢</sup> والمحنة: والمحبة – ص

اً توليهم: توليتهم - ص

ويقولون هذا تبين: وهولون (؟) هذا مبين - ص

<sup>°</sup> مثال: امثال – ص

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> واجازوا: ولا جازوا – ص

الدنيا، واعتلوا في ذلك بأن الله لا يؤلم أحداً إلا باستحقاق لأن الألم عقوبة والطفل غير مستحق لذلك. وإنهم عذروا بالجهل إذا أخطأ رجل في حكم من الأحكام من جهة الجهل، وقالوا: الدين هو معرفة الله ومعرفة رسوله وحقن دماء المسلمين وأموالهم والإقرار بما جاء من عند الله جملة، فهذا وأجب عليه، وما سوى ذلك فالناس يعذرون بجهالته حتى يقهر [174] عليه الحجة وهو جميع الحلال والحرام، فمن استحل شيئًا من طريق الاجتهاد مما لعله محرم فمعذور على حسب ما يقول الفقهاء من أهل الاجتهاد. قالوا: ومن خاف العذاب على المجتهد في الأحكام المخطئ حتى يقهر عليه الحجة فهو كافر. قالوا: ومن انتقل من دار هجرتهم فهو منافق. وإنهم استحلوا دماء أهل العهد وأموالهم في دار التقية، وتولوا أصحاب الحدود كلها من موافقيهم، وقالوا: لعل الله لا يعذب المنافقين بذنوبهم وإن فعل ذلك ففي موافقيهم، وقالوا: لعل الله لا يعذب المنافقين بذنوبهم وإن فعل ذلك ففي موافقيهم، وقالوا: لعل الله لا يعذب المنافقين بذنوبهم وإن فعل ذلك ففي موافقيهم، وقالوا: لعل الله لا يعذب المنافقين بذنوبهم وإن فعل ذلك ففي موافقيهم، وقالوا: لعل الله لا يعذب المنافقين بذنوبهم وإن فعل ذلك ففي موافقيهم، وقالوا: لعل الله لا يعذب المنافقين بذنوبهم وإن فعل ذلك ففي الموافقيهم، وقالوا: لعل الله لا يعذب المنافقين بذنوبهم وإن فعل ذلك ففي الموافقيهم، وقالوا: لعل الله لا يعذب المنافقين بذنوبهم وإن فعل ذلك ففي الموافقيهم، وقالوا: لعل الله لا يعذب المنافقين بذنوبهم وإن فعل ذلك ففي الموافقية والموافقية والم

قابل بمقالات الاشعري ص ١٠- ٩٠: وعذروا بالجهالات اذا اخطأ الرجل في حكم من الاحكام من جهة الجهل وقالوا الدين امران احدهما معرفة الله ومعرفة رسله عليهم السلم وتحريم دماء المسلمين واموالهم وتحريم الغصب والاقرار بما جاء من عند الله جملة فهذا واجب وما سوى ذلك فالناس معذورون بجهالته حتى تقوم عليهم الحجة في جميع الحلال فمن استحل شيئا من طريق الاجتهاد مما لعله محرم فمعذور على حسب ما يقول الفقهاء من الاجتهاد في الاحكام المخطئ قبل ان تقوم عليه الحجة فهر كافر قالوا ومن خاف العذاب على المجتهد في الاحكام المخطئ قبل ان تقوم عليه الحجة فهر كافر قالوا ومن نقل عن هجرتهم فهو منافق وحكي عنهم انهم استحلوا على الما المقام واموالهم في دار التقية وبرئوا عن حرمها وتولوا اصحاب الحدود والجنايات من موافقيهم وقالوا لا ندرى لعل الله بعذب المؤمنين بذنوبهم فان فعل فافا يعذبهم في

۱ عذروا - ش: عدموا - ص

<sup>&#</sup>x27; وحقن: وب*حقهم –* ص

<sup>&</sup>lt;sup>٣</sup> خاف - ش؛ ح؛ خالفنا - ص

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> موافقيهم: موافقتهم – ص

<sup>°</sup> ففي: في - ص

غير النار [<sup>اً</sup>] يعذبهم. وزعموا أن من نظر نظرة حرام أو كذب كذبة حرام صغيرة ثم أصر عليها فهو مشرك وأن من زنى أو سرق أو شرب الخمر غيرمُصرً فهو مسلم. ولم يجيزوا التخلد في العذاب لموافقيهم .

#### [العَجاردة]

الفرقة الثالثة العجاردة"، نسبوا إلى عبد الكريم بن عجرد أ. قالوا: إنَّ أطفال المشركين في النار ويتبرأون من أطفالهم ما لم يبلغوا وينتحلوا الإسلام. وينكرون سورة يوسف ويقولون إنها ليست من [""] القرآن لأنها قصص. ويجيزون نكاح بنات البنين وبنات البنات وبنات بني الأخوات

غير النار بقدر ذنوبهم ولا يخلدهم في العذاب ثم يدخلهم الجنة وزعموا ان من نظر نظرة صغيرة او كذب كذبة صغيرة ثم اصر عليها فهو مشرك وان من زنى وسرق وشرب الخمر غير مصر فهو مسلم، وبالخور العين ص ٢٢٤: انهم قالوا ان المخطئ بالجهل معذور فمن استحل شيئا من طريق الاجتهاد مما هو محرم فهو معذور على جهله قالوا ومن خاف العذاب على المحتهد المخطئ في الاحكام متى تقوم عليه الحجة فهو كافر وقالوا من نقل عن دار هجرتهم فهو منافق وقالوا دماء اهل العهد في دار التقية حلال وبرثوا ممن حرمها وقالوا ان اصحاب الحدود المذنبين منهم غير خارجين من الايمان والمذنبين من غيرهم كفار وقالوا لا ندرى لعل الله يعذب المؤمنين بقدر ذنوبهم في غير النار وقالوا من اصر على نظرة محرمة او كذبة فهو مشرك ومن زنى او سرق غير مصر فهو مسلم.

س ٧-٨ قابل بالحور العين ص ٢٢٥ ومقالات الاشعري ص ٩٣. س ٩ قابل بمقالات الاشعرى ص ٩٦.

۱ يجيزوا: بحبها (۲) – ص

۲ لوافقیهم: لوافقتهم - ص

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> العجاردة: العجاردية - ص

ئ بن عجرد: عجزد - ص

<sup>°</sup> بنی: بنات - ص

والإخوة ويقولون: إنَّ الله حرَّم البنات. ويقولون بالعدل على حمثال> قول المعتزلة. ويرون قتال السلطان خاصة ومن رضي بحكمه فأما من انكره فلا يرون قتله إلاَّ إذا أعان عليهم أو طعن فيهم وفي دينهم. وفي العجاردة للمستون الميمونية.

## [البدعيَّة]

والفرقة الرابعة البدعية، ورئيسهم يحيى بن أصرم. والذي ابتدعوه [أأ] وتفردوا به دون الخوارج كلها، بل دون أهل الملة جميعًا، قطع الشهادة على

ص ٢٣ س ١٠ س ١ قابل يمقالات الاشعري ص ٩٥: وذكر الكرابيسي في بعض كتبه ان العجاردة والميمونية يجيزون نكاح بنات البنين وبنات البنات وبنات بنات الاخوة وبنات بني الاخوة ويقولون ان الله حرم البنات وبنات الاخوة بنات الاخوات، وبالحور العين ص ٢٢٥: وهم يجيزون نكاح بنات البنين وبنات البنات وبنات بنات الاخوات وبنات ابني الاخوة ويقولون ان الله حرم نكاح البنات والاخوات وبنات الاخ وبنات الاخت. ،بالملل الشهرستاني ص ٩٦: يذكر الحسين الكرابيسي في كتابه الذي حكى فيه مقالات الخوارج ان الميمونية يجيزون نكاح بنات البنات وبنات اولاد الاخوة والاخوات وقال ان الله حرم نكاح البنات وبنات الونات وبنات الاخوة.

س ١ قابل بالحور العين ص ٢٢٥: وهم يقولون بالعدل، وبمقالات الاشعري ص ٩٣: من العجاردة الميمونية والذي تفردوا به القول بالقدر على مذهب المعتزلة ....

س ٢ - ٤ قابل بالحور ألعين ص ٢٢٥: كان عبد الكريم بن العجرد والميمونية لا يرون الا قتال السلطان خاصة واعوانه ومن رضي بحكمه ومن طعن في دينهم، وبمقالات الاشعري ص ٩٤: وانهم يرون قتال السلطان خاصة ومن رضي بحكمه فاما من انكره فلا يرون قتله الا اذا اعان عليهم او طعن في دينهم او صار عونا للسلطان او دليلا له.

١ ويقولون بالعدل: ويقول بالعذاب - ص

<sup>&</sup>lt;sup>٢</sup> العجاردة: العجازدة - ص

أنفسهم وموافقيهم أنهم أهل الجنة من غير شرط ولا استثناء. وقالوا: إن أطفال المشركين في النار واحتسجوا بهذه الآية: «لا تَذَرْ عَلَى الأرْضِ مِن الكَافِرِينَ دَيَّارًا / إنَّكَ إِنَّ تَذَرْهُم يُضِلُوا عِبَادَكَ وَلا يَلدُوا إِلاَّ فَاجِرًا كَفُاراً » الكَافِرِينَ دَيَّارًا / إنَّكَ إِنَّ الضلاة المفروضة ثلاث صلوات، صلاة الفجر وصلاة المغرب وهما في طرقي النهار [ الله صلوات، صلاة الفجر وصلاة المغرب وهما في طرقي النهار [ الله على صلاة العتمة، واحتجوا بقول الله تعالى: « < و > أقم الصَلاة طَرَقي النهار وزُلُفا من الليل إن المستئات يُذُهبْنَ السيئنات » [ ١ / ١ / ٤ / ١ ] . وقالوا: إن جميع الأخبار المروية عن رسول الله صلى الله عليه وآله بوجوب الصلوات الخمس كذب وزور لأنه قد روي عنه صلوات الله عليه «ما أتاكم عني فاعرضوه على كتاب الله فإن ١٠ وقالوا: إن الصلوات الله فهو مني وما خالف كتاب الله فليس مني ». وقالوا: إن الصلاة الوسطى هي صلاة المغرب التي قال الله فيها : «حَافِظُوا عَلَى الصلاة الوسطى هي صلاة المغرب التي قال الله فيها : «حَافِظُوا عَلَى الصلاة الوسطى الله المنها إلا أن المسمك إلا أن المنهم .

ص ٢٤ س ٩ - ص ٢٥ س ١ قابل بالحور العين ص ٢٣٢: والبدعية يقطعون بالشهادة على انفسهم وموافقتهم انهم من اهل الجنة من غير شرط ولا استثناء.

س ٦-٩ قابل بالحور العين ص ٢٣٢ وبمقالات الاشعري ص ١٢٦.

<sup>·</sup> وموافقيهم: وموافقتهم - ص

٢ الجبر: الخبر - ص

<sup>&</sup>quot; يثبتون: يدسون - ص

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> الصلوات: الصلوة - ص

<sup>&</sup>quot; التي قال الله فيها: الذي قال الله فيه - ص

<sup>`</sup> يذبح: تذبح - ص

## [الخازميَّة]

الفرقة الخامسة الخازمية، نسبوا إلى شعيب بن خازم . وهم قالوا بالجبر مثل مقالة جهم والأزارقة. ومما تفردوا به من القول أن قالوا: إن الولاية والعداوة صفتان في الذات، وقالوا: من لم يعلم الله بجميع أسمائه هفو جاهل، ومن كان جاهلاً فهو كافر.

#### [الثَعالبة]

الفرقة السادسة الثعالبة ، ولهم أقاويل كثيرة تركت ذكرها (٣٧) مخافة نطويل الفرقة السادسة الثعالبة ، ولهم أقاويلهم. قالوا: إنَّ تارك الصلاة كافر وليس من قِبَل تركه ولكنه من قِبَل جهله بالله، وكذلك قيالوا في سيائر

س ٤-٥قابل بمقالات الاشعري ص ٩٦: قالوا ... بان الولاية والعداوة صفتان لله عز وجل في ذاته، وبالحور العين ص ٢٢٥: ويقولون أن الولاية والعداوة صفتان في الذات.

س ٥-٦ قابل بمقالات الاشعري ص ٩٦: والفرقة السابعة من العجاردة وهي الثانية من الخازمية ويدعون المعلومية والذي تفردوا به انهم قالوا من لم يعلم الله بجميع اسمائه فهو جاهل به، وبالحور العين ص ٢٢٥: ومن الخازمية مجهولية وهم يقولون من لم يعلم الله تعالى بجميع اسمائه فهو له جاهل.

س ١١- ١٢ قابل بالحور العين ص ٢٦٦- ٢٢٧: ومن الثعالبة مكرمية ... وهم يقولون ان تارك الصلاة كافر وليس من قبل ترك الصلاة كفر ولكن من قبل جهله وكذلك قالوا في سائر

۱ الحازمية . . . حازم – ص

۲ بالجبر: بالخبر - ص

<sup>&</sup>lt;sup>۳</sup> أن: بان - ص

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> صفتان – ح؛ ش: صنفان – ص

<sup>·</sup> الثعالبة: النقالية - ص

الفرائض، وزعموا أن من أتى معصية فقد جهل الله. وقالوا: إنَّ الله يوالي عباده ويعاديهم على ما هم صائرون إليه لا على أعمالهم التي هم فيها. وإنَّ أطفال الكفار مشتركون في عذاب آبائهم لأنهم ركن من أركانهم - يريدون بذلك أنهم كبعض من أبعاضهم. [<sup>٣٨]</sup>]

## [الصُفريَّة]

الفرقة السابعة الصفرية، نسبوا إلى زياد بن الأصفر، ولهم أقاويل كثيرة تركت ذكرها مخافة التطويل إلا أني أذكر شيئًا منها. من ذلك أنهم قالوا: ما كان من الأعمال التي عليها وحد واقع فليس بكفر ولا أهله به

الفرائض وقالوا من اتى كبيرة فقد جهل الله تعالى وقالوا بالمرافاة وهو ان الله اغا يتولى عباده ويعاديهم على ما هم صائرون اليه لا على اعمالهم، وبمقالات الاشعري ص ١٠٠٠. ... من الثعالبة المكرمية ... زعموا ان تارك الصلاة كافر وليس هو من قبل تركه الصلاة كفر ولكن من قبل جهله بالله وكذلك قالوا في سائر الكبائر وزعموا ان من اتى كبيرة فقد جهل الله سبحانه وبتلك الجهالة كفر لا بركوبه المعصية وقالوا بالموافاة وهي ان الله سبحانه اغلى عباده وبعاديهم على ما هم صائرون اليه لا على اعمالهم التى هم فيها.

س ٣-٤ قابل بالحور العين ص ٢٢٦: وهم يقولون في الاطفال انهم مشتركون في عقاب آبائهم وانهم ركن من اركانهم وبعض من ابعاضهم، ويقالات الاشعري ص ١٠٠ ومن قول الشعالبة في الاطفال انهم يشتركون في عذاب آبائهم وانهم ركن من اركانهم يريدون بذلك انهم بعض من ابعاضهم.

س ١٠ قابل بمقالات الاشعري ص ١٠١-٢-١؛ طائفة يقولون ما كان من الاعمال عليه حد واقع فلا يتعدى باهله الاسم الذي لزمهم به الحد وليس يكفر بشيء ليس اهله به

0

۱ يوالي عباده ويعاديهم: يتولى ... يعاديهم - ش؛ ح؛ موالي عباده ولعاتهم - ص

۲ مشترکون - ح: مشرکون - ص؛ یشترکون - ش

<sup>&</sup>quot; عذاب: عقاب - ص

² السابعة: السادسة – ص

التي عليها: الذي عليه - ص

كافرون كالزنا والقذف والسرقة، وما كان من الأعمال التي ليس فيها حد كترك الصلاة والزكاة فهو كفر، وأزالوا اسم الإيمان عن الفريقين في الوجهين جميعًا لأنهم سموا الزاني والقاذف والسارق [ ٢٨٠] فاسقًا لا مؤمنًا ولا كافراً وتارك الصلاة والزكاة كافراً.

#### [الإباضيّة]

الفرقة الثامنة الإباضية، <نسبوا إلى> عبد الله بن إباض. قال بعضهم بالعدل على مثال قول المعتزلة. وزعموا أن مخالفيهم من أهل القبلة كافرو نعمة وليسوا بمشركين، أموالهم وسلاحهم وكراعهم حلال عند الحرب، حرام ما وراء ذلك، حرام سبيهم وقتلهم في السرّ . وزعموا أن الدار دار مخالفيهم دار توحيد إلا عسكر السلطان، فإنّه دار بغي. وقالوا: إنّ مرتكبي الكبائر موحدون كفار نعمة وليسوا بمؤمنين، و [٢٠٠] أجازوا تعذيب أطفال المشركين وأجازوا أن يدخلهم الله الجنة بالتفضل.

كافرا كالزنا والقذف وهم قذفة زناة وما كان من الاعمال ليس عليه حد كترك الصلاة والصيام فهو كافر وازالوا اسم الايان في الوجهين جميعا.

س ٩-١٣ قابل بالحور العين ص ٢٢٧: وجمهور الاباضية يقولون ان مخالفيهم من اهل القبلة كفار وليسوا بمشركين حلال مناكحتهم وحلال غنيمة اموالهم عند الحرب من السلاح والكراع حرام ما وراء ذلك من سبيهم وقتلهم في السر. وقالوا ان الدار دار مخالفيهم دار توحيد الا عسكر السلطان فانه دار بغى وقالوا ان مرتكبي الكبائر موحدون وليسوا بمشركين، وبقالات الاشعري ص ١٠٤-١٠: يزعمون ان مخالفيهم من اهل الصلاة كفار وليسوا بمشركين حلال مناكحتهم وموارثتهم حلال غنيمة اموالهم من السلاح والكراع عند الحرب حرام ما وراء ذلك وحرام قتلهم وسبيهم في السر. وزعموا ان الدار يعنون دار مخالفيهم دار توحيد الا عسكر السلطان فانه دار كفر يعنى عندهم. وقالوا ان كل طاعة

١ التي ليس فيها: الذي ليس فيه - ص

۲ السر – ح؛ ش: الشرور – ص

### [الحَفصيَّة]

الفرقة التاسعة الحفصية، أصحاب حفص بن أبي المقدام. زعموا أن ما بين المشرك والكفر معرفة الله، فمن عرف الله ثم كفر بما سواه من رسول أو جنة أو نار أو شريعة فهو كافر بريء من الشرك، ومن جهل الله وأنكره فهو مشرك. ه فتبرأت الخوارج من هؤلاء وتبرأوا منهم'.

# [اليَزِيديَّة]

الفرقة العاشرة اليزيدية، [<sup>٣٩٠</sup>] أصحاب يزيد بن أبي أنيسة. قالوا: ١٠ نتولى المحكّمة الأول ونتبرأ ممن كان بعد ذلك من أهل الأحداث ونتولى الإباضية كلها. وهم خالفوا الحفصية "في الكفر والشرك وثبتوا على ولاية

ايمان ودين وان مرتكبي الكبائر موحدون وليسوا بمؤمنين.

س ٣-٣ قابل بالحور العين ص ٢٢٩: وهم يقولون ان ما بين الشرك والكفر معرفة الله فمن عرف الله ثمن عرف الله فمن عرف الله ثمن رسول او كتاب او جنة او نار او عمل جميع الجنايات فهو كافر بريء من الشرك ومن جهل الله وانكره فهو مشرك، وبمقالات الاشعري ص ٢٠١: ... الحقصية كان امامهم حفص بن ابي المقدام زعم ان بين الشرك والايمان معرفة الله وحده فمن عرف الله سبحانه ثم كفر بما سواه من رسول او جنة او نار او عمل بجميع الخبائث ... فهو كافر بريء من الشرك ومن جهل الله سبحانه وانكره فهو مشرك.

س ١١- ١٢ قابل بمقالات الاشعري ص ١٠٣: قالوا نتولى المحكمة الاولى ونبرأ ممن كان بعد ذلك من اهل الاحداث ونتولى الاباضية كلها ويزعمون انهم مسلمون كلهم الا من بلغه قولنا.

۱ منهم: عنهم – ص

<sup>&</sup>lt;sup>۲</sup> نتولی ... نتبرأ ... نتولی: نتولی ... تبرء ... یتولی – ص

<sup>7</sup> الحفصية - ش: المعصية - ص

الإباضية إلا من رد منهم قولهم. وزعموا أن الله سيبعث رسولاً من العجم ويُنزل عليه كتابًا من السماء يُكتَب في السماء ثم يُنزل عليه جملةً فيترك شريعة محمد ويأتي شريعة أخرى غيرها، وأن ملته تكون ملة الصابئة وليست هذه الصابئة «التي عليها الناس اليوم» ولكن الصابئين الذين [أأ] ذكرهم الله في القرآن؛ قالوا: ولم يأتوا بعد. وزعموا أن في هذه الأمة شاهدين عليهم أحدهما يزيد بن أبي أنيسة، وأنهم لا يدرون أمضى الآخر أم هو كائن.

### [البَيهَسيَّة]

الفرقة الحادية عشر البيهسية، نسبوا إلى أبي بيهس هيصم بن جابر. قالوا: إنّ دماء مخالفيهم حلال وأخذ أموالهم، ولا يجوزون الصلاة خلف مخالفيهم ولا يصلون مع السراويل. وقالوا: إنّ الدار دار الكفر والشرك «فاقْتُلُوا الْمُشْرِكِينَ حَيثُ وَجَدْتُمُوهُم» [ ""] الآية [٩/٥]. وقالوا: إذا كفر إمام الرعية وأُشَرك صارت الدار دار شرك وأهلها جميعًا مشركون إلا من

س ١-٥ قابل بالحور العين ص ٢٢٩: ومنهم اليزيدية امامهم يزيد بن ابي انيسة قال ان الله تعالى سييبعث رجلا من العجم وينزل عليه كتابا من السماء ثم يكتب في السماء وينزل عليه جملة واحدة فيترك شريعة محمد ويأتي بشريعة اخرى وغيرها وان ملته تكون الصابية ولكن الصابية الذين ذكرهم الله في كتابه قال ولم يأتوا بعد وزعم ان في هذه الامة شاهدين عليها وانه احدهما وانه لا يدرى امضى الآخر ام هو كائن، وبقالات الاشعري ص ٣٠١-٤٠٠: وزعم ان الله سبحانه سيبعث رسولا من العجم وينزل عليه كتابا من السماء يكتب في السماء وينزل عليه جملة واحدة فترك شريعة محمد ودان بشريعة غيرها وزعم ان ملة ذلك النبي الصابئة وليس هذه الصابئة التي عليها الناس اليوم وليس هم الصابئة التي عليها الناس اليوم

۱ من رد منهم : من رد الله منهم – ص

ألتي عليها الناس اليوم>: الإضافة عن ش، ص ١٠٤.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> صارت: وصارت - ص

عرفوه بعينه وبالإسلام. واستحلوا القتل والسبي على <كل> حال، وحرموا تزويج نساء المشركين الذين هم المذنبون عندهم، واحتجوا بقول الله تعالى: «وَلا تُنْكِحُوا الْمَشْرِكَاتِ حَتَّى يُؤْمِنَّ» (وَلا تُنْكِحُوا الْمَشْرِكَاتِ حَتَّى يُؤْمِنَّ» (٢٢١/٢]. وقالوا: السكر من كل شيء <حلال> الأصل موضوع عمن سكر عنه وكل ما كان من السكر من ترك الصلاة أو شتم الله فهو موضوع لا حد فيه ولا يكفَّر أهله [11] بشيء من ذلك ما داموا في سكرهم.

### [الفُضَيليَّة]

الفرقة الثانية عشر الفضيلية، نسبوا إلى الفضيل لبن عبد الله. قالوا: ١٠٠ إنّ كل معصية صغرت أم كبرت شرك، وقالوا: إنّ العاصي لا يعرف ربه،

ص ٣٠ س ١٣ – ص ٣١ س ١ قابل بالحور العين ص ٢٣٠: ومن البيهسية العوفية وهم يقولون اذا كفر الامام كفرت بكفره الرعية الشاهد منهم والغائب وصارت الدار دار شرك يحل قتل اهلها وسبيهم على كل حال، وبمقالات الاشعري ص ١١٦: قالت طائفة من البيهسية اذا كفر الامام كفرت الرعية وقالت الدار دار شرك واهلها جميعا مشركون وتركت الصلاة الاخلف من تعرف وذهبت الى قتل اهل القبلة واخذ الاموال واستحلت القتل والسبى على كل حال.

س ٤-٦ قابل بالحور العين ص ٢٣٠: وهم يقولون ان السكر من كل شراب حلال الاصل موضوع عمن سكر منه وكل ما كان من ترك صلاة وشتم فهو موضوع عن صاحبه لا حد فيه ولا حكم ولا يكفر اهله بشيء من ذلك ما داموا في حال السكر، وبمقالات الاشعري ص ١٩١٥: وقال بعض البيهسية السكر من كل شراب حلال موضوع عمن سكر منه وكل ما كان في السكر من ترك الصلاة او شتم الله سبحانه فهو موضوع لا حد فيه ولا حكم ولا يكفر اهله بشيء من ذلك ما داموا في سكرهم.

س ١١، الحور العين ص ٢٣١: وهم يقولون أن كل معصية صغرت أو كبرت فهي شرك.

١ من السكر: والسكر - ص

٢ الفضيل: الفضل - ص

وقالو <i>ان طاعة الشيطان عبادة له وطاعة الهوى عبادة له، واحتجوا بقول الله تعالى ذكره: «أفَرَأيتَ مَن اتَّخَذَ إِلهَهُ هَواهُ» [٢٣/٤٥]. وقالوا: لا يكفر ولا يعصي من قال بضرب من الحق الذي يكون من المسلمين حقاً وإن أراد غير الله، من نحو قول القائل «لا إله إلا الله» [ ١٩٠] بريد به قول النصارى أن الذي لا إله إلا هو الذي له الولد والزوجة أو يريد صنمًا قد اتخذه إلهًا، وقول القائل «محمد رسول الله» وهو يريد غيره ممن هو حي قائم، وما أشبه ذلك من القول كله واعتقاد القلب والتوجه إلى غير الله.

## [الشمراخيّة]

الفرقة الثالثة عشر الشمراخية، نسبوا إلى عبد الله بن شمراخ. قالوا: إنّ دماء <قومه> ° حرامٌ في السر حلالٌ في العلانية وإنّ قتل الابوين حرام في دار

س Y-V قابل بالحور العين ص YTV: ويقولون انه لا يكفر عندهم من قال بضرب من الحق وهو يضمر غيره نحو أن يقول لا أله ألا الله وهو يريد قول النصارى أي الذي له الولد والزوجة أو يريد صنما ... ويقول محمد رسول الله وهو يعنى غيره ممن هو حي وأشباه ذلك، وبقالات الاشعري ص ١١٨-١١؛ وقالت الفضلية لا يكفر عندنا ولا يعصى من قال بضرب من الحق الذي يكون من المسلمين وأراد به غير الله أو وجهه على غير ما يوجهه المسلمون عليه نحو قول القائل لا أله ألا الله يريد بها قول النصارى الذي لا أله ألا هو الذي له ألولد والزوجة أو يريد صنما أتخذ ألها وكقول القائل محمد رسول الله وهو يريد غيره ممن قال هو حي قائم وما أشبه ذلك من القول كله واعتقاد القلب والتوجه إلى غير الله عز وجل. من س ١١ قابل بمقالات الاشعري ص ١٢٠ وذكر اليمان (بن رباب) أيضا أن صاحب

۱ الذي يكون - ش ۱۱۸: التي يكفر - ص

۲ نحو – ش ۱۱۸: یحق – ص

<sup>&</sup>quot; الولد: الوالد - ص

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> من القول - ش ١١٩: في القرآن - ص

<sup>°</sup> قومه: الإضافة من ش ١٢٠

التقية ودار الهنجرة وإن [<sup>٢٤١</sup>] كانا مخالفَين . والخوارج يتبرأون منهم. وقالوا بالإرجاء في موافقيهم ، وقالوا: إنَّ أطفال المشركين تنال الجنة.

### [الضَحَّاكيَّة]

الفرقة الرابعة عشر الضحاكية، نسبوا إلى الضحاك بن الشاري<sup>7</sup>. وإنهم أجازوا أن يزوّجوا المرأة المسلمة عندهم من كفار قومهم في دار التقية كما يسع الرجل منهم أن يتزوج الكافرة من قومه في دار التقية؛ فأما دار العلاتية ودار حكمهم فلا يستحلون ذلك. وقالوا بتحليل الأشربة التي يسكر كثيرها إذا الم (٢٠٠٠) يكن الخمر بعينها، وحرموا السكر. وهم لا يتبعون المولي في

الشمراخية هو عبد الله بن شمراخ كان يقول ان دماء قومه حرام في السر حلال في العلانية وان قتل الابوين حرام في دار التقية ودار الهجرة وان كانا مخالفين والخوارج تبرأ منه.

س ٦-٩ قابل بالحور العين ص ٢٣٠: ومن الخوارج الضحاكية امامهم الضحاك وهم يجيزون ان تزوج المرأة المسلمة عندهم من كفار قومهم في دار التقية كما يجوز للرجل منهم ان يتزوج الكافرة من قومه في دار التقية فاما دار العلانية ودار حكمهم فلا يجوز، وعقالات الاشعري ص ١٩١٠: فاجازوا ان يزوجوا المرأة المسلمة عندهم من كفار قومهم في دار التقية فاما في دار التقية فاما في دار العلانية وقد جاز حكمهم فيها فانهم لا يستتحلون ذلك فيها.

س ٩ وما بعد قابل بالحور العين ص ٢٢٨؛ وقالت فرقة منهم بتحليل الاشرية التي يسكر كثيرها اذا لم تكن الخمر بعينها وحرموا السكر وهم يرون قتل المشبهة وبسبيهم وغنيمة اموالهم ويجهزون على جريحهم، وعقالات الاشعري ص ١٠٩؛ وقال بعضهم بتحليل الاشربة التي يسكر كثيرها اذا لم تكن الخمر بعينها وحرموا السكر وليس يتبعون المولى في

<sup>&#</sup>x27; مخالفین – ش ۱۲۰: مختلفین – ص

<sup>&</sup>lt;sup>۲</sup> موافقیهم: موافقتهم – ص

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> الشاري: التنادي - ص

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> الكافرة: الكافر - ص

اذا: اذ - ص

الحرب إذا لم يكن من أهل القبلة أو كان من أهل القبلة وكان موحّداً "، ولا يقتلون امرأة ولا ذرية ، حورون حتل المشبّهة وسبيهم وغنيمة أموالهم. ويتبعون موليهم ويجهزون على جريحهم. وقالوا: ويجوز أن يكون حكمان مختلفان في الشيء الواحد بين جهتين ، من ذلك أن رجلاً لو دخل زرعًا بغير إذن صاحبه لكان الله قد نهاه عن الخروج منه لأن فيه إفساد الزرع وقد أمره به لأنه ليس له. وقالوا: من [<sup>73</sup>] زنى أو سرق أقيم عليه الحد ثم استتيب فإن تاب وإلا قتل لأنه كافر ، وقالوا: إنّ الواجب أن يستتيبوا من خالفهم في تنزيل وتأويل فإن تاب وإلا قتل، كان ذلك الخلاف فيما يسع جهله حأو فيما لا يسع جهله >أ.

الحرب اذا كان من اهل القبلة وكان موحدا ولا يقتلون امرأة ولا ذرية ويرون قتل المشبهة وسبيهم وغنيمة اموالهم ويتبعون موليهم.

س ٣-٣ قابل بمقالات الاشعري ص ١٠٨-٩٠١ وقال جل الاباضية قد يجوز أن يقع حكمان مختلفان في الشيء الواحد من وجهين فمن ذلك أن رجلا لو دخل زرعا بغير أذن صاحبه لكان الله سبحانه قد نهاه عن الخروج منه لان فيه فساد الزرع وقد أمره به لانه ليس له، و س ٧-٩، بمقالات الاشعري ص ٧٠١ وقالوا جميعا أن الواجب أن يستتيبوا من خالفهم في تنزيل وتأويل فان تاب والا قتل كان ذلك الخلاف فيما يسع جهله أو فيما لا يسع جهله وقالوا من زنى أو سرق أقيم عليه الحد ثم استتيب فان تاب والا قتل.

۱ او کان: وکان - ص

۲ موحدا – ش ۱۰۹: موجودا – ص

<sup>&</sup>quot; ويرون قتل المشبهة - ش ١٠٩: قتل المسبية - ص

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> مولیهم – ش ۱۰۹؛ مولاهم – ص

وقالوا: فقال - ص

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> في الشيء: فالشيء، والتصحيح عن ش ١٠٨

۷ فید: منه - ص

<sup>^</sup> الراجب ان يستتيبوا من خالفهم - ش : الجواب لن تستبر - من مخالفتهم - ص

أو فيما لا يسع جهله>: الإضافة عن ش ١٠٧

#### [مذهب الحديثيّة]

والمذهب الثالث الحديثية وهو ينقسم على أربع فرق. وهذه الفرق تقد أجمعوا على أن الله على العرش بائن من خلقه بذاته، وأن أهل الجنة يرون ربهم بأبصارهم، وأن الإيمان قـول وعـمل يزيد وينقص، وأن المؤمن يعـقـد قلبــه أهل التوحيد، ويُرجون ما غاب عنهم من الأمور إلى الله ولا يقطعون بالذنوب العصمة من عند الله، ويقرلون: إنَّ كل شيء بقضاء الله وقدره من الخير والشر والكفر والإيمان، ولا يُنزلون أحداً من أمة محمد صلى الله عليه وآله الجنة بعمل حسن عمله ولا النار بذنب اكتسبه حتى يكون الله هو الذي ينزل خلقه كما ويشاء. ويعرفون حق السلف الذين اختارهم الله تعالى لصحبة نبيه ا صلى الله اليه وآله، ويقدّمون [11] في الإمامة أبا بكر ثم عمر ثم عشمان ويترحمون على أصحاب رسول الله صغيرهم وكبيرهم ويحدُّثون بفضائلهم ويمسكون عما شجر بينهم، ويصلون صلاة العيدين والجماعات و ﴿يغزونِ > الغزوات مع كل أمير براكان أو فاجرا، ويسحون على الخفين في السفر والحضر، ويقولون: إنَّ الشراء والبيع والتجارات حلال إلى يوم القيامة على حكم الكتاب والسنة، وإنَّ التكبير على الجنائز أربع، ويدَّعون لأثمة المسلمين بالصلاح، ولا يخرجون عليهم بسيوفهم ولا [<sup>414</sup>] يقاتلون في الفتنة

<sup>&#</sup>x27; والمذهب الثالث الحديثية: والمذهب الثاني الحديبية - ص

الفرق: الفرقة - ص

<sup>&</sup>quot; احدا: لهم – ص

<sup>&#</sup>x27; ينزلون: يتولوا – ص

ا كما: لهم - ص

الصحبة نبيه - ش ٢٩٤: لمحمد نبيه - ص

۷ يخرجون: يحرون – ص

ويلزمون بيوتهم ويقولون: كونوا عباد الله المقتولين ولا تكونوا عباد الله القاتلين، ويؤمنون بعذاب القبر ونكير ومنكر والحوض والشفاعة والميزان وإنّ قومًا من الموحدين يخرجون من النار بعدما أحرقوا. وقالوا جميعًا: إنّ النبي صلى الله عليه وآله عرج <به> إلى السماء ورأى ربه بعينه وكلّمه، وإنّ الرب ينزل كل ليلة جمعة إلى سماء الدنيا، وقالوا: إنّ الجنة والنار مخلوقان اليوم. وأجمعوا أن الخبر إذا جاء من رجال ثقات معروفين مقبولين [فنا] فالواجب قبوله، فمن رد <ه> فهو مبتدع ضالًا فاسق.

وهم فيما بعد ذلك مختلفون على أربع فرق كما ذكرناه بدءًا.

### [المالكيَّة]

أحدها المالكية، نسبوا إلى مالك بن أنس. قالوا: إنّ الله عالم بعلم وقادر بقدرة وسميع وبصير بالسمع والبصر. وأجازوا إتيان النساء في أدبارهم. وأثبتوا القياس وأنكروا الاستحسان. وقالوا: إنّ الإمام بعد رسول الله صلى الله عليه وآله أبو بكر لأن الأمة اجتمعت عليه وإنّ النبي [ فلا الله صلى الله عليه وآله مات ولم يستخلف، ثم من بعده عمر حثم من بعده عثمان ثم علي لأن النبي صلى الله عليه وآله قال: الخلافة بعدي ثلاثون سنة ثم بعد ذلك ملك. وقالوا: إنّ خير الناس بعد رسول الله صلى الله عليه وآله عمر واعتلوا في ذلك بالخبر عن النبي صلى الله عليه وآله: إن وليتم أبا بكر تجدوه قوياً في دينه ضعيفًا في بدنه وإن وليتموها عمر "تجدوه قوياً في دينه

۱ يخرجون: اخرجوا - ص

۲ لیلة؛ لیل - ص

<sup>&</sup>quot;ضال: ضد - ص؛ صاد - ص الهامش

علم: لعلم - ص

ه عبر: عبرا – ص

قوياً في بدنه، فمن كان له قوتان خير من الذي يكون له قوة واحدة، واعتلوا بقول أبي بكر (٢١) حيث يقول في أول خطبته: وليتكم ولست بخبركم، أنه إنما أراد بذلك عمر لأنه أقر له بالفضل يوم سقيفة بني ساعدة حيث قال: إني رضيت لكم أحد هذين الرجلين، وأيضًا بقول رسول الله صلى الله عليه وآله: لو لم أبعث فيكم لبعث عمر، وقوله: اللهم أعز الإسلام بأحبك بعمر أو بأبي جهل. ولمالك اختلاف كثير مع أصحابه في الشرائع. وهو يقول: الأذان مثنى والإقامة مرة واحدة كلها لأنه يفرد الإقامة، وخالف أصحابه في ذلك. والاستنشاق عنده في الوضوء فريضة. [٢٤٠] وأجازوا السكوت خلف الإمام عند جهر الإمام بالقراءة.

## [الشافعيَّة]

الفرقة الثانية الشافعية، أصحاب محمد بن إدريس الشافعي. قالوا: إنّ أفضل الناس بعد رسول الله صلى الله عليه وآله أبو بكر ثم عمر ثم عثمان ثم علي وإنّهم الخلفاء الأربعة الراشدون. وقالوا: إنّ رسول الله صلى الله عليه وآله مات ولم يستخلف، فولت الأمة على أنفسهم أبا بكر ورأوه أحق بالإمامة من غيره، وقد قال [<sup>71</sup>] رسول الله صلى الله عليه وآله: لا تجتمع أمتي على ضلالة. وأثبتوا القياس والاجتهاد والا أنهم لا يقرون بإثبات على ضلالة. وقالوا: إنّ علي بن أبي طالب صلوات الله عليه كان مصيباً في جميع حروبه إلا أن طلحة والزبير ومعاوية وعائشة وعمرو بن العاص تأولوا

۱ بقول: يقال - ص

۲ لبعث: كبعث - ص

<sup>&</sup>quot; باحبك: باحك - ص

<sup>&#</sup>x27; تجتمع: يجتمع – ص

<sup>\*</sup> الاجتهاد: الاستحسان - ص

لحربه واجتهدوا في ذلك وكلهم في الجنة كما ذكر الله عز وجل: «ونَزَعْنَا مَا في صُدُورِهِمْ مِنْ غِلِّ إِخْواَنًا عَلَى سُرُر مُتَقَابِلِينَ » [٤٧/١٥]، وقالوا: إنّ البهائم تبعَث مَ تصير ترابًا بأمر الله ويتمنى الكافر حالهم [٢٤٠] حيث يقول: «يَا لَيْتَنِي كُنْتُ تُرابًا» [٢٠/٧٨]. فأما الأطفال والمجانين فيدخلون برحمة الله تعالى <الجنة>. وللشافعي اختلاف كثير في الأحكام والشرائع مع أبى حنيفة وغيره من فقهاء الملة. ومس الذكر ينقض الوضوء عنده.

### [الحَنْبَليَّة]

الفرقة الثالثة الحنبلية، وهم الحشوية، نسبوا إلى أحمد بن حنبل. أثبتوا بعض القياس ونفوا الاستحسان. وقالوا: إنّ الإمام بعد رسول الله صلى الله عليه وآله استخلفه على الأمة الله عليه وسلم أبو بكر وإنّ النبي صلى الله عليه وآله استخلفه على الأمة نصا، ثم [^^1] استخلف أبو بكر عمر، ثم الإمام بعده عثمان، ثم يقفون ولا يُقرّون بولاية علي بن أبي طالب، ويحتجون بالخبر المروي عن عبد الله بن عُمر أنه قال: كنا نقول في حياة رسول الله صلى الله عليه وآله: أبو بكر الصديق وعمر بن الخطاب وعثمان. والحنبلية لا يثبتون إمامة على بن أبي طالب صلوات الله عليه ويقولون: إنّه لم يكن إمامًا لأن الناس لم يجتمعوا عليه، واحتجوا بالخبر عن رسول الله صلى الله عليه وعلى آله أنه لما بنى المسجد وضع عليه حجراً ثم قال: ليضع [^^1] أبو بكر حجراً إلى حيث حجري، ثم قال: وليضع عمر حجراً إلى حيث حجر أبي بكر وليضع عثمان حجراً إلى حيث حجر عمر، ثم قال: هؤلاء الخلفاء من بعدى. وقالوا: إنّ عليًا صلوات الله حجر عمر، ثم قال: هؤلاء الخلفاء من بعدى. وقالوا: إنّ عليًا صلوات الله حجر عمر، ثم قال: هؤلاء الخلفاء من بعدى. وقالوا: إنّ عليًا صلوات الله

۱ کلهم: کلمهم -- ص

۲ تبعث: شعث - ص

۲ تصیر: یصیر – ص

ونفوا: ويقول - ص

عليه كان على الخطأ حيث آوى قتلة عثمان وأخذ الأمر من غير شورى وقاتل أم المؤمنين عائشة وحواري رسول الله صلى الله عليه وآله الزبير وطلحة وخال المؤمنين معاوية، وقالوا: أيجلس الله تعالى معاوية على يمينه يوم القيامة ويغلفه بيمينه ويدخله الجنة من جهة جهده في طلب [<sup>14</sup>] دم عثمان المقتول المظلوم. وقالوا في تأويل هذه الآية «فَلَمَّا تَجَلَّى رَبُهُ للجَبَل»: [١٤٣/٧] قال: أرى الجبل إصبعًا من أصابعه. وقالوا: إنّ القرآن كلام الله منه خرج وإليه يعود، ودليلهم على ذلك قوله: «يُريدُونَ أن يُبَدَّلُوا كَلامَ الله» [٤٨] وقوله: «حَتَّى يَسْمَعَ كَلامَ الله» [٩٨]، وزعموا أن من قال: القرآن مخلوق، فهو كافر لا يصلى خلفه ولا يصلى على جنازته ولا تؤكل ذبيحته.

### [الداوديّة]

الفرقة الرابعة الداودية، نسبوا إلى داود بن علي بن خلف الإصبهاني. و ( ( الله م أنكروا القياس فأخذوا بالقرآن أصلاً ونفوه وقالوا: كل من قاس فهو مخطى، فاسق لأن الله جل ذكره لم يدع رطبًا ولا يابسًا إلا أودعه كتابه، فأبطلوا القياس وأخذوا بالقرآن والسنة والإجماع فقط، ولم يحكموا إلاً على ظاهر اللفظ حتى أنهم قالوا: إذا بال أحدهم في الماء الراكد لا يجوز التوضؤ منه وإذا تغوط جاز له ذلك لأن النبي صلى الله عليه وآله قال: لا يبولن أحدكم في الماء الراكد فيتوضأ منه، ولم يقل لا يتغوطن، وعلى هذا القياس أخذوا جميع ( الأ الأحكام والحلال والحرام. وأجازوا بيع أمهات الأولاد

١ قالوا: قال - ص

۲ الماء: المال - ص

<sup>ٔ</sup> يبولن: تبولن – ص

<sup>&#</sup>x27; فيترضأ: ليتوضأ - ص

اخذوا جميع الاحكام: احدوا جميع والاحكام - ص

وصلاة التراويح في شهر رمضان ثماني ركعات على أربع تسليمات. وقالوا: إنَّ الأذان يجب أن يكون بالترجيع كله (والإقامة فرد. وقالوا: إنَّ السكران إذا طلق امرأته لا يقع بينهما تحريم لأن طلاق السكران هذر". وقالوا: إنّ الاستنشاق في الوضوء فريضة <و>لا يجوز الاستجمار عنده بالروث، وقالوا: إنَّ لمس النساء سواء كان جماعًا ' أو غير جماع ينقض الوضوء وكذلك مس الذكر. وقالوا: إنَّ رسول الله [ الله عليه وآله استخلف أبا بكر نصًّا حيث أمره بالصلاة، وقالوا: إنَّا نَكلُ أمر على وعائشة وطلحة والزبير على الله لأنا لا ندرى أى الفريقين على الحق غبر أنّا نقول: إنّ (حاله) القاعدين في ذلك اليوم خير من حال الخارجين حال عبد الله بن عمر ومحمد بن مسلمة وسعد بن أبي وقاص. وقالوا: ليس على تارك الصلاة قضاؤها بعد ما فاته الوقت، واحتجوا " بمثل ما احتج به الحسن البصري. والداودية ٧ يحكون هذا القول عن أبي بكر محمد بن داود الإصبهاني [١٥١] أن الله خلق آدم على صورة الرحمن بعينه، وقالوا: إنَّ الله ينزل كل ليلة جمعة إلى سماء الدنيا <و>ينزل ليلة براءة فيـقول: هل من تائب فأقبل توبته ومن مستغفر فأغفر له؟. وقالوا: إنَّ الله قادر بقدرته وعالم بعلمه ورحيم برحمته وسميع بسمعه وبصير ببصره ومتكلم بكلامه، وإنّ كل واحد من هذه الصفات غير صاحبه، يعنون بذلك أن السمع غير البصر والقدرة غير العلم والكلام غير الرحمة.

١ بالترجيع كله: في الرجيع كلها - ض

۲ هذر : هدر – ص

<sup>&</sup>quot; بالروث: بالروح - ص

ئ كان جماعا: جماعا كان - ص

<sup>°</sup> مسلمة: سلمة – ص

٦ احتجوا: احتج - ص

الداودية: الداود - ص

وقد فرغنا من صفة أقاويل الفرق الذين قالوا: [<sup>٥٠</sup>] إنَّ الطاعات كلها إيمان، واعتقاداتهم على سبيل إيجاز واختصار، والواجب على المستجيب أن يحمد الله على ما هداه بالبيان وأنقذه عن مثل هذه الأقاويل المضلة عند نظره فيه.

# باب القول الثاني

# [الذين قالوا: إنّ الشرائع ليست من الإيمان]

فأما الذين قالو: اإن الشرائع ليست من الإيمان، فإنهم افترقوا على ثلاثة مذاهب تنقسم على أربع وعشرين فرقة لكل فرقة منهم دعوى على حدة.

#### [مذهب القدرية]

فأحد هذه المذاهب الشلاثة مذهب الجبر وهم القدرية، ينقسمون [<sup>١٥٢</sup>] خمس فرق.

#### [الجهمية]

10

الفرقة الأولى الجهمية، نسبوا إلى جهم بن صفوان. قالوا: إنّ الإيمان هو المعرفة والتصديق بالقلب دون الإقرار ودون سائر الطاعات ولو أن رجلاً عاش مائة سنة وصدّق الله وعرفه بالقلب ولم يقرّ باللسان فهو مؤمن. وقالوا: إنّ علم الله متحدّث ولم يزل الله عالما بأن الشيء سيكون ولا عالم به قد كان، قد ثبت بحدوث العلم كان، وإذا كان الشيء، قيل الله عالم به قد كان، فقد ثبت بحدوث العلم

<sup>&</sup>lt;sup>١</sup> فاحد: فاما احد - ص

<sup>&#</sup>x27; والتصديق: وتصديق - ص

<sup>&</sup>lt;sup>۳</sup> قد کان: قد کان وسیکون – ص

أن (علم) الله هو غييره مثل [<sup>٢٥٢</sup>] الإنسان والسماء والتوراة والفرقان والإنجيل والأرض وغير ذلك من المخلوقين، و<قال جهم: إنه> لا يقول: إنَّ الله لم يزل عالمًا لأنه لو قال ذلك لزمه أن يكون لم يزل معه غيره، وقال: لا يقول: لم يزل عالمًا ولا جاهلًا لأن العلم فعله، فإذا فعل علمًا فهو له علم، وإذا فعل جهلاً فهو كذلك. فمن "قوله: إنَّ كل جهل في الدنيا وعلم فهو فعله. وقالوا: إنَّ الإرادة من الله جميع أفاعيل العباد مثل الطاعة والمعصية على مثال ما قالوا في العلم. وقالوا: إنّ القرآن مخلوق، وإنّ ["أ] الله لا يراه أحد في الآخرة. وقالوا: إنَّ الله خالق الأشياء ومُبدعها وهو بارىء المخلوقين، فلا يجوز أن يكون أحد من خلقه يفعل شيئًا ويحدُّثه، وإنَّ كل ما شاهدنا من الأفعال المنسوبة إلى الحيوان فهو فعل الله فيهم كالشمس والقمر والموت°، فإذا قلتَ: كفر الإنسان وآمن وتحرك وعصى وأطاع وزنى وسرق، فهو مثل قولك: غربت الشمس وطلع القمر ومات فلان وطال وقصر ويبست الشجرة، وكل فعل في الدنيا فهو فعل الله. وإنما يعذب الله العباد [٥٠٠] يوم القيامة على ما فعل بهم لا ما فعلوه هم لأنه ليس لهم فعل، ويجوز أن يعذب الله جميع الناس والملاتكة المقربين ويشيب المنافقين والشياطين ويخلدهم في جنته، وقالوا: ويكون هذا منا معنى الظلم ولبس منه بظلم لأنه لا يُشبهنا ولأنَّا عاليكه وعبيده ولا يُسأل عن فعله. الدليل على ذلك <أنه> لو جاز أن يكون

ئ قيل: قبل – ص

۱ ان: لان - ص

لا يقول ان الله لم يزل: ويقول أن يكون لم يزل الله – ص

<sup>&</sup>lt;sup>۳</sup> فمن: من – ص

ئ مثال: امثال - ص

الموت: المدر – ص

۱ **لانه:** رایه – ص

۷ يخلدهم: يجلدهم – ص

للعباد فعل من حركة أو سكون، لجاز أن يعدلوا السموات والأرضين وإذا جاز هذا طلبوه وهذا مستحيل. وقالوا: إنّ الحركات هي [''أ] أجسام ومحال أن تكون غير جسم من قبل أن غير الجسم هو الله فلا يكون أحد يشبهه. وقالوا: إنّ الله يفعل الظلم والعبث ويكلف ما لا يطيق عباده وليس ذلك منه بظلم ولكنه فيضل وإحسان، وإنما كان ذلك حمن المأمور والمنهي عنه والله عز وجل لا يؤمر ولا ينهى. وأنكروا عذاب القبر ومنكرا ونكيرا والميزان. وقالوا: لا نقول: إنّ الله شيء ولكنه مُشيئ الشيء، ودليلهم على أن الله تعالى مسشيء الشيء لأن الشيء لا يقع إلا على مخلوق ومحال أن يكون الله بصفة الخلق. ('من) ودانوا بالخروج على السلطان مخلوق ومحال أن يكون الله بصفة الخلق. ('من) ودانوا بالخروج على السلطان على الجائر بأي جهة استطاعوا بالسيف فما دونه. وقالوا: إنّ الجنة والنار ليستا عخلوقتين اليوم إلى أن يجيء حينهما، فتخلقان بعد يوم القيامة، وأنهما لا بحلوقتين اليوم إلى أن يجيء حينهما، فتخلقان بعد يوم القيامة، وأنهما لا تدومان بعد أن يخلقهما الله، وأجازوا عليهما الفناء، واحتجوا بقول الله عز

س ٢-٣ قابل بمقالات الاشعري ص ٣٤٦: وحكى زرقان عن جهم بن صفوان انه كان يزعم ان الحركة جسم ومحال ان تكون غير جسم لان غير الجسم هو الله سبحانه فلا يكون شيء مشعه.

س ٧-٩ قبابل بالحور العين ص ٢٠٠: قبالوا ولا يجوز أن يقال أن الله شيء ولكنه منشئ الشيء قالوا لانه لم يقع أسم الشيء الاعلى مخلوق ولا يكون الله تعالى بصفة الخلق.

**الجاز: جاز – ص** 

<sup>&</sup>lt;sup>۲</sup> طلبوه: طلبوا - ص

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> تكون- ش، ٣٤٦: يكون - ص

ئىكلف: تكلف - ص

<sup>°</sup> منکرا ونکیرا: ومنکر ونکیر - ص

۱ دلیلهم: دلیله – ص

<sup>&</sup>lt;sup>۷</sup> الجانر: الجائري – ص

أيستا مخلوقتين ... فتخلقان: ليسا مخلوقين ... فيخلقان - ص

<sup>\*</sup> تدومان: يدومان - ص

وجل: «هُوَ الأُوَّلُ والآخِرُ» [٣/٥٧]، أنه كان أولاً لم يكن ‹معه› شيء وكذلك يكون آخرًا لا يكون معه شيء.

## [البطّيخيّة]

٥

الفرقة الثانية البطيخية، نسبوا إلى إسماعيل البطيخ. وإن البطيحية وافقوا [ [ [ البطيحية وافقوا [ [ البهم البهم البهم البهم البهم وعقابهم البهم وعقابهم. في التوحيد وما دونه، واللهم وعقابهم. فأما دليله فزعموا أن (فعل الله كله واحد من جنس واحد وإفا سَمَّى بعضه معصية وبعضه طاعة وبعضه إعانًا وبعضه كفراً وقد كان الجائزاً أن يسمي الطاعة معصية والمعصية طاعة لأنه فعله كله ولا شيء منها أقبح من شيء ولا أحسن وهو عدل رحيم جواد، فلما كان الفعل فعله لم يجز أن يعذبهم [ [ [ البعض على ما فعل بهم، ولكن خلق دارين سَمَّى واحدة جنة وثوابًا وسَمَّى الأخرى ناراً وعقابًا، معناهما واحد، فيدخل أصحاب الفعل الني سماه معصية وكفراً ناره وعذابه، فيكونون يلتذون فيها ويكون ويشهم ونعيمهم فيها كما جُعل عيش الدود في الخل وحياة السمك في الماء، ويدخل أصحاب الفعل الذي سماه طاعة وإيانًا جنته، فأهل الجنة في الجنة وي الجنة ويدخل أصحاب الفعل الذي سماه طاعة وإيانًا جنته، فأهل الجنة في الجنة ويدخل أصحاب الفعل الذي سماه طاعة وإيانًا جنته، فأهل الجنة في الجنة ويدخل أصحاب الفعل الذي سماه طاعة وإيانًا جنته، فأهل الجنة أبي الجنة الى النار ويتنعمون وأهل النار في النار يتلذذون ويتنعمون، ولو صار أهل الجنة الى النار

س ١٤ وما بعد قابل بمقالات الاشعرى ص ٥٤٣ و ص ٤٧٥: وقال قوم ان اهل الجنة ما توأ

١ الثانية: الثالثة - ص

<sup>&</sup>lt;sup>٢</sup> البطيخية: البطحية – ص

۲ اقبح ... احسن: افتح ... احبس - ص

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> الذي: التي - ص

<sup>°</sup> یکون: تکون - ص

وهلكوا كما [<sup>اها</sup>] أن دود الخل لو ألقي في العسل لهلك والسمك لو ألقي إلى البسر لمات والطيسر لو أدخل في الماء هلك. والدليل على أنهم لا يستألمون في النار أن الله رحيم لا يجوز أن يعذبهم ويؤلمهم بغير ذنب ولا فعل لهم.

## [النَجَّاريَّة]

الفرقة الثالثة النجارية، نسبوا إلى الحسين النجار. قالوا: إنّ الله عالم بذاته وقادر بذاته وسميع بذاته وبصير بذاته، ووافقوا المعتزلة في التوحيد إلا في الإرادة فإنهم جعلوا الإرادة من صفات [ " " الذات وجعلتها المعتزلة من صفات الفعل. وأجازوا فعلاً واحداً من فاعلين، وقالوا: إنّ الله خالق لا فعالاً العباد على الحقيقة وهم فاعلون لها على الحقيقة دون المجاز. وقالوا: إنّ الاستطاعة مع الفعل والأمر مع الفعل <والاستطاعة > التي جها يفعل الإيمان هي غير الاستطاعة التي يفعل بها الكفر من قبل أن استطاعة الإيمان توفيق من الله وعصمة وعون واستطاعة الكفر خذلان ولا يجوز أن يكون المؤمن مخذولاً ولا الكافر معصوماً. وقالوا: إنّ الله لا يُرى في [ " " الله يا ديالي خلق كل الدنيا ولا في الآخرة لأن كل مَرني متناه وكل متناه ومحدود والله يتعالى عن الحد والنهاية. وقالوا: إنّ خلق الله أفاعيلنا غير أفاعيلنا وكذلك خلق كل

ينعمون فيها وأن أهل النار ينعمون فيها بمنزلة دود الخل يتلذذ بالخل ودود العسل يتلذذ بالعسل وهم البطيخية.

س ١٠١٠ قابل بمقالات الاشعري ص ٢٨١، القول للضرارية عند الاشعري.

۱ ووافقوا: واوقفوا - ص

<sup>&#</sup>x27; وجعلتها: وجعلوها - ص

٢ لافعال: الافعال - ص

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> متناه ... متناه: مشار ... مشار – ص

شيء غير ذلك الشيء. وقالوا: إنّ الإيمان التصديق ولا يكون إلا بجارحتين القلب وباللسان وهو معنى واحد، وزعموا أن القلب هو إقرار قبل اللسان. وأنكروا عذاب القبر ومنكرا ونكيراً، وقالوا بالإرجاء، وقالوا: إنّ الأطفال كلها في الجنة، ورأوا الخروج على السلطان الجائر بأي وجه استطاعوا به "، والمسيف وما دونه.

# [الضراريّة]

الغرقة الرابعة الضرارية، نسبوا إلى ضرار بن عمرو. وقالوا كما قالت النجارية بفعل من فاعلين لها على الحقيقة. وقالوا: إنّ الاستطاعة قبل الفعل وهي بعض الإنسان المستطيع، ودليله على أنها بعض الإنسان أنه لما رأى الإنسان لا ينفك من لون وطعم ورائحة وسمع وبصر وعجز وقوة وكان اللون بعضه والسمع بعضه فكذلك القوة بعضه والعجز بعضه. وقالوا: إنّ أفاعيلنا هي خلق الله وخلقها ليس [ أفاعيلنا هي خلق الله وخلقها ليس [ أفاعيلنا هي خلق الله وخلقها ليس [ أفاعيلنا هي خلق الله وخلقها كاليس [ أفاعيل اليس المنابق الله وخلقها كاليس المنابق الله وخلقها كاليس المنابق الله وخلقها كاليس المنابق القوة بعضه المنابق الله وخلقها كاليس المنابق المنابق المنابق المنابق المنابق المنابق المنابق الله وخلقها كاليس المنابق اله المنابق المنابق

س ١٠- ١١ قابل بمقالات الاشعري ص ٢٨١: وكان يزعم ان الاستطاعة قبل الفعل ومع الفعل وانها بعض المستطيع.

۱ بجارحتن: لجارحن (؟) – ص

۲ وباللسان وهو: ولا اللسان وهما -- ص

<sup>&</sup>lt;sup>۳</sup> منکرا ونکیرا: منکر ونکیر – ص

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> به: بها – ص

<sup>°</sup> بفعل من فاعلين لها: من فعل فاعلين بها – ص

<sup>&</sup>lt;sup>۱</sup> فكذلك: وذلك - ص

۲ وخلقها: وحلولها – ص

<sup>^</sup> شيئا: شئ - ص

ذلك قول الله جل وعز: «وَإِنْ أُحَدُّ مَنَ الْمُشركينَ اسْتَجارَكَ فَأَجرْهُ حَتَّى يَسْمَعَ كُلامَ الله» [7/٩]، فالقرآن قد سمع من في رسول الله صلى الله عليه وآله ولو كان سُمع من النبي غيرُ ما أنزل الله أو كان مثل ما أنزل الله كان ذلك رداً للآية، لأن الله تبارك وتعالى يقول: «قُلْ فَأَتُوا بسُورَة مثله سي ١٠١٠]، ومحال أن يؤتَى بمثله، فمن ذلك علمنا أن الفعل من فاعلين صحيح. وقالوا: ما تَوَلَّدَ من فعلنا أيضًا فهو من فعلنا وفعل الله، لأن الله نهاني أن [٥٠٠] أقتل ' ومحال أن ينهاني إلا عن فعلي " ومحال أن يكون شيء موجوداً إلاً ولله فيه خلق وفعل. ورأوا الخروج على السلطان الجائر بأى وجه استطاعوا بالسيف فما دونه. وأجازوا الإمامة في أفناء الناس، وقالوا: إنَّ العجمي أولى بها من العربي والذليل أولى بها من العزيز لأن إزالته أهون وأيسر إذا ظلم وجار. وقالوا: إنَّ الله لا يظلم ولا يعذب الخلق إلاَّ بما فعلوا، فهو خلَّقه وأنشاه وابتمدعه ولو لم يخلقه لم يكن، وهم مع هذا يقدرون أن يفعلوا واستطاعوا له (١٠٠١ قبل فعلهم ولا يجوز أن يوجد الفعل منهم إلا أن يخلقه فيهم، فالكفر هو خلق الله وهم فاعلوه، وإنَّ الذي خلقه الله فهم فعلوه، وقالوا: والذي سمعناه من النبي صلى الله عليه وآله من الأخبار هو خلق الله وكلامه وكذلك جميع ما نسمعه من القرآن هو خلق الله وكلامه، وفعل الباري جل وعز. وقالوا: إنَّ الله يُرَى ° ويدرك في المعاد بحاسة سادسة يجعلها الله فيهم. وقالوا: إنَّ الجسم أعراض مجتمعة هي أبعاض له وإنَّ الأعراض قد

س ١٧-٨ قابل بمقالات الاشعري ص ٢٨٢ وبالحور العير ص ٢٠٠.

۱ مثله: من مثله – ص

۲ اقتل: اقبل - ص

<sup>&</sup>quot; فعلي: فعل – ص

أ فاعلوه ... خلقه: فعلوه ... خلق - ص

<sup>&#</sup>x27; يرى: ينهى – ص

يجوز أن تقلب أجسامًا وإنّ الاستطاعة [ ١٥٠٠] بعض المستطيع وإنّ الإنسان قد يفعل الطول والعرض والعمق إن كان ذلك أبعاضًا للجسم، إلاّ أنه يفعلها من جهة أنها فعل وعرض لا من جهة أنها أبعاض، وكذلك أحسبه يقول في سائر الأعراض التي يجوز أن تكتسب . وحكي عن ضرار أنه كان ينكر قراءة ابن مسعود ويشهد أن الله لم يُنزلها. وكذلك يقول: لا أدري لعل س ه العامة كلها شرك وتكذيب ولو عُرضوا عليّ إنسانًا إنسانًا لوسعني أن أقول: لا أدري لعله مضمر على الشرك؛ قال: فكذلك لو سُئلتُ عن الجميع لوسعني [ ١٠٠] أن أقول: لا أدري. وكان ينكر الصراط بعد الحشر وعذاب القبر.

ص ٤٨ س ١٨- ص ٤٩ س ٣ قابل بمقالات الاشعري ص ٢٨١: كذلك الجسم اعراض مجتمعة من لون وظعم و راتحة وحرارة وبرودة ومجسة وغير ذلك وان الاعراض قد يجوز ان تنقلب اجساما ... وأن الانسان قد يفعل الطول والعرض والعمق وأن كأن ذلك ابعاضا للجسم.

س ٤-٥ قبابل بمقبالات الاشعري ص ٢٨٧: وحكى عنه انه كان ينكر حرف ابن مسعود ويشهد ان الله سبحانه لم ينزله وكذلك حرف ابي بن كعب وانه كان يزعم انه لا يدرى لعل سرائر العامة كلها كفر وتكذيب قال ولو عرضوا عليّ انسانا لوسعني ان اقول لعله يضمر الكفر قال كذلك اذا سئلت عنهم جميعا قلت لا ادرى لعلهم يسرون الكفر.

۱ ذلك: كذلك - ص

لله ي يعالى الاعراض التي يجوز ان تكيسب: تقول في تباين الاعراض التي يجوز ان يكتسب - ص

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> لا ادري لعل: الازدي فعل -- ص

على انسانا انسانا: انسانا على انسان - ص

<sup>°</sup> بعد: بمعنى – ص

## [الصَبَّاحيَّة]

الفرقة الخامسة الصباحية، نسبوا إلى رئيسهم أبي صباح بن معمر. قالوا في الأفاعيل مثل قول جهم: إنّ الحيوان كالشمس والقمر والشجر، فإذا قلت: كفر الإنسان وآمن، فهو مثل قولك: غربت الشمس وتحركت الشجر. وقالوا: إنّ الله لم يكن فسارغًا طرفة عين وذلك لأن الخلق والأمر لم يزالاً مع الله وإنّهما كانا منه وفيه لا به، وضربوا له الأمثال وقالوا: مَثَلُهُ مَثَلُ النائم ['"] يحلم بسمرقند (بامرأة) يتزوجها ويرى في منامه الشام ومكة وما يطأ وينكح إنما يحلم من غير وط لا نكاح؛ وقالوا: وكذلك الله عز وجل لم (يزل يرى الخلق. قالوا: وإن كأن الله قبل كل شيء (و>قبل أن يكون عرش أو كرسي أو ماء، فأين كان مقامه ومجلسه لولا أنه كان يرى العرش والكرسي والماء، لأنه لا يكون له بد من مقام وقالوا: لو أن الله لا يرى إلا الموجود وغَيْرة لا يرى (إلا الموجود، فلا فرق بينهما مع ما أن العبد يرى المعدومات في حلمه مكام كذلك وجدنا رؤية الله خلقه قبل كونه . قالوا: المعدومات في حلمه من كذلك وجدنا رؤية الله خلقه قبل كونه . قالوا:

س ٦-٧ قابل بشرح عيون المسائل للجشمي، ٤٧أ: قالوا الخلق لم يزل مع الله وانه لم يزل يراهم وقالوا الله لم يكن فارغا طرفة عين.

١ لم يكن فارغا طرفة عين - ج؛ لم يكن فكان كطرفة عين - ص

۲ الخلق: اطاق – ص

<sup>ً</sup> يزالا: يلزم – ص

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> يطأ: وطئ - ص

<sup>°</sup> إنما يحلم: ما يحل – ص

<sup>7</sup> حلمه: حكمه - ص

كذلك وجدنا رؤية ... كونه: وكذلك احد ما رويه ... كونها – ص

عليه وآله ورأس أعدائه إبليس. وحرموا ذبائح أهل الكتاب ونكاح نسائهم واحتجوا بأن الله أحل ذلك بين <المؤمنين و> اليهود في المدة التي أمر رسول الله صلى الله عليه وآله المؤمنين بالصلاة إلى قبلتهم، فلما أن صرفت القبلة إلى الكعبة حرم الله على المؤمنين أكل ذبائحهم ونكاح نسائهم كما حرم الله عليهم الصلاة إلى قبلتهم. وزعموا أن سبي أبي بكر أهل الردة كان خطأ وجوراً وفتنة، وأن المسلمين أجمعوا [ " مع أبي بكر على شرك وضلال، وزعموا أن نفراً منهم بعد أبي بكر رجعوا عن ذلك وتابوا على يدي عمر بن الخطاب، وزعموا أن أفضل الناس بعد رسول الله صلى الله عليه وآله عمر بن الخطاب. وزعموا أن عشمان قُتل مظلومًا وأن القتل لا يحل إلا في ثلاث خصال: قتل العمد والزني بعد إحصان والردة، وزعموا أن قاتل عثمان لعنه خصال: قتل العمد والزني بعد إحصان والردة، وزعموا أن قاتل عثمان لعنه من قاتلا، وقالوا: كيف يكون قتلة عمار بغاة وعمار هو الخارج إليهم؟ وهم [ " " ] يأمرون الحائض بالصلاة والصيام، وقالوا: هذه عادة النساء

ص ٥٠ س ١٥- ص ٥١ س ١ قابل بشرح عيون المسائل للجشمي، ٤٧أ: وانه لم يزل كان معه وليه وعدوه ورأس عدوه ابليس ولم يزل شبطانا، وحرم ذبائح اهل الكناب ونكاح نسائهم.

س ٥-٦ قابل بشرح عيون المسائل للجشمي، ٤٥-٧٤ب: وزعم ان سبى ابي بكر لاهل الردة كان خطاء وفتنة وقع فيها ابو بكر وان المسلمين اجمعوا مع ابي بكر على الضلال. س ٩-١٢ قابل بشرح عيون المسائل للجشمي، ٤٤ب: وزعم ان عثمان قتل مظلوما وان القتل لا يحل الا ثلاث بالردة والزنا وقتل النفس وعاب على علي وعمار قتالهما من قاتلا وقال كيف يكون قاتل عمار باغيا وهو الخارج عليهم.

المؤمنين: والمؤمنين - ص

٢ الردة: الذمة - ص

<sup>&</sup>quot;عمارا: عمار - ص

ئ عمار - ج: عثمان - ص

وبنيتهن ولا تمنع العادة والبنية عن الطاعات. وإنهم رأوا اتباع من غلب من مدعي الإمامة والسلطان ومعونتهم وطاعتهم وترك الخروج عليهم، عدولاً كانوا أو جورة، واحتجوا بأن الله هو الذي ولاهم وسلطهم وقسم لهم ذلك، فمن عصاهم فقد عصى الله ومن عصى الله فهو فاسق فاجر.

انتهى فصل المجبرة.

#### [مذهب المشبّهة]

والثاني مذهب المشبهة وهو ينقسم على (٧٦٠) ثلاث عشرة فرقة.

### [الكُلاّبيّة]

الفرقة الأولى الكلابية، نسبوا إلى عبد الله بن كلاب. قالوا: في د الأفاعيل والاستطاعة مثل قول حسين النجار، وقالوا: المعرفة مخلوقة خلقها الله تعالى في قلوب المؤمنين ولم يخلقها في قلوب الكافرين. وقالوا: إنَّ

س ١-٢ قابل بشرح عيون المسائل الجشمي، ٤٧ب: يرى اتباع كل من غلب ويدعى الامامة.

۱ ہنیتھن: بینھن – ص

۲ فمن: محن – ص

<sup>&</sup>quot; والثاني: وابتدء في - ص

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> عبد الله: محمد – ص

القرآن غير مخلوق وإنه غير مباين من الله جل وعز. وقالوا: إنّ الله عالم بعلم لا حوى هو ولا غيره ولا قديم ولا مُحدَث، واحتجوا بأن العلم صفة ولا يكون للصفة صفة، وقالوا: [٦٠٠] إنّ الله قادر بقدرة لا حيى هو ولا غيره ولا بعضه ولا قديم ولا محدث، وقالوا كذلك حني السمع والبصر. وقالوا: إنّ الله لم يزل مستكلمًا بكلام لا حوى هو ولا غيره ولا بعضه ولا قديم ولا محدث، وكذلك قالوا في سائر صفاته مثل المريد والغافر وأشباههما. وقالوا: إنّ المؤمنين يرون ربّهم في المعاد، وقالوا في الوعيد بالإرجاء. وعبد الله بن كلاًب رئيسهم هذا كان نصرانيًا قبل إسلامه. وإنّه قال: إنّ الله على العرش لا في مكان ليس في جسم؛ ولا يريد بالعرش الملك. [٦٠٠]

[الأشْعَريّة]

الفرقة الثانية الأشعرية، نسبوا إلى علي بن إسماعيل الأشعري. وهم وافقوا الكلابية في جميع أقاويلهم في التوحيد وفي أفاعيل العباد إلا أنهم خالفوهم في العلم والقدرة والسمع والبصر لأنهم قالوا: إنَّ علم الله غير الله وهو قديم وكذلك قدرة الله غير الله وسمع الله غير الله وبصر الله غير الله وكلها قُدَماء مع الله. والكلابية والأشعرية متفقون على أن الله ليس بجسم، وقالت الأشعرية في رؤية الله على مثال قول الكلابية: (عنا إن المؤمنين يرونه بأعينهم. وقد ذكر الأشعري في كتابه المسمى كتاب اللمع: إن عارضونا - بأعينهم. وقد ذكر الأشعري في كتابه المسمى كتاب اللمع: إن عارضونا - خصماؤنا - وقالوا: لما جاز رؤية الله جاز لمسه وذوقه وشمه وسمعه، قلنا لهم: إما أن أردتم بذكر اللمس والذوق أن يحدث الله لكم إدراكًا في

۱ القرآن: امران - ص

<sup>ً</sup> الله عالم بعلم: الله لعالم لعلم – ص

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> عبد الله: محمد – ص

جوارحكم من غير أن يحدث الله فيه معنى أو أردتم حدوث معنى فيه. فإن كنتم أردتم حدوثه فيه، فذلك لا يجوز، وإن كنتم أردتم حدوث إدراك فينا فذلك جائز، والأمر في التسمية إلى الله جل وعز، إن أمر بالتسمية لمسًا [ المهمية وشمًا وذوقًا سميناه، فأما السمع فإنّه جائز أن يُسمعنا البارئ نفسه متكلمًا كما أسمع موسى نفسه متكلمًا. والأشعرية في الفقه (على) مذهب أبي حنيفة، والكلابية والأشعرية يقولون بالجبر على مثال قول النجارية الذين يجيزون فعلاً من فاعلين.

## [الكَرَّاميَّة]

الفرقة الثالثة الكرامية، نسبوا إلى محمد بن كرام السجستاني. قالوا:

ص ٥٣ س ١٩ – ص ٥٤ س ٥ قابل بالاشعري، كتاب اللمع، ed. McCarthy, ص ٥٣ ص ٥٣ ص ٥٣ ص ٥٣ ص ٥٣ ص ٣٣ عرضونا بان اللمس والذوق والشم ليس فيه اثبات الحدث ولا حدوث معنى في الباري تعالى قيل لهم قد قال بعض اصحابنا ان اللمس ضرب من ضروب المماسات وكذلك الذوق وهو اتصال اللسان واللهوات بالجسم الذي له الطعم وان الشم هو اتصال الخيشوم بالمشموم الذي يكون عنده الادراك له وان المتماسين اغا يتماسان بحدوث محاسين في اثبات ذلك اثبات حدوث معنى في الباري.

ومن اصحابنا من يقول لا يخلو القائل ان يكون اراد بذكره اللمس والذوق ان يحدث الله تعالى له ادراكا في هذه الجوارح من غير ان يحدث فيه معنى او يكون اراد حدوث معنى فيه. فان كان اراد حدوث معنى فيه فذلك ما لا يجوز. وان كان اراد حدوث ادراك فينا فذلك جائز والامر في التسمية الى الله تعالى ان امرنا ان نسميه لمسا وذوقا وشما سميناه وان منعنا امتنعنا. واما السمع فلم يختلف اصحابنا فيه وجوزوا جميعا وقالوا انه جائز ان يسمعنا الباري تعالى نفسه متكلما وقد اسمع موسى عليه السلام نفسه متكلما.

<sup>·</sup> والكلابية: فالكلابية - ص

<sup>&</sup>quot; بالجبر: بالخبر - ص

<sup>&</sup>lt;sup>۳</sup> يجيزون: يخبرون – ص

إنّ الله جسم ملاصق للعرش وإنّه يُرى في الآخرة وإنّ القرآن غير مخلوق. وكان محمد بن كرام رجلاً [10 يظهر التقشف والزهد ويزعم أنّه متوكل على الله وقد كان هَمّ أن يدخل البادية مع عدة ممن تبعه بلا زاد ولا ماء ولا ظهر فسنعه السلطان عن ذلك وحبسه وقال: هذا يهلك نفسه وهؤلاء ظهر فساكين فواجب علينا منعه والأخذ على يده في وقالت الكرامية: إنّ النبي صلى الله عليه وآله لم يكن بحجّة وذلك أنه مات وحجة الله لا تموت وزعموا أنه ليس فيما بيننا كلام الله، والقرآن حكاية كلام الله والحكاية هو غير المحكي. وزعموا أنه ليس في قلب أحد من الأولياء والأنبياء [10 والمؤمنين إيمان بالله وذلك أن الإيمان عند الله القول دون المعرفة والتصديق والمؤمنين إيمان بالله وذلك أن الإيمان عند الله القول دون المعرفة والتصديق وسائر الطاعات، وليس محل القول القلب وإنما محله اللسان. وقالوا: إنّ المنافقين مؤمنون بالحقيقة. وقالوا في أفاعيل العباد على مثال أقاويل النجارية. ولهم عجائب قد تفردوا بها، من هذا أنهم قالوا: لا تجوز المرأة النجارية. ولهم عجائب قد تفردوا بها، من هذا أنهم قالوا: لا تجوز المرأة خصمهم منهم منهم منهم ونها أنهم أجازوا لأصحابهم إذا ناظروا المخالفين فيطلب خصمهم منهم منهم أله عدينًا عن النبي صلى الله عليه وآله حذو قولهم أن يضعوا "

۱ للعرش: بالعرش – ص

<sup>&</sup>lt;sup>۲</sup> بری: ینهی – ص

<sup>&</sup>quot; الزهد: الرمز - ص

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> البادية: التادية – ص

<sup>°</sup> بلا زاد ولا ماء ولا ظهر: بلا نامر ولا ماء ولا طهر - ص

<sup>&</sup>lt;sup>۲</sup> فواجب: فراحت – ص

<sup>&</sup>lt;sup>۷</sup> علی یده: بیده - ص

<sup>&</sup>lt;sup>۸</sup> غوت: يموت – ص

<sup>\*</sup> مثال: مثل - ص

۱۰ هذا: هاهنا - ص

<sup>``</sup> لا تجوز المراءة لمن وطئ: لا يجوز الامراءة وطئ – ص

۱۲ خصمهم منهم: خصمه منه – ص

الحديث اختراعًا منهم في [<sup>111</sup>] ذلك الوقت ويسندوه إلى النبي صلى الله عليه وآله، وحجتهم في ذلك (عموا أن مذهبهم حق وأن النبي صلى الله عليه والسلام كان يقول الحق ويدعو إليه فإذا رووا عنه صلى الله عليه وآله أنه قال كذا وكذا مما يعتقدونه فقد صدقوا. وقالوا: إن الناس يحشرون في بيت المقدس وإن رئيسهم محمد بن كرام قد جمع من خراسان ونواحيها أكثر من خمسة آلاف أهل بيت فنقلهم إلى بيت المقدس ثم إن الخلق يُحْشَرون إليها، فإذا انتقلوا إليها اليوم كان أهرن عليهم يوم القيامة [<sup>110</sup>] وأقرب إلى الحشر. قالوا: إن المعرفة خلقها الله في قلوب عباده ولم يخلقها في قلوب بعضهم وإنها عطية الله عز وجل لا يطيق العباد كسبها. وزعموا أن الاستطاعة قبل الفعل.

## [الهشاميّة]

الفرقة الرابعة الهشامية، نسبوا إلى هشام بن الحكم الكوفي. قالوا: إنّ الله شيء جسم طويل عريض عميق نور من الأنوار له قدر من «الأقدار» هو مُصمت ليس بجووّف ولا متخلخل كأنه سبيكة ميثلاًلا مثل الدرة التي هي

۱۲ يضعوا: يصف - ص

۱ ذلك: كذلك - ص

۲ حق: حقا – ص

<sup>7</sup> قال: كان – ص

² قد جمع: فبلغ – ص

<sup>°</sup> اليها: اليه – ص

١ بن الحكم: بن عبد الحكم - ص

<sup>کقدر من «الاقدار» مصمت لیس عجوف: قدره لیس بصمت – صر</sup> 

<sup>\*</sup> سبيكة: سبكة - ص

من أطرافها واحدة، هكذا هو من كل نواحيه، وقالوا: [<sup>۱۷</sup>] إنّ الله لون وطعم ورائحة ومجستة ولونه هو طعمه وهو رائحته ومجسته . وقالوا: كان الله ولا شيء فكان هو لا يعلم شيئًا ولا يجهله ثم حدث العلم، والعلم حركة، وليس العلم هو الله ولا هو غيره، ولم يزل الله ساكنًا، والسكون ليس بمعنى. ودليلهم على أن علم الله حدث أنه محال أن يكون علم ولا معلوم وضرب ولا مضروب، فلما استحال هذا ثبت أن العلم محدث، ودليلهم على أن علم الله لا يقال غيره أن التغاير لا يقع إلا على الأجسام والعلم ليس بجسم فصح عند (<sup>۱۲</sup>) ذلك أن الغيرية لا تصح على صفات الله. وقالوا: إن الله يرى في الآخرة لأنه نور من حيثما جئته رأيته كله. وقالوا: إرادة الله محدثة مثل العلم وهي حركة وإياء، قالوا: يُحدثها على العباد، ولا نقول: أراد الله على الكفر والإيمان قبل أن يكون، ولا يريده لأن الكفر والإيمان صفة لا يجوز عليها إرادة، ولكن إذا فعل العبد الكفر والإيمان قلنا: أراده الله أن يكون

ص ٥٦ س ١٥ – ص ٥٧ س ١ قابل بالحور العين ص ٢٠٠ - ٢٠ : هو شيء جسيم لا طويل ولا عريض نور من الانوار له قدر من الاقدار مصمت ليس بما فوق ولا متخلل وهو كالسنبلة والذرة ويتلألأ من كل نواحيه وبمقالات الاشعري ص ٢٠٧: ان الله جسم محدود عريض عميق طويل طوله مثل عرضه وعرضه مثل عمقه نور ساطع له قدر من الاقدار في مكان دون مكان كالسبيكة الصافية يتلألأ كاللؤلؤة المستديرة من جميع جوانبها، وص ٣٢. س ١-٢ قابل بمقالات الاشعري ص ٣٢: ذو لون وطعم ورائحة ومجسة لونه هو طعمه وطعمه هو رائحته ورائحته هي مجسته، وقابل ايضا ص ٢٠٧.

<sup>· ،</sup> مجسة ... مجسته: محسته ... محسه(؟) – ص

٢ أنه: لآنه - ص

<sup>&</sup>quot; تصح: يصح - ص

ئىحدثها: لحدثه - ص

<sup>°</sup> اراد: ارادة – ص

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> يريده لأن: يرده راي - ص

۷ علیها: علیه – ص

كافراً وأراده الله أن يكون مؤمنًا لأن الإنسان معلول لا يفعل إلا بعلة من الله [^\text{\text{N}}] وسبب والله لا يأتي بالعلة إلا وهو يريد أن يكون الإنسان فاعلاً لما فعل. وقالوا: إنّ حركات العباد فعلهم، والسكون ليس له معنى، والحركة صفة للمستحرك لا هو ولا غييره، ودليلهم على ذلك أن الفيرية إنما تقع بين ه الأجسام، والحركة ليست بجسم. وقالوا: إنّ القرآن على ضربين، فالمسموع منه خلق الله والصوت المقطوع، وأما المعنى فهو حدث وهو حركة وهو مثل العلم لا هو ولا غيره بأن الغيرية تقع على الجسم. وقالوا: الاستطاعة قبل المفعل [^\text{\text{N}}] مثل سلامة الجوارح والصحة، إلا أن الفعل لا يكون إلا بأسباب من الله مع الفعل، وهذا السبب غير الاستطاعة، ودليلهم على ذلك أنه قد تكون الاستطاعة موجودة والفعل معدومًا، فعلمنا عند ذلك أنه لا بد للفعل في حال وجوده من سبب يكون واسطة بينه وبين الاستطاعة إذ الفعل لم يكن موجوداً إلا مع وجود السبب. وقالوا: إنّ المعارف إنما هي اضطرار بإيجاب موجوداً إلا مع وجود السبب. وقالوا: إنّ المعارف إنما هي اضطرار بإيجاب الخلقة ولا تكون إلا عن موجب وسبب، ومشال ذلك مثل فتح العين لأن فتح إلى إدراك العين هو فعل الله اضطراراً توجبه الخلقة، قالوا: ولما وثب (أن) إدراك العين هو فعل الله اضطراراً توجبه الخلقة، قالوا: ولما وثبت (أن) إدراك العين هو فعل الله وهو عن سبب، صع أن كل إدراك فعل

س ٦-٨ قابل بقالات الاشعري ص ٥٨٢-٥٨٣: وحكى زرقان عنه ان القرآن على ضربين: أن كنت تريد المسموع فقد خلق الله سبحانه الصوت المقطع وهو رسم القرآن واما القرآن فقعل الله مثل العلم والحركة منه لا هو هو ولا هو غيره.

<sup>&#</sup>x27; تقع: يقع - ص

۲ تقع: يقع – ص

۲ تکون: یکون – ص

<sup>&#</sup>x27; بایجاب: ایجاب – ص

ا تكون؛ يكون - ص

<sup>&</sup>lt;sup>١</sup> موجب: لجب - ص

04

الله عن سبب قياسًا على هذا. وقالوا: إنَّ الله آلم الأطفال بإيجاب خلقتها ١ في الدنيا لا شيء غيره، يعني أنه خلق لها الخلقة التي إذا وقع أشيء تضر منه أو شيء من الآفات ألمت بإيجاب خلقتها وبنيتها وإنما اضفناها إلى الله لأن الخلقة له. وقالوا: إنّ الله لا يبعث إلاّ من يستحق الجزاء لقوله تعالى: «اليّومَ تُجْزَى كُلُّ [ <sup>١٠٠٠</sup>] نَفْس بِمَا كَسَبَتْ » [ ١٧/٤٠]، ولا يكون للأطفال والبهائم والمجانين بعث. وقالوا: إنَّ الله كان لا على العرش ثم أحدث العرش ثم استوى عليه حو>العرش مماس له، وأجازوا انتقاله من مكان إلى مكان مثل الصعود والنزول وما يشبهه. وقالوا: إنَّ الله تتناهى أذاته ولا يتناهى مقداره. وقالوا: إنَّ الإمام بعد رسول الله صلى الله عليه وآله على بن أبي طالب صلوات الله عليه، وهشام بن الحكم كان رافضيًّا يقول بالاثني عشر. وقال هشام بن الحكم والروافض كلها: إنَّ الإيمان اسم المعرفة [ أنَّ ا والإقرار والأعمال، فمن جاء بذلك فهو مؤمن مستكمل الإيمان ومن ترك شيئًا مما افترض الله عليه غير جاحد فليس مؤمن ولكنه يسمى فاسقًا تحل° مناكحته وموارثته. وقالوا: إنَّ أصحابِ الكبائر في النار مخلدين خالدين إلاَّ أن عذابهم أخفُّ من عذاب الكافرين. وقالوا: إنَّ الله خلق إنسانًا وقد علم أنه يعيش عشرين سنة فيجوز أن بيته في عشر سنين ويجوز أن يعيش أكثر من عشرين سنة، <و>اعتلوا بقول الله: «يَمْحُوا اللهُ ما يَشاءُ ويُثْبِتُ وَعَنْدَهُ أُمُّ [ . ٢٠٠ ] الكتَاب» [٣٩/١٣]. وقالوا: ليس على المؤمنين عذاب القبر ولا عذاب النار واعتلوا بقوله عز وجل: «لا يَذُوقُون فيها الموت إلا الموتَة الأولى»

باب الشيطان

١ خلقتها: خلقها - ص

انه خلق لها الخلقة التي اذا وقع: ان خلقته لها الخلقة التي اذا قوي – ص

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> تضر منه: کیف منها - ص

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> تتناهی: بتناهی - ص

<sup>°</sup> تحل: يحل - ص

<sup>&</sup>quot; عِيته: عَيته (١) – ص

[37/٤٤]، وأجازوا عذاب القبر للكافرين. وقالوا: إنّ علي بن أبي طالب عليه السلام أحكم الحاكمين، وإنّ التقية تسعه إذا خاف على نفسه واعتلوا بقول الله تعالى: «ولا تُلقُوا بِأيديكُمْ إلى التهلكة» [١٩٥/٢]، وبقول علي بن أبي تعالى: «إلا مَنْ أكْرِهَ وَقَلْبُهُ مُطْمَئِنٌ بِالإِيَانِ» [١٠٦/١٦]، وبقول علي بن أبي طالب عليه السلام: «التقية أوسع مما بين السموات والأرض، لا تحل إلا وللمضطر»، وبقول محمد بن [ ' ا علي عليه السلام: «التقية ديني ودين المضطر»، ويزعمون أن الإنسان اسم لمعنيين لبدن وروح فالبدن موات والروح حي والروح هي الفعالة الحساسة الدراكة وهي نور من الأنوار، ودليلهم على أن الفعل للروح دون البدن أنك قد ترى البدن عاجزاً لا يفعل شيئا ثم يفعل، فلو كان الفعل له كان متى ما وجدناه فعالاً، فلما وجدناه فعالاً في حال وفي حال ليس بفعال علمنا أن الفعل لغيره .

## [الجَواليقيَّة]

الفرقة الخامسة الجواليقية، نسبوا إلى هشام بن سالم الجواليقي وبن ان المورد. قالوا: إنّ الله نور من الأنوار له ضفيرتان من نور [ (٧٠٠] محاط من

\_\_\_\_

س ٧-٨ قابل بمقالات الاشعري ص -٦- ٦٠: ويزعمون أن الانسان أسم لمعنيين لبدن وروح فالبدن موات والروح هي الفاعلة الدراكة الحساسة وهي نور من الانور هكذا حكى زرقان عن هشام بن الحكم.

۱ تحل: يحل - ص

اً <ويزعمون … موات>: الاضافة عن ش ٦٠−٦٠.

<sup>&</sup>lt;sup>۲</sup> لا: الا – ص

ئ لغيره: غيره – ص

الجواليقية ... هشام بن سالم الجواليقي: الجوالقية ... ابي هشام الجوالقي - ص

ستة أوجه من خلف وقدام ويمين وشمال وتحت وفوق مماس للعرش وله لون وطعم ورائحة ومجسة وحواس، وزعموا أن الحاسة التي يدرك بها اللون لا يدرك بها الرائحة، فكل شيء منها يدرك شيئًا على حدة، ودليلنا يدرك بها الصوت والتي يدرك بها الصوت لا يدرك بها اللون والتي يدرك بها على ذلك ما يُعقل وأنه لا يعقل إلا ما كان هكذا. وقالوا: الاستطاعة قبل والفعل ولا يكون الفعل إلا أن يشاء الله ذلك. [ ' ا وقالوا: الحركات أجسام وهي فعل العباد لأن الله أمرهم بالفعل ولا يفعلون إلا ما كان طويلا أو عريضًا <أو عميقًا > وما كان غير طويل ولا عريض <ولا عميق قليس مفعول. وقالوا: إن المعارف كلها باضطرار وقد يجوز أن يمنعها الله بعض الخلق ويعطيها بعض الخلق مع أنه يكلفهم الإقرار جميعًا، وقالوا: إن كل الحراك في العالم هو فعل الله عزوجل. وهم يكفرون الأمة بعد رسول الله ولهم الله عليه وآله إلا علي بن أبي طالب وشيعته القائلين في التوحيد مثل قولهم، تعالى الله الله الله المنافي الظالمون علوا كبيراً.

س ٦-٩ قابل بمقالات الاشعري ص ٣٤٦: وحكى [زرقان] عن الجواليقية وشيطان الطاق ان الحركات هي افعال الخلق لان الله عز وجل امرهم بالفعل ولا يكون مفعولا الا ما كان طويلا عريضا عميقا وما كان غير طويل ولا عريض ولا عميق فليس بفعول.

١ مماس للعرش: مما بين العرش - ض

<sup>&</sup>lt;sup>۲</sup> یعقل ... یعقل: یفعل ... یفعل – ص

٣٤٦ (ولا عميق): الإضافة عن ش ٣٤٦

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> مع انه: لانه - ص

<sup>°</sup> كل إدراك في العالم: كل الادراك في العلم - ص

١ الامة: الاثمة - ص

## [المُقاتليَّة]

الفرقة السادسة المقاتلية، نسبوا إلى مقاتل بن سليمان . قالوا: إنّ الله تعالى جسم طوبل عريض عميق على صورة الإنسان له لحم ودم، ودليلهم على ذلك قول النبي صلى الله عليه وآله: إنّ الله على صورة شاب جعد قطط. وقولهم في العدل والتوحيد والوعد والوعيد والإيان والإسلام والكفر والشرك والفسق والجنة والنار وعذاب القبر والإمامة وغير ذلك على نحو ما بينتها وشرحتُها حنى مذهب الحديثية ، وهم [<sup>7Vi</sup>] مختلفون أيضًا في الأحكام والشرائع والحدود على نحو ما لو قصد "تُ إلى بيان ذلك طال كتابي واتسع وخرجت عن حد غرضي في تأليف هذا الكتاب إلى غيره مع أني لا أخلي ما كتابي هذا عن ذكر ذلك مجملاً إن شاء الله.

#### [النابتة]

الفرقة السابعة النابتة'. قالوا: إنّ الله جل وعز خلق آدم على صورة ١٥ الرحمن ودليلهم في المعقول أنه لم يكن معقولاً سميع بصير إلاّ اللحم والدم، وأثبتوا له حواسٌ مثل حواس الإنسان على أن ما يعقلون [٣٢٠] أن كل واحدة منها غير صاحبتها، فالذي يسمع به غير الذي يبصر به وكذلك سائر الحواس. وقالوا: إنّه يجلس على الكرسي ويقوم ويقعد والكرسي موضوع

۱ مقاتل بن سليمان: سليمان بن مقاتل – ص

۲ الله: انه - ص

<sup>ً</sup> اتَّسع: سبع - ص

النابتة: التبانية ؟ او البتانية ؟ - ص

<sup>•</sup> انه: ان - ص

٦ مثل: من - ص

على العرش وهو ينزل إلى سماء الدنيا كل ليلة جمعة وينتقل من مكان إلى مكان. وقالوا: هو شيء لا كالأشياء من جهة القدم لأنه (لو قلنا: إنه) شيء لا كالأشياء من كل جهة كنّا قد أثبتناه ونفيناه أفي وقت واحد وهذا هو التعطيل، لأنّا إذا قلنا: هو شيء، فأثبتناه وإذا حقلنا>: لا كالأشياء من كل جهة، فقد نفيناه إذ $^{7}$  أزلنا  $^{1/4}$ ا عنه معنى الشيئية الذي هو الإثبات؛ قالوا: وكذلك نقول: هو جسم لا كالأجسام من جهة القدم، لأنَّا لم نر في الشاهد فاعلاً ولا سميعًا ولا بصيراً ولا قادراً ولا عالماً إلا جسمًا، فحكمنا بذلك أنَّه جسم. وقالوا: إنَّ المؤمن لا يدخل النار أبداً وإن ارتكب الكبائر، ويفسقهم يصيرون إلى الجنة لا محالة، وما كان من المظالم والمعاصي فهو عقوبات في الموقف ثم يصيرون في الجنة، واحتجوا أ في ذلك بقول الله: «ثُمُّ ١٠٠ أُورُثْنَا الكِتَابَ الَّذِينَ اصْطَفَينَا من عبَادِنَا فَمنهُمْ ظَالِمُ لنَفْسه وَمنهُمْ مُقْتَصِدُ [ ٣٢/٣٥] وَمَنهُمْ سَابِقُ بِالْخَيرَاتِ »، الآية [٣٢/٣٥]، فقالوا: هؤلاء المؤمنون وهم أهل الجنة، وقبول الله جل وعز: «إنَّ اللهَ لا يَغفرُ أن يُشركَ به ويَغْفرُ مَا دُونَ ذَلكَ لمَن يَشَاءُ» [٤٨/٤]، وكقوله: «يَا عبَاديَ الَّذِينَ أُسْرَفُوا عَلَى أَنفُسهمْ لاَ تَقْنَظُوا مِن رَحْمَة الله إِنَّ اللَّهَ يَغْفِرُ الذُّنُوبَ جَمِيعًا إِنَّهُ هُوَ الغَفُورُ الرَحْيمُ» ١٥٠ [٥٣/٣٩]. وقالوا: كما لا ينفع مع الكفر طاعة كذلك لا يضر مع الإيمان معصية. وقالوا: ١١ ثبت عندنا في الآيات المنزلة في شأن الوعيد خلود أهل النار في النار صع عندنا أن الله [ والله والمن أحداً من أمة محمد صلى ا

١ القدم: القديم - ص

كنا قد اثبتناه ونفيناه: كما قد بيناه وتعيناه - ص

۲ اذ: اذا – ص

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> القدم: ألقديم - ص

بفسقهم: وینفسهم – ص

۱ احتجوا: احتج - ص

۷ لما: الما - ص

الله عليه وآله النار. وقالوا: إنّ أفضل الناس بعد رسول الله صلى الله عليه وآله أبو بكر ثم عمر <ثم عثمان> ثم علي ثم الستة الباقية من الذين بشرهم رسول الله صلى الله عليه وآله بالجنة ثم سائر أصحابه.

### [أصْحاب الفَضاء]

قابل بالحور العين ص ١٩٨-١٩٩: وقالت الفضائية بحدث العالم وان له محدثا وهو الفضاء ثم افترقوا بفرقتين: فقالت فرقة منهم العالم محدث وله صانع وصانعه قديم وهو الفضاء وهو جسم طويل عريض مكان للاشياء والاشياء فيه وتحتاج اليه لانهم لا يعقلون الا ما كان عريضا طويلا وانه أكبر من كل شيء ولا يجوز ان يكون شيء أكبر منه وبعض ما كان عريضا طويلا وانه أكبر من كل شيء منها. وقالت فرقة منهم صانع العالم فضاء الاجسام تغيب عن بعض ولا يغيب عنه شيء منها. وقالت فرقة منهم صانع العالم فضاء ليس بجسم والاشياء فيه ودليلهم على أنه ليس بجسم أن جميع الاجسام تحتاج إلى امكنة وهو لا يحتاج إلى مكان ويجوز عليها الزوال والتغيير ولا يجوز عليه، وبمقالات الاشعري ص ٢٠٩: وقال قوم أن مبعودهم هو الفضاء وهو جسم تحل الاشياء فيه ليس بذي غاية ولا نهاية وقال بعضهم هو الفضاء وليس بجسم والاشياء قائمة به.

<sup>&#</sup>x27; أصحاب الفضاء: اصحاب الفضل - ص؛ القضائية - خ

ا جهم: جهنم – ص

٢ الى: الا - ص

له - جل ذكره - ليس بمتناهي الذات وإنّه خلق جميع الأشياء فيه، ودليلهم على أن [<sup>۲۷</sup>] الفضاء ليس بجسم أنهم وجدوا الأجسام محتاجة إلى الأماكن وهو لا يحتاج إلى مكان. وقالوا بالجبر على مثال قول جهم بن صفوان. وقالوا: إنّ الأنبياء لم يكونوا معصومين. وأجازوا عذاب الأطفال في جهنم، ولم ينكروا عذاب القبر. وقالوا بإمامة أبي بكر بعد رسول الله صلى الله عليه وآله ثم بإمامة عمر من بعده ثم إمامة عثمان ثم إمامة علي عليه السلام ثم بإمامة من غلب على الخلافة واحداً بعد واحد إلى يوم القيامة. [۲۷۰]

### [الحبية]

١.

الفرقة الثامنة الحبية وهم أصحاب الخطرات والوساوس، وقد اشتق هذا الاسم، يعني الحبية، من قولهم: إنّا نحب الله ولسنا نعبده خوفًا من عقابه ولا رجاءً لثوابه ولكنا نعبده حبّاً له. وقالوا: إنّ الله جسم على هيئة أمْرَد حسن الوجه، وإنّهم يرون ربهم في المعاد حين عصيرون أمردين على هيئة الرب، وكذلك قال رسول الله صلى الله عليه وآله: أهل الجنة جرد مُرد مكحولون، يعني يرون ربهم حين يصيرون على صورته ( الأ الأجردية والأمردية، تعالى الله عما يقول الظالمون علواً كبيراً.

س ١١-١٣ قنابل بمفاتيح العلوم ص ٢٠: والشامنة الحبيبة سموا بذلك لزعمهم انهم لا يعبدون الله خوفا ولا طمعا وانهم يعبدونه حبا.

س ١٥ قابل بابن حنبل، المسند، ٥: ٢٣٢ و ٢٤٠ و٢٤٣: يبعث المؤمنون يوم القيامة جردا مردا مكحلين بني ثلاثين سنة.

ا حين: حتى - ص

<sup>&</sup>quot; الأجردية: الابدية - ص

<sup>&</sup>quot; تعالى: فتعالى - ص

ولهؤلاء الحبية سرائر فيما بينهم يكتمونها، يدل ذلك على أنهم تجاوزواا قول المقاتلية، وفي ذلك وي عن أبي الحسن الناشئ، قال: «أخبرني عبد الله بن محمد بن إسحاق بن موسى بن جعفر عن يحيى بن معاذ الرازي وهو مشهور فيهم أنه قال: كنا بالعراق نعمد إلى غلام جميل كأجمل ما يكون من الغلمان فنُقعده على سرير مرتفع من الأرض مزيّن بأنواع الثياب الفاخرة ٥ ويضرب فوقه كلَّتان ويُرخى (٢٧٠) بيننا وبينه ستور ونقيمه بحيث كان " بستر ثم نرفعه أذا أمر بذلك، والجميع في بيت حائز " تلك الستور ونقرأ بالألحان المشوقة والأغانى الشجية ونذكر ' الحور العين والجنان وما أعده الله فيها لأوليائه من النعيم ونشرب من المطبوخ شوقًا إلى خمور الجنة التي هي لذة للشاربين، فإذا طربنا وبلغنا الغابة في ذلك بذكر زيارة الأولياء لله عز وجل تضرعنا وسألنا أن يأذن لنا في الزيارة وذلك لنستمتع من ذلك الغلام، فإذا تضرعنا و [المعنا ما الله السائل أمر صاحب الستر فيرفعه، ثم كذلك دأبنا دائبًا ودأبه إلى أن يأذن لصاحب الستر الذي بيننا وبينه برفعه، فإذا رفعه وتراءي لنا على تلك الأريكة خررنا على وجوهنا وتضرعنا وصحنا وانتحبنا، فلا يزال كذلك دأبنا حتى يُغشى علينا إلى \* <أن> ينفجر عمود الصبح ثم نفترق. وإنّهم يقولون: إنَّ العبد ما لم يحب الله لا تنفعه العبادة خوفًا منه ولا يدخل الجنة

۱ تجاوزوا: يجاوزو(١) – ص

<sup>&</sup>lt;sup>۲</sup> ذلك: لذلك – ص

<sup>&</sup>lt;sup>۳</sup> کان: کل - ص

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> نقيمه ... نرفعه: يقيمه ... يرفعه – ص

<sup>°</sup> حائز: جائر -- ص

أ نقرأ ... نذكر: يقرأ ... يذكر - ص

٧ الحور: حور - ص

<sup>^</sup> لنستمتع: ليستمتع - ص

<sup>&#</sup>x27; إلى: وإلى - ص

أبداً.

وقد قال بعض الشعراء لرئيس من رؤسائهم: [الكامل]

تَعْصِي الإِلَهَ وَأَنْتَ تُظْهِرُ حُبُّهُ [ ( ﴿ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الل

## [البَيانيَّة]

الفرقة التاسعة البيانية، نسبوا إلى بيان بن سمعان. والبيانية طبقة من المشبّهة، وهم يقولون: إنَّ الله على صورة إنسان له لحم ودم، واحتجوا في ذلك بأمثال حجج المقاتلية. وأنكروا أن يكون للقرآن تأويل ومعنى غير الذي يؤدي ظاهر لفظه، وقالوا: إنَّ الله لا يُعْنت عباده، فلو [<sup>۱۷</sup>] كان للقرآن معان غير التي يؤدي ظاهر ألفاظه كان قد أعْنتَهم في وقالوا: إنَّ الله هو يهلك الخَلْق كله إلا وجهه لقوله: «كُلُّ شيء هالك إلا وجهه» [۸۸/۲۸]. وقال أبو السرِي من قصيدة طويلة يُذُمُّهم: [الخُفيف]

زَعَمُوا أَنَّ رَبِهِم سَوف يَفْنَى كَلَّهُ غَيْرَ وَجِهِهِ ذَوِ الجَلَالَ

۱ لرئيس: الرئيس - ص

<sup>٬</sup> بديع: يرتع - ص

<sup>&</sup>lt;sup>٢</sup> حجج: الحجج - ص

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> يكون: يقال - ص

<sup>&#</sup>x27; يعنت: يبعث - ص

<sup>·</sup> معان غير التي: معاني غير الذي - ص

٧ اعنتهم: اغنيهم(١) - ص

<sup>^</sup> السري: التبري - ص. ابو السري هو معدان الشميطي

# فلهذا 'وما يُضارِعُ 'هذا جَعَلَ اللهُ حظَّهُم في السَفالِ

وقالوا في قوله تعالى «كَتَبَ عَلَى نَفْسه الرَّحْمَة »: [١٢/٦] [ ٢٧١ إنّه خطّ على وجهه وعينه وجميع جوارحه أنه رحيم. وإنّهم أوجبوا على كل من يقوم إلى الصلاة الوضوء بلا حدث، واحتجوا بقوله: «إذا قُمْتُم إلى الصّلاة فَاغْسلُوا هُرُوهَكُم» الآية [ ٦/٥]، قالوا: ليس في الآية ذكر حدث إنما فيها ذكر القيام فقط، وإنّ كل من يصلي صلاة الفجر ولم يقعد إلى وقت الظهر ولم يُحدث فلا وضوء عليه. وقالوا: إنّ بيان بن سمعان كان أعطي اسم الله الأعظم حوانه > يدعو حمه > الزُهرة فتجيبه . وبيان هذا من بني تميم. [ ١٨٠]

# [المغيريّة]

الفرقة العاشرة المغيرية، نسبرا إلى المغيرة بن سعيد العجلي، وهم طبقة من المشبهة. قالوا: إنَّ معبودهم رَجُلٌ من نور على رأسه تاج وله لباس، فأما

س ٨-٩ قابل بالحور العين ص ٢١٥: انه يدعو الزهرة باسم الله الاعظم فتجيبه، وبمقالات الاشعري ص ٥: اصحاب بيان بن سمان ... يقولون ان الله عز وجل على صورة الانسان وانه يهلك كله الا وجهه وادعى بيان انه يدعو الزهرة فتجيبه وانه يفعل ذلك بالاسم الاعظم. س ١٤ قابل بمقالات الاشعري ص ٧: وان معبودهم رجل من نور على رأسه تاج، وبالحور العين ص ٢٢٢: وان معبوده رجل من نور.

ص ۱۷ س ۱۷ - ص ۱۸ س ۱ قابل باصول النحل للناشئ ص ٤٠

۱ فلهذا - ن: ان هذا - ص

ا يضارع - ن: يصارع - ص

<sup>&</sup>quot; سمعان: شمعان – ص

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> فتجيبه: فيحييه - ص، والتصحيح عن ح ٢١٥، ش ٥

<sup>°</sup> سعيد - خ: شعبة - ص

إزاره فهو القرآن المنزل على محمد رسول الله صلى الله عليه وآله وأما رداؤه فهو الإنجيل المنزل على عيسى عليه السلام وأما قميصه فهو التوراة المنزلة على موسى عليه السلام وأما سراويله فهي الزبور المنزلة على داود عليه على موسى عليه السلام وله من الأعضاء والخلق مثل ما للرجل، وله جوف تنبع منه [ ^^ب] المحكمة. وزعموا أن حروف أبجد على عدد أعضائه وأن كل حرف منها هي يشبه عضوا منه، وألف موضع قدمه <لاعوجاجها> '، ويصفون سائر الأعضاء على صفة تلك الحروف '، وزعموا أن المغيرة قال لأصحابه عند ذكر الهاء : لو رأيتم موضعها منه رأيتم أمراً عظيمًا – يعرض لهم بالعورة وأنه قد رآه. وزعموا أن تلك الحروف كلها اسم واحد وأنه اسم الله الأعظم، وزعموا أن المغيرة ببعض أصحابه إلى المقابر ويعمل به [ '^أ] العجائب. وقالوا: قد انطلق المغيرة ببعض أصحابه إلى المقابر وأحيى الموتى وأحيى الموتى وأحيى الموتى وأحيى الموتى وأطعمهم الفواكه في تلك المقابر في الشتاء وأراهم لمعة من نور

س ٤-٩ قابل بمقالات الاشعري ص ٧: له من الاعضاء والخلق مثل ما للرجل وله جوف وقلب تنبع منه الحكمة وان حروف ابي جاد على عدد اعضائه قالوا الالف موضع قدمه لاعوجاجها وذكر الهاء فقال لو رأيتم موضعها منه لرأيتم امرا عظيما يعرض لهم بالعورة وبانه قد رآه لعنه الله، وبالحور العين ص ٢٢٢؛ وله من الاعضاء مثل ما للرجال وله جوف وقلب ينبع بالحكمة وان حروف ابجد على عدد اعضائه فالف موضع قدمه لاعوجاجها وذكر الصاد فقال لو رأيتم موضع الصاد منه لرأيتم امرا عظيما يعرض لهم بالعورة وانه قد رآه.

ا یشیه: نسبه – ص

۲ <لاعرجاجها>: الاضافة عن ش ٧

<sup>&</sup>lt;sup>تا</sup> تلك الحروف: ذلك الجوف - ص

الهاء - ش: الامر - ص

<sup>°</sup> يعرض: فعرض – ص

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> لهم بالعورة: له بالعروة - ص، والتصحيح عن ش ٧

من لدن قرنه إلى قدمه وأنه كان يلعب بأصحابه ويسحر ' بأعينهم من طريق الشعبذة. قالوا: إنّ المغيرة ذكر بدء الخلق فقال: إنّ الله جل وعلا كان وحده لا شيء معه فلما أراد أن يخلق «الأشياء > تكلم باسمه فطار كلامه فوقع فوق رأسه فوق التاج، قال: فذلك قوله «سَبّع اسم رَبّك الأعلى» [١/٨٧]؛ ثم كتب بإصبعه على [ ١/٨٧] كفه أعمال العباد من المعاصي والطاعات، فغضب من المعاصي ففاض عَرقًا فاجتمع من عرقه بحران مالح مُظلم والآخر عَذب نير، ثم اطلع في البحر وأبصر ظله فذهب ليأخذه فأخذه، وانتزع عينيه فخلق منهما شمسين ومحا من نور القمر، ثم خلق السموات والكواكب من هيئة ظله، ثم خلق الخلق كله من ذينك البحرين فخلق الكفار من المالح المظلم وخلق المؤمنين من العذب النير، وذلك أن الله تعالى، زعموا، خلق في ذلك الوقت أظلة الناس. و [ [ ١٠٨] كان أول ما خلق الله منها محمداً صلى الله عليه وآله وذلك قوله جل وعز: «قُلْ إنْ كانَ للرَحْمَنِ وَلَدٌ قَانًا أولُ العَابِدِينَ» [ ٤٣] المقارهم بربوبية الله ورسالة محمد وولاية على عليه السلام ويحكى قوله: بإقرارهم بربوبية الله ورسالة محمد وولاية على عليه السلام ويحكى قوله:

س ٢ وما بعد قابل بمقالات الاشعري ص ٧-٨: وذكر لهم كيف ابتدأ الله الخلق فزعم ان الله ... كان وحده لا شيء معه فلما اراد ان يخلق الاشياء تكلم باسمه الاعظم فطار فوقع فوق رأسه التاج قال وذلك قوله (سبح اسم ربك الاعلى) قال ثم كتب باصبعه على كفه اعمال العباد من المعاصي والطاعات فغضب من المعاصي فعرق فاجتمع من عرقه بحران احدهما مالح مظلم والآخر نير عذب ثم اطلع في البحر فابصر ظله فذهب ليأخذه فطار فانتزع عين ظله فخلق منها شمسا ومحق ذلك الظل وقال لا ينبغي ان يكون معي اله غيري ثم خلق الخلق كله من البحرين فخلق الكفار من البحر المالح المظلم وخلق المؤمنين من النير العذب وخلق ظلال الناس فكان اول من خلق منها محمدا ... قال وذلك قوله (قل ان كان

۱ يسحر: يسخر - ص

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> وانتزع عینیه: وانتزعینی - ص؛ فانتزع عین - ش

<sup>&</sup>quot; منهما: منها - ص

ئ ذينك: ذلك - ص

« < و > إِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِن بَني آدِم » الآية [١٧٢/٧] ، ثم عرض على السموات والأرض أن ينعن علي بن أبي طالب عن الخلافة والإمامة فأبين ثم على الجبال فأبين ثم على الناس، فقام عمر إلى أبي بكر، وهم حينئذ أظلة [٢٠٠٠] فأمره أن يتحمّل منعه على أن يغدرا ' به ففعل < ذلك > أبو بكر، وذلك قوله: «إنّا عَرَضْنا الأمانَة عَلَى السّموات وَالأرْضِ وَالجَبالِ فَأْبَيْنَ أَنْ يَحْمِلْنَهَا وَأَشْفَقْنَ مَنْهَا وَحَمَلَهَا الإِنْسَانُ إِنّهُ كَانَ ظُلُومًا جَهُولاً » [٣٣/٧٧] ، ثم قال عمر لأبي بكر: وأنا أعينك على علي عليه السلام لتجعل لي الخلافة بعدك، وذلك قوله: «كَمَثَلُ الشّيطانِ إِذْ قَالَ للإنْسَانِ اكْفُرْ فَلَمًا كَفَرَ قَالَ إِنّي بَرِيءٌ مَنْكَ » [٩٥/ «كَمَثَلُ الشّيطانَ إِذْ قَالَ للإنْسَانِ اكْفُرْ فَلَمًا كَفَرَ قَالَ إِنّي بَرِيءٌ مِنْكَ » [٩٥/ «كَمَثَلُ الشّيطانَ عمر والإنسان أبو بكر. وزعموا أن الأرض تنشق عن الموتى فيرجعون إلى الدنيا. وقالوا: إنّ [٣٠أ] المهدي يخرج في آخر الزمان وجبرئيل فيرجعون إلى الدنيا. وقالوا: إنّ [٣٠أ] المهدي يخرج في آخر الزمان وجبرئيل وميكائيل يعينانه بين الركن والمقام فيختار تسعة عشر رجلاً يعطي كل رجل منهم كذا حرفًا من اسم الله الأعظم فيهزمون به الجيوش ويملكون الأرض.

للرحمان ولد قانا اول العابدين) ثم ارسل محمدا الى الناس كافة وهو ظل ثم عرض على السموات ان يمنعن على بن ابي طالب ... فابين ثم على الارض والجبال فابين ثم على الناس كلهم فقام عمر بن الخطاب الى ابي بكر فامره ان يتحمل منعه وان يغدر به ففعل ذلك ابو بكر وذلك قوله (انا عرضنا الامانة على السموات والارض والجبال) قال وقال عمر انا اعينك على على لتجعل لي الخلافة بعدك وذلك قوله (كمثل الشيطان اذ قال للانسان اكفر) والشيطان عنده عمر وزعم ان الارض تنشق عن الموتى فيرجعون الى الدنيا.

س ١٥-٧٠ قابل بمقالات الاشعري ص ٩: وذكر [المغيرة] لهم أن جبريل وميكائيل عليهما السلم يبايعانه بين الركن والمقام ويحيى له سبعة عشر رجلا يعطى كل رجل منهم كذا وكذا حرفا من الاسم العظم فيهزمون الجيوش ويلكون الارض.

<sup>&#</sup>x27; يغدرا: يغدر - ش؛ بعد رأوا - ص

۲ <ذلك>؛ الاضافة عن ش

## [الزُّراريَّة]

الفرقة الحادية عشر الزرارية، نسبوا إلى زُرارة بن أعْين بن سُنسُنْ.
قالوا: إنّ الله جسم لا كالأجسام <و>صورة لا كالصورا، ولم يزل كان غير سميع ولا بصير ولا قادر ولا عليم حتى خلق ذلك كله لنفسه فسمع بسمع ها مخلوق وبصر ببصر مخلوق وقدر بقدرة مخلوقة وعلم بعلم مخلوق، وكذلك سائر الصفات من الكلام والحكمة وغيرها. وقالوا: إنّ الله يبدو له كمن يستفيد الراي بعد الرأي، وقالوا: إنّ الله لو كان لا يبدو له لكان لجوجًا متعانداً واللجاج لا يكون إلا من العجز عن التصرف، والبداء لا يكون إلا فضلاً في القوة وإنّ استبدال الرأي عزم وقوة وإنّ المصيب على الرأي الواحد لا يكون إلا عن معلومات؛ وقالوا: لو المها لم يكن له بداء كان مجبوراً كالنار في إحراقها والشمس في دوررانها والحجر في انحداره والماء في سبكلانه، وفي ذلك يقول شاعرهم يخبر عن علامات ظهور الإمام، وذلك لأنهم طبقة من الرافضة: [الطويل]

فَتلكَ أَمَارَاتٌ تَجِيءُ لَوَقْتها وَمَا لَكَ عَمًّا قَدَّرَ اللهُ مَذْهَبُ وَلَوْلا البَدَا سَمَّيْتَهُ غَيرَ صَائب وَنَعْتُ البَدَا نَعْتُ لَمَن يَتَقَلَّبُ وَلَولا البَدَا مَا كَان ثَمَّ تَصَرُّفُ لَا عَلامًا وَكَانَ كَنَارِ دَهْرَهَا تَتَلَهَّبُ لا

10

۱ سُنسُن: زرارة – ص

<sup>ً</sup> كالصور: كالصورة – ص

والحكمة: والحكم - ص

<sup>4</sup> الله يبدو له كمن: الله لو كان لا يبدو له لمن - ص

<sup>°</sup> متعاندا: متتابعا – ص

٦ نعت ... نعت: بعث ... بعث - ص

۲ تتلهب: يتلهب – ص

## وكانَ كَضَوْءٍ مُشْرِقٍ وَطَبِيعة مِ وَبِاللَّهِ عَن ذِكْرِ الطَّبَائِعِ نَرْغَبُ

واحتجوا في البداء أيضًا بأن قالوا: إنّ الله جسم وإنّه لا يعلم الشيء إلا بعد أن يكوّنه، فإذا كان الشيء على غير ما أراد يبدو له في ذلك فيتركه ويصير إلى خلق غيره، والدليل على ذلك هو أنّه يأمر بشريعة أو بطاعة ثم ينسخها ويدعها ويأمر بغيرها ، واحتجوا بقول الله تعالى أيضًا: «يُعْحُو اللهُ مَا يَشاءُ ويثيتُ وَعِندَهُ أُمُّ الكتّاب» [٣٩/١٣]، [ [ [ ققوله: «كُلُّ يَوم هُوَ فِي شَأَن ) ويثيتُ وَعِندَهُ أُمُّ الكتّاب» [ [ [ ٣٩/١٣] ، [ [ [ ققوله: «كُلُّ يَوم هُوَ فِي شَأَن ) لا الله عليه وآله ثم بدا له في محمد وأراد أن يبعثه إلى على عليه السلام وكره إزالة نبوته بعد عقدها لئلا تقول قريش: إنّ رب محمد ليس له معقود، فبعث جبرئيل إلى محمد وقال له: قل: «إنّما أنت مُنْذر ولكُلُّ قَوم هاد » [ [ ٢٩/٧] ، يعني أنت منذرهم وهاديهم على بن أبي طالب عليه السلام، وقل له: «أفَمَنْ كَانَ عَلَى منذرهم وهاديهم على بن أبي طالب عليه السلام، وقل له: «أفَمَنْ كَانَ عَلَى منذرهم وهاديه أن علم الله محدث مخلوق ( [ ٢٩/١] ، يعني عليًا عليه السلام. وأما حجتُهُم في أن علم الله محدث مخلوق ( [ ١٩٠٠] فزعموا أن الله لم يزل ولا يزال وكان غير عالم ولا جاهل حتى أحدث لنفسه علماً به علم الأشياء وأنّه لا يعلم وكان غير عالم ولا جاهل حتى أحدث لنفسه علماً به علم الأشياء وأنّه لا يعلم وكان غير عالم ولا جاهل حتى أحدث لنفسه علماً به علم الأشياء وأنّه لا يعلم وكان غير عالم ولا جاهل حتى أحدث النفسه علماً به علم الأشياء وأنّه لا يعلم وكان غير عالم ولا جاهل حتى أحدث النفسه علماً به علم الأشياء وأنّه لا يعلم الشيء قبل كونه والشيء

ص ٧٢ س ١٦ - س ١ قابل باللمع في اصول الفقه لابي اسحاق ابراهيم الشيرازي ص ١٦٤ ولولا البدا ما كان ١٦٤ ولولا البدا ما كان فيه تصرف / وكان كنار دهرها تتلهب // وكان كضرء مشرق اكصيف مشرف - في شرح اللمع الجزء الاول ص ٤٨٥.

<sup>&</sup>lt;sup>۱</sup> خلق: خلف – ص

پنسخها ویدعها ویامر بغیرها: پنسخه وتدعه ویامر بغیره – ص

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> تقول: يقول - ص

«إذْهبا إلى فرعون إنه طغى، فقولا له قولا ليننا لعله يتذكر أو يخشى»

(١٠ / ٢٠ - ٤٤)، فلو كان يعلم أنه لا يتذكر لما قال: لعله، فجعلوا كل شيء في القرآن من لعل وعسى على طريق الشك، قالوا: وكذلك قوله: «وَمَا جَعَلْنا (أَأَ) القبلة التي كُنْتَ عَلَيْهَا إلا لنَعْلَمَ مَنْ يَتَبِعُ الرَسُولَ <مِمَّنْ يَنْقَلِبُ > عَلَى عَقَبَيهِ » [١٤٣/٢]، فلو كان يعلم لما قال ذلك، ومثل قوله: «الآنَ خَفَّفَ وللهُ عَنكُمْ وَعَلَمَ أَنَّ فِيكُمْ ضَعْفًا » [١٦٦/٨]، فقد أخبر أنه إنما علم الشيء حين حدث، ومثل قوله: «وَمَا كَانَ لهُ عَلَيهِمْ مِنْ سُلطان إلا لنَعْلَمَ مَن يُؤْمِنُ بالآخرة مسمن هُوَ منهم أن هنا علم الشيء حين المَحن هو منه قوله: «وَلَنَبْلُونَكُمْ حَتَى نَعْلَمَ مَن يُؤْمِن بالآخرة إلمَا ها قال مسمن هُو منهم والصّابِرِينَ وَنَبْلُو أَخْبَاركُم » [٢١/٢٤]، فلو كان يعلم لما قال ذلك. فكل آية يجدونها "في القرآن على هذا المثال فسروها (٢٠٠) على ما ذكر.

### [المنْهاليَّة]

الفرقة الثانية عشرة المنهالية، نسبوا إلى المنهال بن ميمون العجلي، وهم المبقة من المشبهة. قالوا: إنّ الله جسم لطيف طويل عريض عميق، وهو قادر على تصريف ذاته في أصناف الصور مثل الجماد والنبات والحيوان والهوام والحشرات والبهاثم والسباع واللساعات والإنس والجن والملائكة وغيرها من المخلوقين، وزعموا أنه لو عجز عن تصريف ذاته في أنواع الصور لكان

۱ اذهبا: اذهب – ص

<sup>&</sup>lt;sup>۲</sup> کل: لکل – ص

۲ بجدونها: تجدونها - ص

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> الحشرات: الحرشات - ص

⁰ اللساعات: السياحات (؟) - ص

عن تصريف غيره [<sup>MV</sup>] أعجز "، واحتجوا بالخبر المروي عن رسول الله صلى الله عليه وآله أن الله تبارك وتعالى ينزل من السماء راكباً على حمار يهرج " فيسأل عن منزل أبي هريرة في سكنى المدينة ليعوده في مرضه والخبر المروي عنه، قالوا: إنّ الله تعالى خلق الخيل فاجراها " ثم خلق نفسه من عرق ذلك الخيل. وكان المنهال هذا شاعراً داهيًا " وهو يقول في كلمة له: [الطويل]

لُوْ كَانَ رَبِّي لا يُصَرِّكُ نَفْسَهُ فَكَيْفٌ ﴿ وَهَذِي الغُولُ تَقْلُبُ ^ خَلْقَهَا وصار ' زمانًا في مثال ' ابن جعشم وجبريلُ يَلْقَى مِثْلَ دِحْيَةٌ صاحبًا

يريد بذلك أن جبرئيل وإبليس والغول " قدروا على تقليب صورهم إلى صور شتى، فلو كان الله لا يطيق تصريف ذاته كان أعجز منهم ولكانوا بربوبيته

۱ عن: من غير – ص

۲ اعجز: اعجم – ص

<sup>\*</sup> يهرج: ديرح - ص

ئ سكنى: شكل - ص

<sup>\*</sup> فاجراها: فاحراها – ص

۱ داهیا: ذاهبا - ص

۷ فکیف: وکیف - ص

<sup>&</sup>quot; تقلب: يغلب - ص

۱ وصار: وضمار – ص

<sup>٬</sup> مثال: مثل - ص

١١ الغول: القول - ص

أولى منه، جل وعز [<sup>^ أم</sup>] عما يقول الظالمون علواً كبيراً. وهم يرون قتل مخالفيهم على أي جهة أطاقوها، بالخنق والغيلة فما دونه.

#### [الْمُنتَّضَة]

٠

الفرقة الثالثة عشر المبيّضة، فهم تَبعُ المقنّع الذي ادعى المهدية واسمه هشام بن حكيم المروزي. قالوا: إنّ الله جسم لطيف طريل عريض عميق، وإنّ الرسل كلهم آلهة أجسادهم رسل الله وارواحهم "نفسه، وإنّ الله إذا أراد أن يكلم الجسمانيين دخل في صورة بعضهم وجعلها رسولاً إليهم ليأمرهم [ ^ ^ كي يكلم الجسمانيين دخل في صورة بعضهم وجعلها رسولاً إليهم ليأمرهم [ ^ ^ كي الهيه الله عز وجل: هوماً ينظقُ عَنِ الهموري، إنْ هُو َ الا وَحْيٌ يُوحَى عَلْمَهُ شَدِيدُ الْقُوى، ذُو مِرةً فَاستتوى قَنْ الهموري، إنْ هُو َ الا وَحْيٌ يُوحَى عَلْمَهُ شَديدُ الْقُوى، ذُو مِرةً فَاستتوى قَنْ الهموري، إنْ هُو َ الا وَحْيٌ يُوحَى عَلْمَهُ شَديدُ الْقُوى، ذُو مِرةً أَلَى الله عليه وآله «فَكَانَ قَابَ قَوْسَيْنِ أَوْ أَدُنَى الله عليه وآله «فَكَانَ قَابَ قَوْسَيْنِ أَوْ أَدْنَى الله محمد على الله عليه وآله وقاله اللذين هما أدنى إلى محمد من دماغه وقلبه اللذين هما يعني ألهم محمداً حتى دخل في صورته، «مَا كَذَبَ الفُؤادُ مَا رَأَى الله الله بأن اله عليه على ما فضله الله بأن على ما يَرَى الله (١٧٥ عاله الله بأن الله حلى عصورته ولم يدخل في صورته ولم يدخل في صورته ولم يدخل في صورته الإنسان بعدما دخلها مرة واحدة سنين كثيرة وقرونًا طويلة، وزعموا أن دخل في صورة الإنسان بعدما دخلها مرة واحدة سنين كثيرة وقرونًا طويلة، وزعموا أن

<sup>٬</sup> قتل مخالفيهم: قبل مخالفتهم – ص

<sup>٬</sup> والغيلة: والعلة - ص

<sup>ً</sup> ارواحهم: ازواجهم - ص

اللذين: الله ان - ص

<sup>°</sup> حين: حتى – ص

الله لما خلق آدم دخل في صورته ثم قبضه ورجع <إلى> عرشه في السموات، ثم إنّه لما خلق نوحًا حل في صورته ثم قبضه ورجع إلى عرشه، ثم دخل في صورة إبراهيم ثم قبضه ورجع إلى عرشه، [^^^] ثم دخل في صورة موسى ثم قبضه ورجع إلى عرشه، ثم لما خلق عيسى حل في صورته ثم قبضه ورجع إلى عرشه، ثم لما خلق محمداً حل في صورته ثم قبضه ورجع إلى عرشه، ثم لما خلق أبا مسلم حل في صورته ثم قبضه ورجع إلى عرشه، ثم لما خلق المقنّع حل في صورته ثم قبضه ورجع إلى عرشه، ثم لما خلق المقنّع حل في صورته ثم قبضه ورجع إلى عرشه؛ وهم ينتظرون رجوعه وحلوله في صورة الذي ينتظرون رجوعه وحلوله في صورة الذي ينتظرون رجوعه وحلوله في صورة الذي

وإنّهم [<sup>11</sup>] استحلوا فيما بينهم النساء، وزعموا أن الميتة والدم ولحم الخنزير والخمر وغير ذلك من المحارم حلال وقالوا: لم يحرم الله ذلك ولا حرم شيئًا وإنما هذه الأسماء أسماء رجال حرم الله ولايتهم، وأسقطوا الفرائض وقالوا أيضًا: هي أسماء رجال أوجب الله ولايتهم، واحتجوا بقول الله: «ليْسَ عَلَى الذَّينَ آمَنُوا وَعَمَلُوا الصَّالِحَات جُنَاحٌ فيمًا طَعِمُوا » [٩٣/٥]، وقوله جل وعز: «قُلْ مَنْ حَرَّمَ زَيِنَةَ اللّهِ التَّي أَخْرَجَ لِعَبَادِهِ وَالطَيِّبَاتِ مِنَ الرَّرْقِ» [٧/

ولقد رأيتُ منهم خَلقاً كثيراً وناظرتُهُم، وليس لأحد [ ' ' ' ] منهم معرفة بشيء من أصول دينهم ولا يعرف المقنع ولا زمانه إلا حذاقهم ، وليس عندهم إلا ترك الصلاة والصوم وغسل الجنابة، وأنهم يكونون متّقين لا يُدخلون سواهم فيهم ولا يزوجونه ولا يتزوجون إليهم وهم بالمسلمين مختلطون، وأنهم يبيحون نساءهم ويقولون: المرأة كالريحانة من اشتمها لم تنقص ، وأن

۱ يعرف: نعرف – ص

۲ حذاقهم: حداقهم – ص

<sup>&</sup>lt;sup>۳</sup> ترك: نزل - ص

<sup>&#</sup>x27; متقين: متفقين - ص

<sup>&</sup>quot; تنقص: ينقص – ص

الرجل منهم إذا أحب أن يخلو بامرأة واحد منهم يدخل منزله ويضع علامة لدخوله على الباب فإذا جاء زوجها وعرف تلك العلامة (<sup>(1)</sup>) لم يدخل وانصرف حتى يفرغ صاحبه من حاجته. وحدثني عمرو بن محمد عن شيخ من أهل بخارى أنه قال: إنّ لكل جماعة من هؤلاء المبيضة رئيسًا يتولى افتضاض نسائهم ليلة الزفاف، ولم أتحقق ذلك، والله أعلم.

ولهم مع هذا كله أمانة ليس عندهم من أسباب الخيانة والسرقة وأذى الناس شيء، وإنّهم يتجنبون سفك الدماء عند سكونهم ويبيحون إهراقها عند عقدهم راية الخلاف واجتماعهم على الخروج لطلب الثأر ، وإن لهم في كل بلد رئيساً [ ' ' ' ) من أهل الدين يسمونه فرمان سالار عجتمعون إليه خفياً ويؤامرونه سرا ، ويقولون: إن المهدي الخارج في آخر الزمان هو المهدي بن فيروز بن عمران < إنّه من ولد فاطمة بنت أبي مسلم، وإن لهم رسلا وسفراء يختلفون فيما بينهم يسمونهم فريشتگان ، أي ملائكة ، ولا يصبحون إلا يختلفون فيما بينهم يسمونهم خولا يُمسنون > إلا على ترقب للخروج في على توعد بالحركة من يومهم خولا يُمسنون > إلا على ترقب للخروج في غدهم ، وإنهم ينتحلون الرجعة . وزعموا أن الله لما رجع إلى عرشه بعد خروجه من قالب محمد أرسل روحه إلى [ ۱۵] على عليه السلام ثم من بعده إلى محمد بن الحنفية ومنه إلى ابنه أبي هاشم واحدا بعد واحد إلى أن أحل الله محمد بن الحنفية ومنه إلى ابنه أبي هاشم واحدا بعد واحد إلى أن أحل الله مصمد في قالب أبي مسلم ثم رجع إلى عرشه بعد خروجه من قالب أبي مسلم

<sup>\</sup> يتجنبون: يبيحون – ص

۲ يبيحون: يتوجون - ص

<sup>ً</sup> الثأر: الثواب – ص

ع فرمان سالار: فرمي رئيسا لان (؟) - ص

<sup>°</sup> فریشتگان: فریشته کما رای (۱) - ص

٦ للخروج: الخروج - ص

الى ابنه ابي هاشم: افى أبنه اي لقتلهم – ص

فأرسل روحه إلى أبي المضر وأن أبا المضر هذا لحق بالروم وأن المهدي بن فيروز يخرج من الروم في آخر الزمان بزعمهم.

#### [مذهب المرجئة]

باب المذهب الثالث وهم المرجئة ينقسمون على ست فرق.

#### [الغيلانية]

أحدها الغيلانية، نسبوا إلى غيلان بن خرشة خالضبي وإلى غيلان بن المحرير وإلى غيلان بن مروان. فأما قولهم في التوحيد والعدل وأفاعيل العباد فكقول المعتزلة. وقد روي عن غيلان بن خرشة أنه دخل على هشام بن عبد الملك، فقال له هشام: أنت القائل: إن الله ما ولأني ولا رضي بما أنا به فقال له غيلان: هل رأيت أمينا ولى الخائنين أمره أم هل رأيت مصلحاً ولى المفسدين إصلاحه أم هل رأيت حكيماً أراد أمراً ثم عاقب عليه فقال: والله لأقتلنك، فقال له: كفّارة يمين هي خير من قتل مسلم، قال: أما [١٩٠] والله لأعجَلنك إلى النار، قال: لو علمت أن ذلك بيدك لأحسنت عبادتك، فأمر به فضرب عنقه.

وأما قول الغيلانية في الوعيد فكقول المرجئة، والذي اجتمع عليه المرجئة

•

١ لحق: الحق - ص

<sup>&</sup>lt;sup>۲</sup> خرشة ... الضبى - خ: عيلان بن حرشه - ص

ترك القطع على أصحاب الكبائر إذا ماتوا تائبين أو مُصرين بعذاب أو ثواب وأرجأوا أمرهم إلى الشك، وأجازوا الخُلف في الرعيد وسمّوا ذلك تفضلا وكرّمًا. ومحمد بن شبيب وأبو شمر يقولان في التوحيد والوعد والوعيد كقول الغيلانية إلا أنهما خالفاهم في الإيمان وفي أشياء أخر. [٦٠٠٠] وقالت الغيلانية: الإيمان في اللغة هو الإقرار والإقرار هو التصديق بالله وملائكته وكتبه ورسله، والمعرفة فعل الله وليست من الإيمان في قليل ولا كثير، وإن المعرفة (بالله) هو العلم بأن الأشياء محدّئة مدبّرة وأن محدثها ومدبرها ليس باثنين ولا أكشر من ذلك، وإنها ضرورة ليست باكتساب، وأما الإيمان عندهم فهو العلم بالنبي صلى الله عليه وآله وبجميع ما عنده اكتسابًا، ولم يجعلوا شيئا من الدين مستخرجًا إيمانًا، وقالوا: إنّ الإيمان لا يزيد ولا ينقص. يجعلوا شيئا من الدين مستخرجًا إيمانًا، وقالوا: إنّ الإيمان لا يزيد ولا ينقص. وقالوا [٢٠٠] وجميع المرجئة: إنّ الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر واجبان على المسلمين على أي جهة قدروا عليه، بالسيف فما دونه باللسان واليد والقلب بعد أن لا ينفردوا بأنفسهم في أتباعهم ولا يدخلوا "فيما لا يقدرون على المخروج منه ولا يكنهم القيام به. وقالوا: إنّ على بن أبي طالب قتل عثمان بن

س ٥-٦ قابل بمقالات الاشعري ص ١٣٧: وذكر زرقان عن غيلان أن الايمان هو الاقرار باللسان وهو التصديق وأن المعرفة بالله فعل الله وليست من الايمان في قليل ولا كشير واعتل بان الايمان في اللغة هو التصديق.

س ٧-٠١ قابل بمقالات الاشعري ص ١٣٦: ان العلم بان الاشياء محدثة مدبرة ضرورة والعلم بان الاشياء محدثة مدبرة ضرورة والعلم بالنبي ... والعلم بان النبي النبي التعان الذي جاء من عند الله وبماء من عند الله اكتسابا وزعموا انه من الايان اذا كان الذي جاء من عند الله منصوصا باجماع المسلمين ولم يجعلوا شيئا من الدين مستخرجا ايانا.

<sup>&#</sup>x27; اصحاب الكبائر: الكفار - ص

<sup>٬</sup> شبیب: **حبیب** – ص

أ ضرورة: صورة - ص

ئ ليست: ليس - ص

پدخلوا: پدخلون - ص

عفان، وإنّ رسول الله صلى الله عليه وآله مات ولم يستخلف، وإنّ الإمامة شوري بين خيار الأمة وفضلاتها يعقدونها الأصحابهم، وأجازوا الإمامة في أفناء الناس [ ٤٠٠٠] كلهم بعد أن يكون فاضلاً عالماً عادلاً. وقالوا في الأخبار بمثل قولهم في المعارف: إنّه لا يجوز أن يضطر الله بعض خلقه بالخبر ولا يضطر بعيضهم، فمن اضطرُّه لله كلُّف الإقرار ومن لم يضطره لم يكلُّف، وقالوا: إنّا مستطيعون قبل الفعل إلا أن هاهنا استطاعة غيرها" مع الفعل، وقالوا: ما كان من الوعيد في القرآن فهو على المستحلين كلهم وأما المحرمون فإن شاء عفا عنهم وإن شاء عذَّبهم وإن شاء عذب واحداً وإن شاء عذب الجميع وإن شاء عفا عن [١٩٠] واحد وإن شاء عفا عن الجميع، ويجوز أن يخلدهم في النار ويجوز أن لا يخلدهم في النار، فإن خلد واحداً خلد الجميع وإن عفا عن واحد عفا عن الجميع. وقالوا: إنَّ النبي صلى الله عليه وآله ما عرج إلى السماء قط وإنما عرج من المسجد إلى المسجد وإنّه لم ير ربه قط، واحتجوا بقول الله تعالى: «مَا كَانَ لَبَشَر أَن يُكَلِّمَهُ اللهُ إِلاَّ وَحْيًا أَوْ منْ وَرَاء حجَابِ أُوْ يُرْسلَ رَسُولاً فَيُوحى بإذنه مَا يَشَاءُ» [٥١/٤٢]، واعتلوا أيضًا بما روى عن عائشة أنها قالت: «من زعم أن محمداً رأى ربه فقد أعظم ( <sup>٢٠٠</sup>) الفرية على الله»، وقالوا: إنَّ الله لا يراه أحد في المعاد لأن كل شيء مرئى متناه وكل متناه <sup>1</sup> محدود .

۱ يعقدونها: يعتقدونها – ص

۲ فمن اضطره: من اضطراره - ص

<sup>&</sup>quot; غيرها: غيرنا - ص

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> متناه ... متناه: مشار ... مشار - ص

### [الصالحيَّة]

الفرقة الثانية الصالحية، نسبوا إلى صالح بن عبد الله المعروف بقُبَّة. قولهم في التوحيد والعدل كقول المعتزلة والغيلانية. وقالوا في أفاعيل العباد: إنّا قد علمنا أن الأفاعيل أفاعيلنا من قبّل أن الله أمرنا به ونهانا عنه وقد نعلم أنه مخلوق لأن الله خالق كل شيء ولسنا ندري إذا قلنا: [١٦٠] مخلوق والله خلقه، <أ>دليل من جهة التسمية أو من جهة ما قال أصحاب المخلوق، ذلك جائز كله. وقالوا في الوعيد: إنَّ الخصوص يجوز في الأمر والخبر وإن خرج مخرج العموم كما جاز في الوعد، الأمر بالأمر عامًا ويقصد به بعضًا دون بعض. وقالوا: إنَّ الإدراك مخلوق ويجوز أن يخلق الله القدرة – والعلم في إنسان ميت فيكون قادراً عالماً ميتًا إلا أنه لم يخلق فيه إدراك ذلك العلم والقدرة، وقالوا: ويجوز أن يكون بين يدى الإنسان بعوضة وفيل فيرى البعوضة [ ٩٦٠] ولا يرى الفيل لأن الله لم يخلق فيه إدراك الفيل". وقالوا: ما تولد عن الفعل وهو فعل الله، وعلتهم في ذلك أن <الفاعل> لا يكون يفعل فعلاً أبداً إلا وهو فاعل لتركه، فلو كان ذهاب السهم فعله جاز أن يرمى ولا يذهب، فلما عجز عن ذلك زعموا أنه فعل الله، فهو إن شاء أذهبه وإن شاء حبسم لأن الفاعل لا يكاد يفعل الشيء إلا وقد يقدر على خلافه، وقالوا: يجوز أن يحرق الله إنسانًا بالنار لا يخلق فيه إدراك الألم فلا يألم ويجوز أن يجتمع النار والقطن ولا يحترق لأن الله لم يخلق بينهما (ا<sup>١١٧</sup>)

<sup>&#</sup>x27; الوعد: الوعيد - ص

<sup>&</sup>lt;sup>۱</sup> الا انه لم يخلق فيه: لانه لم يجد معه – ص

<sup>&</sup>quot; الفيل: القتل - ص

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> عن الفعل: عن الله - ص

<sup>°</sup> علتهم: علته - ص

<sup>`</sup> لتركه: البركة - ص

إحراقًا، ويقيسون على هذا القول في خلق الإدراك جميع الأشياء حتى قيل له: فما تنكر أن يضع الله الجبال على إنسان فيحملها ولا يجد ثقلها لأن الله لم يخلق فيه إدراك الشقل؟ قال: لا أنكر ذلك، قيل: فما تنكر أن تكون في هذا الوقت بمكة جالسًا في قُبّة وقد ضربت عليك وانت لا تعلم <ذلك> لأن الله لم يخلق فيك العلم به؟ قال: لا أنكر، فلقب بقبة، وقالوا: ه يجوز أن يدرك الإنسان ببصره ما وراء الحجاب إذا خلق الله له إدراك ذلك، وقالوا: الرؤيا حق وهي بمنزلة اليقظة [ المناب الإنسان في المنام كأنه بالمغرب وهو بالمشرق فقد اخترعه الله بالمغرب في ذلك الوقت، والدليل على ذلك أنّا قد نرى في المنام مثل الذي في المرآة في ذلك الوقت، والدليل على الرؤية باطلة، وقالوا: إن الذي يرى في المرآة إنما هو إنسان آخر مسئله المخترعه الله، ودليله أنه قد نرى شيئين فلو جاز أن يبطل أحدهما جاز أن يبطل اخترعه الله، وليس في القرآن الآخر. وقالوا: ليس من آية إلا وهي تحتمل الخاص والعام، وليس في القرآن ما يدل على عناب أهل الصلاة لأنه قد يجوز أن تكون خاصة [ المنا على ما يدل على عناب أهل الصلاة لأنه قد يجوز أن تكون خاصة [ المنا على ما يدل على عناب أهل الصلاة لأنه قد يجوز أن تكون خاصة [ المنا على ما يدل على عناب أهل الصلاة لأنه قد يجوز أن تكون خاصة [ المنا على ما يدل على عناب أهل الصلاة لأنه قد يجوز أن تكون خاصة [ المنا على عناب أهل الصلاة لأنه قد يجوز أن تكون خاصة [ المنا على عناب أهل الصلاة لأنه قد يجوز أن تكون خاصة [ المنا على عناب أهل الصلاة لأنه قد يجوز أن تكون خاصة [ المنا على عناب أهل الصلاة لأنه قد يجوز أن تكون خاصة [ المنا على عناب أهل الصلاة لأنه قد يجوز أن تكون خاصة [ المنا على عناب أهل الصلاة للمنا على عناب أهل الصلاة لأنه على على المنا المنا على على المنا على على على المنا على على على المنا على على المنا على على على المنا على على على المنا على على على على على المنا على على على على المنا على على على على المنا على على على على على المنا على على على على المنا على على على المنا على على على على على على على على المنا على على على على على على على المنا على على على على على على المنا على على على على المنا على على على على على على المنا على على على على المنا على على على على المنا على على على المنا على على على على المنا على المنا على على المنا على على المنا على على المنا عل

س ٣-٥ قابل بمقالات الاشعري ص ٤٠٧: قيل له فما تنكر أن تكون في هذا الوقت بمكة جالسا في قبة قد ضربت عليك وأنت لا تعلم ذلك لان الله سيحانه لم يخلق فيك العلم به هذا وأنت صحيح سليم غير مأوف؟ قال لا أنكر فلقب بقبة.

س ١٠-١١ مقالات الاشعري ص ٤٣٤: فقال قائلون الذي يرى [الراءي] في المرآة انما هو انسان مثله اخترعه الله وهذا قول صالح.

۱ ویقیسون: ویقسمون – ص

<sup>&</sup>lt;sup>۲</sup> تنکر: ینکر - ص

قیل فما تنکر ان تکون: فیه مما ینکر ان یکون - ص

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> لان: أن – ص

ا فقد: وقد – ص

<sup>·</sup> الرؤية باطلة: الرؤيا باطلا - ص

للرآة: المنام - ص

المستحلين ويجوز أن تكون عامة في المحرمين إلا أنه يستحيل التخليد في النار.

## [ أصْحاب الرأي]

الفرقة الثالثة أصحاب الرأي، وهم أصحاب أبي حنيفة النعمان بن ثابت، وهم أجازوا القياس والاستحسان في الأحكام. وقد قال أبو حنيفة: إن ثابت، وهم أجازوا القياس والاستحسان في الأحكام. وقد قال أبو حنيفة: إن لله مائية، على نحو ما قالها ضرار بن عمرو، ودليله على ذلك أنه لا يكون شيء موجود إلا حه مائية وأنية من قبل حأن> علمك بالمائية غير علمك بالأنية وذلك أنك تسمع صوتًا فتعلم أن له مصوتًا وتجهل ما هو، ثم [٢٠٠٠] يحدث لك علم بما هو، فعلمك بأنه هو غير علمك بما هو، حولو كان شيئًا واحداً كان العلم بهذا هو العلم بهذا. وقال أبو حنيفة وأصحابه: الإيمان لا يزيد ولا ينقص وإنّه اسم لمعنيين للمعرفة والإقرار، ولا يسمى الواحد منهما على الانفراد إيمانًا كمثل الفرس الأبلق إنما سُمّي باجتماع البياض والسواد ولا يسمى واحد منهما على الانفراد أبلق. وقالوا: إن الاستطاعة مع الفعل يسمي واحد منهما على الانفراد أبلق. وقالوا: إن الاستطاعة مع الفعل والاستطاعة التي يفعل بها الكفر.

س ١٢-٨ قابل بالحور العين ص ٢٠٠؛ وقال ابو حنيفة وضرار بن عمرو ومن قال بقولهما ... لن يكون شيء موجود الا وله انية ومائية وعلمك بالانية غير علمك بالمائية وذلك ان تسمع الصوت فتعلم أن له مصوتا ويجهل ما هو فعلمك بما هو غير علمك بان له مصوتا.

۱ تکون ... تکون: یکون ... یکون - ص

۲ النعمان: نعمان - ص

وانية ... بالانية: واينية ... بالابنية - ص

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> فعلمك: يعلمك - ص

<sup>°</sup> كمثل: ومثل - ص

ثم على، وأثبتوا إمامة عثمان واعتلوا بالخبر عن النبي صلى الله عليه وآله: الخلافة بعدى ثلاثين سنة، وقد قال أبو حنيفة: كان عثمان إمامًا ست سنن أقام ‹الحق› فلما ظلم وجار بطلت إمامته. وكان يقول: السلطان إذا ظلم وجار عُزل وإن لم يعزل <يقتل>. وكان يقول: على بن أبي طالب إمام مرضى إلى أن خرج من الدنيا، فسمن لم يرض به كان في قلبه مُسرَض وغشٌ لأنه لم يرض بالعادل ورضى بالجائر. وقالوا: لا تصلح الإمامة [٢٩٩] إلاَّ في قريش عادلاً كان أو غير عادل، وقالوا: إذا كان الإمام من قريش وكان عادلاً كنا معد، فإذا كان أعدل منه نكون معه، فهم يدورون مع الإمام العادل إذا كان من قريش. وقالوا: إنَّ طلحة والزبير وعائشة لم يكونوا بفاسقين لأنهم تأولوا فأخطأوا، والمتأول لا يفسق لعلة التأويل من قبل أنه قاس فغلط والفاسق هو المتعمد، فلما كان غير متعمد للم يلزمه اسم الفسق. وقالوا: إنَّ الله على العرش كما وصف نفسمه لا على معنى أنه في مكان لأنه لا يجوز أن [ '''] يكون في مكان دون مكان، وليس"كمثله شيء ومحال انتقاله من حال إلى حال ومن موضع إلى موضع ومن صعود أو نزول أو غيرهما؛ من زعم ذلك فهو كافر برب العزة. وقالوا: إنّ الإسلام والإيمان شيء واحد لأن الإسلام اسم من أسماء ١٥٠ الإيمان. وقالوا: إنَّ أحكام الجائر إذا وافقت الكتاب والسنة جائزة نافذة وإنَّ المخاصمة إليه والغزو معه والصلاة خلفه جائزة إذا وافق ذلك كله الكتاب والسنة وكذلك الدخول في أعماله إذا لم يُكره على العمل بالجور وأمر [الان] بالعمل فيها والعدل، وهم مع ذلك يقولون <بأن> إزالته عالسيف فما دونه واجب إذا أمكن ذلك. وقالوا في الوعيد مثل قول الغيلاتية. وقالوا: إنَّ ٢٠ القرآن بعضه ما هو لفظه مخلوق ومعناه غير مخلوق مثل قوله العزيز الحكيم

۱ نکون: یکون - ص

<sup>ً</sup> المتعمد ... متعمد: المعتمد ... معتمد – ص

<sup>&</sup>quot; وليس: فليس – ص

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ازالته: بازالته - ص

السميع البصير لا إله إلا هو وما يشبهه، وبعضه ما هو مخلوق لفظه ومعناه مثل قوله: «وَالْخَيْلُ وَالْبِغَالُ وَالْحَمِيرَ لِتَرْكَبُوهَا » [٨/١٦]، وأشباهه. وقالوا: إنّ المطبوخ حلال والسكر منه حرام.

## [الشَبيبيَّة]

الفرقة الرابعة الشبيبية، ['``] نسبوا إلى محمد بن شبيب. قولهم في الترحيد والعدل وصفات الله كقول المعتزلة. فأما في الإرجاء فإنهم يقولون بتجويز الخصوص، ومعناه أنهم قالوا: إنّ الآي التي جاءت بالوعيد في أهل الكبائر كثيرة مستحلاً كان أو محرمًا ويجوز أن تكون خاصة في المستحلين دون المحرمين. وقالوا: إنّ القرآن محدَث مخلوق، وإنما اسم الله غير الله، وقالوا: إنّ الإسامة لا يستحقها إلا الله، وقالوا: إنّ الإسامة لا يستحقها إلا الفعل كيف حما>كانت الحال ولن يجوز أن ['`\"] تصرف عنه إلى المفضول، وقالوا: إنّ النبي صلى الله عليه وآله نصّ على أبي بكر بما أمره من الصلاة بالناس وبغيره مما رووه. وقالوا: إنّ الإيمان هو الإقرار بالله والمعرفة من المدن عمد لله وبحميع ما بأنه واحد ليس كمثله شيء والإقرار والمعرفة بأنبياء الله ورسله وبجميع ما بانه واحد ليس كمثله شيء والإقرار والمعرفة بأنبياء الله ورسله وبجميع ما بانه واحد ليس كمثله شيء والإقرار والمعرفة بأنبياء الله ورسله وبجميع ما بانه واحد ليس كمثله شيء والإقرار والمعرفة بأنبياء الله ولله صلى الله الله على الله على الله صلى الله على تعد الله مما نصّ المسلمون عليه ونقلوه عن رسول الله صلى الله الله على الله عليه ونقلوه عن رسول الله صلى الله عليه ونقلوه عن رسول الله صلى الله عليه ونقلوه عن رسول الله صلى الله عليه ونقلوه عن رسول الله على الله على الله عليه ونقلوه عن رسول الله صلى الله عليه ونقلوه عن رسول الله على الله عليه ونقلوه عن رسول الله على الله عليه ونقلوه عن رسول الله على الله عليه ونقلوه عن رسول الله عليه ونوية و الإقرار والمورد و المورد و الم

س ١٥ وما بعد قابل بمقالات الاشعرى ص ١٣٧: اصحاب محمد بن شبيب يزعمون

۱ بتجویز: بنحوس - ص

<sup>&#</sup>x27; مستحلا: محلا – ص

<sup>&</sup>lt;sup>r</sup> تكون: يكون - ص

<sup>&#</sup>x27; تصرف: يصرف – ص

ه امره: امر – ص

١ بانبياء الله - ش، ١٣٧: ما بينا الله - ص

عليه وآله من الصلاة والصيام وأشباه ذلك نما لا اختلاف فيه ولا تنازع. وقالوا: إنّ المشبّه كافر والمجبر ليس بكافر لأن (أأ) المشبه غلط في صفات الله نفسه والمجبر غلط في صفات فعله. وقالوا: إنّ الأطفال كلهم في الجنة يتنعمون. ولهم أقاويل كثيرة تركت ذكرها مخافة التطويل.

## [الشمريّة]

الفرقة الخامسة الشمرية، نسبوا إلى <أبي> شمر سالم بن شمر. قالوا: إنَّ الإيمان هو الإقرار بالله والمعرفة بجميع ما جاء من عند الله بما اجتمعت عليه الأمة ونص عليه المسلمون نحو الصلاة والصيام والزكاة والحج وتحريم الخمر والميتة ولحم الخنزير وأشباه [٢٠٠٠] ذلك، وزعموا أن الخصلة من ذلك إذا انفردت لم تكن إيمانًا ولا بعض إيمان، وذلك مثل الرجل يعرف الله ويجحد النبي صلى الله عليه وآله وكلفه الله المعرفة بهما جميعًا، فلا تكون معرفته بالله إذا جحد النبي صلى الله ورسوله

ان الايمان الاقرار بالله والمعرفة بانه واحد ليس كمثله شيء والاقرار والمعرفة بانبياء الله ويرسله وبجميع ما جاءت به من عند الله عا نص عليه المسلمون ونقلوه عن رسول الله ... من الصلاة والصيام واشباه ذلك عا لا اختلاف فيه بينهم ولا تنازع.

المجبر ... المجبر: المخبر ... المخبر - ص

ابي>: الإضافة عن خ

<sup>&</sup>quot; تكن: يكون - ص

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> فلا تكون: فلا يكون يكون - ص

<sup>\*</sup> كمن: كان -- ص

وجميع ما جاء من عنده ويجحد الله، فبلا تكون معرفته بقلبه اذا جحد بلسانه إيمانًا ولا بعض إيمان، ومثل ذلك السواد "والبياض إذا أجتمعا في الفرس سُميا جميعًا بَلقًا وإذا انفرد [أنه] أحد منهما لا يسمَّى بلقًا. وقالوا: إنَّ المعرفة اكتسابي لا ضروري. وقالوا: إنَّ الله بكل مكان وإنَّه لا يجوز أن يكون في مكان دون مكان لأن ذلك من صفات الحدث. وهم يقولون في ٥ التوحيد والعدل كقول المعتزلة، قالوا: إنَّ الله عدل لا يجور ولا يجوز عليه فعل شيء من معاني الجور، هو أرحم بالخلق منهم بأنفسهم لا يكلفهم فوق الطاقة ولا يأخذهم عند الغيرة ولا يثيبهم ولا يعاقبهم إلأ بما عملت أيديهم فهو الرؤوف. وقالوا: إنَّ الخروج على (٢٠٠٣) السلطان الجائر فريضة علينا بأي وجه استطعنا بالسيف فما دونه. وقالوا: إذا جاء الخبر في القاتلين والآكلين أموال الستامي وأشباههم من أهل الكبائر فإنّهم يقفون في عنذابهم لقول الله تعالى: «إِنَّ اللَّهَ لاَ يَعْفِرُ أَنْ يُشركَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لَمَنْ يَشَاءُ» [٤/ ٤٨]، فوقفوا لهذا، وقالوا: جائز أن يخبر المخبر الحكيم الصادق بالخبر ثم يستثنى فيه فيكون له أن يفعل ما قال ويكون له ألا يفعله للاستثناء فيكون صادقًا إن هو فعل وإن لم يفعل ولا يكون مستنكرًا في [١٠٠٠] اللغة ولا كذبًا. وقالوا بأن الحجة في الدين من جهة الأخبار لا تثبت والأ بالخبر المتواتر الذي يجيء به المخالف والموافق. وقالوا بإبطال المعقول، ونفوا أن يكون الله يحتج على أحد (إلا) برسوله، واعتلوا بقوله: «وَمَا كُنّا مُعَذَّبِين حتى نَبْعَثَ رَسُولاً» [١٥/١٧]، ويقوله: «لِثَلاً يَكُونَ للنَاسِ عَلَى اللهِ خُجَّةً بَعْدَ الرُّسُلِ»

۱ تکون؛ یکون – ص

۲ بقلبه: بعمله - ص

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> السواد: بالسواد – ص

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> لقول: كقول - ص

<sup>°</sup> تثبت: يثبت - ص

۲ ونفوا: ويقول – ص

.[170/6]

# [الاجْتهاديّة]

الفرقة السادسة الاجتهادية، وهم صنفان: أحدهما أصحاب جُحُدر بن محمد التميمي. قالوا: إن كل مجتهد برأيه مصيب و [١٠٠٠] إن كان مشبها أو مجبراً، وإنّهم يدخلون الجنة بغير حساب وإن ارتكبوا الكبائر وماتوا غير تائبين، واحتجوا بأن قالوا: كما أنه لا ينفع مع الكفر طاعة كذلك لا يضر مع الإيمان معصية، واعتلوا بقول الله تعالى: «إنَّ اللَّهَ لاَ يَغْفُرُ أَنْ يُشرك به ويَغْفرُ مَا دُونَ ذَلكَ لمَنْ يَشَاءُ» [٤٨/٤].

الصنف الثاني أصحاب محمد بن زياد الجليني (؟) المكوع. وهم قالوا: إنَّ كل مجتهد عن آمن بالله وأقرَّ بأيسيته مصيب وإن كان لا يؤمن بأحد من الرسل، وقالوا: إنَّ الله يُدخل جميع [أنُّ أمة محمد برَّهم وفاجرهم الجنة بلا استثناء من غير أن يعاقبهم بشيء مما اكتسبوا وإنّه تبارك وتعالى يدخل جميع من لم يقرّ بأيسيته ولم يؤمن به النار خالداً مخلداً، فأما سائر الناس فهم من ١٥ داخلون في مشيئته جل وعز° إن شاء أدخلهم الجنة وإن شاء عذبهم في النار، واحتجوا بقول الله تعالى: «وَقَالَتِ اليِّهُودُ وَالنُّصَارَى نَحْنُ أَبْنَاءُ اللَّهِ وأُحبَّاؤُهُ قُلْ فَلَمَ يُعذِّبُكُمْ بِذُنُوبِكُم بَلْ أَنْتُمْ بَشَرٌ ممَّنْ خَلَقَ يَغْفِرُ لَمَنْ يَشَاءُ وَيُعَذِّبُ مَنْ يَشَاءُ» [١٨/٥]، وقالوا: إنَّ من عرف الله و [٢٠٠٠] أنكر الرسول فهو عارف

۱ مصیب: محد مصیب - ص

۲ لا يضر: لانهم - ص

<sup>&</sup>lt;sup>۳</sup> زیاد: رماد – ص

<sup>&</sup>lt;sup>،</sup> فهم: منهم – ص

مجل وعز: خلد غير – ص

بالله منكر للرسول ولا يكون بإنكاره الرسول منكراً لله، وزعموا أنه قد يكون الإنسان مؤمنًا بالله كافراً بالرسول فلا نسميه مؤمنًا لأن فيه كفراً ولا نسميه كافراً لأن فيه إيمانًا لكن نسميه مؤمنًا كافراً، وزعموا أن الكافرين الذين لا إيمان لهم هم الذين لا يؤمنون بالله ولا يقرون بأيسيته.

وقد فرغنا بحمد الله ومنة أوليائه من وصف مقالة الفرق الذين قالوا: إنّ الطاعة ليست من الإيمان على سبيل إيجاز واختصار. ولولا أن [111] قصدي بتأليف هذا الكتاب كان إلى بيان كيفية الملاتكة والجن والشياطين والأبالسة والإنس دون غيرها من العلوم وإلا كنت أذكر مقالة كل فرقة من هذه الفرق بأكثر عما ذكرتُه وحكيتُه وأبين تأويل كل قول من أقاويلهم على نحو ما يهدي إلى الصراط المستقيم الذي لا ترى هناك شيطانًا وينغى عن الناظر فيه الرب والشك، ولا قوة إلا بالله.

١ بالله:: لله - ص

وقد فرغنا بحمد الله:وقد فرغنا الله بحمد الله - ص

<sup>ً</sup> من: عنْ - ص

ن قصدي بتاليف هذا الكتاب كان الى بيان: قصدي تاليف هذا الكتاب كان الى تاليف بيان -. ص

<sup>°</sup> باكثر: اكثر - ص

٢ الناظر: الباطن - ص

# باب القول الثالث

فأما الذين قالوا: إنّ الإمام بعد رسول الله [٢٠١٠] صلى الله عليه وآله علي بن أبي طالب عليه السلام فإنّهم افترقوا على خمسة مذاهب تنقسم جميعًا على أربع وعشرين فرقة لكل فرقة منها دعوى على حدة.

#### [مذهب الزيدية]

فأحد هذه المذاهب الخمسة وهم الزيدية ينقسمون على خمس فرق'.

### [البَتْريَّة]

إحداها البترية، أصحاب كثير النواء والحسن بن حي وسليمان بن جرير. أما كثير النواء وأصحابه فيعدلون أبا بكر وعمر ويقولون: لا نقول فيمن لم يحاربه علي [<sup>١٠٠١</sup>] بن أبي طالب عليه السلام في ذلك الوقت إلا خيرا، ه وينكرون رجعة الأموات ويتبرأون عن ادعاها، ولا يرون لعلي عليه السلام الإمامة <إلا حين بويع>"، فلقب المغيرة بن سعيد كشيرا النواء

س ١٦- ١٧ قابل بمقالات الاشعري ص ٦٩: وينكرون رجعة الاموات الى الدنيا ولا يرون لعلى امامة الاحين بويع.

<sup>&#</sup>x27; فاحد هذه المذاهب الخمسة فرق ... - زيادة في ص

<sup>&</sup>lt;sup>٢</sup> احداها البترية اصحاب: احدها البترية احد - ص

<sup>&</sup>quot; ﴿الا حين بويع›: الاضافة عن ش، ٦٩

ا كثيرا: كثير - ص

بالأبتر، فلذلك سموا بالبترية.

وأما الحسن بن حي فإنّه قال: إنّ علي بن أبي طالب عليه السلام كان أفضل الناس بعد رسول الله صلى الله عليه وآله وأولاهم بالإمامة وإنّ بيعة أبي بكر وعسسر ليسست بخطإ <لأن عليّاً ترك ذلك لهسما> ، ووقف <في>عثمان، وشهد على من خالف عليّاً بالنار، وقال: إنّ [١٠٠٠] مثل علي مع أبي بكر وعمر كمثل رجل كان له قبل رجل حقّ فتركه ولم يستردّه.

وأما قول سليمان بن جرير ومن قال بقوله، فإنهم قالوا: إنّ علياً عليه السلام كان الإمام بعد رسول الله صلى الله عليه وآله وإنّ أبا بكر وعمر لا يستحقان اسم الفسق لأنهما تأولا في ذلك، وتبرأوا من عثمان وشهدوا عليه بالكفر. وقالوا: إنّ الله عالم وإنّه شيء وإنّ علمه شيء وإنّه لا يقال لعلمه هو ولا غيره وإنّهما شيئان قديمان، فالدليل على ذلك أنه يستحيل أن يكرن

س ٨- ١ اقابل بمقالات الاشعري ص ٦٨: وحكى زرقان عن سليمان بن جرير انه كان يزعم ان بيعة ابي بكر وعمر خطاء لا يستحقان عليها اسم الفسق من قبل التأويل، وبفرق الشيعة

ص ٩١ س ١٧ - ص ٩٢ س ١ قابل بالحورالعين ص ٢٠٧: وكان المغيرة بن سعد يلقب كثيرا بالابتر.

س ٣-٧ قابل بفرق الشيعة ص ٩: اصحاب الحسن بن صالع بن حي ومن قال بقوله ان عليا عليه السلام هو افضل الناس بعد رسول الله صلى الله عليه وآله واولاهم بالامامة وان بيعة ابي بكر ليست بخطاء ووقفوا في عثمان وثبتوا حزب على عليه السلام وشهدوا على مخالفيه بالنار واعتلوا بان عليا عليه السلام سلم لهما ذلك فهو بمنزلة رجل كان له على رجل حق فتركه له، وبالحور العين ص ٧٠٠: فقالت البترية ان عليا عليه السلام كان افضل الناس بعد رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم واولاهم بالامامة وان بيعة ابي بكر وعمر ليست بخطاء لان عليا عليه السلام سلم لهما ذلك بمنزلة رجل كان له حق على رجل فتركه له ووقفت في امر عثمان وشهدت بالكفر على من حارب عليا وبمقالات الاشعري ص ٨٥-

۱ ہیعة - ش، ۲۹: تبعه - ص

<sup>&#</sup>x27; <لان ... لهما>؛ الاضافة عن ش، ٦٨ – ٦٩

<sup>&</sup>lt;sup>†</sup> علمه: عليه - ص

۱٥

الشيءُ [^'\' ] عِلْمَ نفسه، فلما استحال ذلك ثبت أن له عِلمًا وأنه شيء ولا يكون غيره لأنه لو كان غيره لزمه كون اثنين متغايرين وذلك يستحيل في صفات الله.

وقد اجتمعت البترية على أن علياً نص على الحسن بعد وفاته وأنه الإمام بعد على عليه السلام ثم نص الحسن على الحسين، ثم الإمام بعد هذين ليس بمنصوص (عليه ولكن من خرج من هذين الصلبين – يعنون بالصلبين من ولد الحسن والحسين – شاهراً سيفه يدعو إلى سبيل ربه وكان عالماً أمام أبا أمام وأجازوا كون العالم خالياً عن الإمام، وأجازوا كون العالم خالياً عن الإمام، وأجازوا كون العالم في وقت وأجازوا كون إمامين أو ثلاثة أو أربعة أو أكثر من ذلك في العالم في وقت واحد، وقالوا: لما جاز كون العالم خالياً عن الإمام، وكذلك لما جاز أن يكون في وقت واحد (نبيان أو أكثر من ذلك، وأجازوا إمامة المفضول.

### [الجاروديَّة]

الفرقة الثانية الجارودية، نسبوا إلى أبي الجارود زياد بن أبي زياد. [١٠٠٩]

ص ٩: وقال سليمان بن جرير الرقي ومن قال بقوله ان عليه السلام كان الامام وان بيعة ابي بكر وعمر كانت خطأ ولا يستحقان اسم الفسق عليها من قبل التأويل لانهما تأولا فاخطئا وتبرؤا من عثمان فشهدوا عليه بالكفر، وبالحور العين ص ٧٠٧.

ص٩٢ س ١٠ - ص ٩٣ س ٣ قابل بالحور العين ص ٢٠٠٠.

۱ یکون: یقول – ص

الحسن: الحسين - ص

٣ ثم: ممن - ص

الإمام بعد رسول الله صلى الله عليه وآله <علي> ثم من بعده الحسن ثم خلف بن الحسين ثم علي بن الحسين ثم زيد بن علي ثم عبد الصمد بن زيد ثم خلف بن عبد الصمد ثم محمد بن خلف ثم أحمد بن محمد. وقالوا: إنّ خلف بن عبد الصمد هرب من بني أمية ولحق ببلاد (۱۹۰۱] الترك، واعتقدوا أنه لا بد أن يكون لأحمد بن محمد بن خلف ببلاد الترك ابن ولابنه ابن إلى أن يكون المهدي الذي علك الأرض من عقبهم ولكنهم لا يعرفون أسماء الأثمة بعد أحمد بن محمد. وقالوا: إنّ علم الإمام لا يكون اكتسابًا بل إلهامًا وإنّ الإمام يعرف جميع الألسنة واللغات، وإنّ علامة الإمام عندهم أن خلف بن عبد الصمد صنف جميع الألسنة واللغات، وإنّ علامة الإمام عندهم أن خلف بن عبد الصمد صنف كتابًا بحروف لا يفهمه أحد ولم يفسره ولم يتبين عليه وذكر أن من خرج من ولده وفسر كتابه فهو إمام. [۱۱۰۰] وقد أجمع النسابون أن عبد الصمد كان مولى لزيد وأن من ادعى أنه ابن لزيد فهو كاذب.

وإنما لا يصفون الباري بما يتهيأ أن يوصف به مخلوق ولا يقولون له عالم ولا لا عالم ولا قادر ولا لا قادر ولا شيء ولا لا شيء ولا محدود ولا لا محدود، ويقولون: الباري، لا من جهة التحقيق ولا من جهة المجاز <بل> يقولونه بالتقريب، فإذا سئلوا عن الله أتعرفونه؟ سكتوا ولا يقولون: نعرفه، ولا لا نعرفه، وإنّهم لو عرفوه أحاطت معرفتهم به، ومن عُرِفَ وصار معروفًا ["''أ] لعارفه فالمعروف لا يكون إلها. وجميع ما في القرآن من صفات الله تعالى على ميزان فعّال نسبوه إلى الباري جل ذكره وجميع ما فيه على ميزان فاعل ينسبونه إلى ميخائل أ، ويقولون: إنّ أول ما خلق الله ملك يسمى فاعولا منه أربعة أملاك، جبرئيل وعزرائيل وميكائيل وإسرافيل، فجعل إلى فتولد منه أربعة أملاك، جبرئيل وعزرائيل قبض الأرواح والبليّات وإلى ميكائيل جبرئيل الوحي والبركات وإلى عزرائيل قبض الأرواح والبليّات وإلى ميكائيل كتبة الخير والشر وإلى ["''"] إسرافيل نفخ الصور، ويقولون: إنّ هؤلاء

۱ اجمع: اجتمع - ص

الميخائل: ببحائل - ص

قالوا: إنَّ رسول الله صلى الله عليه وآله نص على علي بالوصف والتسمية فكان هو الإمام من بعده ثم الحسن ثم الحسين سبطي رسول الله صلى الله عليه وآله بالوصف لا بالتسمية ثم الإمام بعد هؤلاء الثلاثة ليس بمنصوص عليه ولكن من يخرج من ولد الحسن والحسين شاهراً سيفه يدعو إلى سبيل ربه وكان عالماً عادلاً فاضلاً فهو الإمام، فإذا (خرج) من هو أفضل منه فهو الإمام، ولا يجوز إمامة المفضول. وزعموا أن العالم لا يخلو من إمام، وحجة الله على عباده [^^^ل] لا تنقطع أ، وزعموا أنه يستحيل كون إمامين في وقت واحد بل يكون الإمام واحداً بعد واحد، وأجازوا جهل اسم الإمام ومكانه في حال يكون الإمام واحداً بعد واحد، وأجازوا جهل اسم الإمام ومكانه في حال التقية، وزعموا أن الأمة كلها ضلت وكفرت في تركهم بيعة على بن أبي طالب. وقالوا في التوحيد والعدل والوعد والوعيد وجميع الأشياء كقول المعتزلة، غير أنهم خالفوهم (في الإمامة).

### [الدُكينيَّة]

الفرقة الثالثة الدكينية، أصحاب الفضل بن دكين وإبراهيم بن الحكم. الفرقة الفرقة الثالثة الدكينية، أصحاب الفضل بن دكين وإبراهيم بن أبي طالب قالوا: إنّ الإمام بعد رسول الله صلى الله [ ١٠١ ] عليه وآله علي بن أبي طالب ثم الحسن ثم الحسن ثم يحيى بن ثم الحسن ثم يحيى بن زيد بن علي بن الحسن ثم يحيى بن زيد ثم من خرج من ولد الحسن والحسين مستفتحًا للإمامة عادلاً عالماً فهو

س ٣ قابل بالحور العين ص ٢٠٨: ثم الامام بعد هؤلاء الثلاثة ليس بمنصوص عليه. س ٩-١٠ قابل بفرق الشيعة ص ١٩: وأن الامة كفرت وضلت في تركها بيعته.

<sup>&#</sup>x27; تنقطع: ينقطع - ص

<sup>&</sup>quot; الامام: الامامة - ص

۲ ضلت: صلت - ص

الدكينية ... دكين: الزكينية ... ذكين - ص

إمام، وكل من خرج منهم يأمر بالمعروف وينهى عن المنكر فيرون الخروج معه، وقالوا: إن العالم لا يخلو من إمام، وقالوا: كفرت الأمة بدفعها بعد نبيها علي بن أبي طالب عن الإمامة. وأما قولهم في التوحيد والوعد والوعيد والعدل وغيرها [""] فكقول الجارودية والمعتزلة.

#### [الخَشَبيّة]

الفرقة الرابعة الخشبية، ويعرفون في خراسان بصرخابية، نسبوا إلى صرخاب الطبري، وإنما سموا خشبية لأنهم كانوا خرجوا على السلطان مع المختار <و>لم يكن معهم سلاح غير الخشب. زعموا أن الله خص الإمامة في الحتار خوام يكن معهم سلاح غير الخشب. زعموا أن الله خص الإمامة في كان وصي رسول الله صلى الله عليه وآله مفترض الطاعة ولم يكن بإمام بل كان رسول الله صلى الله عليه وآله (""أ) أوصى إليه لحفظ الأمانة التي أودعها إياه – وهي الإمامة – أن يؤديها إلى الحسن كما يوصي الرجل وقت وفاته إلى وصيه لحفظ أمواله على أولاده إلى أن يدركوا. وزعموا أن الإمامة وأو جاهلاً، فاضلاً كان أو جاهلاً، فاضلاً كان أو مفضولاً، صالحاً كان أو فاجراً، عادلاً كان أو جائراً، فهو إمام مفترض الطاعة لا يجوز مخالفته. وقد قال <بعضهم>: إذا وقع بين رجلين من أولاد فاطمة قتال فلا يجوز مخالفته. وقد قال <بعضهم>: إذا وقع بين رجلين من أولاد فاطمة قتال فلا يجوز (""") لأحد أن يعاون أحدهما على صاحبه وإن كانا جائرين أو عادلين أو ضدين.

### [الخَلَفيَّة]

الفرقة الخامسة الخلفية، نسبوا إلى خلف بن عبد الصمد. وزعموا أن

الخدسة خير الخلائق كلها في السماء والأرض. واختار الباري أيضًا في الأرض من خلائقه خمسة، محمداً وعليًا وفاطمة والحسن والحسين عليهم السلام، فكما أن محمداً سيد الأربعة الجسمانيين كذلك ميخائل سيد الأربعة السلام، فكما أن محمداً سيد الأربعة الجسمانيين كذلك ميخائل سيد الأربعة الروحانيين. وكذلك جعل الأصابع خمسة، المختصر والبنصر والسبابة والوسطى والابهام سيدهم، كذلك جعل الإسلام خمسة، الصلاة والصيام والزكاة والحج وعرفان أرباب الدين وسيدهم الصلاة [أانا السباغ الوضوء، حوكذلك جعل الحواس خمسة، اللمس والذوق والشم والسمع والبصر وسيدهم البصر، وكذلك بعمل الصلوات خمسة، الظهر والعصر والمغرب والعتمة والفجر وسيدهم صلاة الفجر، وكذلك الكتب خمسة، صحف إبراهيم وتوراة موسى وإنجيل عيسى وزبور داود وفرقان محمد صلى الله عليه وآله سيدهم صلى الله عليهم أجمعين، وكذلك النجاة في خمسة أشياء، المعرفة والإخلاص والعمل والعلم والشهادة وسيدهم الشهادة، (أالنه) وكذلك اختار الله من الشهور خمسة وهي الأربعة الحرم، رجب وذو القعدة وذو الحجة والمحرم وسيدهم شهر رمضان. ولهم في الشرائع والأحكام تأويلات ومقايسات على هذا المثال الذي بيناه ولهم في الشرائع والأحكام تأويلات ومقايسات على هذا المثال الذي بيناه

وإنما سُميت هذه الفرق الخمسة زيدية لأنهم مجتمعون على أن زيد بن علي كان إمامًا مفترض الطاعة وأن من لا يقرّ بإمامته فهو ضال مضل، وتبرأوا ممن فضل جعفر بن محمد عليهما السلام. (أأأأ) وإنّ الزيدية كلهم يحرمون المتعة ولا يجيزون الأذان والإقامة إلا مع «حي على خير العمل» ولا يرون صلاة ألتراويح في شهر رمضان ولا التثويب في صلاة الفجر ويجيزون بيع أمهات الأولاد ولا يجيزون بيع أمهات الأولاد ولا يجيزون ألجل إذا طلق

۱ الايهام: الايهمام – ص

وذو القعدة وذو الحجة: وذى القعدة وذى الحجة - ص

<sup>&</sup>quot; بيع: مع – ص

امرأته ثلاث تطليقات مثلاً لا يقع إلا واحداً . ولهم كتب كثيرة في الشرائع والأحكام والفقه يعملون عليها، أحدها كتاب المسترشد الذي ألفه الناصر العلوي. والزيدية كلهم لا يرون ("") المسح على الخف، والجارودية لا يرون الصلاة إلا على الأرض والنبات ولا يجيزون الصلاة على وبر وجلد ما لا يؤكل لحمه.

## [مذهب الكَيْسَانيَّة]

باب المذهب الثاني الكيسانية، وهم على أربع فرق.

## [المُخْتاريَّة]

إحداها المختارية، نسبوا إلى المختار بن أبي عبيد الثقفي . وكيسان كان مولى لعلي بن أبي طالب، عليه السلام، وقبل المختار هذه المقالة التي أريد ذكرها منه. وقال المختار ومن قال بقوله: إن الإمام [ ""أ] بعد رسول الله صلى الله عليه وآله علي بن أبي طالب عليه السلام وإن الأمّة ضلت وكفرت ببيعتهم أبا بكر، ثم الإمام بعد علي بن أبي طالب عليه السلام الحسن بن علي ثم الحسين بن علي ثم محمد بن علي المعروف أمّه بالحنفية، ثم من خرج من أولاد هؤلاء الثلاثة وكان شاهراً سيفه يدعو إلى كتاب الله وسنة نبيه فهو إمام. فأما قولهم في التوحيد والعدل والوعد والوعيد فكقول المعتزلة.

<sup>&#</sup>x27; إلا واحدا: منها واحدا – ص

ا يجيزون: يجزون - ص

<sup>&</sup>lt;sup>۲</sup> احداها : احدهم – ص

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> عبيد الثقفي: عبد البقعي - ص

## [الكَربيَّة]

الفرقة الثانية الكربية [ ۱٬۱۰۰] أصحاب أبي كرب الضرير. زعموا أن الإمام بعد رسول الله صلى الله عليه وآله علي بن أبي طالب عليه السلام ثم محمد بن الحنفية بعد على لأن عليًا دفع إليه الراية بالبصرة دون الحسن والحسين عليهما السلام. وزعموا أن محمد بن الحنفية لم يمت وأنه مقيم بجبل رضوى في بئر أسد وهو يأتيه رزقه غدوة وعشية إلى وقت خروجه وأنه هو المهدي المنتظر. ثم زعم صنف من الكربية أن السبب الذي من أجله صير على هذه الحال [ ۱۰۰ أ ] ليكون منهم أنه الحلق، ولله عز وجل فيه تدبير لا يعلمه إلا الله عز وجل، وزعم صنف منهم أنه إنما فعل ذلك به عقوبة لسيره إلى الشام من مكة قاصداً لبيعة عبد الملك بن مروان وزيارته.

### [الإسحاقية]

الفرقة الثالثة الإسحاقية، نسبوا إلى إسحاق <بن عمرو>٢٠. يزعمون أن ١٥

س ١٠- ١ قابل بمقالات الاشعري ص ١٩: الكربية اصحاب ابي كرب الضرير يزعمون ان محمد بن الحنفية حي بجبال رضوى اسد عن يمينه وغر عن شماله يحفظانه ياتيه رزقه غدوة وعشية الى وقت خروجه وزعموا ان السبب الذي من اجله صير على هذه الحال ان يكون مغيبا عن الخلق ان لله تعالى فيه تدبيرا لا يعلمه غيره، وبالحور العين ص ٢١١-٢١٢: الكربية اصحاب ابي كرب الضرير ... ان محمد بن الحنفية حي لم يمت مقيم بجبال رضوى بين ملكين في صورة اسد وغر يحفظانه من عن يمينه وشماله ياتيه رزقه بكرة وعشيا ... وبعض ... تقول أنما فعل به ذلك عقوبة له على ركوبه الى عبد الملك ابن مروان وبيعته اياه.

۱ دفع – ش، ۱۸ : رفع – ص

<sup>&</sup>quot;صير على هذه الحال ليكون: صير بهذه الحال على هذه الحال فيكون - ص

أ <بن عمرو>: الاضافة عن خ: بياض في ص

الإمام بعد رسول الله صلى الله عليه وآله علي بن أبي طالب عليه السلام ثم محمد بن الحنفية ثم أبو هاشم عبد الله 'بن (۱٬۱۰۰) محمد بن الحنفية ثم ابن أخيه الحسن بن علي بن محمد بن الحنفية ثم علي بن الحسن وعلي مات ولم يعقب. فافترق الإسحاقية بعده فصاروا صنفين: صنف ينتظرون رجوع محمد بن الحنفية ويقولون: إنّه يرجع وعلك الأرض وعلأها عدلاً كما ملتت جوراً وظلماً، وزعموا أنهم اليوم في التيه والفترة ولا إمام لهم إلى أن يرجع محمد بن الحنفية؛ وزعم الصنف الأخر أن الإمامة محصورة في أولاد محمد بن الحنفية وأن الإمامة رجعت [۱۰۱۸] بعد موت علي بن الحسن إلى أولاد محمد بن الحنفية وأن الإمامة رجعت وزعموا أن إمامهم اليوم في بلاد الترك هارباً من بني أمية وبني العباس وأنهم يعرفون اسمه ومكانه، وزعموا أن المهدي عليه السلام يخرج من ناحية الترك وأن إمامهم يفسر القرآن بالتركية ويجيب كل ما يسأل عنه بالتركية وبينه وبين الناس ترجمان وأن الترجمان إذا نقص أو زاد ولم يعبر كيفما "وصف أوما إليه بأنه ليس كما يقول إلى أن يرجع، <و>لا يتكلم إلا بالتركية. أكثر من (۱۰۱۵) وأيت من هؤلاء الإسحاقية يقولون بالعدل والترحيد كقول المعتزلة.

س ٦-٧ قابل بمقالات الاشعري ص ٢١: فهم اليوم في التيه لا أمام لهم الى أن يرجع اليهم محمد بن الحنفية في زعمهم، وبالحور العين ص ٢١٤: فهم في التيه لا أمام لهم بعده الى ان يرجع محمد بن الحنفية.

<sup>&#</sup>x27; ابو هاشم عبد الله: ابوها هاشم ثم عبد الله – ص

۲ الحسن: الحسين - ص

الحسن: الحسين - ص

ئىعبر؛ يغير – ص

<sup>°</sup> كيفما: كيف - ص

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> رأيت: مراتب - ص

### [الحَرْبيّة]

الفرقة الرابعة الحربية، نسبوا إلى عبد الله بن عمرو بن حرب. قالوا: إنّ الإمام بعد رسول الله صلى الله عليه وآله علي بن أبي طالب عليه السلام ثم محمد بن الحنفية ثم أن أبا هاشم أوصى إلى ه عبد الله بن عمرو بن حرب وإنّ الإمامة خرجت من بني هاشم إلى عبد الله وتحولت روح أبي هاشم فيه. ثم [أأأ] إنّ عبد الله لما مات بقيت شيعته متحيرين، فدعاهم عبد الله بن معاوية بن عبد الله بن جعفر بن أبي طالب إلى أن يأتموا به فاستجابوا له ودانوا بإمامته وادعوا له الوصية من أبي هاشم وادعوا أن العلم ينبت في قلبه كما تنبت الكماة والعشب وأن الأرواح بنتناسخ وأن روح الله كانت في آدم ثم تناسخت حتى صارت في عبد الله بن معاوية. وزعموا أن الدنيا لا تفنى وأن الشواب والعقاب هو تناسخ بن معاوية.

قابل بمقالات الاشعري ص ٢٧: الحربية اصحاب عبد الله بن عمرو بن حرب وهي التاسعة من الكيسانية يزعمون أن أبا هاشم عبد الله بن محمد بن الحنفية نصب عبد الله بن عمرو بن حرب بن حرب أماما وتحولت روح أبي هاشم فيه ثم وقفوا على كذب عبد الله بن عمرو بن حرب فصاروا ألى المدينة يلتمسون أماما فلقوا عبد الله بن معاوية بن عبد الله بن جعفر بن أبي طالب فدعاهم إلى أن يأتموا به فاستجابوا له ودانوا بامامته وادعوا له الوصية، وبالحور العين ص ٢١٤: وقالت الفرقة الثالثة من أصحاب أبي هاشم وهم الحربية أن أبا هاشم أوصى ألى عبد الله بن حرب الكندي وأنه الامام بعده وأن روح أبي هاشم تحولت فيه ووقفوا على كذبه فرفضوه فذهبوا ألى المدينة يلتمسون أماما فلقيهم عبد الله بن معاوية بن عبد الله بن

۱ شیعته: بسعیه – ص

<sup>&</sup>quot; يأقوا: ياتوا - ص

<sup>&#</sup>x27; ينبت … تنبت – خ: ثبتت … ثبتت – ص

<sup>\*</sup> تتناسخ: يتناسخ - ص

<sup>\*</sup> كانت: كان - ص

۱ تفنی: یفنی - ص

الأرواح في المحبوب والمكروه، واستحلوا الخمر (٧١١٠) والميتة وغيرهما من المحارم واحتجوا بقول الله عز وجل: «ليس عَلَى الذينَ آمَنُوا وعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ جُنَاحٌ فِيمَا طَعِمُوا إِذَا مَا اتَّقُوا واَمَنُوا » [٩٣/٥].

ثم إن الحربية افترقوا بعد موت عبد الله بن معاوية على ثلاثة أصناف: فالصنف الأول قالوا: إنّه لم يمت وإنّه بجبال إصفهان ولا يموت حتى يلي أمور الناس وهو المهدي الذي بشر به النبي صلى الله عليه وآله؛ والصنف الثاني زعموا أنه مات وأن الإمام بعده الحسن بن معاوية وأن الإمامة باقية في أولاد جعفر بن أبي طالب؛ و [ ' ' ' أ ] الصنف الشالث زعموا أن عبد الله بن معاوية وعبد الله بن عمرو لم يكونا إمامين وأنهما كذبا حين ادعيا الإمامة وأن الإمام بعد أبي هاشم علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب ثم محمد بن علي باقر العلم عليه السلام واجتمع هذا الصنف مع الإمامية الاثني عشرية واتفقوا على كلمة واحدة.

جعفر بن ابي طالب فدعاهم الى امامته فاجابوه وقالوا بامامته وادعوا ان ابا هاشم اوصى اليه.

ص ١٠١ س ١٠ - ص ١٠٢ س ٣ قابل بالحور العين ص ٢١٤-٢١٥: وإن العلم ينبت في قلبه كما ينبت الكمأة والعشب وإن الارواح تتناسخ وإن روح الله كانت في آدم ثم نسخت حتى صارت فيه فعبدته شيعته وكفروا بالقيامة وزعموا إن الدنيا لا تفنى واستحلوا الخمر والميسة وغيرهما من المحارم وتأولوا قول الله تعالى (ليس على الذين آمنوا وعملوا الصالحات جناح فيما طعموا).

س ٤-١٢ قابل بمقالات الاشعري ص ٢٢-٢٣: وافترقوا في امر عبد الله بن معاوية ثلاث فرق: فزعمت فرقة منهم انه قد مات وزعمت فرقة منهم اخرى انه بجبال اصبهان وانه لم يمت ولا يموت حتى يقود بنواصى الخيل الى رجال من بني هاشم وزعمت فرقة اخرى انه حي بجبال اصبهان لم يمت ولا يموت حتى يلى امور الناس وهو المهدي الذي بشر به النبي صلى الله عليه وسلم، وقابل بالحور العين ص ٢١٥.

ا بجيال: بحتال – ص

## [مذهب العَبَّاسيّة]

باب المذهب الثالث : العباسية، وهم فرقتان.

#### [الخَلاّليَّة]

إحداهما الخلائية، نسبوا إلى <أبي> سلمة حفص بن سليمان الخلال.
وقالوا: إنّ الإمام ( '''') بعد رسول الله صلى الله عليه وآله علي بن أبي
طالب ثم الحسن بن علي ثم الحسين بن علي عليهما السلام ثم محمد بن
الحنفية <ثم أبو هاشم بن محمد>، ثم إنّ أبا هاشم لما رجع من الشام مات
بأرض الشرّاة فأوصى هناك إلى محمد بن علي بن عبد الله بن عباس وأمر
شيعته بالانضمام إليه والانتمام به فكان هو الإمام بعد أبي هاشم، ثم ابنه
إبراهيم بن محمد ثم أبو العباس عبد الله بن محمد السفاح وهو أول من
استولى على الخلافة من بني العباس، ثم أبو جعفر المنصور [ ''''] ثم المهدي
ثم موسى الهادي ثم هارون الرشيد ثم محمد الأمين ثم عبد الله المأمون ثم
محمد المعتصم ثم هارون الواثق، ثم يسمونهم واحداً بعد واحد على الولاء
محمد المعتصم ثم هارون الواثق، ثم يسمونهم واحداً بعد واحد على الولاء
يخرج المهدي من أولاد بني العباس ويجوز أن يكون من أولاد الحسن أو من
أولاد الحسين أو من أولاد محمد بن الحنفية.

<sup>&#</sup>x27; باب المذهب الثالث: باب الثالثة - ص

۲ احداهما: احدهما – ص

<sup>&</sup>quot; سلمة حفص بن سليمان: مسلمة حفص بن مسلمة – ص

<sup>1</sup> الشراة: السراة - ص

<sup>°</sup> ثم: بن – ص

والخلالية فيما بعد ذلك اختلفوا على صنفين: أحدهما أصحاب سليمان بن كثير، وهم يقولون [ ' ' ' ' ] بالتوحيد والعدل والوعد والوعيد على مثال قول المعتزلة؛ والصنف الثاني أصحاب ' خداش بن عباد، وهم يقولون في التوحيد كقول المنهالية. وقالوا: لو عجز الله عن تصريف ذاته في أصناف الصور لكان عن تصريف غيره أعجز. فأكفرهم سليمان الأعمى وبكير بن ماهان '. فإن الكيسانية والمتكلمين وأصحاب المقالات يعدون الخلالية من جملة الكيسانية. وإنّ خداشًا وأصحابه يرون قتل مخالفيهم ' بأي جهة استطاعوها، بالخنق والغيلة فما دونه، [ ' ' ' ' أ ويرون قتل الأطفال والمجانين، وإنّ خداشًا مر بمجنون فضرب عنقه فقيل له: أتقتل مجنونًا ؟ فقال: نعم لأنه لا يلد عاقلاً. وكان خداش هذا أحد دعاة بني العباس في خراسان وأخذه أسد بن عبد الله القَسْرى والى خراسان وضرب عنقه ثم صلبه.

#### [الرَوَنْديَّة]

الفرقة الثانية الروندية، أصحاب القاسم بن روند<sup>1</sup>. قالوا: إنَّ النبي صلى الله عليه وآله مات واستخلف العباس بن عبد المطلب لأنه وارثُه، واعتلوا بقول الله [<sup>۱۲۲</sup>] تعالى: «وأولوا الأرْحَامِ بَعْضُهُمْ أولَى ببَعْضَ في كتاب الله إلى الناس في كتاب الله برسوله كتاب الله شي كتاب الله برسوله لأنه عَصَبَتُه أقربُهم إليه، ودليلهم أيضًا قول رسول الله صلى الله عليه وآله: العباس وارثي وصنو أبي وخير من أترك لعيالي. وقالوا: إنَّ الأمة كفرت بعد محمد رسول الله صلى الله عليه وآله بمحمد رسول الله عليه وآله بدفعهم العباس عن الإمامة، وتبرأوا من

۱ اصحاب: **نی** اصحاب - ص

۲ ماهان: بکیرره - ص

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> مخالفيهم: مخالفتهم – ص

الروندية ... روند: الرويدية ... رويد - ص

أبي بكر وعمر وعشمان وغيرهم من الصحابة ممن أعانهم على أفعالهم. قالوا: ثم الإمام بعد العباس ابنه [<sup>۱۲۲</sup>] عبد الله بن العباس ثم علي بن عبد الله ثم محمد بن علي ثم إبراهيم بن محمد ثم أبو العباس عبد الله بن محمد السفاح ثم أبو جعفر المنصور ثم محمد المهدي ثم موسى الهادي ثم هارون الواثق الرشيد ثم محمد الأمين ثم عبد الله المأمون ثم محمد المعتصم ثم هارون الواثق ثم جعفر المتوكل ثم محمد المنتصر ثم أحمد المستعين ثم عبد الله المعتز ثم محمد المهتدي أ، يسمونهم واحداً واحداً على الولاء. وزعموا أن الأرض لا تخلو من [<sup>۲۲۲</sup>] إمام من بني العباس في حال الستر أو الكشف ، وزعموا أن المهدي المنتظر من بني العباس يكون.

٠,

#### [مذهب الغالية]

باب المذهب الرابع مذهب الغالية، وهم ينقسمون إلى ثماني فرق.

[الكامليّة]

10

إحداها الكاملية، نسبوا إلى أبي كامل. وقالوا: إنّ الإمام بعد رسول الله صلى الله عليه و آله علي بن أبي طالب عليه السلام وإنّ الأمة كفروا

۱ اعانهم: اعابهم - ص

<sup>ً</sup> المهدي: الهادي - ص

<sup>ً</sup> المنتصر: المستنصر - ص

عممد المهتدي: جعفر المنصور - ص

<sup>\*</sup> أو الكشف: والكشف - ص

<sup>&#</sup>x27; باب المذهب الرابع: الباب الرابع - ص

۷ احداها: احدها - ص

بخلافهم عليّاً عليه السلام وإنّ عليّاً عليه السلام كفر بترك القيام والدعاء إلى نفسه، وإنّ الإمام بعد علي عليه السلام الحسن عليه السلام المحتنفة البيعته لمعاوية، وإنّ الإمام بعده الحسين، وإنّه لم يكفر لأنه دعا إلى نفسه وطلب الخلافة حتى قُتل دونها. وزعموا أن الله جعل الإمامة محصورةً في أولاد فاطمة عليها السلام دون غيرهم، فكل من قعد منهم في منزله ولم يطلب الخلافة ولم يَدْعُ إلى نفسه <أ>و إلى غيره من أهل بيته فهو كافر وكل من طلب منهم الخلافة حتى قتل دونها فهو مؤمن ومن تولاه فهو مؤمن.

#### [السّبائيّة]

الفرقة الثانية السبائية ، نسبوا إلى عبد الله بن سبأ. زعموا أن الإمام [<sup>۱۲۲</sup>) بعد رسول الله صلى الله عليه وآله علي بن أبي طالب عليه السلام وهو المهدي الذي علا الأرض عدلاً كما ملتت ظلمًا وجوراً. وقد قال عبد الله بن سبأ للذي جاء بنعي علي بن أبي طالب عليه السلام إلى المدائن: والله لو جئتنا عليه بدماغ علي سبعين مرة لعلمنا أنه لا يمرت حتى يرجع ويسوق

س ١-٢ قابل بالحور العين ص ٢٠٧: وكفر على ... بترك للقيام والدعاء الى نفسه. ص ١٠٦ س ١٣ – ص ١٠٧ س ١ قابل بالحور العين ص ٢٠٦: وقال عبد الله بن سبأ للذي جاء بنعي علي عليه السلام الى المدائن: لو جئتنا بدماغه في صورة [صرة؟] لعلمنا انه لا يموت حتى يسوق العرب بعصاه. فقال ابن عباس وقد ذكر له قول ابن سبأ: لو علمنا

۱ قعد: بعد – ص

۲ دونها: دونه – ص

<sup>&</sup>quot; السبائية: السبابية - ص

<sup>\*</sup> جئتنا - خ؛ ن: جئنا - ص

العرب بعصاه. فقال ابن عباس، وذكر ذلك له: لو علمنا ذلك ما زوجنا نساء ولا قسمنا ميراثه. ولهم أقاويل سيئة سوى هذا.

### [المُنْصوريَّة]

0

الفرقة الثالثة المنصورية، ( ۱۹۰۰] نسبوا إلى <أبي> منصور العبجلي. قالوا: إنّ الإمام بعد رسول الله صلى الله عليه وآله علي بن أبي طالب ثم الحسن ثم الحسين ثم علي بن الحسين ثم محمد بن علي، وإنّ محمد بن علي أوصى إلى أبي منصور دون بني هاشم كما أوصى ( موسى إلى بوشع بن نون (دون ولده و دون ولد هارون، وإنّ الأمر بعد أبي منصور راجع إلى ولد علي بن أبي طالب عليه السلام كما رجع بعد ولد يوشع إلى ولد هارون؛ قالوا: وإنما أوصى (موسى) إلى يوشع ليكون هو الدال على صاحب الأمر، وكذلك أوصى محمد بن على [ ٥٠٠٠] إلى أبي منصور ليدل على صاحب الأمر.

ذلك ما زوجنا نساء ولا اقتسمنا ميراثه. قابل ايضا بفرق الشيعة ص ١٩- ٢٠ وياصول النحل للناشئ ص ٢٧- ٢٠.

من س ٦ قبابل بمقبالات الاشعري ص ٢٤- ٢٥: ونعرقة اخرى يقبال لها المعمدية [من المنصورية] مالت الى تثبيت امر محمد بن عبد الله بن الحسن والى القول بامامته وقالوا انما اوصى ابو جعفر الى ابي منصور دون بني هاشم كما اوصى موسى صلى الله عليه الى يوشع بن نون دون ولده ودون ولد هارون ثم ان الامر بعد ابي منصور راجع الى ولد علي كما رجع الامر بعد يوشع بن نون الى ولد هارون قالوا وانما اوصى موسى عليه السلام الى يوشع بن نون ولد هارون لئلا يكون بين البطنين اختبلاف فيكون يوشع هو الذي يدل نون دون ولده ودون ولد هارون لئلا يكون بين البطنين اختبلاف فيكون يوشع هو الذي يدل على صاحب الامر، وبالحور العين ص ٢٢٣: وان محمد بن على اوصى الى ابى منصور دون

١ العرب – خ؛ ن، ٢٢؛ فرق الشيعة، ١٩؛ العرق – ص

۲ أوصى: أوصى - ص

<sup>&</sup>quot; نون: النون - ص

<sup>&#</sup>x27; ليدل؛ ليدلا - ص

وقالوا: إنّ <أبا> منصور قال: إنّ آل محمد هم السماء والشيعة هم الأرض وإنّه «هو> الكسف الساقط من آل محمد. قالوا: وزعم أبو منصور أنه عُرج به إلى السماء فمسح معبوده رأسه بيده ثم قال: يا بني اذهب فبلغ عني، ثم نُزل به إلى الأرض، ويمينُ أصحابه إذا حلفوا، قالوا: والكلمة. وزعموا أن رسل الله لا تنقطع أبداً، وكفروا بالجنة والنار وزعموا أن الجنة رجل والنار رجل، واستحلوا النساء، وزعموا أن الميتة والدم والخمر والميسر [٢٠٠١] وغير ذلك من المحارم حلال وإنما هذه الأسماء أسماء رجال حَرَّم الله ولايتهم، وأسقطوا الفرائض وقالوا: هي أيضًا أسماء رجال وجب الله ولايتهم، واستحلوا خنق المخالفين وأمروا به.

بني هاشم كما أوصى موسى الى يوشع بن نون دون ولده ودون ولد هارون ثم ان الامام بعد ابى منصور يرجع الى ولد على.

س ١-٢ قابل بقالات الاشعري ص ٩: وإن إبا منصور قال آل محمد هو السماء والشيعة هم الارض وإنه هو الكسف الساقط من بني هاشم، وبالحور العين ص ٢٢٣: وقال ابو منصور إن آل محمد هم السماء وشيعتهم الارض وإنه هو الكسف الساقط من بني هاشم. س ٢ وما بعد قابل بقالات الاشعري ص ٩-١٠: وزعم ابو منصور إنه عرج به إلى السماء فمسح معبوده رأسه بيده ثم قال له إي بني إذهب فبلغ عني ثم نزل به إلى الارض ويمين اصحابه إذا حلفوا أن يقولوا ألا والكلمة وزعم أن عيسى أول من خلق الله من خلقه ثم علي وإن رسل الله سبحانه لا تنقطع أبدا وكفر بالجنة والنار وزعم أن الجنة رجل وأن النار رجل واستحل النساء والمحارم وأحل ذلك لاصحابه وزعم أن الميتة والدم ولحم الخنزير والخمر وألميسر وغير ذلك من المحارم حلال وقال لم يحرم الله ذلك علينا ولا حرم شيئا تقوى به انفسنا وإنما هذه الاشياء أسماء رجال حرم الله سبحانه ولايتهم ... واسقط الفرائض وقال هي اسماء رجال أوجب الله ولايتهم ... واسقط الفرائض وقال

١ الكسف الساقط - خ؛ ش: الكشف الساق - ص

<sup>ً</sup> وعِين اصحابه: وعِنزل صحابه - ص

تنقطع: ينقطع - ص

أسماء رجال ... اسماء رجال: اسمان حال ... اسمان حال – ص

ا اوجب: حرم - ص

ثم إن يوسف بن عمر أمير العراق أخذ أبا منصور هذا وصلبه، فافترق أصحابه بعده على صنفين، صنف تولوا الحسين بن أبي منصور وجعلوا له الخمس مما يرتفع من الخنق وأدوا إليه زكاتهم ثم قالوا بعد موت الحسين: أن الإمامة رجعت إلى أولاد الحسن والحسين؛ وزعم الصنف الآخر أن (٢٠٠٠) الإمام بعد أبي منصور محمد بن عبد الله بن الحسن بن الحسن بن علي بن أبي طالب عليه السلام ثم بعده أخوه إبراهيم بن عبد الله، ثم قالوا: إن الإمام بعد إبراهيم بن عبد الله موسى بن جعفر بن محمد بن علي بن الحسين بن علي بن أبي أبي الراهيم بن عبد الله موسى بن جعفر بن محمد بن علي بن الحسين بن علي بن

عمر الثقفي والي العراق في ايام بني امية فقتله، وبالحور العين ص ٢٧٣: وقال انه عرج الى السماء فمسح معبوده رأسه بيده ثم قال اي بني اذهب فبلغ عني ثم نزل به الى الارض وعين اصحابه اذا حلفوا ان يقولوا لا والكلمة وزعم ان عيسى اول ما خلق الله من خلقه ثم علي وان رسل الله لا تنقطع ابدا وكفر بالجنة والنار وزعم ان الجنة رجل والنار رجل واستحل الزنا واحل ذلك لاصحابه وزعم ان الميتة والدم والخمر والميسر وغير ذلك من المحارم حلال وقال ان ذلك اسماء رجال حرم الله ولايتهم واسقط جميع الفرائض مثل الصلاة والزكاة والحج والصيام وقال هي اسماء رجال اوجب الله ولايتهم واستحل خنق المخالفين واخذ اموالهم فامر والصيام وقال عمر فقتل وصلب.

س ٢-٣ قابل بالحور العين ص ٢٢٣: فقالت الحسينية ان الامام بعد ابي منصور ولده الحسين بن ابي منصور وجعلوا له الخمس مما وقع في ايديهم من الخنق.

۱ ثم ان: وان – ص

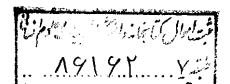
الخنق: الخلق - ص

<sup>&</sup>quot; الحسين ... الحسين: الحسن ... الحسن - ص

### [الغُرابيّة]

الفرقة الرابعة الغرابية'. قالوا: إنَّ علم الله محدث وإنَّه لا يعلم شيئًا إلا بعد أن يخلقه وإنه يبدو له في الأمور كما لمن [١٠٢٧] يستفيد الرأى بعد الرأى. وزعموا أن الله بعث جبرئيل إلى على عليه السلام فأتى جبرئيل إلى محمد صلى الله عليه وآله غلطاً منه، فلما رجع جبرئيل إلى ربه قال الله: لولا أن تقول فريش: إنّ رب محمد ليس له معقود رأى، لبعثتُك إلى على ثانيًا الله على ثانيًا وأخرجتُ محمدًا، ولكن ارجعُ إلى محمد وقُلْ له: قد أشركتُ عليّاً معه في النبوة ما داما حيَّين وقل «إنَّمَا أنْتَ مُنْذَرٌ وَلَكُل قَوْمٍ هَادِ» [٧/١٣] »، فلما أتي محمداً وأخبره برسالة ربه قال حينئذ لعلى: أنت مني بمنزلة هارون من موسى [٧١٧] إلا أنه لا نبي بعدى. وزعموا أنه قد صح في الخبر أن عليّاً كان شريك محمد عليهما السلام في النبوة في حياته كما كان هارون شريك موسى في الرسالة، ولذلك قال عليه السلام: لا نبي بعدي، ولم يقل: لا نبي معي، لأن جبرئيل زار اثنيهما عميعًا بالوحى، فلما مات محمد انقطع الوحى عن على عليه السلام؛ وزعموا أن المنذر هو محمد والهادي هو على عليهما السلام. واحتجوا أيضًا بقوله تعالى: «أفَمَنْ كَانَ عَلَى بَيِّنَة (منْ رَبُّه> وَيَتْلُوهُ شَاهِدُ منْهُ» [١٧/١١]، يعني عليّاً عليه السلام. وزعموا أن (١٢٨] الإمامة محصورة في أولاد على عليه السلام دون غيرهم، وأن أولاد فاطمة وغيرهم من أولاد على عليه السلام في الإمامة شرع سواء، وزعموا أن كل من خرج من أولاد على عليه السلام شاهراً سيفه يدعو إلى كتاب الله وسنة نبيه وكان

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> زار اثنیهما: دان؟ ثانیهما - ص



<sup>&#</sup>x27; الغرابية: العرانية - ص: زيادة في خ - سموا بذلك الاسم لانهم يقولون علي عليه السلام كان أشبه بالنبي من الغراب بالغراب.

ا تقول: يقول - ص

۲ اتی: اخبر – ص

عادلاً عالماً فهو الإمام، وأولاد علي عليه السلام اليوم من خمسة نفر، من الحسن والحسين وعمر والعباس ومحمد. وإنما سميت هذه الفرقة غرابية لأنهم يقولون: إنَّ عليّاً كان يشبه محمداً صلى الله عليهما كما يشبه الغراب الغراب. [٢٨٠]

## [الطيّاريّة]

الفرقة الخامسة الطيارية ، وهم أصحاب التناسخ. زعموا أن الأثمة قد اختلفت بالأزمان والأبدان واتفقت والأرواح، وقالوا: إن روح القدس من الله كشعاع الشمس من الشمس وإنّه حل في آدم حيث قال «وَنَفَخْتُ فِيهِ مِنْ رُوحِي» [٢٩/١٥ و٢٩/٣٨]، وإنّه كان نبياً إلى الملائكة رسولاً إلى ولده، فلما غيب الله بدنه انتقل روح القدس إلى شيث، فكذلك انتقل في أبدان الأثمة والرسل إلى أن انتهى إلى محمد صلى الله عليه وآله ثم انتقل منه إلى علي بن أبي طالب، أأأن من علي إلى الأثمة بعده واحداً بعد واحد إلى يوم القيامة. وزعموا أن الله على العرش واللاهوت هو روح القدس الذي ينتقل في أبدان الأثمة، ووصفوا الأثمة والرسل كما وصفت النصارى عيسى ابن مريم وقالوا فيهم كقولهم فيه، وزعموا أن الأثمة آلهة واحتجوا بقول الله عيز وجل: «وَهُو الذي فِي السَّمَاءِ إله وَفِي الأرْضِ إله » [٤٤/٤٣]، يعني الإمام.

۲.

السميت هذه الفرقة: سمي هذه الفرق - ص

<sup>ٔ</sup> یشبه ... یشبه: نسبه ... نسبه – ص

<sup>&</sup>quot; الطيارية: زيادة في خ - نسبوا الى جعفر الطيار

<sup>&#</sup>x27; الابدان: الامكان - ص

<sup>&</sup>quot; واتفقت: والضعف - ص

## [البَزيغيَّة]

الفرقة السادسة البزيغية، نسبوا إلى بزيغ بن يونس. زعموا أن الإمام الم بعد رسول الله صلى الله عليه وآله علي بن أبي طالب عليه السلام ثم الحسن ثم الحسين ثم علي بن الحسين ثم محمد بن علي، فأما جعفر بن محمد فإنه يأمرهم بعمل أهل السماء وأنه ليس فإنه ليس بإمام بل هو الله نفسه وأنه يأمرهم بعمل أهل السماء وأنه ليس بالذي يرى ولكنه يتراءى للناس بهذه الصورة، وأن الأئمة بعد جعفر وقبله لم يكونوا بآلهة، وزعموا أن كل ما يحدث في قلربهم وحي، وأن كل مؤمن يوحى إليه، وتأولوا قول الله عز وجل: «مَا كَانَ لنَفْسِ أَنْ تَمُوتَ إلا بإذْنِ الله» [٣/ إليه، وقوله: «وَأُوحَى [ ١٢٠ ] رَبُّكَ إلَى النَّحْلِ » [ ١٨/ ١٦]، وقوله: «وَأُوحَى أَنْ آمنُوا بِي » [ ١٩/ ١٦]، وزعموا أن فيهم من هو خير أوحَيْتُ إلى الخواريّينَ أَنْ آمنُوا بِي » [ ١٩/ ١١]، وزعموا أن فيهم من هو خير من جبرئيل وميكائيل وإبراهيم ومحمد، وزعموا أنه لا يموت منهم أحد وأن أحدهم إذا بلغت عبادته وفع إلى الملكوت، وادعوا معاينة موتاهم، وزعموا أنهم يرونهم غدوة وعشية.

قابل بمقالات الاشعري ص ١٢: والفرقة الثالثة من الخطابية وهي الثامنة من الغالية يقال لهم البزيغية اصحاب بزيغ بن موسى يزعمون ان جعفر بن محمد هو الله وانه ليس بالذي يرون وانه تشبه للناس بهذه الصورة وزعموا ان كل ما يحدث في قلوبهم وحى وان كل مؤمن يوحى اليه وتاولوا في ذلك قول الله تعالى (وما كان لنفس ان تموت الا باذن الله)، اي بوحي من الله وقوله (واوحى ربك الى النحل)، و (واذ اوحيت الى الحواريين)، وزعموا ان منهم من هو خير من جبريل وميكائيل ومحمد وزعموا انه لا يموت منهم احد وان احدهم اذا بلغت عبادته رفع الى الملكوت وادعوا معاينة امواتهم وزعموا انهم يرونهم بكرة وعشية، وبالحور العين ص ٢٦١: وقالت الفرقة الثانية من الخطابية ان جعفر بن محمد هو الله ولكن تشبه للناس في صورة جعفر وزعموا ان كل ما حدث في قلوبهم وحى وان كل مؤمن يوحى اليه وتولو قوله (واذ اوحيت الى الحوارين)

۱ بزيغ: يربع – ص

۲ عبادته: عادته – ص

### [اليَعْفُوريَّة]

الفرقة السابعة اليعفورية، نسبوا إلى محمد بن يعفور، وهم يعرفون أيضاً بمعمرية. قالوا: إنّ الإمام بعد رسول الله صلى الله عليه وآله علي بن أبي طالب عليه السلام ثم المحمد بن ثم لما بايع الحسنُ معاوية انتقلت الإمامة همنه إلى الحسين ثم علي بن الحسين ثم محمد بن علي. وزعموا أن العالم لا يخلو من إمام إلا أنهم لا يعرفون أسماء الأثمة بعد محمد بن علي عليه السلام إلا قليلاً منهم، وقالوا: من أنكر الأثمة منهم فهو كافر ومن أقر بهم وعرف أسماءهم فهو ليس بمؤمن ولا كافر. وزعموا أن معمراً لما ولا كافر. وزعموا أن معمراً الكوفي ربهم وعبدوه بكرة وعشياً، وإن معمراً لما مات قالوا فيه كقول النصاري في (١٩٠١) عيسى ابن مربم عليه السلام. وقالوا بالتناسخ، وزعموا أن الدنيا لا تفنى والجنة هي ما يصيب الناس من العافية والخير والملك والمال والجاه وأن النار هي ما يصيبهم من الأمراض من العافية والخير والملك والمال والجاه وأن النار هي ما يصيبهم من الأمراض والأسقام والمشقات وتناسخ الأرواح في البهائم والطيور والحشرات، واحتجوا بقول الله تعالى: «وماً مِنْ دَابَة في الأرض ولا طائر يَظِيرُ بِجَنَاحَيْهِ واحتجوا بقول الله تعالى: «وماً مِنْ دَابَة في الأرض ولا طائر يَظِيرُ بِجَنَاحَيْهِ واحتجوا بقول الله تعالى: «وماً مِنْ دَابَة في الأرض ولا طائر يَظِيرُ بِجَنَاحَيْهِ واحتجوا بقول الله تعالى: «ومَا مِنْ دَابَة في الأرض ولا طائر يَظِيرُ بِجَنَاحَيْهِ واحتجوا بقول الله تعالى: «ومَا مِنْ دَابَة في الأرف ولا طائر يَظِيرُ بَعَنَاحَيْهِ واحتجوا بقول الله تعالى: «ومَا مِنْ دَابَة في الأرف ولا طائر يَظِيرُ بَعْهو كاحير أن الناس واحيد المنافر الله تعالى: «ومَا مِنْ دَابَة في الأرف والمنافرة واحد المنافرة واحد المنافرة

وزعموا أن فيهم خيرا من جبريل ومن ميكائيل ومن محمد وزعموا أنه لا يموت منهم أحد وأن أحدهم أذا بلغ عبادته رفع إلى الملكوت وأدعموا معاينة موتاهم وأنهم يرونهم بكرة وعشيا.

من س ١٠ قابل بمقالات الاشعري ص ١١: والفرقة الثانية من الخطابية وهي الفرقة السابعة من الخطابية وهي الفرقة السابعة من الغالبة يزعمون أن الامام بعد أبي الخطاب رجل يقال له معمر وعبدوه كما عبدوا أبا الخطاب وزعموا أن الدنيا لا تفنى وأن الجنة ما يصيب الناس من الخير والنعمة والعافية وأن

<sup>&#</sup>x27; بالتناسخ: بالناسخ - ص

۲ يصيب: تصيب - ص

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> المشقات: المسقات - ص

أ الحشرات: الحرشات - ص

إلا أمّم أمْ قَالُكُمْ» [٣٨/٦]، واستحلوا الزنى والخمر والملاهي وسائر المحرمات، وقالوا: إنّ رسول الله صلى الله عليه وآله إنما حرم علينا الملاهي لئلا ("١٣٠) نستوفي ثوابنا بتمامه فنحتاج حينئذ إلى استئناف الأعمال التي نستحق بها الثواب لئلا تتناسخ أرواحنا في البهائم والدواب .

#### [الغَماميَّة]

الفرقة الثامنة الغمامية. قالوا: إنّ الله خلق نفسه في صورة آدم عليه السلام ولذلك قال رسول الله صلى الله عليه وآله: إنّ الله خلق آدم على صورته وإنّه - تعالى عما يقول الظالمون علواً كبيراً - انتقل في أبدان الأئمة والرسل من بدن إلى بدن إلى أن انتهى إلى محمد صلى الله عليه وآله <ثم> انتقل (٢٣٠أ) بعد موته إلى علي بن أبي طالب عليه السلام وإنّه كان الإله الأعظم. ثم إنّ علياً عليه السلام لما قتل رجع إلى ملكوته وعرشه، فليس بعد علي إمام إلا بشري من أولاد الحسن والحسين عليهما السلام. وقالوا: إنّ الله

النار ما يصيب الناس من خلاف ذلك وقالوا بالتناسخ ... واستحلوا الخمر والزنا واستحلوا سائر المحرمات ... وهم يسمون المعمرية ويقال انهم يسمون البعفورية (؟)، وبالحور العين ص ٢٢١: فرقة يقال لها المعمرية عبدوا معمرا الصفار ... وزعموا أن الدنيا لا تفنى وأن الجنة هي ما يصيب الناس من العافية والخير وأن النار ما تصيب الناس من خلاف ذلك وقالوا بالتناسخ.

س ١٤ وما بعد قابل بمفاتيح العلوم: سموا بذلك الاسم لزعمهم أن الله تعالى ينزل الى

<sup>\</sup> حرم: جهز <del>-</del> ص

۱ بتمامه: بتمامها - ص

نستوفى ... فنحتاج ... نستحق ... تتناسخ: يستوفى ... فتحتاج ...

يستحق ... يتناسخ - ص

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> والدواب: ثم الدواب - ص

ينزل كل ليلة جمعة إلى سماء الدنيا وإنّه يأتي في كل ربيع فيجلس على الغمام فيطوف في جميع الدنيا ويبارك لهم في زروعهم، واحتجوا بقوله: يوم «يَأْتَيَهُمُ اللَّهُ في ظُلُلِ مِنَ الغَمَامِ» [٢١٠/١]، ولذلك سُمَّوا غمامية، وإذا أراد أن يكون في الدنيا قُلحط (٢٠٢٠) لا ينزل في الربيع ولا يبارك" لهم، فإذا أراد أن يكون القحط في بلد دون بلد لا يطوف حوالي ذلك البلد. .

قال صاحب الكتاب: وقد روي عن جابر بن عبد الله أنه قال: إنَّ ثلاثة نفر من هؤلاء أتوا علياً عليه السلام حين بويع له بالخلافة بعد عثمان فقالوا: أنت أنت، فقال: من أنا؟ فقالوا: أنت ربنا، فأمر بهم فحُبسوا ووكل عليهم من يلدُّهم ويُذْهنهم ويداويهم، فلما كان بعد شهر دعاهم فسألهم فقالوا له ١٠٠٠ مثل مقالتهم الأولى، فأمر على عليه السلام [أ١٣٢] حينئذ بحفر أخدودين عميقين وجعل بينهما منفذاً ثم أمر بإلقاء هؤلاء في أحد الأخدودين وإيقاد النار في الأخدود الآخر وسد رأسهما حتى يموتوا من الدخان أو يتوبوا ويرجعوا عن قولهم. ففعل بهم، فما زالوا يصيحون بقولون: الآن صح عندنا أنك ربنا وإلهنا حين عذبتنا بعذاب الله، إلى أن ماتوا.

وإياهم عنى السيد بن محمد الحميري بقوله يذمهم، وكان السيد كيسانيًّا ثم صار إمامياً: [البسيط]

الارض في غمام كل ربيع فيطوف الدنيا سبحان الله عما يقولون.

10

۱ باتی: مجلس - ص

ا يبارك: تبارك - ص

<sup>&</sup>quot; يبارك: تبارك - ص

أ البلد: البلاد - ص

مناهم ویذهنهم: بلدهم ومذهبهم - ص

١ له: لهم – ص

فأجشموا أنفُسًا في حُبَّه تَعَبا عن أن يكونَ ابن شيء أو يكون أبا لا تعرفون له صهراً ولا نسبا خَلقٌ من الناس أزكى منهما حسبا يبكي إذا طلبتْه بعضَ ما طلبا مستودَعًا مصطفىً للحُكْم مُنْتَخَبا ولا نبيًا رَسُولاً قولَ مَن كذبا قومٌ غلوا في علي لا أبا لهمُ (٢٣٠٠] قالوا هو اللهُ جلّ الله خالقُنا ألم يلد وهو مولودٌ كأنّكُمُ وجدُّه وأبوه يُعرفان ولا وكان في خرَق في حجْر مُرضعة ما كان إلا وصياً عالمًا ۖ فَهِمًا (٢٠٢١] ولا نقول له ربًا ولا مَلكًا

وقد سأل الطرِمّاح بن حكيم الطائي الشاعر، وكان خارجياً، الكُميتُ بن زيد الأسدي الشاعر، وكان إمامياً، فقال: ما بال كل من يريد ترويج باطل على الناس يذهب فيتعلق بمذهبكم ليتهيأ له ترويجها؟ فقال له الكميت: بهذا علمْت يقيناً أن أصل مذهب الشبعة وأقاويلهم ودعاويهم حق لأن بالحق المناس تتروج الداهم المغشوشة بين الدراهم الجيدة.

س ٢-٨، البيتان الاولان قابل بديوان السيد الحميري؛ الابيات ١ - ٧ باصول النحل للناشئ ص ٣٨. قوم غلوا في على لا ابا لهم / وكلفوا انفسا في حبه تعبا // قالوا هو الله جل الله خالفنا /من ان يكون ابن شيء او يكون ابا // الم يلد وهو مولود كانكم / لا يعرفون له صهرا ولا نسبا // وخاله وابوه يعرفان وما / خلق من الناس اولى منهما حسبا // وكان في خرق في حجر مرضعة / يبكى اذا منعته بعض ما طلبا // ما كان الا وصيا عالما فطنا / مستودعا مصطفى للحكم منتخبا // ولا نقول له ربا ولا ملكا / ولا نقول رسولا فعل من كذبا.

١ الم: ولم – ص

ا مرضعة - ن: موضعه - ص

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> ما كان الا وصيا عالما: وكان امرا ضياعا وهاما (؟) - ص

ئ مذهب: مذهبكم - ص

<sup>&</sup>quot; تتروج: بتروج - ص

قال صاحب الكتاب: فعند وقوني على هذه الاختلافات الواقعة بين الأمة تذكرتُ قول الله عز وجل: «وَمَا مُحَمَّدٌ إِلاَّ رَسُولٌ قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْله الرُّسُلُ أَفَإِنْ مَاتَ أُو ْ قُتلَ انقَلَبْتُم عَلَى أَعْقَابِكُم وَمَن يَنقَلَبْ عَلَى عَقبَيْه فَلَن يَضُرُّ اللهَ شَيئًا وَسَيَجْزى اللَّهُ الشَّاكرينَ» [١٤٤/٣]، ثم بين في موضع آخر أن الشاكرين من أمة محمد قليل وهم الذين لم يرتدوا بعد محمد ولم يختلفوا فقال: «وَقَليلٌ من الله من الله عن الله عن ال عبَاديَ ( أُ<sup>١٣٥</sup> ] الشَكُورُ» [١٣/٣٤] ، وتذكرتُ قول محمد صلى الله عليه وآله حبث قال الأمته: ستركبُن سُنَّةَ بني إسرائيل حذو النعل بالنعل والقُذَّة بالقُذَّة حتى لو دخلوا جُحْر ضَبٌّ دخلتم فيه، فقد صحّ بهذا الخبر أن في هذه الأمة فرقتين تشبهان اليهود والنصاري في بني إسرائيل، فيهود الأمة الخوارج والكرامية والذين فضلوا أبا بكر وعمر وعشمان على على عليه السلام ونصارى هذه الأمة هم الغالية وأصنافها وذلك أنه روى عن وكيع عن مالك بن الحارث عن أبي صادق عن (٥٠٠٠) أبي زمعة بن ماجد عن على عليه السلام أنه قال: يهلك فيُّ رجلان محب مفرط ومبغض مفتر، فالمحب المفرط هم الغالية والمبغض المفترى هم الخوارج. ومما يؤكد ما قلناه ما للمترى عن حذيفة بن اليمان أنه قال: قال لي رسول الله صلى الله عليه وآله: ادع لي عليّاً، فقال له: يا أبا حسن إنّ مثلك في أمتى كمثل عيسى عليه السلام في بني إسرائيل، أبغضته اليهود حتى بهتوا عليه وأحبّته النصاري حتى جعلوه ربّاً وابن رب. فيهذا الحديث صع أن الخوارج [أنام] يهود هذا الأمة والغالبة نصاراها.

وقد روي عن بعض العلماء أنه قال: مثل المرجئة "والحديثية في هذه · · الأمة كمثل اليهود والنصارى في بني إسرائيل، وذلك أن الله حكى عنهم فقال: وَقَالَت النَّصَارَى لَيْستَ النَّصَارَى عَلَى شَيْء <وَقَالَت النَّصَارَى لَيْستَ

۱ تشبهان: یشبهان – ص

۲ ما: مما – ص

<sup>&</sup>quot; الرجنة: الغالبة - ص

الْبَهُودُ عَلَى شَيْ عَ وَهُمْ يَتْلُونَ الكِتَابَ ( ١١٣/٢)، قالت الحديثية ليست المرجثة على شيء وهم يتلون الكتاب، المرجثة على شيء وهم يتلون الكتاب، وإنّ اليهود والنصارى كانوا إذا رأوا أحداً يدعوهم إلى الحق وإلى الصراط المستقيم قالوا: «لَنْ يَدَخُلَ الجَنّة إلا مَنْ (٢١٠٠) كَانَ هُوداً أو نَصَارَى (٢١ الستقيم قالوا: «لَنْ يَدَخُلَ الجَنّة إلا مَنْ (١٣١)، وكذلك الحديثية والمرجنة إذا رأوا أحداً من مخالفيهم يدعوهم (١١١)، وكذلك الحديثية قالوا: لن يدخل الجنة إلا أصحاب الحديث أو أصحاب الرأي، فكان مثلهم في ذلك كمثل من قال: اصطلحوا فافتضحوا، وكما قالت اليهود «لَنْ تَمَسّنا النَارُ إلا أَيَّامًا مَعْدُودة (٢١ / ١٨)، كذلك قال هؤلاء: إنّ الفاسق يُعَذّب على قدر ذنوبه ثم يخرج من النار.

فأما مجوس هذه الأمة فهم القدرية الذين قال رسول الله صلى الله عليه ١٠ وآله فيهم: القدرية مجوس [ ١٣٠١] هذه الأمة. والقدرية المجبرة ، والدليل على ذلك ما روي عن رسول الله صلى الله عليه وآله أنه قال: سيكون في هذه الأمة قوم يعملون المعاصي ثم يزعمون أنها من الله هم القدرية وهم مجوس هذه الأمة، فإن مرضوا فلا تعودوهم وإن ماتوا فلا تشيعوا بنائزهم وإن عاندوكم فجاهدوهم كما تجاهدون الروم وفارس. وعن الحسن البصري أنه قال: ١٥ حدثني محمد بن الحنفية أنه قال: قدم رجل من أهل فارس على رسول الله صلى الله عليه وآله فقال له رسول [ ٢٠١٠ ] الله صلى الله عليه وآله: أخبرني عن أعجب شيء رأيت هناك، قال: رأيت قومًا ينكحون أمهاتهم وبناتهم عن أعجب شيء رأيت هناك، قال: رأيت قومًا ينكحون أمهاتهم وبناتهم

المرجنة ... المرجنة ... المرجنة: المرجنية ... المرجنية ... المرجنية - ص

<sup>&</sup>quot; يدعوهم: يدعونهم – ص

<sup>&</sup>lt;sup>۲</sup> او اصحاب: واصحاب – ص

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> المجبرة: المخيرة – ص

المعاصى: بالمعاصى - ص

ا تعودوهم: يعودوهم - ص

۷ تشیعوا: تتبعوا - ص

وأخواتهم فإذا قيل لهم لم تفعلون هذا؟ قالوا: قضاء الله علينا وقدره، فقال له رسول الله صلى الله عليه وآله: أما إنه سيكون في هذه الأمة أقوام يقولون مثل مقالتهم فأولئك مجوس أمتي. فقد صح من طريق الأخبار <أن> المجبرة هم القدرية وأنهم مجوس هذه الأمة.

ا قضاء: قضى - ص

فإن ... لأن ... فإن: ان ... ان ... لان - ص

٣ والمجبرة: فالمجبرة - ص

أ متساوية: متساويا - ص

<sup>°</sup> الاخرات والبنات: البنات والاخرات - ص

المنكر؛ النكر ص

۷ وفی ارادته: وفی ذاته - ص

أورمزد وأهرمن فجميع الخيرات تتولد من أورمزد ويستحيل تولّد الشر منه وجميع الشر يتولد من أهرمن ويستحيل تولد الخير منه، كذلك قالت القدرية: إنّ الله خلق استطاعتين، إحداهما استطاعة الشر والكفر ويستحيل وقوع الإيمان والخير منها". وكما أن المجوس قالوا في قول واحد الذي هو الشتم: إنّ الشتم هو من أهرمن والنطق الذي به الشتم من أورمزد ، كذلك قالت القدرية في فعل واحد: إنّ خلقه من الله وكسبه من الإنسان، [٢٦٠٠] وأجازوا فعلاً واحداً من فاعلين تشبّها والمجوس وتصديقًا لقول رسول الله صلى الله عليه وآله فيهم، وكما أن المجوس قالوا: إنّ القتل هو من أهرمن والحركات التي كان القتل بها من أورمزد ، كذلك قالت القدرية: إن خلق تلك الحركات من الله وكسبها من العبد. وقد قال بعض الحكماء في هذا المعنى: [البسيط]

إحْدى ثلاث خصال حين نُحْصيها فيسْقُطُ اللّومُ عَنّا حين يأتيها إن كان يَلْحَقُنا من لائم فيها فعْلُ فما الذَنْبُ إلا ذَنْبُ جانيها

نَعُدُّ أَفْعَالُنَا اللاتي نُذَمُّ بها إمَّا تَفَرَّدُ مَولانا بصَنْعَتها [<sup>۱۴۱</sup>] أو كان يَشْرِكُنا فاللّومُ يَلْحَقُّهُ أو لم يَكُنْ لَلإلاه في خليقته

أ الذي: ألله – ص

۱ تتولد: يتولد - ص

۷ يتولد: يولد – ص

<sup>&</sup>lt;sup>۳</sup> منها: منه - ص

أ اورمزد: الله ع ج - ص

<sup>\*</sup> تشبها: تشبيها - ص

#### [مذهب الإمامية]

المذهب الخامس مذهب الإمامية، وهم الرافضة ، وهم ينقسمون على خمس فرق.

#### [الناوسيّة]

إحداها الناوسية، نسبوا إلى عبد الله بن ناوس. قالوا بالتشبيه والجبر بل أكثر الإمامية يقولون بالتشبيه و [ '''] الجبر والبداء وأن علم الله محدّث، ويؤمنون بالرجعة وأن الإيمان غير الإسلام. وإنما سميت الإمامية رافضة لرفضهم زيد بن علي وتركهم الخروج معه، وإنما سميت الزيدية زيدية لخروجهم مع زيد بن علي، وإنما سميت الشيعة شيعة لادعائهم أنهم من شيعة أهل بيت رسول الله صلى الله عليه وآله وأتباعهم. وقالت الناوسية: إنّ الإمام بعد رسول الله صلى الله عليه وآله علي بن أبي طالب ثم الحسن ثم الحسين ثم علي [ المان علي الله عليه وآله علي بن أبي طالب ثم الحسن ثم الحسين ثم علي [ المان جعفر بن محمد عليه السلام، وزعموا أن جعفر ألم يمت وأنه محمد بن علي تم جعفر بن محمد عليه السلام، وزعموا أن جعفراً لم يمت وأنه محبوس في جزيرة من جزائر بحر

س ١٠-١٠ قابل بالحور العين ص ٢٣٨: سميت الرافضة لرفضهم زيد بن علي بن الحسين بن علي ابن المي طالب وتركهم الخروج معه.

۱ الرافضة: الرافضية - ص

<sup>&</sup>lt;sup>۲</sup> احداها: احدها – ص

<sup>&</sup>quot; الجير ... الجير: الخير ... الخير - ص

ا جعفرا: جعفر - ص

المغرب، وهو القائم المهدي المنتظر الذي يملأ الأرض عدلاً كما ملئت جوراً وظلمًا.

#### [المُفَضَّليَّة]

الفرقة الثانية المفضلية، نسبوا إلى المفضل بن عمر ، وهم أربعة أصناف.

الصنف الأعظم منهم يقولون: إنّ الإمام بعد رسول الله صلى الله عليه وآله علي بن أبي طالب ثم الحسن ثم الحسين ثم علي بن الحسين [<sup>١٠١٠</sup>] ثم محمد بن علي ثم جعفر بن محمد ثم موسى بن جعفر ثم علي بن موسى ثم محمد بن علي ثم علي بن محمد ثم الحسن بن علي ثم محمد بن الحسن، وإنّ محمد بن الحسن لم يمت ولا يموت حتى يخرج فيملأ الأرض عدلاً كما ملئت جوراً وظلمًا، وهم الإمامية الاثنا عشرية.

والصنف الثاني قالوا: إنّ الإمام بعد رسول الله صلى الله عليه وآله علي المرتضى ثم الحسن المجتبى ثم الحسين المقتول بكربلاء ثم علي سيد العابدين ثم [٢٠٤١] محمد باقر العلم ثم جعفر الصادق ثم موسى الصالح ثم علي الرضا ثم محمد الهادي ثم علي الصابر ثم الحسن الطاهر ثم محمد المهدي ثم بعده القائم الذي يخرج في مسلأ الأرض عدلاً ويملكها وهو المهدي المنتظر، وهم يعدون أنفسهم من الاثنى عشرية ويزعمون أن حساب الأثمة من الحسن لأن عليًا لا يُعَدُّ منهم لأنه أفضل منهم لأنه وصى وإمام.

وزعم الصنف الثالث أن الإمام بعد رسول الله صلى الله عليه وآله [المام] على بن أبي طالب ثم الحسن ثم الحسين حتم على بن الحسين ثم محمد بن

10

۲.

۱ عبر: عبرو – ص

۲ الطاهر: الظاهر – ص

<sup>&</sup>quot; يعدون: لا يعدون - ص

علي ثم جعفر بن محمد ثم موسى بن جعفر ثم أحمد بن موسى بن جعفر ثم علي بن موسى بن بعفر ثم علي بن موسى ثم محمد بن علي ثم محمد بن الحسن بن علي ثم محمد بن الحسن، ويزعمون أن لا بد أن يكون بعد محمد بن الحسن إمامان تكملة السبعين وأن الرابع عشر من الأثمة هو المهدي المنتظر، وهؤلاء أيضًا يعدون أنفسهم من الاثني عشرية ويزعمون أن الأثمة الاثنا عشر يكونون من أولاد الحسين [127] وأن عليًا والحسن ليسا بمعدودين فيهم.

الصنف الرابع أصحاب عمار الساباطي<sup>۱</sup>، وهم يزعمون أن الإمام بعد رسول الله صلى الله عليه وآله علي بن أبي طالب ثم الحسن ثم الحسين ثم علي بن الحسين ثم محمد بن علي ثم محمد بن علي ثم محمد بن علي رثم علي بن موسى ثم محمد بن علي (ثم علي بن محمد) ثم الحسن بن علي ثم محمد بن الحسن ثم الإمامة باقية في أولاد محمد بن الحسن ثابتة إلى أن (<sup>۱۹۱۳</sup>) يخرج المهدي، وليس لأثمتهم عدد ولا نهاية بل قالوا: يجوز بعد ألف سنة وأكثر إلا أنًا نعلم لو بقي يوم واحد من أيام الدنيا أطاله الله عليه حتى يخرج المهدي ويلك الأرض ويملأها عدلاً وقسطا كما ملئت ظلمًا وجوراً.

#### [الشَمْطيّة]

الفرقة الثالثة الشمطية، نسبوا إلى يحيى بن أبي شَمُّط. وزعموا أن الإمام بعد رسول الله صلى الله عليه وآله على بن أبي طالب ثم الحسن ثم ٢٠

الشمطية-قابل بمقالات الاشعري ص ٢٧؛ الحور العين ص ٢١٧؛ وبفرق الشيعة، ٦٥-٦٥.

۱ أحمد: محمد – ص

۲ الساباطي: البساطي - ص

۲ ثم: بن - ص

الحسين ثم علي بن الحسين ثم محمد بن علي ثم جعفر بن محمد ثم [114] محمد بن جعفر باقية إلى محمد بن جعفر باقية إلى أن يخرج المهدي فيملك الأرض وعلاها عدلاً كما ملئت جوراً وظلمًا وأن المهدي يكون من أولاد محمد بن جعفر.

## [الواقفيّة]

الفرقة الرابعة الواقفية. قالوا: إنّ الإمام بعد رسول الله صلى الله عليه وآله علي بن أبي طالب ثم الحسن ثم الحسين ثم علي بن الحسين ثم محمد بن علي ثم جعفر بن محمد ثم موسى بن جعفر عليهم السلام، وإنّه [ئائن] سابع الأثمة وإنّه لم يت ولا يموت حتى يملك الأرض شرقها وغربها وحتى يملأ الأرض عدلاً كما ملئت ظلمًا وجوراً وإنّه القائم المهدي. وإنما سموا الواقفية لأنهم وقفوا على موسى بن جعفر فلم يجاوزوه إلى غيره. وبعض مخالفيهم يسمونهم المطورة، ويقال: إن سبب ذلك أن رجلاً منهم ناظر يونس بن عبد الرحمن، وهو من القطعية، فقال له يونس: لأنتم أهون علي من الكلاب المطورة، فلزمهم هذا الاسم. والقطعية هم المفضلية، [ثنا النه على بن موسى، موسى، بن جعفر وقالوا: إنّه مات وإنّ الإمام بعده ابنه على بن موسى،

س ١٠ وما بعد قابل بمقالات الاشعري ص ٢٨-٢٩: وإن موسى بن جعفر حي لم يمت ولا يوت حتى يلك شرق الارض وغربها حتى يملاً الارض عدلا وقسطا كما ملت ظلما وجورا وهذا الصنف يدعون الواقفة لانهم وقفوا على موسى بن جعفر ولم يجاوزوه الى غيره ويعض مخالفي هذه الفرقة يدعوهم الممطورة وذلك أن رجلا منهم ناظر يونس بن عبد الرحمن ويونس من القطعية الذين قطعوا على موت موسى بن جعفر فقال له يونس انتم اهون عليً من الكلاب الممطورة فلزمهم هذا النبز، وبالحور العين ص ٢١٨-٢١٩؛ وقالت فرقة أن

<sup>٬</sup> مخالفيهم: مخالفتهم – ص

۲ أن رجلا: رجل - ص

وقد سُمّى الأحمدية قطعية أيضًا لأنهم قطعوا على وفاة موسى بن جعفر.

## [الأحْمَديَّة]

الفرقة الخامسة الأحمدية، نسبوا إلى إمامهم أحمد بن موسى. قالوا: إنّ ه الإمام بعد رسول الله صلى الله عليه وآله علي بن أبي طالب ثم الحسن ثم الحسين ثم علي بن الحسين ثم محمد بن علي ثم جعفر بن محمد ثم موسى بن جعفر ثم أحمد بن [ و الحد الله علي الله علي أن الإمامة باقية في أولاد أحمد بن موسى إلى أن يخرج المهدي، وهم اليوم يرجعون إلى عدد كبير، وهم يُحلون المتعة ، وأكثر الإمامية يحلونها.

وقد اجتمعت الإمامية كلها على أن العالم لا يخلو من الإمام، وأن للإمام معجزات كمعجزات الرسل، وأنّه لا يجوز لأحد الخروج على السلطان الجائر أو العادل وإن قُتل في منزله إلى أن يخرج المهدي فيمدّه الله بالملائكة كما أمدّ نبيه يوم بدر، وأن علم الأئمة إلهامي لا اكتسابي، وزعموا [أناأ] أن المتعة حلال إلى يوم القيامة، وأن الحسين قتل وابنه على ابن سبع سنين وكان في ذلك الوقت إمامًا مفترض الطاعة عالماً بجميع ما يعلمه الأئمة. كذلك قال بعض

موسى بن جعفر حي لم يمت ولا يموت حتى يملأ الارض عدلا وانه القائم المهدي المنتظر عندهم وهذه الفرقة تسمى الواقفة وتسمى ايضا الممطورة لان رجلا منهم ناظر يونس بن عبد الرحمن وهو من القطعية فقال له يونس لانتم انتن على من الكلاب الممطورة.

س ١٦ وما بعد قابل بمقالات الاشعري ص ٣٠-٣١: واختلفت الروافض القائلون بامامة محمد بن علي بن موسى بن جعفر لتقارب سنه ضربا من الاحتلاف آخر وذلك ان اباه توفى وهو ابن ... اربع سنين هل كان في تلك الحال اماما واجب الطاعة على مقالتين: فزعم

١ المتعة: الميعة -- ص

۲ اکثر: اکر - ص

المفضلية في محمد بن علي بن موسى لأن أباه توفي وهو ابن أربع سنين أنه كان في تلك الحال إمامًا مفترض الطاعة عالماً عا يعلمه الأثمة من الأحكام والحلال والحرام وغير ذلك من الأمور التي يجب استفتاؤه (فيها) من الحوادث والائتمام (به) ويصلح كما (حكان) غيره من [اعال الأئمة الصادقين الماضين، وزعموا أن تقارب السنّ وتقادمها ليسا من تكامل العلم ونقصه ومن الصلاح للإمامة وعدم الصلاح لها في شيء لأن ذلك عندهم قد يجوز أن يعلم الإمام جميع العلوم في أقرب المدة فضلاً عن أربع سنين. وزعم البعض الآخر أن محمد بن علي في تلك المدة إمام على معنى أن الأمر له وفيه دون سائر أهل بيته وأنه ما يصلح لذلك الموضع في ذلك الوقت أحد غيره، فأما أن يكون اجتمع فيه [العلم عين أن يؤمّهم في تلك الحال ولكن الذي المتقدمين فلا، وزعموا أنه لم يكن يجوز أن يؤمّهم في تلك الحال ولكن الذي يتولى الصلاة وينفذ أحكامهم في ذلك الوقت غيره من أهل الفقه والدبن والصلاة إلى أن يبلغ هو مبلغ من تصلح هدايته.

فهؤلاء الفرق التي قد ذكرناهم قد اختلفوا. فأقول: إنَّ علم الفقه

بعضهم انه كان في تلك الحال أماما واجب الطاعة عالما عا يعلمه الاتمة من الاحكام وجميع امور الدنيا يجب الاقام والاقتداء به كما وجب الاقام والاقتداء بسائر الاتمة من قبله وزعم بعضهم أنه كان في تلك الحال اماما على معنى أن الامر كان فيه وله دون الناس وعلى أنه لا يصلح لذلك الموضع في ذلك الوقت أحد غيره وأما أن يكون اجتمع فيه في تلك الحال ما أجتمع في غيره من الاثمة المتقدمين فلا وزعموا أنه لم يكن يجوز في تلك الحال أن يؤمهم ولكن الذي يتولى الصلاة لهم وينفذ أحكامهم في ذلك الوقت غيره من أهل الفقه والدين والصلاح الى أن يبلغ المبلغ الذي يصلع هذا فيه.

ا يجب: تجب – ص

۲ کما: ۱۱ - ص

اليسا: ليستا - ص

والشرائع والأحكام ينقسم على ثلاثة أقسام. فأول قسم منها منسوب إلى الحديثية وهم أصحاب القول بأن الطاعات كلها إيمان، والقسم الثاني منسوب [٧٤٧] إلى أصحاب الرأي وهم أصحاب القول بأن الطاعات ليست من الإيمان، والقسم الثالث منسوب إلى الشيعة وهم أصحاب القول: إنَّ الإمام بعد رسول الله صلى الله عليه وآله على بن أبي طالب. وإنَّ <أصحاب> هذه الأقسام الثلاثة من الفقه والشرائع والأحكام المختلفين في الفقه والشرائع والحدود والأحكام على أربعة أصناف، أصحاب الحديث وهم الذين اعتقدوا جميع أقاويل رؤسائهم في التوحيد والعدل والوعد والوعيد والفقه والشرائع والحلال والحرام [مناأ] وغيرها ولم يخالفوهم في شيء مما سمعوا عنهم وروي عنهم؛ والصنف الآخر أصحاب الرأى وهم الذين تقلدوا جميع الأقاويل لرؤسائهم في الفقه والشرائع الأحكام والوعد والوعيد والحدود والعدل والتوحيد والإمامة وغير ذلك وكانوا عليها ولم يخالفوهم بشيء مما روي عنهم وسمعوا منهم؛ والصنف الثالث الشيعة وهم الذين اعتقدوا جميع دعاوى أئمتهم ورؤسائهم في الفقه والشرائع والأحكام والتوحيد للأوالعدل والوعد (١٤٨٠) والوعيد ولم يخالفوهم بشيء مما سمعوا منهم ويفتي عنهم؛ والصنف الرابع وهم أصحاب الحق وهم <اعتزلوا> الذين افترقوا على سبعين فرقة، وإنّهم بعدوا عن اعتقاد أقاويل رؤسائهم وساداتهم وآبائهم واجتهدوا في النظر وطلب الحق واختاروا من كل مذهب قولاً يوافقهم ودعوى تتجه في عقولهم واعتقدوا من التوحيد والعدل والجبر والإرجاء والوعد والوعيد والإمامة والبيعة والشرائع والأحكام والحرام والحلال ما أدركها عقول°كل [١٤٠١] فرقة منهم وأوجبها

۱ قسم: کل قسم – ص

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> والتوحيد: والفقه والتوحيد - ص

<sup>&</sup>quot; النظر: النطق - ص

اواختاروا: واختلفوا – ص

و عقول: قبول – ص

نظر كل صاحب منهم، واحتجوا بقول الله عز وجل: «فبَشُرْ عبَاد الذينَ مَدَاهُمُ اللهُ وَأُولَئِكَ هُمْ أُولُوا يَسْتَمِعُونَ القَوْلَ فَيَتُبِعُونَ أَحْسَنَهُ أُولَئِكَ الذينَ هَدَاهُمُ اللهُ وَأُولَئِكَ هُمْ أُولُوا الألْبَابِ» [١٧/٣٩-١٨]، ونبذوا قول رؤسائهم وآبائهم وراء ظهورهم وقالوا: إنما ذم الله الكفار في قوله: «اتّخذُوا أحْبَارَهُمْ وَرُهْبَانَهُم أُربَّابًا مِنْ دُونِ الله » [٢١/٩]، وقسوله: «إنّا وَجَدْنًا آبَاءَنَا عَلَى أُمَّة وَإِنّا عَلَى آثَارِهِم مُقتَدُونَ » [٢٧/٤٣]، ليكون لنا توبيخًا وتأديبًا ونهياً عن الاقتداء [٢٠٠٠] بهم، ولو قلدنا مذهب رؤسائنا بلا نظر ولا اجتهاد واعتقدنا أديان آبائنا بلا بلا بعاب عقل ولا إلزام حجة كنا قد اقتدينا بالكفار الذين نهانا ربنا عز وجل عن الاقتداء بهم.

قال صاحب الكتاب: وإنما قلنا في صدر كتابنا هذا: إن أهل الظاهر اختلفوا على ثلاثة أقاويل، أحدها القول بأن الطاعات كلها إيمان وثانيها حالقول بأن الطاعات والشرائع والبيعة ليست من الإيمان وثالثها القول بأن الإمام بعد رسول الله صلى الله عليه وآله علي بن أبي طالب عليه السلام لأن الأمام بعد رسول الله صلى الله تعالى في كتابه هي هذه الأقاويل الثلاثة، وذلك قوله عز وجل: «أطيعُوا الله وأطيعُوا الرسُولَ وَأُولُوا الأمْرِ منكُمْ» [٤/ ٥٠]، فإن الإيمان هو طاعمة الله وقب والاعتقاد بأن الأرض لا تخلوم من حجة لله على خلقه هو طاعمة أولي الأمر.

۱ ذم: دمر – ص

۲ آبائنا: ارائنا - ص

<sup>&</sup>quot; الذين: الذي - ص

<sup>&</sup>lt;sup>،</sup> قال صحاب: وقال اصحاب - ص

<sup>\*</sup> البيعة: السع – ص

۲ فان: وان – ص

الشرائع: للشرائع – ص

<sup>&</sup>lt;sup>۸</sup> تخلو: يخلو - ص

ثم إنًا لما رأينا المتفقين على أن الطاعات ليست من الإيمان افترقوا على أربع وعشرين فرقة، ثم رأينا أن المتفقين على <أن> الطاعبات كلها إيمان أربع وعشرين فرقة، ثم [ ٥٠٠٠] رأينا المتفقين على أن الإمام بعد رسول الله صلى الله عليه وآله على بن أبي طالب عليه السلام اختلفوا بعد ذلك في إمامة أولاده أيضًا على أربع وعشرين (فرقة)، فقد حكمنا بذلك أن الإمام الحق بعد رسول الله صلى الله عليه وآله على بن أبي طالب صلوات الله عليه، وأنه وأولاده هم أولو الأمر من بعد خروج النبي صلى الله عليه <وآله>، من هذا العالم إذ كان الاتفاق والاختلاف في أمر الله عز وجل والرسول صلى الله اليه وآله (على فرقتين) وفرقة عَلىُّ تكون فرقتهما الشالثة ١، (ثم) إنَّا لما رأينا ( أنه أا اختلاف الأمة بدءً على ثلاثة أقاويل كما بينا في صدر كتابنا هذا ا علمنا 'أن لا بد لها من رابع يتألف الجميع كتألف الأصول الثلاثة التي هي الأساس والناطق واللوح في الرابع الذي هو القلم إذ "كانوا جميعًا مبروزين فيه كما أن الأقاويل الثلاثة كانت مبروزة في علم الباطن، وذلك لأن قرل من قال: الإيمان قول بلا عمل، صحيح لأنه إذا أراد الوحدة التي هي" علة جميع الخلاتق الروحانية والجسمانية ، فكما أن من التصديق ظهر القول ١٥٠ والعمل كذلك من الوحدة (٧٠٥١] أبدع القلم واللوح لأن الأشياء المبروزة في القلم خرجت باللوح من حد القوة إلى العمل، والقول مقابل القلم والعمل مقابل اللوح والتصديق مقابل الوحدة، والتصديق ألطف وأخفى من العمل كذلك القلم

الكون فرقتهما الثالثة: عود فرقهما والثالث - ص

٢ علمنا: علمه الا - ص

۲ كتألف: كالف - ص

² في: و - ص

اذ: اذا - ص

۲ التي هي: الذي هو - ص

الروحانية والجسمانية: الروحاني والجسماني - ص

ألطف من اللوح؛ وكذلك قول من قال: الإيمان لا يزيد ولا ينقص، صحيح لأنه أراد بذلك القلم لأنه تام لا يحتمل الزيادة ولا النقصان. ألا ترى أن المعتقد بأن الإيمان لا يزيد ولا ينقص هو المعتقد قولاً بلا عمل قصح بذلك ما قلنا: إنّه أراد القلم وحده [ ٢٠٠١] دون اللوح؛ وكذلك حقول> من قال الإيمان يزيد ولا ينقص، صحيح لأنه أراد بذلك اللوح لأنه أبداً في الزيادة وهو الزائد وينتهي يوم ظهور القيامة ليالي النقصان، ومن هاهنا قيل: إنّ نعيم الجنة يزيد ولا ينقص؛ وكذلك قول من قال: الإيمان يزيد وينقص، صحيح لأنه أراد بذلك التأييد الذي هو الجد والفتح والخيال لأنها تزيد في الناطق وتنقص في الأساس والإمام؛ وكذلك قول من قال: القرآن مخلوق، صحيح لأنه أراد بذلك القرآن الذي عبر به [ ٢٠١٠] رسول الله صلى الله عليه وآله بلسان عربي مبين، وقول من قال: القرآن كلام الله ليس بمخلوق، صحيح لأنه أراد بذلك كلمة الله الأولى التي هي مجمع الأيسيات كلها ليس" بخالق لأنه مبدع بالقوة لا بالفعل.

فالسابق إنما عمو المبدع بالأمر من الباري جل وعز والأمر هو الإبداع والإبداع هو الأزل ، ولولا أن المبدع هو الأزلي لم يكن ليوجب إذا الخلود في الأرض إذا اغتذينا في الدنيا من آثاره ، فلما علمنا أن نصير أبديًا يومًا ثبت أنّا نغتذي من آثار الأزل الذي ("" أن هو أمر الله بواسطة الأزلي الذي هو المبدع. والفرق بين الأزل والأبد أن الأزل حيقال لما تقدم والأبد لما تأخر،

١٥

۱ تام: تامر - ص

۲ وینتهی: وسمی – ص

<sup>&</sup>quot; ليس: ايس - ص

ءُ اغا: اذا – ص

الازل: الازلى - ص

<sup>&</sup>lt;sup>٦</sup> اثاره: اثارة - ص

۲ لما تقدم: لما تاخر بقدم – ص

فالمبدَع ليس بخالق، أي ليس منه الإبداع بل هو المبدع، فلا يجوز أن يضاف الإبداع إليه، وليس بمخلوق لأن المبدَع علة لجميع المخلوقات والأيسيات، والأيسيات والأيسيات والأيسيات والأيسيات كلها معلولة به والعلة غير المعلول، فليس هو إذا بمخلوق لأن الخلق به وقع في الأيسيات كلها. ووجه آخر أن المخلوق الذي هو خلق من شيء فالمبدَع اذا ليس بمخلوق لأنه أبدع لا من شيء. وقول ["١٥٠٠] هم من قال: القرآن كلام الله وإنّه بين السماء والأرض وإنّه مخلوق، صحيح لأن الخلق في اللغة هو التقدير. قال زهير بن أبي سلّمَي: [كامل]

# ولأنْتَ تَفْرِي مَا خَلَقْتَ وَبَعْـــ/ـــضُ القَوْمِ بَخْلُقُ ثُمُّ لا يَفْرِي

فأراد بذلك أن الذي استفاده ‹الناطق› مقدر 'كما قال الله عز وجل: «وَ < إِنْ مِنْ شَيْء إِلا ﴾ عِنْدَنَا خَزَائِنُهُ وَمَا نُنَزِّلُهُ إِلا بِقَدَر مَعْلُوم » (٢١/١٥]، ثم إِنّ الناطق قدر الذي استقاده مقدرا بظاهر ألفاظه الكثيفة وأفاد من دونه من حدوده مقدرا لهم على الأعيان الحقيقية، [ ''٥١ ] فهي مقدرة كلها عليها كلمة بكلمة. يصدق ذلك قوله عليه السلام: ما نزلت علي آية إلا ولها ظهر وبطن ١٥ ولكل حرف حد ولكل حد مطلع، أي ما استفاد به الناطق شيئًا من البركة اللطيفة إلا أبرزه بظاهر ألفاظه مقدراً على الأعيان الحقيقية وأنه حد لكل مَن بعده من الأثمة واللواحق حداً لا يجوزونه وقدر لهم قدرا " يعرفون به حدودهم المقدرة ، ولذلك قال أمير المؤمنين على عليه السلام: ما هلك امرؤ عرف قدر نفسه، [ ''' ] ألا إنّ الخير كل الخير لفي ° من يعرف قدره، وكفى ٢٠

۱ مقدر: مقدرا – ص

الاثمة واللواحق: الاثتمار اللواحق - ص

<sup>&</sup>lt;sup>۳</sup> قدرا: مقدرا – ص

المقدرة: المقدورة - ص

<sup>&</sup>quot; لفي: كفي - ص

بالمرء جهلاً أن لا يعرف قدره، أي أن كل من وقف على تأويل ونال البركة فقُدر منها بحد لا يجوزه. فأصغر الحدود المستجيبون يمر فوقه المأذون ثم الأجنحة ثم اللواحق (ثم الأئمة) ثم الأسس ثم النطقاء، فليس لأحد أن يجوز حَدُّهُ المقدّر له، وإن تعدى ذلك فقد صار في طبقة الهمج الرعاع الجهال الذين لا حدود لهم ولا مراتب مقدرة، وقوله: ولكل حد مطلع، أي كل ذي حد بحده مطلع من دونه على [ ١٠٥٠] ما يستفيده من فوقه على مقدار حده. وقال الله عز وجل: «وَتلك الأَمْقَالُ نَضْرَبُهَا لِلنَّاسِ وَمَا يَعْقِلْهَا إِلاَّ العَالِمُونَ» [74/ ٤٣]، أي أن الناطق قدّر ما استفاده من البركة اللطيفة بظاهر ألفاظه على الأعيبان الحقيقية للناس من بعده، ولذلك قبال الله عز وجل: «نَزَلَ به الرُّوحُ الأمينُ عَلَى قَلْبكَ »، يعنى البركة التي استفادها ' الناطق من جهة الأصلين ا «لِتَكُونَ مِنَ المُنذَّرِينَ بِلِسَانِ عَرَبِيٍّ مُبِينِ» [١٩٣/٢٦]، يعني ما قدره الناطق بظاهر ألفاظه على الأعيان الحقيقية فلا يعقلها ("٥٠٠) إلا من قصد إليها من الحدود الذين سميناهم دون الجهلة من المستمعين منه، فهم يستنبطون من تلك الألفاظ المقدرة <ما> يفيد كل واحد من دونه من المتصلين به على قدر ما قسم لهم في مراتبهم لا يتعدُّون ذلك مقتبسين مما قدره الناطق مؤيدين بالبركة والإلهام تقديراً سويًا حتى تتم الخلقة إلى آخرة الدور. وقول من قال: القرآن بين السماء والأرض وإنّه غير مخلوق، صحيح وإنّه أراد بذلك أن الذي قدره الناطق بظاهر ألفاظه وبالتأبيد [١٠٥٦] الجاري من عند الأصلين غير الذي ادعاه الأضداد من دعاويهم الكاذبة الباطلة غير المقدرة المجردة دون الحقائق وغير ما دعوا إليه من مراتبهم التي جعلوها لأنفسهم ظاهراً.

وكذلك جميع الأقاويل التي اختلفت الأمة فيها من التوحيد والعدل والجبر والاختيار والوعد والوعيد والشرائع والأحكام والحلال والحرام والفرائض والسنن والأمور والمناهي والحدود والقصاص إذا صرفتها في التأوبل

۲+

۱ استفادها: استفاده – ص

<sup>&</sup>lt;sup>۲</sup> الجبر: الخبر - ص

ونظرت فيها بعين الإنصاف و ٢٥١٠] وقفت على حقائقها فقد عدمت الاختلاف فيما بينها '، ولذلك قال رسول الله صلى الله عليه وآله: لا تجتمع أمتى على الضلالة. فالأمة هاهنا هم المؤمنون دون المسلمين لأنهم اجتمعوا على الإيمان والإسلام جميعًا وأقروا أن جميع أقاويل المسلمين حق وصدق وليس لاختلافهم فيما بينهم وتكفير "بعضهم بعضًا وتبرئة بعضهم من ٥ بعض معنى غير جهلهم بحقائق دعاويهم وأقاويلهم، فهذا الاجتماع آكد من هذا وأبين من اتفاقهم مع كل فرقة (أمن فرق جميع الأمة. وقال رسول الله صلى الله عليه وآله: اختلاف أمتى رحمة. <الأمة> هاهنا المسلمون دون المؤمنين لأنه لولا اختلافهم وتبرئة بعضهم من بعض لما طلب أحد الحق الذي يكون به الائتلاف والاتِّفاق والاجتماع، ولذلك قال رسول الله صلى الله عليه . وآله: طلب العلم فريضة على كل مسلم، ولم يقل: على كل مؤمن، لأن المسلم الذي وقع في الاختلاف والشكوك والمناقضات فأوجب الله عليه طلب العلم الذي يحويه مما وقع فيه، والمؤمن (٧٥٠٠) مستغن عن طلبه لأنه قد ظفر بالعروة الوثقى التي لا انفصام لها واعتصم بحبل الله الذي أدناه المستجيب، وأعلاه وأخذ السلسلة المرسلة في بني إسرائيل إلى من استطاع أخذها وكان من المصدقين.

فلما اتفقت الأقاويل الثلاثة والفرق المتشتتة <و>الأهواء المختلفة والمذاهب المفترقة عند صرفها إلى علوم الباطن، علمنا أن انشعابها كان منها، فلذلك اتفقت عند رجوعها إليها، لأن العقل كذا يوجب، وذلك أنّا نعلم أن الواحد يكون مجمعًا للكثرة ومركزاً [ ١٩٥٨] للأعداد، فثبت عا قلنا أن أصل الدين كان

<sup>&#</sup>x27; بینها: بینهما - ص

۲ لیس: بیست – ص

<sup>&</sup>quot; تكفير: يكفر - ص

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> وأعلاه: وأعلاها - ص

<sup>°</sup> علوم: علم – ص

واحداً ومنه انشعبت المذاهب والفرق، فمتى ما أصيب الأصل انضم إليه كل ما انشعب عنه وما تشبّه إلا بقدره فقد جمع الله بتقديره ' فيها صورة الشجرة والشمر ' والأوراق والقيشور، وإذا برز من حيد القوة إلى حد الفعل تجده "لا يشبه الأصل بل قد يفترق أنواعًا مما عددنا إلا أنه في آخره يُخرج بذوراً في جوف الثمرة هي° مثل البذرة التي كان ينشأ كلها منها قد جمعت كل واحدة · · · منها ما كانت جمعت [٩٠٠٠] الأولى. فدلت هذه الحال الموجودة أن الذي عددنا كلها كانت مستجنَّة في البذرة الأولى بعلم صانعها، ودل أن كل شيء يكون تولده من شيء إن اختلف وانشعب في وسط أموره يعبود آخراً إلى أوله الذي كان منه. فيهذا الدليل علمنا أن كل ما حدث فيما بين الأمة من الاختلاف كان ذلك مبذوراً في أصله معلومًا عند مؤلف الشريعة، ولو لم يكن عنده معلومًا لما قال: ستفترق أمتى على ثلاث وسبعين فرقة. فمن نال علمه من [١٠٥٨] جهة مؤلفه وصل به إلى الائتلاف الذي انتسب عليه كل واحد منها إلى أصله حتى يعود كما كان. وكما قلنا فيما تقدم من كتابنا هذا: إنَّه لا بد للأقاويل الثلاثة من قول رابع يتأول الأقاويل الثلاثة، كذلك نقول: ^ إنّه لا بد للمذاهب الأحد عشر من مذهب ثاني عشر ينبِّه بتأليف الجميع إذ كانت تمامية الحساب وانتهت الأشياء في الآفاق والأنفس إلى الحال الثاني عشر كالبروج والجزائر الاثنى عشر والأعصار الاثنى عشر [٢٥٠٠] وغير ذلك مما

۱ بتقدیره: بقدرته - ص

<sup>&</sup>lt;sup>٢</sup> الثمر: النمو - ص

۳ تجده: بحده – ص

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> لا يشبه الاصل: لا تشبه الفعل - ص

<sup>°</sup> هي: هو – ص

<sup>&#</sup>x27; آخرا: آخریا - ص

<sup>&</sup>lt;sup>۷</sup> عنده: عندهم – ص

<sup>^</sup> نقول: يقول - ص

٥

يطول كتابي هذا بذكره. وكذلك لا بد للفرق الاثنتين والسبعين من فرقة بهم يتألف الجميع ويخرجون من الشرك والحيرة وينجون من الاختلافات والمناقضات. فكما أن الأقاويل الثلاثة <هي> المذاهب الإحدى عشر والمذاهب الإحدى عشر حمي> الفرق الاثنتان والسبعون كذلك القول الرابع هو المذهب الثاني عشر هو الفرقة الثائثة وسبعين.

١ الاثنتين: الاثنين - ص

الثلاثة (هي> المذاهب والاحدى عشر والمذاهب الاحدى عشر (هي> الفرق: الثالثة والمذاهب الاحدى عشر هو المذهب الاحدى عشر والفرق -- ص

# فهرس باب الشيطان الاعلام والفرق والاماكن

الاباضية ۲۸، ۲۹، ۳۰ ابراهیم ۷۷، ۹۷، ۹۷، ۱۹۲ ابراهيم بن الحكم ٩٤ أبراهيم بن عبد الله بن الحسن بن الحسن بن على بن ابي طالب ١٠٩ أبراهيم بن محمد بن على بن عبد الله بن عباس ۱۰۵، ۱۰۵ الاثنى عشرية ١٠٢، ١٠٩، ١٢٢ آدم ۲۲، ۲۹، ۷۷، ۱۰۱، ۱۱۱، 119.112 ابن اباض، عبد الله، ۲۸ ابن اصرم، یحیی، ۲٤ ابن جعشم ۷۵ این حنیل ۳۸ ابن دكين، الفضل، ٩٤ ابن سبأ، عبد الله، ١٠٦ این عباس ۱۰۷ ابن عجرد، عبد الكريم، ٢٣-٢٤ ابن کرام، محمد، ۵۵، ۵۵، ۵۳ ابن كلاب، عبد الله، ٥٢، ٥٣ این مسعود ۷، ٤٩ ابن معاذ الرازي ٦٦ ابریکر ۳، ۵، ۹، ۱۳، ۳۵، ۳۳، ٧٧، ٨٧، ٠٤، ١٥، ٤٢، ٥٢، ٧١، ٤٨، ٨٦، ٨٦، ٨٨، ه٠١، ابن ناوس، عبد الله، ۱۲۲

ابر بیهس هیصم بن جابر ۳۰

ابو الجارود زیاد بن ابی زیاد ۹۳ ابو جعفر المنصور ۱۰۵، ۱۰۵ ابو جهل ۳۷ ابو حنيفة النعمان بن ثابت ٣٨، ٥٤، 10 . AL ابو زمعة بن ماجد ۱۱۷ ابو سلمة حفص بن سليمان الخلال، ابو شمر ۸۰ ابو شمر سالم بن شمر ۸۷ ابو صادق ۱۱۷ ابو صباح بن محمد ٥٠ ابو کامل ۱۰۵ ابو كرب الضرير ٩٩ ابر مسلم ۷۷، ۷۸ ابو المضر ٧٩ ابو منصور العجلي ١٠٨، ١٠٨، ١٠٩ ایو موسی ۲۰ ابو هاشم عبد الله بن محمد بن الحنفية ۸۷,۰۱۱، ۱۰۱، ۲۰۱، ۳۰۱ ابو الهذيل محمد بن الهذيل العلاف 10-12 ابو هر ٦ ابو هريرة ٧٥ الاجتهادية ٨٩-٨٠ احمد بن حنبل ۳۸ احمد بن محمد بن خلف ۹۶

احمد بن موسى ١٢٥، ١٢٥

احمد المستعين ١٠٥ الاحمدية ١٢٥ الازارقة ٢١، ٢٥، ٢٦ اسحاق بن عمرو ۹۹ الاسحاقية ٩٩-٠٠١ اسرافیل ۹٦ الاشعرى، على بن اسماعيل، ٥٣-٥٤ الاشعرية ٥٣-١٥ اصحاب الحق ١٢٧ اصحاب الرأى ٨٤-٨٦، ١١٨، ١٢٧. اصحاب الفضاء ١٤-٦٥ اصفهان ۱۰۲ الامامية ١٢١-٢٢١ انس بن مالك ٧ اهرمن ۱۲۰ اهل الباطن ٨ أهل الاجتهاد ٢٢ امل الظامر ٨، ١٢٨

البترية ٩١-٩٣ بخارى ٧٨ البدعية ٢٤-٢٥ البرقي، ابو محمد عبد الله بن عمار، ٦ بزيغ بن يونس ١١٢ البزيفية ١١٦ البشرية ٨١-٩١ بشر بن المعتمر ابو سهل البغدادي ٨٨-١٩ البطيخية ٤٥-٤٤ البطيخية ٤٥-٤٤

بكير بن ماهان ١٠٤

اورمزد ۱۲۰

بيان بن سمعان ٦٧، ٦٨ البيانية ٦٧–٦٨ بيت المقدس ٥٦ البيهسية ٣٠–٣١

> الثعالبة ٢٦-٢٧ ثمامة بن الاشرس ١٩

جابر بن عبد الله ۱۱۵ الجاحظ، ابو عثمان عمرو بن بحر، ۱۹– ۲.

۲۰ الجاحظية ۲۰-۱۹ الجارودية ۹۳-۹۳، ۹۵، ۹۸ جبرئيل ۷۱، ۷۳، ۷۵، ۹۹، ۱۱۰، ۱۱۲ جحدر بن محمد التميمي ۸۹

جحدر بن محمد التميمي ٨٦ جعفر بن ابي طالب ١٠٢ جعفر بن محمد بن علي بن الحسين ٩٧،

111, 171, 171, 471, 471, 371, 671

جعفر المتوكل ١٠٥

جهم بن صفوان ۲۱، ۲۲–۲۵، ۵۰،

الجواليقي، هشام بن سالم بن عمرو، ٦٠ الجواليقية ٦٠-٦١

الحبية ٦٥-٦٧ الحديثية ٣٥-٤٠، ٦٢، ١١٧، ١١٨، ١٢٧ حذيفة بن اليمان ١١٧

> الحربية ۱۰۱-۲۰۱ الحسن بن حي ۹۱،۹۱

الخوارج ۲۰-۳۲، ۱۱۷

داود بن علي بن خلف الاصبهاني ٣٩-٤٠

الداودية ٣٩-٤٠ دحية ٧٥ الدكينية ٩٤-٩٤

الرافضة، الروافض، ٥٩، ٧٢، ١٢١ الروندية ١٠٤–١٠٥

الزبير ۳۷، ۳۹، ۵۰، ۸۵ زرار بن اعين سنسن ۷۱ الزرارية ۷۱–۷۶ الزهرة ۸۳ زهير بن ابي سلمی ۱۳۱ زياد بن الاصفر ۲۷ زيد بن الحسين بن علي ۹۵، ۹۳، ۹۷، الزيدية ۹۱–۹۸، ۱۲۱

> الساباطي، عمار، ۱۲۳ السبائية ۲۰۱–۱۰۷ سعد بن ابي وقاص ٤٠ سقيفة بني ساعدة ۳۷ سليمان الاعمى ۱۰۶ سليمان بن جرير ۹۱ سليمان بن كثير ۱۰۶ سمرقند ۵۰ السيد الحميري ۲، ۱۱۵

الشافعي، محمد بن ادريس، ٣٧-٣٨ الشافعية ٣٧-٣٨ الحسن بن علي بن ابي طالب ٦، ٩٣، ٩٩، ٩٨، ٩٧، ٩٦، ٩٥، ٩٩ ١١١، ١١٢، ١١٧، ١١٩، ١٢١ ١٢١، ١٢٢، ١٢٢، ١٢٢ الحسن بن علي بن محمد بن علي بن

موسى بن جعفر ۱۲۳، ۱۲۳ الحسن بن علي بن محمد بن الحنفية ۱۰۰

۱۰۰ الحسن بن معاویة ۱۰۲ الحسن البصري ۲۵، ۵۷، ۱۱۸ الحسن النجار ۲۵، ۵۲ الحسنیة ۱۵ الحسنی بن ابی منصور ۱۰۹

الحسين بن على بن ابي طالب ٩٣، ٩٤، ٩٠، ٩٥، ٩٦، ٩٧، ٩٨، ٩٩، ٩٠، ١٠٣، ١١١، ١٠٩، ١٠٩، ١١٢،

۱۲۵،۱۲۲،۱۲۳،۱۲۲ فلا، ۱۲۵

حفص بن ابي المقدام ٢٩، ٣٠ الحفصية ٢٩، ٣٠ الحضية ٢٩ الحضية ٢٩ الحضية ٣٠ الحضاية ٣٠ الحضا

الخازمية ٢٦ خداش بن عباد ١٠٤ خراسان ٥٦، ٩٥، ١٠٤ الخشبية ٩٥ الخلال، ابو سلمة حفص بن سليمان، ١٠٣

> الخلالية ١٠٤-١٠٣ خلف بن عبد الصمد ٩٥، ٩٦ الخلفية ٩٥-٩٧

العباسية ۱۰۳–۱۰۰ عبد الصمد بن زيد ۹۳ عبد الكريم بن عجرد ۲۳–۲۲ عبد الله بن اباض ۲۸ عبد الله بن ابي عبد الله التيمي ۲۶ عبد الله بن جعفر ۱۲۳ عبد الله بن شمراخ ۲۳ عبد الله بن العباس ۱۰۰ عبد الله بن عمر ۳۸، ۰۰ عبد الله بن عمر ۳۸، ۰۰ عبد الله بن عمر ۳۸، ۰۰ عبد الله بن محمد بن اسحاق بن موسى

۱۰۳،۱۰۲،۱۰۱،۲۸۰ عبد الله بن محمد السفاح، ابو العباس، ۳۰۱، ۱۰۵ عبد الله بن مسعود ۷

عبد الله بن محمد بن الحنفية

عبد الله بن معاوية بن عبد الله بن جعفر بن ابي طالب ١٠٢، ١٠٢ عبد الله بن ناوس ١٢٢،

> عبد الله المامون ۱۰۵، ۱۰۵ عبد الله المعتز ۱۰۵

> > عبد الملك بن مروان ٩٩ العجاردة ٢٣-٢٤

> > > العراق ٦٦، ١٠٩ عزرائيل ٩٦

علي بن ابي طالب ٣، ٤، ٥، ٦، ٧، ٨، ٩، ١٩، ٢٠، ٢٠، ٣٦، ٣٧، ٣٨، ١٥، ٥٩، -٦، ٢١، ٤٢، ٥٦، ٧٠، ٧١، ٧٣، ٨٧، ٨٠، ٥٨، الشام ٥٠، ١٠٣ الشبيبية ٨٦-٨٦ الشراة ١٠٣ شعيب بن خازم ٢٦ الشمرية ٨٧-٨٩ الشمطية ١٢٣-١٢٤ شيث ١١١ الشيعة ٢١، ١٢١، ١٢٢، ١٢٨

الصابئة ٣٠ صالح بن عبد الله المعروف بقبة ٨٢ الصالحية ٨٢-٨٤ الصباحية ٥٠-٥٢ صرخاب الطبري ٩٥ الصرخابية ٩٥

> الصفرية ۲۷–۲۸ الصهاكي ٦

الضحاك بن الشاري ٣٣ الضحاكية ٣٣-٣٤ ضرار بن عمرو ٤٧، ٤٩، ٨٤ الضارية ٤٩-٤٤

الطرماح بن حكيم الطائي ١١٦ طلحة ٣٧، ٣٩، ٤٠، ٨٥ الطيارية ١١١

عائشة ۳۷، ۳۹، ۵۰، ۸۱، ۸۵ العباس ۱۱۱ العباس بن عبد المطلب ۱۰۶ الغمامية ١١٤-١١٥ غيلان بن جرير ٧٩ غيلان بن خرشة الضبي ٧٩ غيلان بن مروان ٧٩ الغيلانية ٧٩-٨١، ٨٢، ٨٥

فاطمة بنت الرسول ٩٥، ٩٧، ١٠٦، ١١٠

> فاطمة بنت ابي مسلم ٧٨ الفضل بن دكين ٩٤ الفضيل بن عبد الله ٣١ الفضيلية ٣١-٣٣

القاسم بن روند ۱۰۶ القدرية ۲۲- ۱۲۰، ۱۱۸، ۱۱۹، ۱۲۰ القسري، اسد بن عبد الله، ۱۰۶ القشرية ۲، ۲، ۲، ۵، ۷ القطعية ۲، ۲، ۲، ۲۲، ۲۲۵

> الكاملية ١٠٥-١٠٦ كثير النواء ٩١ الكرامية ٥٤-٥٦، ١١٧ الكربية ٩٩ الكلابية ٥٢-٥٣، ٥٥ الكميت بن زيد الاسدي ١١٦ كيسان ٩٨، ١٠٤ الكيسانية ٩٨-١٠٢

> > مالك بن انس ٣٦-٣٧ مالك بن الحارث ١١٧ المالكية ٣٦-٣٧ المبيضة ٧٩-٧٦ المجبرة ١١٨-١١٨

علي بن الحسن ١٠٠ علي بن الحسين بن علي ٩٦، ٩٤، ١١٢، ١٠٧، ١١٢، ١١٣، ١١٣، علي بن عبد الله بن العباس ١٠٥ على بن محمد بن على بن موسى بن

علي ين محمد بن علي بن موسى بن جعفر ۱۲۲، ۱۲۳ علي بن موسى بن جعفر بن محمد ۱۲۲، ۱۲۲، ۱۲۲

عثمان بن عقان ۱۳، ۲۰، ۳۵، ۳۳، ۳۷، ۳۸، ۳۹، ۵۱، ۲۶، ۳۵، ۸، ۸۵، ۹۲، ۵۰۱، ۱۱۷

عمار ٥١ عمار الساباط*ي* ١٢٣ عمر ١١١

عمر بن الخطاب ٣، ٥، ١٣، ٣٥، ٣٦، ٣٠، ٧٣، ٣٨، ٥١، ٦٤، ٦٥، ٧١، ٨٤، ٩٢، ١٠٥، ١١٧ عمرو بن العاص ٣٧ عبسى ابن مريم ٧، ٨، ٧٧، ٩٧،

> الغالية ١٠٥-١١٦، ١١٧ الغرابية ١١٠-١١١

111, 711, 711

المحكمة ٢٩

م ا

محمد بن جعفر ۱۲٤

محمد بن الحسن بن علي بن محمد بن

علي موسى بن جعفر ۱۱۲، ۱۲۳

محمد بن الحنفية ٧٨، ٩٩، ٩٩،

11%,1.7,1.1,1.1

محمد بن خلف ۹٦

محمد بن زياد الجليني المكوع ٨٩

محمد بن شبیب ۸۰، ۸۸

محمد بن عبد الله بن الحسن بن الحسن

بن علي بن ابي طالب ١٠٩

محمد بن علي بن الحسين ١٠٢، ١٠٧،

170 . 176 . 178

محمد بن علي بن عبد الله بن عباس

1.0.1.4

محمد بن علي بن موسى بن جعفر

177.174.177

محمد بن كرام السجستاني ٥٤، ٥٥،

10

محمد بن مسلمة ٤٠

محمد بن يعفور ١١٣

محمد الامين ١٠٥، ١٠٥

محمد المعتصم ١٠٥، ١٠٥

محمد المنتصر ١٠٥

محمد المهتدى ١٠٥

محمد المهدى ١٠٥، ١٠٥

المختار بن ابي عبيد الثقفي ٩٨ ، ٩٥

المختارية ٩٨

المدائن ٦٠١

المدينة ٣، ٧٥

المجنة ٧٩-٩٠ ١١٨، ١١٨

مروان ٦

المشبهة ٥٢-٧٩، ٦٧، ٦٨، ٤٧

معاویة ۳۹، ۲۰۱، ۱۱۳

المعتزلة ١٠-،٢، ٥٤، ٧٩، ٨٨، ٥٨، ٨٨، ٨٨، ٩٤، ٥٠، ٨٨، ١٠٠

111.1.6

معمر بن عباد السلمي، ابر عمرو، ۱۷ معمر الكوفى ۱۹۳

المعمرية ١٧، ١١٣

المغرب ١٢٢

المغيرة بن سعيد العجلي ٦٨، ٦٩، ٧٠

المغيرية ٦٨-٧١

المفضل بن عمر ۱۲۳ دور د دورورو

المفضلية ١٢٢-١٢٣، ١٢٤، ١٢٦

مقاتل بن سليمان ٦٢ المقاتلية ٦٢، ٦٧

المقنم ٧٦، ٧٧

مکة ۵۰ ۸۳

المطورة ١٢٤

منصور بن بشر الاموي ٦٤. المنصورية ١٠٧-١٠٩

المنهال بن ميمون العجلي ٧٤، ٧٥، ٩١

المنهالية ٧٤-٧٦، ١٠٤ . المهدى بن فيروز بن عمران ٧٨، ٧٩

موسى بن جعفر بن محمد بن علي بن

الحسين ١٠٩، ١٢٢، ١٢٣، ١٢٥، ١٢٤

موسی بن عمران ۷، ۲۹، ۷۷، ۹۷،

11..1.4

موسى الهادي ١٠٥، ١٠٥

ميخائل ٩٦

میکائل ۷۱، ۹۳، ۹۱۸

الميمونية ٢٤

النابتة ٢٧-٦٤ الناشيء، ابو الحسن، ٦٦ الناصر العلوي ٩٨ نافع بن الازرق ٢١ الناوسية ٢١-٢٧ النجارية ٤٦-٤٧، ٥٥ نجدة بن عامر الحنفي ٢١ النجدية ٢١-٣٣ النظام، ابراهيم بن سيار، ١٥-١٦ نوح ٧٧

هارون ۱۰۰، ۱۱۰ هارون الرشيد ۱۰۵، ۱۰۵ هارون الوائق ۱۰۵، ۱۰۵ الهذيلية ۱۵–۱۵ هشام بن الحكم الكوفي ۵۹، ۵۹ هشام بن حكيم المروزي ۷۲ هشام بن سالم الجواليقي ۲۰ هشام بن عبد الله ۷۹ هشامية ۵۲–۲۰

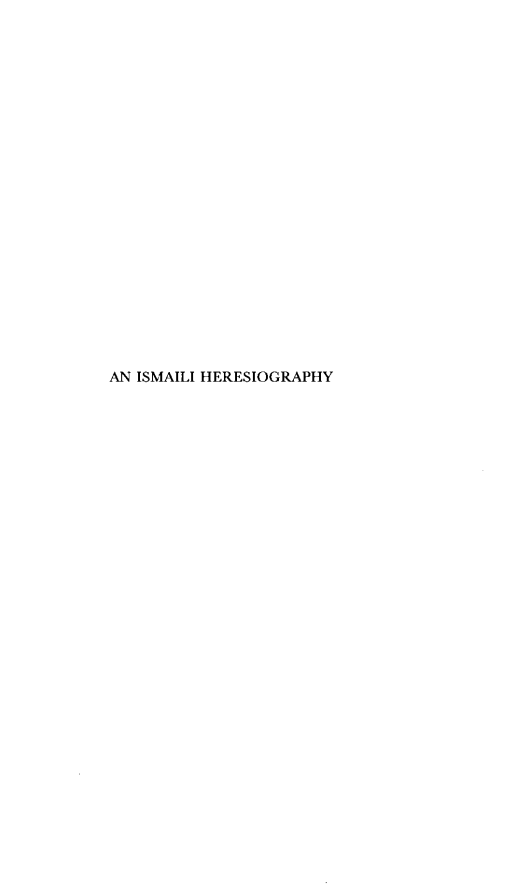
> الواقفية ۱۲۵–۱۲۵ وكيع ۱۱۷

یحیی بن ابی شمط ۱۲۳ یحیی ین اصرم ۲۶ یحیی بن زید ۹۶ یحیی بن معاذ الرازی ۲۹ یزید بن ابی انیست ۲۹

اليزيدية ۲۹–۳۰ اليعفورية ۲۰۱۳ يوشع بن نون ۲۰۰ يونس بن عبد الرحمن ۲۲۵ يونس بن عمر، امير العراق، ۲۰۹

1. 1919 Y





# ISLAMIC HISTORY AND CIVILIZATION

# STUDIES AND TEXTS

EDITED BY

ULRICH HAARMANN

AND

WADAD KADI

VOLUME 23



# AN ISMAILI HERESIOGRAPHY

# The "Bāb al-shayṭān" from Abū Tammām's Kitāb al-shajara

BY

WILFERD MADELUNG

AND

PAUL E. WALKER





BRILL LEIDEN · BOSTON · KÖLN 1998 1,6

This book is printed on acid-free paper.

MIE

# Library of Congress Cataloging-in-Publication Data

Madelung, Wilferd. An Ismaili heresiography: the "Bab al-shaytan" from Abū Tammam's

Kitab al-shajara / by Wilferd Madelung and Paul E. Walker.

cm. - (Islamic history and civilization. Studies and texts, ISSN 0929-2403; v. 23)

Includes bibliographical references (p. ) and index.

ISBN 9004110720 (cloth: alk. paper)

1. Abū Tammām Habīb ibn Aws al-Tā'ī, fl. 808-842. Kitāb al -shajara. 2. Ismailites—Doctrines—Early works to 1800.

3. Heresics, Islamic. I. Walker, Paul Ernest, 1941-

II. Title. III. Series.

BP195.I8M28 1998

98-4196 297.2'0422—dc21 CIP

# Die Deutsche Bibliothek – CIP-Einheitsaufnahme

## Madelung, Wilferd:

An Ismaili heresiography : the "Bab al-shaytan" from Abū Tammam's Kitab al-shajara / by Wilferd Madelung and Paul E. Walker. - Leiden; Boston; Köln: Brill, 1998 (Islamic history and civilization; Vol. 23) ISBN 90-04-11072-0

ISSN 0929-2403 ISBN 90 04 11072 0

Copyright 1998 by Koninklijke Brill NV, Leiden, The Netherlands

All rights reserved. No part of this publication may be reproduced, translated, stored in a retrieval system, or transmitted in any form or by any means, electronic, mechanical, photocopying, recording or otherwise, without prior written permission from the publisher.

> Authorization to photocopy items for internal or personal use is granted by Brill provided that the appropriate fees are paid directly to The Copyright Clearance Center, 222 Rosewood Drive, Suite 910 Danvers MA 01923, USA. Fees are subject to change.

> > PRINTED IN THE NETHERLANDS

# CONTENTS

| Preface                                                | vii |
|--------------------------------------------------------|-----|
| Acknowledgements                                       | x   |
| Introduction                                           | 1   |
| Abū Tammām and His Kītāb al-shajara                    | l   |
| The "Chapter on Satan" and Its Sources                 | 9   |
| The Edition                                            | 13  |
| The Translation                                        | 15  |
| Translation of the "Chapter on Satan"                  | 17  |
| The Author's Introduction                              | 19  |
| The Divisions and Sects:                               |     |
| Those who maintain that the acts of obedience are a    |     |
| component of faith:                                    | 28  |
| Mu <sup>c</sup> tazila                                 | 29  |
| Khawārij                                               | 34  |
| Hadithiyya                                             | 43  |
| Those who maintain that the laws are not components of |     |
| faith:                                                 | 49  |
| Qadariyya                                              | 49  |
| The Anthropomorphists                                  | 56  |
| Murji'a                                                | 77  |
| Those who maintain that the imam after the prophet was |     |
| 'Alī b. Abī Ṭālib:                                     | 88  |
| Zaydiyya                                               | 88  |
| Kaysāniyya                                             | 94  |
| `Abbāsiyya                                             | 97  |
| Ghāliya                                                | 99  |
| Imāmiyya                                               | 111 |
| Concluding Statement of the Author                     | 115 |
| Bibliography                                           | 125 |
| English Index                                          | 129 |
| Arabic Index                                           | ۱۳۷ |
| Arabic Text of the Bāb al-shaytān                      | ١   |

### PREFACE

The text we are publishing here for the first time is the heresio-graphicai "Chapter on Satan" from a fourth/tenth century Ismaili work called *Kitāb al-shajara*. Its author is known only by the kunya, Abū Tammām, even in the tradition of the  $da^cwa$  of his own or parallel Ismaili groups who preserve what is left of his book. Nevertheless, from internal evidence, it is clear that Abū Tammām either lived and wrote in Khurāsān or came from there or both. He was also a disciple of the famous Khurāsānī  $d\bar{a}^c\bar{\imath}$  and philosopher, Muḥammad al-Nasafi, who was executed by Samanid authorities in 332/943 and who is mentioned frequently with special reverence in various places in the *Shajara*.

The work itself certainly had an obscure history both in Ismaili circles and outside. In modern scholarship it first appeared in a truncated version under the title Kītāb al-īḍāḥ, attributed to a late Syrian Ismaili author, a certain Abū Firās al-Maynaqī. Later, virtually the same material was published a second time as the Kītāb shajarat al-yaqīn, said to be the work of the third/ninth century Ismaili dā'ī 'Abdān. Both of these are, in fact, versions of a later portion, or a second half, or possibly a "Part Two" of the Shajara. Whatever the reason behind either of these false attributions, the real author was Abū Tammām all along, as confirmed decisively by the discovery of "Part One" of the same work, although he remains himself, nonetheless, hardly better known for this, even among the later Tayyibī Ismailis, who certainly had some acquaintance with, as well as copies of, his Kītāb al-shajara, or summaries of it.

One explanation for Abū Tammām's obscurity may be tied in with the fate of another of his works, a book or treatise called the Kītāb al-burhān. It was examined personally and rejected by the Fatimid imam-caliph al-Mu'izz whose negative judgment against it was recorded by the well-known jurist-historian, Qāḍī al-Nu'mān, in his Kītāb al-majālis wa'l-musāyarāt. Al-Mu'izz's condemnation was thus generally recognized in that one case and that fact would have been difficult to ignore by members of the da'wa either then or later. Even if the later da'wa continued to preserve Abū Tammām's other writings, this one book ceased to be copied by the Fatimid Ismailis and the personal reputation of the author of the Burhān likely suffered

viii PREFACE

seriously from this criticism of his work by the imam. Moreover, Abū Tammām's affiliation with the Khurāsānī school of al-Nasafī suggests that he was originally, and possibly remained, outside of the "orthodox" Fatimid da'wa, as did many of the early dā'īs in the eastern provinces whom we now broadly class among the Qarmatians. But, despite the possible heterodoxy of his position within Ismailism, there is nonetheless a clear Ismaili provenance for Abū Tammām's Kītāb al-shajara.

It is the newly revealed "Part One" that contains the "Chapter on Satan," the importance of which, however, ranges far beyond the Ismaili context from which it derives. While the work as a whole could, it is true, contribute significantly to our knowledge of early Ismaili thought and doctrines, this one portion of it contains by itself a relatively lengthy and complete heresiography of non-Ismaili Islamic sects and that has its own distinct value. Moreover, while the theme of Abū Tammām's "Chapter" is the satans—or more properly the potential satans-in Islam who are, for him, the founders and instigators of heretical sects, and is itself couched in quite polemical language, the heresiographical account recorded in this section for each of the individual sects is not necessarily overtly informed by the same hostility. Outside of the introductory and concluding material, the "Chapter on Satan" is simply not Ismaili, nor especially indicative of Ismaili attitudes. Rather, the textual presentation of the specific seventy-two damned or erring sects that were chosen for inclusion in this heresiography is noteworthy instead for its general Shī'i and Mu<sup>c</sup>tazili point of view and is far less polemical on the whole than the author's introduction might suggest.

Using an arrangement of the seventy-two sects grouped into three sets of twenty-four according to a broad doctrinal classification which is thus far unique in Islamic heresiographical writings, Abū Tammām provides us an early witness to a version of this genre which, while itself not isolated (and certainly not simply Ismaili), offers a wealth of new information on many of the sects he covers. His system of classification is, therefore, of interest in and of itself but there is a great deal more in the details given for each sect. In several cases, moreover, his account stands alone at present because there exists currently no other information about the sect in question. Also we can see that the ultimate source of much of this new material was the *Maqālāt* of the highly important and influential Mu'tazilite author, Abu'l-Qāsim al-Balkhī (al-Ka'bī), whose own heresiography is presently known only

PREFACE ix

from one published section, that on the Mu'tazila. In the unfortunate absence of the rest of it, Abū Tammām's work assumes special importance since it provides what is likely a distillation of information from it, even though re-arranged here and given a pronouncedly Shī'ī perspective which it cannot have had in its original form.

Initially, my own personal interest in the Shajara was limited to the evidence in it of al-Nasafi's seminal Kitāb al-Maḥsūl and other related philosophical texts from the early Ismaili da'wa. An investigation of that problem led, however, to uncovering the true identity of the author and his work. Results of that research first appeared in an article entitled "Abū Tammām and His Kītāb al-shajara: A New Ismaili Treatise from Tenth Century Khurasan" in the Journal of the American Oriental Society (114 [1994], pp. 343-352). Later I published an additional study on heresiographical material from the Shajara, this time specifically on the content of the "Chapter on Satan." That article, "An Isma'ili Version of the Heresiography of the Seventy-two Erning Sects" was published in Medieval Isma'ili History and Thought, edited by. F. Daftary (Cambridge University Press, 1996, pp. 161-177).

While the whole Arabic text of the Kītāb al-shajara probably ought to be edited and published, the "Chapter on Satan" possesses its own value separate and apart from the rest of the book. Moreover, although one manuscript of "Part One" of the Shajara exists and can be examined by scholars, we have no current knowledge of or access to the balance of the text other than in the problematic Kītāb al-īdāḥ and Kītāb shajara al-yaqīn, the manuscript sources for either of which are not clear and seem not to be available. Therefore, given the special importance of the heresiographical material contained in the "Chapter on Satan," we have produced a critical edition of the Arabic text of that section alone. The translation that accompanies it here likewise reflects and is based solely on that portion of the Shajara.

#### ACKNOWLEDGMENTS

As the very existence of Abū Tammām's *Kitāb al-shajara* was not so long ago in doubt, we all owe an obvious debt of gratitude to Prof. Abbas Hamdani for rediscovering "Part One" of it and locating a manuscript copy among the holding of his family. His intimate knowledge of Ismaili texts proved invaluable in this, as in many

X PREFACE

previous, cases. Moreover, his friendship, advice and counsel, especially in the early stages of this research, were particularly important. In addition to Prof. Hamdani, throughout my preliminary research into the possible identity of Abū Tammām and the value of his contributions, I was able to consult with Prof. Wilferd Madelung on a fairly constant basis.

However, although certainly wishing from the beginning to draw attention to the new text's importance, it was not my original intention to edit and publish it. Not until my son Adam declared his willingness to learn to type Arabic for the explicit purpose of transcribing Abū Tammām's work did the possibility of the edition seem at all feasible. Even then what we produced was little more than a fairly accurate transcription of the one unique manuscript which, however, we knew to be both badly flawed and full of problems of various kinds. Nevertheless, I was fortunate to find a number of colleagues able to provide significance advice about the investigation of Islamic heresiography and help with portions of the Arabic text. These included Professors James Bellamy, Keith Lewinstein, Everett Rowson, William Tucker, and Josef Van Ess.

My next goal was to locate parallel passages such as the material in the published section on the Mu'tazila from al-Balkhi's Maqālāt, which matches that of Abū Tammām almost precisely, or other similar bits and pieces like those in al-Ash'ari's Maqālāt or Nashwān al-Himyarī's al-Hūr al-'īn, which likewise clearly depend on the same textual source as the one evidently used by Abū Tammām. However, despite some progress allowed by this kind of evidence, the text, though slightly improved for it, remained badly in need of further emendation and correction. Real hope of arriving at a properly edited version did not seem feasible until Prof. Madelung consented to apply his considerable skill and knowledge to this project and to accept joint responsibility for the final result. It should be noted that, although he is listed here only as co-editor of the Arabic text, he was actively involved in all phases of this effort as a whole almost from the beginning. He read, for example, a preliminary draft of the translation with great care and its present accuracy owes much to his invaluable advice and suggestions.

At a fairly advanced stage, several persons read and commented on portions of the Arabic text, and among these we need thank Professors Farouk Mustafa and Peter Heath, as well as more especially Prof. Hossein Modarressi Tabataba'i, who provided us with a PREFACE Xi

number of particularly useful references and textual emendations, and Prof. Ridwan al-Sayyid, who read the whole of the text with knowledgeable thoroughness and likewise contributed a number of suggestions for emendations.

Bruce Craig, Middle East Bibliographer at the University of Chicago library, not only reviewed the whole of the English translation, but he and his staff, notably Mark Stein, provided welcome support for the project, as did Jane Hansen and the Department of Near Eastern Studies at the University of Michigan. Dr. J. J. Witkam, Curator of Oriental Collections, Leiden University, kindly located and provided a photocopy of the passage from al-Jushami's Sharh 'uyūn al-masā'il relative to the Ṣabbāḥiyya. At the final level Steven Judd read the translation with special care and pointed out several corrections and other ways it might be improved.

After submitting the manuscript to E. J. Brill, Prof. Wadad Kadi, one of the editors of the series in which it appears, kindly examined the text yet again with unusual thoroughness and offered numerous comments, suggestions, possible emendations and alternate readings both for the Arabic and the translation. We would most certainly like therefore also to acknowledge her valuable assistance during the final stage of preparing this work.

Paul E. Walker Chicago, IL

#### INTRODUCTION

# Abū Tammām and His *Kitāb al-siiajara*<sup>i</sup>

The "Chapter on Satan" (Bāb al-shayṭān) presented here is one part of a fairly large work called the Kītāb al-shajara. It is the composition of a fourth/tenth century Ismaili dā'ī known rather vaguely by his kunya Abū Tammām. As it exists now, the Shajara is available in two distinct yet overlapping portions one of which derives from the second half of the original text and which appeared initially in modern times as the work of a tenth/sixteenth century Syrian Ismaili author by the name of Abū Firās Shihāb al-Dīn al-Maynagī, under the title Kītāb alīdāh, as edited and published by Aref Tamer. According to the editor, it came to him from a Syrian Ismaili source. Later, another version of the same material was published as the Shajarat al-yaqīn, again by Tamer and again from a Syrian source, only this time it was said to be by the famous third/ninth century Ismaili da 'i 'Abdan.' More recently, however, a manuscript of "Part One" of the same original work was located by Prof. Abbas Hamdani in the holdings of his family. In contrast to the two Syrian versions, this portion comes from the modern Tayyibi Ismaili community of India and Yemen. Significantly, according to the manuscript's title-page and to the copyist's concluding note, this manuscript bears the title Part One (aljuz' al-awwal) of the Kitāb al-shajara. The two portions are not, however, entirely separate since they overlap for a number of pages. The material published by Tamer, therefore, is not exactly a "Part Two" in relation to the Hamdani manuscript of "Part One." Nevertheless, evidently there once existed a copy of the Shajara in two parts, the second volume of which went its own way, quite possibly lacking the name of its author, to survive in the Syrian Ismaili community. Meanwhile, the first portion continued to be preserved as a separate

The comments offer here by way of introduction to the present edition and translation summarize my article entitled "Abū Tammām and His Kitāb al-shajara: A New Ismaili Treatise from Tenth-century Khurasan" which appeared in the Journal of the American Oriental Society (114 [1994]: 343-352. For the complete details, citations and background for the problem of locating the author's works and his identity, see that study.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Kītāb al-īdāh (Beirut, 1965) and Shajarat al-yaqīn (Beirut, 1982).

work among the Tayyibis of Yemen and India who, however, do not seem to know of or possess any longer a "Part Two."<sup>3</sup>

Nevertheless, with the recovery of "Part One," the general structure of the whole treatise and how its parts fit together becomes relatively clear. At the outset, Abū Tammām expresses his intention to explain in this work the following classes of beings: angels (almalā'ika), jinn, satans (al-shayātīn), devils (al-abālisa), and humans (alins), as they exist both in potentia (bi-l-qūwa) and in actuality (bi-l-fi'l). He says that he will do so in response to a request from a colleague who has become perplexed on this issue from reading a work called Kītāb al-rāha, about which we have no other information. "Part One" (= the Hamdani manuscript) contains the chapters on the angels (f. 3b to 9a), on the jinn (f. 9a to 12b), on the satans (f. 12b to 183b), on the devils (f. 183b to 208b), and the beginning of the section on humans (f. 208b to 236). The text represented by the two Syrian works commences roughly in the middle of the section on devils but then, of course, continues well beyond the limit of the Hamdani manuscript which ends itself with f. 236. The overlapping pages, however, prove decisively that the text was originally the same for both. Moreover, quotations from the Shajara of Abū Tammām, found in a 6th/12th century Tayyibī work by 'Alī b. al-Walīd called the Diyā' al-albāb, match passages in the later portions of the Syrian text and thus confirm its true identity.5

Although there exists little information about Abū Tammām elsewhere and his position and identity were previously in doubt, recovery of this one book and understanding how its various parts fit together, along with the identification of its author, now provides us with a context for his thought and writing. It allows us to locate him on the basis of his own words as represented in this one text by bringing

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> For additional details of the exact relationship of the two "Parts", as they now exist in these versions of the text, see my comments and notes in the article "Abū Tammām and his *Kitāb al-Shajara*," 348-49.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> This long section itself includes two appendices that run from f. 159b to 171b and from f. 171b to 183b respectively. The second of the two has the title "Bāb ta'wil al-dīn" and thus might constitute a separate chapter. Both, however, have some relationship to the subject of heresiography which precedes them immediately although neither contributes measurably to the heresiography itself. In general they appear to be simply extra material gathered from another source and inserted by Abū Tammām at this point. As our purpose here is to present the heresiography and not the rest of the *Shajara*, we have left them out of our edition (and also the translation of it).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> For detailed citations, see my article cited above p. 346 and note #26.

together the material from it, either in the two versions of its latter half—the Kitāb al-īdāh and the Shajarat al-yaqīn—or in its first portion available finally in this manuscript from the Hamdani family collection. From this new information, we surmise that Abū Tammām was active from the beginning of the fourth/tenth century until about the middle of it. He wrote, we now know also, at least two major treatises: the Shajara and another called the Kitāb al-burhān. The former (or at least portions of it) was preserved, excerpted, summarized (both in prose and poetry) by the post-Fatimid Tayyibi da'wa in the Yemen and later in India.6 It was known in the Yemen as well by an important Sunni critic of the Ismailis, a certain Abū Muhammad.<sup>7</sup> The second work of Abū Tammām, however, seems to have been abandoned once criticized by the imam al-Mu'izz and now to be irretrievably lost. It did not apparently ever reach the Yemen, for example, even among the Tayyibis. Nevertheless, despite having this new source of information, the author of the Shajara continues to be generally obscure within the history of the Ismaili da'wa and in the literature of Islamic thought.

On the other hand, one major fact about him contributed by the *Shajara* is its evidence for his obvious loyalty and affiliation with the teachings of the famous Khurāsānī Ismaili thinker, Muḥammad al-Nasafī. The Ismailis of Khurāsān enjoyed an unusual era of success in the earlier decades of the fourth/tenth century. The *da'wa* there attracted a remarkably gifted group of thinkers and writers, led by al-Nasafī and supported and protected by the Amir Husayn al-Marwazī, who was himself both a powerful figure in the Samanid elite and an active participant in the Ismaili movement. He could and did provide intellectual and financial encouragement as well as a sense of security against the hostility of Sunni and other detractors.

Al-Nasafi was not the first head of the local da'wa; Stern, in an important study of the Ismailis of the region, extracted from the limited sources a list of names of his predecessors.<sup>8</sup> Nevertheless, al-

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> It was quoted a number of times, for example, by the 6th/12th century writer 'Alī b. Muḥammad al-Walīd in his *Diyā' al-albāb*, a fact duly noted by al-Majdū' as well (see his *Fihrist al-kutub wa'l-rasā'il*, ed. Munzavi, Tehran, 1966, pp. 229-37.) It was summarized also by an unknown Ṭayyibī author or authors in both prose and in poetry; copies of both exist in the manuscript collection of the Institute of Ismaili Studies, London.

On whom see below.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> "The Early Ismā'ilī Missionaries in North-West Persia and in Khurāsān and Transoxania" in *BSOAS* 23 (1960): 56-90; reprinted in *Studies in Early Ismā'īlism* (Jerusalem, 1983), pp. 189-233.

Nasafi was surely the most widely recognized exponent of Ismaili thought in his time, most particularly in Khurāsān. This judgment likely indicates as much the critical acclaim of his writings, especially his widely cited Kitāb al-Mahsūl, as it does any superiority he held in the larger world of the Ismaili organization. In fact most evidence suggests that he never admitted to the leadership, let alone the imamate, of al-Mahdī, who had begun his reign far away in North Africa in his time. For all of al-Nasafi's prominence as head of the da'wa in Khurāsān and his vital contributions to the creation of a philosophical Ismailism, he was and probably remained to his death a Qarmatian—that is, an Ismaili who refused to support the Fatimid imams as imams. An older Ismaili teaching held the imam of the time to be Muhammad b. Ismā'il, the grandson of Ja'far al-Sādiq who was, accordingly, then in occultation. Al-Nasafi apparently continued to profess this form of Ismailism. This is also, therefore, likely true for his followers and most of the dā'īs in Khurāsān, as in other eastern provinces. Presumably, this stricture included the Amir al-Marwazî as well as Abū Tammām.

Despite his "unorthodox" concept of the imamate, perhaps the major distinguishing trend in the work of al-Nasasi was his incorporation of Neoplatonic philosophy into the larger framework of Ismaili doctrine. His philosophical interests were undeniable and they appear to represent the earliest manifestation of this approach. His Mahsūl, which received so much attention from later disciples and critics alike and which is mentioned more than any other Ismaili work of its kind by medieval writers, is, unfortunately, now lost. What we know of it derives from scattered quotations in later works, among them notably the Shajara in its later part. It would be hard not to recognize its seminal role. The unmistakable Neoplatonic content in subsequent Ismailism doctrine, particular as witnessed in the books and treatises of Abū Yacqūb al-Sijistānī, obviously had its earliest expression, if not its origin, in the Mahsūl and possibly in other works by al-Nasafi. Nevertheless, others most certainly participated with him in this flourishing during that period of relative safety and creativity. In fact there must have existed around al-Nasafi and al-Marwazi an important circle of scholars and thinkers. One person who may well have belonged to it was al-Sijistānī himself in the earliest part of his own career as a dā'ī. Certainly, when al-Nasafi's Maḥṣūl later came under attack by another Ismaili dā'ī, Abū Hātim al-Rāzī, al-Sijistānī wrote a strong defense of al-Nasafī. Later Ismaili

tradition always considered him to have been a student and disciple of the Khurāsānian master. But, with recovery of the *Shajara*, yet another name—that of its author—can be added to the group around al-Nasafi with even more confidence than is the case for al-Sijistānī. However, although now recognizable as the author of the *Kītāb al-shajara* and an important disciple of al-Nasafi, Abū Tammām appears not to be mentioned at all in the main sources for the history of the *da'wa* in Khurāsān.

It has been understood generally for sometime that al-Nasafi, despite his success as a writer and propagandist at the Samanid court, came to a violent end when a change of ruler in 332/943 left him without protection and exposed to his Sunni enemies. The Amir al-Marwazi had died by then and al-Nasafi, now head of the local da'wa, although at first able to convert the older Samanid ruler to Ismailism, eventual lost everything in this major reversal of fortune. He and his Ismaili followers, according to the sources, were thereafter exterminated throughout Khurāsān. A catastrophe so severe as to end the da'wa completely, however, cannot have happened despite these reports. Not only did al-Sijistani continue his mission, by then, however, in Sijistān, not Khurāsān, but Abū Tammām surely also carried on the work of his master, possibly in Khurāsān itself. Moreover, later Ismaili works such as those of Nāsir-i Khusraw, point back to, among others, the activities of two of al-Nasafi's sons both of whom followed in the footsteps of their father. There existed thus both before and after the martyrdom of al-Nasafi, a school that preserved and developed his legacy. The Zaydī writer al-Bustī, who was remarkably well informed about these figures and their activities, confirms its survival, although he notes that in the subsequent period al-Sijistānī had fallen out with the Khurāsānīs. Al-Sijistānī did, in fact, eventually express his direct support for the Fatimids which the Khurāsānis, like Abū Tammām, may not have done, but it is not over that issue that al-Busti reports bitter disagreement. Instead it was, he says, a quarrel about methods for propagating and spreading doctrine. Still, it would be reasonable to conclude from our meager evidence that at least Abū Tammām, along with the sons of al-Nasafi, represented the continuation of the Khurāsāni school as it had been founded by al-Nasafi.

That much seems clear from the slight bits of information in later Ismaili sources and from the *Kitāb al-shajara*, but it still does not tell us a great deal about Abū Tammām himself. It is strange that Ismaili

tradition did not retain more detail about him, as, for example, additional elements of his name, or a firm date for his activities. All that it preserved apparently is the one book and that in two parts which may well have become disconnected long ago, leaving behind one portion (the second half) of unknown authorship. Except for a few comments about his *Kuāb al-burhān*, which, however, do help somewhat to establish a date for his writings since it was rejected by al-Mu<sup>c</sup>izz and must therefore have existed already in his time, there is nothing else.

One tantalizing possibility of an identification for Abū Tammām in non-Ismaili sources is the Abū Tammām al-Naysābūrī mentioned in the Ṣiwān al-ḥikma complex as the author of a Risāla fi'l-ḥudūd. He was, we also know, often in trouble because of being Shīʿīte. That this Abū Tammām was active in the first half of the fourth/tenth century and was of Khurāsānī origin would fit well with the Ismaili Abū Tammām who wrote the Shajara. These facts, even so, alone, although suggestive, are not enough to establish a firm connection between the two.

Another important issue in regard to Abū Tammām is the relationship between his *Shajara* and the *Kītāb al-burhān*, which he clearly also wrote and which he cites frequently in the *Shajara*. In my article announcing the identity and recovery of the *Shajara*, I raised this problem and noted there as well the condemnation of the *Burhān* by the imam-caliph al-Mu'izz. This helps, of course, both to date Abū Tammām as well as to explain why he did not enjoy a better reputation in the later *da'wa*. Moreover, there is at present no reason to revise the conclusions argued there that the *Burhān* and the *Shajara* were two separate treatises and the fact of the adverse judgment by the imam against the one of Abū Tammām's works did not necessarily apply to the other, but it would be useful nevertheless to learn more about this problem and the subsequent fate of the *Burhān*.

In my initial paper on Abū Tammām, I mentioned an obscure Sunni heresiographer by the name of Abū Muḥammad whose Mukhtaṣar fī 'aqā'id al-thalāth wa al-sab'īn fīrqa is an important source of information about Ismaili works available in the Yemen in the middle of the sixth/twelfth century. He was, moreover, the sole non-Ismaili witness to Abū Tammām and his works. Helmut Ritter first

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> At that point I referred to him via the information about his comments on Ismaili writings contained in Ismail Poonawala's *Biobibliography of Ismaili Literature*. Subsequently, acting on the advice of Prof. William Tucker, I located a film copy of

INTRODUCTION 7

made this text of Abū Muḥammad known in his article "Philologika III: Muhammedanische Haresiographen" (*Der Islam* 18 [1929]: 34-54, p. 47). The only manuscript is in Istanbul: 'Atif 1373. Ritter had noticed that the author gives a list of Abbasid caliphs that concludes with the name of al-Muqtafi and the indication that he rules "at this time, the year 504." Al-Muqtafi's reign actually ran from 530 to 555 and, therefore, Ritter suggested that the date 504 must be an error for 540. If his surmise is correct, Abū Muḥammad wrote this work in that year, which is 1145 or 1146 A.D.

Ardently Sunni, at least when he wrote this treatise, Abū Muḥammad composed it as a conventional heresiography of the seventy-two damned sects of Islam and, as a heresiography by itself, it has little significance. However, near the conclusion of his account, after an entry on the Ismā'īliyya, the author disgresses at length about Ismaili symbols and peculiar terms and about their unconventional, and to him outrageous, latitude in the ta'wīl of various Quranic passages. Ultimately, his refutation of the Ismailis is thus unusually expansive and, in fact, despite his rampantly polemical attitude, it features more detail concerning Ismaili doctrines than the writings of almost any other anti-Ismaili critic from the medieval period.<sup>11</sup>

This one section commences, moreover, with a precise delineation of the Ismaili books and treatises with which Abū Muḥammad was personally acquainted. A list of this kind is so rare that it assumes special importance accordingly. And, perhaps, it also indicates its time and place. Abū Muḥammad appears, from a number of comments in his work, to be a Yemeni, or, at the least, to have written this book in the Yemen. If so, it comes from a period in Ismaili history near the beginning of the flourishing of the Ṭayyibī da'wa, soon after splitting with the Cairo caliphate and after the occultation

Abū Muḥammad's Mukhtaṣar fī 'aqā'id al-thalāth wa'l-sab'īn firqa in the library of the University of Indiana. As this information is, in part, new it may be useful to add more detail here about what it reveals in regard to Abū Tammām and his works.

<sup>10</sup> f. 36a. Abū Muhammad correctly records the death of al-Muktasi as 295 and thereaster continues with al-Muqtadir, al-Mustanid, al-Mustarshid, al-Malik, and sinally al-Muqtasi in 504. Instead of the twelve Abbasids who ruled between 295 and the advent of the second al-Muqtasi in 530, the text lists only sour with no death dates as was the case for rulers prior to 295. Still, it is likely that Abū Muhammad and his source simply did not have better information and therefore put down only what they could recall on the spur of the moment.

The section in question covers folios 82b to 120a out of a total of 134 for the whole work. Thus almost a third of the treatise was devoted to the Ismailis alone and it is thus radically out of balance in terms of the author's attention to any other sect.

of the imam, al-Ṭayyib, and his descendants. Ṭayyibī scholarship and writing commenced, at that point—i.e., the second quarter of the 6th/12th century—an active phase that saw, among other tendencies, an eclectic attempt to collect, copy, study and preserve earlier Ismaili works from all periods and from several disparate Ismaili movements such as the Qarmatians and the Ikhwān al-Ṣafā'. Abū Muḥammad's brief catalog of Ismaili books and treatises significantly includes the Rasā'il of the Ikhwān, the Maḥṣūl of al-Nasafi (although his name is not there recorded), the Iṣlāḥ of Abū Ḥātim al-Rāzī, along with two works of Qāḍī al-Nuʿmān, three short pamphlets by al-Kirmānī, and three treatises by al-Sijistānī (al-Maqālīd, al-Iftikhār, and al-Bishāra). There are a few others as well. Most importantly for the present purpose, the same list names the Kītāb shajarat al-dīn and separately the Kītāb al-burhān. Between them on the list there are two unconnected titles (a Kītāb al-ladhdha and the Maḥṣūl). 12

Not all of the works named assume explicit significance in the material that follows this list, but several are later quoted directly, some repeatedly. Of particular concern to Abū Muhammad apparently is the Iftikhār of al-Sijistānī and it is likely that al-Sijistānī holds pride of place in his refutation.<sup>13</sup> Nearly equal is Abū Tammām and his Shajara, which Abū Muhammad cites and from which he quotes at least three times. In the first case he begins by saying, "A shaykh of theirs called Abū Tammām [word(s) unclear] maintained in his book (or books)14 Shajarat al-dîn wa burhan al-yaqīn,"15 following which there is quoted material. In the second, after presenting fairly extensive passages from the Shajara, he concludes, "This is the doctrine of Abū Tammām author of the Kitāb shajarat al-dīn."16 Finally, near the end of the whole section, referring to the subject of Iblis(es), he remarks, "...a shaykh of theirs-that is, of the Ismailis-called Abū Tammām, one of their dā ve, claims in a book which he titled Shajarat al-dīn wa burhān al-yaqīn that..."17 Whether these three citations cover a single work or

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> One more title is also interesting. Abū Muḥammad cites and quotes from a Kitāb al-mas'ala wa'l-jawāb by Abu'l-Ḥusayn al-Nakhshabī (or in one place ibn al-Nakhshabī), f. 84b, 85a, 99b, and 101a. On f. 101a the author is called Abu'l-Ḥusayn b. al-Nakhshabī. Most likely this is a son of the famous al-Nasafī (al-Nakhshabī).

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Mentioned explicitly f. 83a, 84a, 85b, 108a, 108b, 111a, and 113a.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> The reading in this instance might be *kitābay* although the ms. is smudged and hardly clear.

<sup>15</sup> f. 109a

<sup>16</sup> f. 115a.

<sup>17</sup> f. 120a

INTRODUCTION 9

two separate items is not certain from this information alone but the two titles were clearly mentioned separately in the earlier list.<sup>18</sup>

Beyond these direct references, there are several other cases where the *Shajara* enters Abū Muḥammad's account indirectly. <sup>19</sup> All in all there can be no doubt that Abū Muḥammad had access to a copy of the *Shajara* and that it was a version of the same work we have now located. Curiously, also, he knew as little of the author as we, referring to him simply as Abū Tammām without either an *ism* or a *nisba*. On the question of how the *Burhān* related to the *Shajara*, he provides mixed evidence—little enough in any case—that appears inconclusive. Significantly, in his own heresiography, Abū Muḥammad seems not to have used Abū Tammām's. His enumeration of the sects is, for example, not at all that of Abū Tammām. Nevertheless, the testimony of Abū Muḥammad readily confirms the importance of the *Shajara* among the Ṭayyibī Ismailis of the 6th/12th century and probably later.

## THE "CHAPTER ON SATAN" AND ITS SOURCES

Although the "Chapter on Satan" begins and ends with passages in which the author discusses items of Ismaili doctrine, the intervening heresiographical material shows no sign—at least no overt characteristic—of Ismaili attitudes or sources.<sup>20</sup> Following his introduction of the theme of satans, Abū Tammām sets out, by his own admission, to describe sect by sect the seventy-two heretical movements that had appeared in Islam from the moment of the prophet's death until his own time. He chooses to class the seventy-two into three groups of

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> I suspect that, like the author of *Diyā' al-albāb*, Abū Muḥammad noticed the frequent references to the *Burhān* in the text of the *Shajara* and employed a single citation for both although, in fact, he had never seen the *Burhān* in actuality.

<sup>19</sup> Provisionally: f. 85a, concerning the seven stages of soul; f. 88b, about talking birds; f. 94a, a discussion of the *Qishriya*. Most impressive is the diagram given on folio 115a, which is a version of the one Tamer recorded in the *Idāḥ* (p. 153). A manuscript rendering of the same occurs on p. 159 of Tamer's *Shajarat al-yaqīn*. To be sure Abū Muḥammad included only a part of this diagram; his covers the heavens to the eighth sphere.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> For example, the one earlier Ismaili work that contains a section on Islamic heresiography, a portion of Abū Ḥātim al-Rāzī's *Kitāb al-zīna*, which likewise shows no sign of a specifically Ismaili point of view, is not its source either in whole or in part. That section of al-Rāzī's work was edited and published by 'A. S. al-Sāmarrā'i in his *Al-Ghuluww wa'l-firaq al-ghāliya fi'l-hadāra al-islāmiyya* (Baghdad, 1972), pp. 228-312.

twenty-four according to three broad doctrinal principles: 1) those who maintain that the acts of obedience are a component of faith; 2) those who state that the laws are not components of faith; and 3) those who insist that the imam after the prophet was 'Alī b. Abī Ṭālib. Such a division is unknown in the context of the famous declaration by the prophet concerning the seventy-two damned sects of Islamic heresiography. Such a neat scheme of three times twenty-four has, therefore, no parallel elsewhere.

Within the general framework, however, Abū Tammām selected not only a specific list of seventy-two but also an intermediate classification of the whole lot into exactly eleven *madhāhib*: the Muʿtazila, Khawārij, Ḥadīthiyya, Qadariyya, Mushabbiha, Murjiʾa, Zaydiyya, Kaysāniyya, ʿAbbāsiyya, Ghāliyya, and Imāmiyya. At the close of the chapter he will argue that, just as the seventy-two sects demand a seventy-third—the one according to the *ḥadīth* that will enter paradise—so do the eleven require a twelfth to bring them back into natural harmony and reconcile the conflicts that originally caused these heresies to come into existence. Obviously, the seventy-third sect and the twelfth *madhhab*—the one that achieves truth and salvation—is the Ismaili *daʿwa* to which the author of the book belongs.

While Abū Tammām's arrangement of his sect list into three groups of twenty-four is otherwise unknown, there is a precedent both in much of his material on various of the sects and groups, individually and collectively, most particularly for the section on the Mu'tazila, which follows almost word for word the appropriate portions of Abu'l-Qāsim al-Balkhī's Maqālāt,<sup>21</sup> and in the list as a whole, which matches that given by al-Khwārazmī in his Mafātīḥ al-'ulūm, a secretaries manual written at the Samanid court about 370.<sup>22</sup> There can be no doubt about al-Balkhī's role as the ultimate source for Abū Tammām. Where al-Balkhī's work had its greatest and most immediate influence such as in the heresiographies of al-Ash'arī<sup>23</sup> and Nashwān al-Himyarī,<sup>24</sup> both of whom explicitly admit this affiliation,

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Based on the text located and published by Fuad Sayyid as "Dhikr almu'tazila" in *Faḍl al-i'tizāl wa'l-tabaqāt al-mu'tazila* (Tunis, 1974), pp. 61-119. On Abu'l-Qāsim al-Balkhī, see the entry by J. Van Ess in the *Encyclopaedia Iranica*.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Pp. 18-22 of the Cairo printing (1923). On this section of the Mafātīh see also C. E. Bosworth, "Al-Hwārazmī on Theology and Sects, the Chapter on Kalām in the Mafātīh al-'ulūm" in Hommage Henri Laoust, Bulletin d'Etudes Orientales 29 (1977): 88-91.
<sup>23</sup> Abu'l-Hasan al-Ash'arī, Kitāb maqālāt al-islāmiyyīn, ed. H. Ritter (Wiesbaden, 1963)

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> al-Hūr al-'īn, ed. K. Mustafā (Beirut, 1985).

there are numerous passages that correspond with Abū Tammām. The one earlier writer for whom there might have been a separate connection, the Mu<sup>c</sup>tazilite Zurqān, also mention by both al-Ash'arī and al-Ḥimyarī, and from whom material in Abū Tammām must certainly come, may have entered also into the sources of al-Balkhī. Indeed it would have been strange if it were not the case since both were Mu<sup>c</sup>tazilite.

One clear sign, however, of al-Balkhī's overriding role is that, in Abū Tammām's account of the doctrines of al-Jāḥiz, he reports without discussion that al-Jāḥiz agreed with Thumāma on an item in question. But there is no entry on Thumāma in Abū Tammām's work. Such a comment, therefore, has no antecedent in the "Chapter on Satan" and is thus out of place there. There is, however, ample reason for it in al-Balkhī's work because the entry on al-Jāḥiz follows immediately after that for Thumāma.<sup>25</sup> This is evidence both of the close affinity and yet also the difference separating Abū Tammām and al-Balkhī. Much of the material in Abū Tammām's heresiography is derived from the latter but not its sect list; al-Balkhī simply discussed many more figures and groups than appear anywhere in Abū Tammām.<sup>26</sup>

If, then, the sect list—leaving aside the question of the broader division into twenty-fours—matches that of al-Khwārazmī<sup>27</sup> but not that used by al-Balkhī, this fact may point to an intervening source, or possibly to the agency of Abū Tammām himself. However, there are a number of problems in attributing the sect list shared by both al-Khwārazmī and Abū Tammām to the latter. A minor but significant difference occurs in al-Khwārazmī's inclusion of the Ismā'īliyya

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> From a different angle, additional evidence of al-Balkhī's role exists in the case of the entry on the fairly obscure sect called the Ṣabbāḥiyya. Van Ess (see his *Theologie*, V, 226-27) had found an important passage about their doctrines in al-Hākim al-Jushamī's *Sharḥ 'uyūn al-masā'il* (ms. Leiden Or 2584a, f. 47a-b) but he did not note that the information given there was, in fact, taken from Qāḍī 'Abd al-Jabbār who credits Abu'l-Qāsim al-Balkhī for it. Evidently al-Jushamī's passage depends, as therefore almost certainly does that of Abū Tammām, on al-Balkhī's *Maqālāt* at this point. We would like to thank Dr. J. J. Witkam for his help in locating and filming this passage for us.

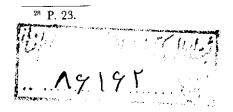
Although most of the sectarian groups that appear in Abū Tammām's heresiography are early enough or at least had an earlier manifestation and thus could easily have been represented in the work of al-Balkhī, who died in 319, the one obvious exception is al-Ash'arī and the Asb'ariyya. Al-Ash'arī died in 324 making him a contemporary of al-Balkhī and thus seemingly too early to have been considered by him the founder of a sect.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Mafātīh al-'ulūm, 18-23.

as a ninth sect among the Ghāliyya. More telling is his specific enumeration of only seven madhāhib by classing all of the Shī'a together in one madhhab. Moreover, he calls each of the Shi'i groupings, i.e. the Zaydiyya, Kaysāniyya, 'Abbāsiyya, Ghāliya, and Imāmiyya, "sects" (firaq) and the individual sub-groups "types" (asnāf). Significantly also, he adds, immediately after his account of the sects, a section on the honorific names of the Twelve Imams of the Imāmiyya.<sup>28</sup> Is it right therefore to understand his intention to be pro-Imami? Is he possibly hinting that the seventy-third sect—that is, the saved sect—is Imāmī Shī'ism? We do not know al-Khwārazmi's own religious proclivities and they are not otherwise obvious but this conclusion appears justifiable and possible. By excluding the Ismā'īliyya from his list, moreover, the number of sects in the preceding list totals seventy-two and one might thus impute a religious meaning to the way he lays out his sect list and follows it by enumerating the Twelve Imams.

But it is also quite unlikely that al-Khwārazmī would have taken his material from an Ismaili source. Instead, almost certainly he, like Abū Tammām, borrowed his heresiographical account from another work—a work, however, which obviously must have been Shīʿite as well as Muʿtazilite, and also probably from Khurāsān. The common Shīʿite and Muʿtazilite sympathies of such a source stand out and can be seen throughout the text of Abū Tammām.

One symptom of its Shī'ism is the use of sectarian poetry such as the lines from al-Barqī near the beginning and other verses from al-Sayyid al-Ḥimyarī. In this instance both are Imāmīs. The presence of these poets in the text surely indicates that Abū Tammām borrowed heavily from an Imāmī Shī'ī author who also had solid Mu'tazilī leanings and credentials. If this judgment is correct, it is also likely that much of the "Chapter on Satan" comes from that same source including parts of the opening and closing. Only where the "author of the book" (sāḥib al-kitāb) speaks, as he does once in the middle of the heresiography and then again at the end of the chapter, are these the words of Abū Tammām alone. Those few passages which are peculiarly Ismaili at the beginning and end must likewise belong to him, but a good deal, perhaps, all of the rest derives from another work and that work itself must have in turn drawn liberally on al-Balkhī's Maqālāt.



13

The one name that occurs in the text that might suggest an appropriate author for this intermediate text is Abu'l-Ḥasan al-Nāshi', who is recognized there as providing information about the Ḥubbiyya. Although famous as a poet, this al-Nāshi', who was called "the Younger" (al-aṣghar), was also known as an expert in theology and doctrine. He was born in 271 and lived until 365, though not in Khurāsān.<sup>29</sup> For the moment this must be taken, therefore, only as a suggestion since there exists, as yet, no other specific reason to credit this al-Nāshi'.<sup>30</sup>

INTRODUCTION

## THE EDITION

Our edition of the Arabic text is based on the single manuscript copy obtained by Prof. Abbas Hamdani from his family's collection and provided by him for this purpose in a xerox format. Although he possesses himself many of the manuscripts from this same collection, he does not own the original in this case. In preparing the edition, therefore, we worked from a xerox of this one primary source.

The manuscript, according to the copyist's concluding note, states that it is a copy of a work entitled *Part One* [al-juz' al-awwal] of the Kītāb al-shajara by Abū Tammām.<sup>31</sup> This implies that, although another "part" might once have followed, it had ceased to be obtainable within the Ṭayyibī daʿwa which had, accordingly, preserve *Part One* as a separate work.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> On him there are several biographical entries in the medieval collections including among them Ibn Khallikān, *Wafiyāt al-a'yān* (ed. Ihsan Abbas, Beirut, 1968, III, 369-371; trans. De Slane, II, 307-09) and Yāqūt, *Mu'jam al-udabā'* (ed. Ihsan Abbas, Beirut, 1993, pp. 1784-1791).

The conclusions present here in part confirm and in part amend those in my preliminary study of Abū Tammām's heresiography entitled "An Isma'ili Version of the Heresiography of the Seventy-two Erring Sects" as published in F. Daftary, ed., Medieval Isma'ili History and Thought (Cambridge, Cambridge University Press, 1996), pp. 161-77. Two of the sects mention there vaguely and which appeared then possibly to be new to Islamic heresiography, namely the Nābita and the Ashāb al-Faḍā' are, of course, not actually new. I was originally mislead by the manuscript which gave a false reading in both instances. As well we had earlier surmised that the intermediary between Abū Tammām and al-Balkhī might have been Abū Zayd al-Balkhī but that now seems much less likely than Abu'l-Ḥasan al-Nāshi', who is explicitly cited in the text, or possibly another figure like him of similar dates who was both Imāmī Shī'ī and Mu'tazilī.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> He says, "waqa'a al-ſarāgh min tansīkh hādha al-kitāb al-musammā bi'l-juz' al-awwal min al-shajara li-l-Abī Tammām. . . ."

The manuscript contains 236 folios of ten lines per page. It was copied in Shawwāl 1310/May 1891.

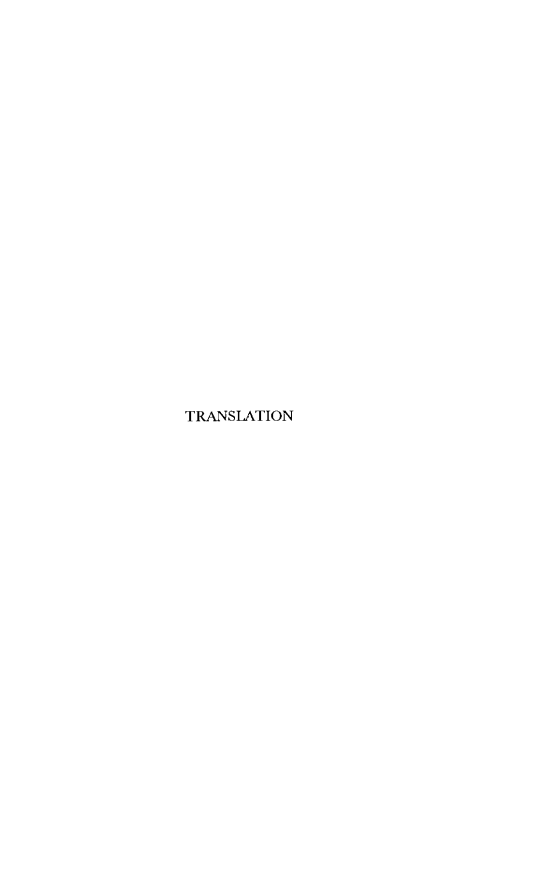
It is obvious from the troubled state of the text that the copyist was unfamiliar with the heresiographical material he encountered in the "Chapter on Satan" as well as finding his source frequently difficult, if not impossible, to read because it was itself a much less than perfect copy. A goodly number of words in the manuscript merely convey the copyist's vague impression of what he found in front of him; in other cases he simply preferred to leave a blank, perhaps also following his source. Thus, although his own hand is reasonably clear, he did not or could not provide a sound text to work from and therefore many emendations were necessary.

Some of these could be reliably ascertained on the basis of parallel passages in the existing heresiographical literature. As al-Balkhī's Maqālāt was an obvious source for Abū Tammām or, more likely, for his immediate source, where it has been published, namely the section on the Mu'tazila, it offers an extremely useful check on the wording of the manuscript. Abū Tammām's discussion of the Muctazila is virtually the same as that of al-Balkhi. Additional parallel passages occur in al-Ash'arī's Maqālāt and in Nashwān al-Himyan's al-Hūr al-'īn and in such cases, too, al-Balkhī is almost certain to be the ultimate source behind them since both writers explicitly credit him for much of their material. There are a few other examples of such parallels in yet other works, all of which are noted and/or supplied here in the apparatus to the edition. These represent, it should be clear, the close textual parallels that match the wording of Abū Tammām's text, more or less, and not merely sources of additional information about a particular sect or doctrine.

There are two appendices or supplemental sections in the original *Shajara* that the author added between the conclusion of his "Bāb alshayṭān" and the commencement of the following "Bāb" on the Iblīses. As neither contributes much to the heresiographical discussion of the main portion of the chapter and their exact relationship to the rest is unclear, we have chosen not to include them in the present instance.

#### THE TRANSLATION

The purpose of the English translation is to make Abū Tammām's "Chapter on Satan" accessible for those who are unable to consult the Arabic original. His heresiography contains a great deal of valuable information, some sections obviously more so than others, but it is, as a whole, not of special literary significance. Therefore a fairly literal translation seemed most appropriate in this situation. Also, since the information that the various entries contribute to the body of knowledge about early Islamic sects varies considerably depending, in part, on what was known about them previously, there seems little point here in an extensive commentary on all portions of the text. The Mu'tazila section, for example, has been available almost in its entirety for some years and there is a more than ample secondary literature about it. For the section on the Partisans of the Hadith, to cite another example, which covers the main Sunni legal madhhabs— Mālikī, Shāfi'ī, Hanbalī, and Dāūdī—the importance of Abū Tammām's account lies not in its details but in the very fact that he covers these groups as if they are mere sects. Here is a description offered by an opponent of each as if they are no more than individual, erroneous sectarian movements among the rest of the seventy-two destined for failure and hellfire. Yet other entries, however, are noteworthy for the lack of any known citation elsewhere to that particular sect. Therefore, in providing references and notes to the translation, I have in the main limited myself to offering citations of the most accessible general account of that sect and its founder, if one exists, most often to an article in the New Edition of the Encyclopaedia of Islam, but also to the highly important and comprehensive discussions by J. Van Ess in his Theologie und Gesellschaft as well as D. Gimaret's extensively annotated French translation of al-Shahrastānī's Milal wa'lnihal in which his notes are often more valuable and useful than the translation itself. These and the other examples of secondary literature that I have cited frequently provide the best introduction to the particular subject as well as references to the other primary and secondary discussions about it to be found elsewhere.



#### THE CHAPTER ON SATAN

The satans in potential are those who adhere to the exterior and who are far from [shatanū 'an]2 the truth, that is, who stay away from it. The satans have supporters of only one sort, the devils, because those who adhere to exterior realities consider matters from one aspect exclusively and that is from its exterior and not its interior, its shell and not its kernel. Evidence for our assertion regarding the existence of satans in potentia is the statement of God, the mighty and glorious: "When they meet those who believe they say, 'We believe'; but when they are alone with their satans they say, 'We are with you, we were only jesting." Also there is His statement, glorious is His mention: "But the satans"—which is to say, the legal experts among those who adhere to exterior realities—"ever inspire their friends"—i.e. their students—"to contend with you"— meaning to dispute with you as part of their determination to lead you into error—"and yet if you were to obey them, you would be one of the polytheists." And yet again His statement: "And of the satans"—that is, of those who adhere to exterior realites—"are some who dive for him"—i.e., who search for knowledge of metaphorical interpretation without oath or covenant—"and perform other acts besides these"—namely, to lead the people astray by their abominable actions for truly their actions are as remote from the knowledge of interpretation as the acts of the apostate devils—"and it was We who guarded them" i.e., from their listening to the science of metaphorical interpretation in the absence of oath or covenant. And His statement, hallowed and high indeed is He: "Likewise did We make satans for each prophet among the men and the jinn as an enemy."6

In potentia, bi'l-qūwa, a term drawn from philosophy indicating something that will become something else—something that it is, in its original state, only potentially. The actualization—i.e. when it becomes the thing in actu, bi'l-fi'l, that it once was only potentiality—may be a matter of choice, particularly for humans. The satans in potentia seem, however, inevitably, according to Abū Tammām's doctrine, to become satans in actuality (in actu).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> The Arabic verb *shafana* and the word *shayṭān* (satan) appear to derive from the same root.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Qur<sup>3</sup>ān 2: 14

<sup>4</sup> Q 6: 121

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Q 21: 82

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>  $\widetilde{Q}$  6: 112

Thus God, glorious is His mention, made the satans in potentia of two kinds, one of which are the satans among humans, and they are those who adhere to surface realities and who hear nothing of the knowledge of inner truths; and the other are the satans among the jinn, and they are those who respond positively but subsequently go back on their oath and apostatize. They are worse than those who adhere to the exterior. Thus God, the mighty and glorious, continued the previously cited verse, saying, "inspiring each other with flowery discourses by way of deception." Were it not that they are all satans in potentia and not in actu and they are all of one species, otherwise how could some of them inspire the others? God threatened the satans among the jinn-those who are the apostates-with greater severity than His threat to the satans among men who are those that adhere to external realities. His threat to the adherents of the exterior was issued in His statement, "And We shall surely let them taste the nearer chastisement before the greater"-meaning thereby the external punishment that is prior to the punishment of hellfire—"in order that they may return."8 Were it not that the lesser punishment occurs in this world, there would be no point in God's adding, "in order that they may return." As for His threat to those who apostatize, it comes in His statement, "Certain of the Arabs around you are hypocrites"-i.e., the adherents of the exterior-"as well as some of the people of the town"-namely, those who took the oath among the ones who entered the town by its gate-"they are obstinate in hypocrisy"—that is, they have apostatized and joined the class of the hypocrites-"you do not know who they are but We know them and We shall punish them twice over"-meaning here the external punishment and the internal punishment—"thereafter they shall be returned to a mighty chastisement"9—which is the punishment of Gehenna.

Also, as evidence to affirm our assertion regarding the existence of the satans in potentia, there is the statement of God, the mightly and glorious, "Like Satan when he said to man 'disbelieve" 10 How could Satan have spoken with a human being if it were not that he was a satan in the making having the form of a human being, what is called

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Q 6: 112 <sup>8</sup> Q 32: 21

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Q 9: 101 <sup>10</sup> Q 59: 16

in Persian dev-mardum and in Arabic nasnās?11 This particular verse was reveal in the matter of those who occupied the throne of the Executor [wasi]12 after the messenger of God, may God bless him and his family, to the effect that usurpation by the second [of them] deluded the first and ensnared him in mortal peril. God called the Second [i.e. 'Umar] a satan and the First [Abū Bakr] a human simply because the Second became an unbeliever at that very moment and the First did not become an unbeliever until after acceding to the words of the Second concerning the usurpation of the right of the Executor. In accord with that, the Second once said to him as he was wandering through the alleys of Madina, "release" [me from the caliphate], but Satan does not release. On that point the First stated in one of his sermons, "Truly I have a satan that takes possession of me. If you ever see me altering my course, set me aright." God, the mighty and glorious, has cited the two of them in another verse: "The day that the wrong-doer will bite at his hands." The wrongdoer is the First because he inserted himself into what was not his place and thus he will sorely repent on the day of resurrection but that repentence will not avail him. "He will say, 'Oh! would that I had taken the straight path with the messenger"—which is to say. would that my path had been with the messenger of God on the day he died, meaning, would that I had died on the day he died and that I had been saved that day from the punishment of the fire—"Ah! woe is me! Would that I had never taken such a one for a friend!"which is as if he said, Ah! woe is me! Would that I had not accepted the word of the Second when he said, 'Be an unbeliever'-"Verily did he lead me astray from the message"—i.e., from the Founder [alasās] 13 for he relates the whole of the revelation and the interpretation which is thus an account of both worlds—"after it had come to me! And was satan"—that is, the Second—"but a traitor to mankind"14—i.e., the First. This verse verifies the former verse wherein

<sup>&</sup>quot;The dev-mardum or the nasnās is a small human-figured devil or demon.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> The Executor or Legatee (*waṣī*) refers specifically to 'Alī b. Abī Ṭālib. He, and only he, according to the Shī'a, should have succeeded the prophet and occupied his 'throne'.

<sup>13</sup> Asās is a technical term the early Ismaili authors use to designate both the prophet and his executor, his wasī. It indicates the 'founding' of the science of interpretation (ta'wā). Normally it refers specifically to 'Alī and denotes his role as the instigator of esoteric interpretation—i.e., knowledge of the interior reality of scripture and the law. He is thus called the Founder.

<sup>14</sup> O 25: 27- 29

God, the mighty and glorious, said: "Like satan"—i.e., the Second— "when he said to man"—namely, the First—"be an unbeliever," and "so when he became an unbeliever"—that is, man, he said, "I am quit of you"-meaning that the Second will say to the First on the day of resurrection, "I am quit of you for I fear God the Lord of the two worlds."15 There is no treachery greater than this except that his fear on the day of resurrection and his attempt to be quit of him will not avail him nor save him from the punishment of the fire. "Then the messenger will say, 'O my Lord, truly my people"—that is, my companions—"treat this Qur'an with neglect."16 The Qur'an here indicates the Founder because he is the combination of the twelve powers.<sup>17</sup> And in another respect, the interpretation of the Qur'an is inscribed in the heart of the Founder, just as the revelation is inscribed on the pages of the holy book. "Thus have We made for each prophet" -that is, for each Founder-"an enemy among the sinners but your Lord suffices as a guide and as a helper."18

The day wherein the wrong-doer will bite his hand is the day that God, the mighty and glorious, mentioned when He said: "the day when shall be exposed the shin" which is to say, the Tablet because it is said in the interpretation of God's statement, "Everything will perish except His face," that the face of God is the Pen [al-qalam]. In our view it is proven that the shin is the Tablet [al-lawh] and, for that very reason, some adherents of the external meaning say that exposing the shin denotes the throne because the throne indicates the Tablet. That day is the day mentioned by the messenger of God, may God bless him and his family, "Verily you will see your Lord just as you see this moon and you will not be harmed in seeing Him." The interpretation of this report is that the sun is to

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Q 16: 59 <sup>16</sup> Q 25: 30

<sup>17</sup> It is not clear what the author means by the "twelve powers."

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Q 25: 31

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> Q 68: 42 <sup>20</sup> Q 28: 88

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> In Ismaili usage the Pen (qalam) refers to the first created being, the Preceder (alsābiq). For some writers the Pen is also the intellect (al-'aql).

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> The Tablet (lawh) indicates the second being, the soul (al-nafs) in some texts.

<sup>23</sup> This hadūh, like many that appear in this text, can be found in one version or another in the main Sunnī hadūh collections. For exact citations, see A. J. Wensinck, Concordance et indices de la tradition musulmane, Leiden, E. J. Brill, 1936. What is more remarkable in this instance, however, is use of such hadūths here in an Ismaili

bodily beings as the Pen is to spiritual beings and the moon is to bodily beings as the Tablet is to spiritual beings. Accordingly, he, may God bless him and his family, means by saying "truly you will see your Lord," that you will see the Tablet and it will instruct you with knowledge and spiritual support [ta'yīd] so that you will become a spiritual being as surely as you see this moon while yet you are a bodily being, even though you are unharmed by seeing it. Which is to say, at that moment, there will be no impediment between you and the Follower [al-tālī]<sup>24</sup>. This is like God, the most high, saying, "the day wherein shall be exposed the shin" which means, shall be opened the curtains which fall between us and the Tablet and which consists of the seven heavens and the spheres. They "shall be summoned to prostrate"25—that is, to acknowledge the science of interpretation. All that is because the morning prayer is an indication of the Pen. It consists of four rak'as since the two Founders and the soul are manifest in it.26 The sunset prayer is an indication of the Tablet and it consists of three rak'as because the two Founders are manifest in it. Just as the Pen and Tablet are not subject to any diminution, similarly the morning prayer and the sunset prayer are not lessened either while at home or while traveling and similarly the sun and the moon are not [?]<sup>27</sup> subject to diminution. The two prostrations are an indication of the Speaking-prophet [al-nātiq]<sup>28</sup> since the Founder is manifest in him. The act of making the rak a is an indication of the Founder who is single because no other of these three root principles are manifest in him. Thus we learn from this that one of the two

Shī'ī content. Other of the hadīths may be more specifically Shī'ī or even, possibly, Ismaili. Little work has been done as yet, however, on what hadīths the Ismailis of Abū Tammām's time and place might have accepted as authentic or from what sources, although presumably it included only those related by and from the imams.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> The Follower (al-tālī) is again the second being, i.e. the Tablet and the soul.

<sup>25</sup> Q 68: 42

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> The exact meaning of this statement and those that follow immediately is not perfectly clear. Apparently, Abū Tammām indicates here that the morning prayer includes four *rak'as* in accord with his own Ismaili practice and that the Pen comprises within itself the functions of itself plus the other three, namely the two Founders and the soul. The sunset prayer [al-maghrib] represents the Tablet, i.e. soul, and also the two Founders as well, but not the Pen. Thus the Pen has four functions, the Tablet three, the Speaking-prophet, two, and the *asās-waṣī* only one.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> The Arabic text here has the negative but the sense seems to require a positive, i.e. that the sun and the moon *are* subject to diminution and augmentation, rising and setting.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Speaking-prophet  $(al-n\bar{a}\mu q)$  is a special term for those prophets that have composed a holy law and issued a scripture.

prostrations is an indication of the Founder, who is the master of interpretation. Accordingly, what we have said confirms that the intent of God's statement "they shall be summoned to prostrate" means that they will be summoned to acknowledge the Founder and the interpretation. He did not say "to the two prostrations" because they have attested in this world to only one of the two prostrations which is the indication of the Speaking-prophet, "but they are not able"29—which is to say, they are not able to prostrate because, since they have not acquired in this world the spiritual form that allows for the reception of the effects of the sublime world, they do not have the capacity to receive the bounties there [in the Hereaster] but rather they will suffer pain and punishment. This is like the fetus that does not acquire a bodily form that allows it to receive the effects of the lower world while in the womb of its mother. It will not be prepared for the bounties of this world. "Their eyes will be cast down, ignominy will cover them, seeing that they had been summoned aforetime to bow in adoration while they were yet sound"-in the worldly abode, i. e., while having the capacity to accept the interpretation. At that the adherents of external meanings will ask, "Who prevented us from accepting the interpretation and acknowledging the Founder while we were yet sound?" We say to them, "You were prevented from that by two persons, a satan and an iblis, and thus confirm the statement of God, the mighty and glorious: "Like satan when he says to man 'become an unbeliever" - which is to say, the First and the Second. Here the adherents of the external meaning will say, "Our Lord! Show us those who misled us among the jinn"i.e., among the satans, which means the Second, (the satans have been accurately called jinn lexically<sup>30</sup> for they are concealed from the eyes of people)—"and among the humans"—that is, the First and the Second—"we will crush them beneath our feet"—just as we made the two of them on the day when we were yet safe so as to accept the spiritual support beneath our feet—"that they may be among the lowest"31—saying thus that they may be with the hypocrites in the lowest level [of Hell]. This is because God, the mighty and glorious, has stated, "Truly the hypocrites will be at the lowest level of the fire."32

<sup>29</sup> Continuing Qur'an 68: 42

<sup>30</sup> In Arabic jinn means an invisible being.

<sup>31</sup> Q 41: 29

<sup>32</sup> Q 4: 145

Al-Sayyid al-Ḥimyarī (or possibly it was al-Barqī)<sup>33</sup> has said in this regard:

I shall not reconcile with one who treated Abū Ḥasan<sup>34</sup> as an enemy until I am at rest in my grave and my shroud.

Nor will I concur with those views of yours that are wrong and I will not admit that your two imams<sup>35</sup> are imams.

To God belongs the day wherein you will see all mankind perishing, Larynxes become hoarse from thirst and desiccation.

Many a caller will be calling out in his confusion,

Where now are those two who led me astray?

There, the faces will be deformed of his two detractors who pushed him from the imamate, the seducer and the satan.

And when the father of the cat<sup>36</sup> says to his companion eat the sour milk soup,<sup>37</sup> this is the delight of the gatherer.

O you who reproach the occupant of the house that was built what is the offense of its occupant in relation to the culprit, the builder?

If there were no stairs, he would not climb it and the climber and the one who made him climb are equal.

If it were not for the Ṣihākī, 38 the filthy ones of Hind39 and the defiled of Marwān40

would not be playing with our reign.41

On al-Sayyid al-Ḥimyari, see the later section describing the Ghamāmiyya where verses by him actually do appear.

<sup>33</sup> Al-Barqī was, like al-Sayyid al-Himyarī, an early Shī'ite poet. The following verses are, in fact, from the reasonably well known nūniyya (poem rhyming in nūn) by Abū Muḥammad 'Abdallāh b. 'Ammār al-Barqī who was put to death by the Abbasid caliph al-Mutawakkil because of it in 245/859. See al-Amīnī, al-Ghadīr fi'l-kitāb wa'l-sunna wa'l-adab, vol. 4, p. 140. This information and reference were kindly supplied by Prof. Hossein Modarressi.

<sup>34</sup> i.e. 'Alī

<sup>35</sup> Abū Bakr and 'Umar

<sup>36</sup> Abū Hirra or Abū Hurayra.

<sup>37</sup> madīra.

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> 'Umar b. al-Khaṭṭāb. Ṣihāk was his paternal grandmother. For some of the Shī'a the situation was, however, more complex and scandalous. See, for example, the views recorded by al-Majlīsī in his *Biḥar al-anwār*, vol. 31, Beirut, pp. 98-99, a reference kindly brought to our attention by Prof. Hossein Modarressi.

<sup>39</sup> Hind bint 'Utba, the mother of Mu'āwiya, famous also for her hatred of Muḥammad.

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> Marwān b. al-Ḥakam, Umayyad caliph who died 65/685. He is credited with rescuing, through the actions of his son, 'Abd al-Malik, the dynasty from the rebellion of 'Abdallāh b. Zubayr and he was the initiator of the Marwanid line of subsequent rulers for which he was later sometimes called by his detractors, the father of tyrants.

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> The last three lines of this poem are quoted by Ibn Shahrāshūb in his *Mathālib al-nawāṣib* (ms. Qum, f. 190b). Additional lines appear in al-Amīnī's *al-Ghadī*r, vol. 4, p. 140. Again these citations were provided by Prof. Hossein Modarressi.

It has been related on the authority of the imams, may the peace of God be on their mention, that the whole of what is in the Sūrat al-Raḥmān with respect to "So which of the signs of your Lord would either of you two declare false?" was revealed in the matter of the two satans, who were the First and the Second.

Among the things that confirm our claim in respect to proving the existence of satans in potentia is what was related to me on the authority of Anas b. Mālik from the messenger of God, may God bless him and his family, that he stated, "I fear more for our community from imams who lead in error than from Satan, the accursed one." Can anyone doubt after hearing this hadīth that those who summon to error and corruption are the satans in potentia? Another example is what was related to me on the authority of 'Abdallah b. Mas'ud who said, "The messenger of God, may God bless him and his family, said that the straight path"-i.e., the way of truth,-"is restricted"i.e., confined—"and the satans restrict it"—that is, the learned scholars of those who adhere to external meanings and their leaders. "They call out, O servant of God, come to this path"—which is the path of error—"in order to lead them away from the way of God; cling rather to the rope of God that stretches from Him to His servant"—namely, the Pen, the Tablet, Jadd, Fath, Khayāl, the Speaking-prophet, the Founder, the imam, the Proof [al-huna], and the Wing [al-janāh]. 42 The confirmation of this hadīth is what has been related to me from the Commander of the Faithful, 'Alī b. Abī Tālib, may the blessings of God be upon him, that he reported, "The messenger of God, may God bless him and his family, drew a line for us and said, 'this is the way of God and the straight path,' and then he drew lines to the right and to the left and said, 'these paths are the ways of Satan who summons the people to them.' At that the messenger of God, may God bless him and his family, recited, 'Verily, this is my path leading straight; follow it; follow not the other ways; they will scatter you about away from His way [thus did He command voul"".43

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> This is the standard hierarchy in Ismaili thought, especially in its eastern manifestations. Jadd, Fath and Khayāl are spiritual beings or angels charged with the responsibility of conveying revelation and sacred knowledge to the prophets. The Proof (al-huja) is the highest earthly authority after the imam and the Wing  $(al-jan\bar{a}h)$  is the individual  $d\bar{a}^c$ .

<sup>43</sup> O 6: 153

These hadiths agree with the report related from the messenger of God, may God bless him and his family, in which he said, "The Jews told lies about Mūsā b. 'Imrān, the Christians told lies about 'Īsā b. Maryam, and my community will tell lies against me after me; whenever you would relate a hadith from me, examine it carefully against the book of God; whatever agrees with the book of God, accept; whatever opposes the book of God, reject." It is also related of him, may God bless him and his family, that he said, "The tribe of Israel broke up after Mūsā into seventy-one sects that are in hell except for one that is in paradise; the community of Tsa broke up after him into seventy-two sects that are in hell except for one that is in paradise; and my community will break up into seventy-three sects that will be in hell except for one among them that will be in paradise."44 Moreover, there is no doubt that, for each one of these sects, a chief or a leader summons the people to his particular opinion and belief. These are the satans that the messenger of God, may God bless him and his family, mentioned. What fits exactly the words of the messenger of God, may God bless him and his family, is the fact that the proponents of external meaning have divided into seventy-two sects while the partisans of inner meanings remain in the same state they were when the messenger of God, may God bless him and his family, departed from this world. There has not occurred among them any breaking up or mutual opposition or irresolution as has occurred among the proponents of external meanings who curse and repudiate each other. In our view this fact establishes the correctness of the doctrines of the proponents of inner meaning and the corruption of the various dogmas held by the proponents of external meaning who curse each other because God, the mighty and glorious, has said: "Had it not been from other than God, surely they would have found in it much disagreement." From this we learn that, if the doctrines of the proponents of external meaning were actually taken from God, they would not now be in disaccord.

I will here spell out these divisions and sects one by one and explain briefly and concisely the beliefs of each of them.

<sup>&</sup>quot;This hadīth is well known and often cited in this context. See, for example, the comments and works noted by Friedlaender, "Heterodoxies," I, pp. 6-7; Shahrastānī (Gimaret), pp. 108-109.

28 translation

I hold that the proponents of external meaning separate initially according to three doctrines: one of which states that the acts of obedience are all a component of faith; the second states that the laws are not a component of faith; and the third states that the imam after the messenger of God, may God bless him and his family, was 'Alī b. Abī Tālib, may God's blessings be on him. Thereafter, the proponents of each one of these three doctrines disagree among themselves on issues concerning the transcendent oneness of God, the imamate, the promise and the threat, the justice of God, the laws and deeds. Some of them ascribe injustice and oppression to God; others compare Him to His creation; yet others associate gods with Him. Some of them hold the non-fulfillment of His threat possible. Some tolerate reasoning by analogy [qiyās] and discretion [istihsān] in regard to the law; others will not allow that and repudiate those who do. Some make Abū Bakr the imam subject to obedience following the messenger of God, may God bless him and his family; others repudiate Abū Bakr and take the imamate from him and confer it on 'Ali b. Abi Tālib, may God's blessings be on him. Ultimately they reach such a condition that some declare the others to be unbelievers and some repudiate the others. There have appeared from all this divisions that are fragmented, doctrines in disagreement, and claims that multiply. Each one of these three sectarian groupings, moreover, has separated into twenty-four sects confirming thereby45 the words of the messenger of God, may God bless him and his family, that "seventy-two sects from my community will be in hell."

# [Those Who Maintain That The Acts Of Obedience Are A Component Of Faith]

Those who maintain that the acts of obedience all are a component of faith have broken up into three divisions that subdivide further into twenty-four sects in total, each of which has its own exclusive doctrine.

<sup>45</sup> The author means here that twenty-four times three equals seventy-two.

#### [The Mu'tazila]

One of these divisions is the Mu'tazila which is further divided into six sects. 46 All six are in agreement that God, glorious is His mention, is a thing not like other things. He is neither a body nor an accident but rather the creator of both. Nothing related to the senses perceives Him in this world or in the next. God is not confined by space nor bounded by locus. He it is who was from eternity, without time or place, and was infinite and without limit. All of that He created subsequently and brought into being along with the rest of what He created out of nothing. He is eternal and all else other than He was brought into being.

They also agree that God does not bring corruption into being nor does He create the actions of the servant but rather the servants do what they are commanded or forbidden by means of a power that God creates for them and equips them with so that they may be obedient and avoid acts of ingratitude. No one has the power to withhold or to spread out except by means of the power of God which He creates for them. God is the possessor of the power that is in the servant; the servant does not possess it with Him and none other than He causes it to persist in them as long as He wants or causes it to disappear whenever He wishes. But, if He should make it disappear. He lifts the imposition of legal capacity and of commands and prohibitions since the ability to act precedes the action. God, the mighty and glorious, does not want nor wish that He be slandered or that fault be found in Him, or His prohibitions violated. If He wished to compel humans to obey Him, He has the power to do it, but He does not do it because of wanting to test them and offer them a reward that will never cease. Even though the servants are able by the power He created in them to do what He does not approve or like and which He did not command be done or intend and what angers Him, they do not have influence over Him but rather it is He who dominates and compels them because, if He so wished, He could prevent them from doing what He does not want. In order to force them to do what He wishes, He could hasten upon them a punishment although He is merciful toward them until the day of

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup> The source of almost all that follows here for the Mu'tazila is the heresiography of Abu'l-Qāsim al-Balkhī (al-Ka'bī). Abū Tammām barely deviates at all as can be seen by comparing the two texts. See above the Introduction and the notes to the edition below.

resurrection. However, He wants that they believe voluntarily, not under compulsion, so as to confirm the trial and tribulation and so that they will deserve the highest degree of reward. He does not impose on His servant an obligation that is beyond their capability and then subsequently punish them for not having fulfilled it. As long as He commands of them obedience to Him and prohibits them from ingratitude to Him, He does with His servants, both those who are believers and those who are not, only that in which there is the greatest benefit for the faith which He commanded them to have and that which he called upon them to obey and have faith in and return from disobedience to Him to the following of that which He either commanded them to do or prohibited them from doing. There is no deficiency in His creating nor disparity in His governing. Everything He determines and decrees has in it only goodness and it is incumbent on every Muslim to approve all that He has determined and decreed and to believe in it and avoid denying, rejecting, or declaring it false. They are in agreement also that the acts of obedience are all a component of faith and that faith increases and does not diminish. They concur altogether that God, the glorious and mighty, will not forgive those who commit acts of disobedience except upon repentance and that the intercession of the messenger of God, may God bless him and his family, applies solely to the faithful and not others. Further, they agree that whoever enters hellfire will reside in it forever; all who want to exit from it will be returned to it. They concede as well that the person who commits major sins does not deserve to be designated by the noble name which implies faith and Islam, nor by unbelief, but rather by the designation of unrighteousness [fisq] just as that person was so termed by God, the most high, and about which the community itself is in accord. This is the doctrine of the intermediate position.

In addition they agree that commanding the acceptable and forbidding the reprehensible is obligatory for Muslims by whatever means they possess, by the sword or by what is less.

All agree except a small group of them that, of all the people, 'Alī was the most worthy after the messenger of God, may God bless him and his family, but that Abū Bakr, 'Umar, and 'Uthmān were, in the time of their caliphates, more suitable than he. Thereafter, in all other matters, they differed and are divided into six sects as noted earlier.

## [The Ḥasaniyya]

The first of them is the Ḥasaniyya who are the followers of al-Ḥasan al-Baṣrī.<sup>47</sup> They maintain that the person who commits a major sin is a hypocrite.<sup>48</sup> They hold further that whoever omits to pray a prayer or fast a fast is not obliged to perform it after its proper time because he was commandeded to perform it at its specific time. Should its proper time elapse, there is no obligation except contrition and repentance in that instance, as with repentance in the case of other acts of neglect.

## [The Hudhayliyya]

The second are the Hudhayliyya, the followers of Abu'l-Hudhayl Muḥammad b. al-Hudhayl al-'Allāf. That in which Abu'l-Hudhayl stands alone is admittting the disappearance of the power along with the act in the same instance. He also maintained that the people of paradise are under compulsion in their acts to the point that the Mu'tazila, for that reason, called him the determinist [?] of the next life. The Hudhayliyya held also that an act might be one of obedience even though the agent did not seek [to obey] God by it. Again, they insist that God's knowledge is God and likewise God's power is God; and that what God knows has a total and sum and whatever God has power over is limited whether it becomes actual or not. According to them the motion of the people of paradise will terminate and they will then accede to a permanent stillness; pleasures will reach them even while they will not move.

# [The Nazzāmiyya]

The third is the Nazzāmiyya related to Ibrāhīm b. Sayyār al-

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup> Died 110/728. On him see H. Ritter, *E12*; J. Van Ess, *Theologie*, III, 41-50. There is no entry for him in al-Balkhī.

<sup>48</sup> A munāfiq.

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup> Died 226/840-1. On him see H. S. Nyberg, "Abu'l-Hudhayl," *EI2*; J. Van Ess, "Abu'l-Hodayl al-'Allāf," *EIranica*; Van Ess, *Theologie*, III, 209-96, V, 367-457; and Shahrastānī (Gimaret), 190-99.

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup> There is a blank at this point in the manuscript but the general principle of determinism in respect to the inhabitants of paradise is well known for Abu'l-Hudhayl. That he was called the Mujbir of the next life thus makes sense as the likely reading here.

Nazzām.<sup>51</sup> Al-Nazzām stands alone in his doctrine that the human being is the spirit and that it is a subtle body intermingled with this gross body that can be seen and felt. Quite separate from the gross body, it is the activating force. The human possesses ability in and of himself and not by means of an added capacity. Color, taste, fragrance, smell and all those things that the proponents of accidents claim are accidents are in fact intermingled bodies with the exception of motion and stillness which are, in his view, accidents. According to him length is the thing having length, width is the thing with width, depth is the thing having depth. He believed that two subtle bodies could exist in a single place because of commingling. Actions that are the actions of animals, according to him, are all of a single type. Motion is of the same type as rest and likewise acts of obedience are of the same type as acts of disobedience except that he used to insist also that, although they are of the same type, the acts of obedience are opposite to those of disobedience and contrary to them. Similarly, with motion and rest. He said that rest has no meaning in reality because what is said to be at rest is merely a motion of pressure rather than a motion in cessation. He said that there are solitary reports that we must accept and have certainty about and which thus constitute firm proof. And he held that firm proof in the Qur'an is present only in regard to information about unseen things, not for the order and composition because, in his view, the order is something within capability were it not that God prevents it. A thing, according to him, can go from a first position to a third position without passing through the second. The difficult questions related from him concerning this particular subject are famous and well known. He also denied the use of analogy in regard to legal rulings.

# [The Mu'ammariyya]

The fourth sect is the Mu'ammariyya related to Abū 'Amr Mu'ammar b. 'Abbād al-Sulamī al-Baṣrī.<sup>52</sup> He stands alone in a doctrine concerning the qualities  $[ma'\bar{a}n\bar{t}]$  and in his explanation that motion differs from rest only because of a quality that is other than it.

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup> Died between 220/835 and 230/845. On him see Van Ess's entries "al-Nazzām," El2, and "Abū Eshāq Nazzām," Elranica, plus his Theologie, III, 296-418, VI, 1-204; and Shahrastānī (Gimaret), 200-220.

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup> Died 215/830. On him see H. Daiber, "Mu'ammar," E12; Van Ess, Theologie, III, 63-88, V, 254-282; and Shahrastānī (Gimaret), 233-40.

Similarly, rest only differs from motion because of a quality that is other than it. These two qualities differ also because of a quality that is other than the two of them. Thereafter, for the same reason, every pair of qualities differs because of a quality other than they until reaching what is without limit.<sup>53</sup> The structures of bodies are the act of the bodies by nature. The human being is not a body and he acts by choice; he does not have length or breadth, nor does he possess parts and one cannot say that he is in one place rather than another and that he has no act except willing. Motion is in reality rest because a body no matter what state it is found in exists solely in a place adjoining it contiguously and this, according to him, is the meaning of rest. They maintain that substance is never isolated from the actions of accidents.

## [The Bishriyya]

The fifth sect is called the Bishriyya and is related to Abū Sahl Bishr b. al-Mu<sup>c</sup>tamir al-Baghdādī.<sup>54</sup> Bishr and those who advocate what he did maintain that there is a grace with God such that, if He brought it to the unbelievers, they would all voluntarily find faith without being forced. It is not allowed for us to say that God does the best things for His servants for the reason that there is no ultimate limit for the goodness that is with Him, although God has done everything that is, with respect to their faith, in their best interest. The friendship of God toward the believers is, after their gaining faith, without delay and His emnity for the unbelievers is likewise. Color, taste, fragrance, sound, smell, and feel are accidents and substance is the agent for them. Certain colors, tastes, and odors are actions of the servant by generation. Motion is not in a first place or in a second place but nevertheless the human being can move by means of it from the first to the second. They insist that motion is not an accident nor a body because the accident persists over two moments of time and motion does not persist for two moments of time. They held that when the believer commits a major sin and then repents but thereafter returns to committing the same sin, it is permitted to hold him accountable for the sin which occurred prior to repentance even though he re-

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup> A line here which is missing from Abū Tammām's text has been restored from that of al-Balkhī.

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup> Died between 210/825 and 226/840. On him see Albert N. Nadir, "Bishr," *E12*; Van Ess, *Theologie*, III, 107-30, V, 283-328; Shahrastānî (Gimaret), 228-32.

pented of it because it may be that he was forgiven that sin at repentance with the stipulation that he not revert to it or to its like.

## [The Jāḥiziyya]

The sixth sect is the Jāḥiziyya, the followers of Abū 'Uthmān 'Amr b. Baḥr al-Jāḥiz. 55 Jāḥiz and those who maintain the same doctrines say that cognizance is natural but it is nevertheless an act belonging to the knower and thus is not voluntary. He was in accord with Thumāma b. al-Ashras 56 to the effect that there is no action on the part of the servant in reality other than willing. But still he held, in regard to the rest of the acts, that they are ascribable to the servant in so far as they flow from him by nature even though they are required by his willing. It is impossible that anyone reach maturity and not acknowledge God. The unbeliever, in his view, falls between the obdurate and the knower whose love and infatuation with his dogmas has totally absorbed him to such an extent he cannot perceive that which is in him of knowledge of his Creator and the truth of His messenger.

## [The Khawārij]

The discussion of these sects is then folowed by the second division which are the Khawārij. They themselves further subdivided into fourteen sects. The Khawārij agree together that the acts of obedience are all components of faith and that faith increases and decreases. They are in accord in declaring 'Uthmān and 'Alī unbelievers and they say: we declare our loyalty to the two fathers-in-law<sup>57</sup> and dissociate from the two sons-in-law, the latter being 'Alī and 'Uthmān; we are quite certain of the unbelief of whoever commits a major sin. They uphold rebellion against an unjust leader and they

<sup>55</sup> Died 255/868-9. On him see Ch. Pellat, "al-Djāḥiz," EI2; Van Ess, Theologie, IV, 96-116; and Shahrastānī (Gimaret), 255-60.

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup> In al-Balkhi's Maqālāt, an entry on this Mu'tazilite authority occurs immediately prior to that for al-Jāḥiz (p. 73). Therefore the reference to him at this place in the original text of al-Balkhī makes better sense than in Abū Tammām's version which no longer contains an entry on Thumāma at all. It is, however, solid evidence that Abū Tammām or his immediate source had in front of him the work of al-Balkhī from which he simply copied the material on al-Jāḥiz including this statement about his being in accord with Thumāma on this issue.

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup> Abū Bakr and 'Umar, both fathers-in-law of Muḥammad.

regard appropriate dissociation from Abū Mūsā and 'Amr and those who appointed these two as arbitrators or who approved of them or associated with anyone who concurred with either of the two arbitrators or approved of him.<sup>58</sup> They allow the imamate in the lowliest of persons who are nevertheless both just and knowledgeable. Thereafter in other issues they differ and have split into fourteen sects as already stated.

## [The Azāriqa]

The first is the Azāriqa<sup>59</sup> related to Nāfi<sup>c</sup> b. al-Azraq. This Nāfi<sup>c</sup> was the first to create dissension among the Khawārij. It was he who instigated the dissociation from those who remained at home and the testing of those who attempted to join his army. The Azāriqa do not dissociate from those of the early generation among the Khawārij who came before them and who associated with the quietists and failed to declare them unbelievers. They say instead that this matter has become clear to us but it was hidden from them. The Azāriqa uphold strict determinism in the manner that was taught by Jahm.<sup>60</sup> They maintain further that whoever remains in the territory of unbelief is an unbeliever and nothing avails him but to emigrate away from there. They also sanction the torment of children [in the hereafter].

# [The Najdiyya]

The second sect is the Najdiyya<sup>61</sup> related to Najda b. 'Āmir al-Ḥanafi. Najda and those who adopted his doctrines said that the children of polytheists are in paradise and that God does not inflict hurt on children in this world. They base this view on the notion that God harms no one unless it is deserved and pain is a punishment which children do not deserve. Were a man to make a mistake in applying a legal ruling out of ignorance, they would excuse him on account of ignorance. They maintain that faith is recognition of God and the

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup> Abū Mūsā and 'Amr were the arbitrators appointed following the Battle of Siflin by the two sides that had supported 'Alī and Mu'āwiya.

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup> On the Azāriqa, see R. Rubinacci, "Azāriķa," EI2; Shahrastānī (Gimaret), 374-80; and K. Lewinstein, "The Azāriqa in Islamic Heresiography," BSOAS 54 (1991): 251-68.

<sup>60</sup> See the entry on Jahm b Ṣafwān below in the section on the Qadariyya.

<sup>61</sup> Shahrastānī (Gimaret), 381-86.

recognition of His messenger, preventing the shedding of the blood of Muslims and shielding their possessions, and acknowledging summarily what has come from God. This is all obligatory but, in regard to everything beyond that, the people are excused by their ignorance up to the point that firm proof overpowers them. This concerns all things allowed and forbidden. Thus whoever, after personal effort, judges allowable something that might in fact be forbidden is absolved in the same way as held by the learned experts among the defenders of personal judgement in law. They further insist that whoever fears punishment for the person who exercises independent judgement in the matter of erroneous rulings and waits for firm proof instead is an unbeliever. They hold that whoever moves from the abode of their emigration is a hypocrite and they consider licit shedding the blood of the people protected by treaty and their possessions in the abode of dissimulation. As leaders they accept the holders of any and all ranks among those who are in accord with them. They say that possibly God will not punish the hypocrites for their sins but, if He does, He will punish them not in hellfire. In their view, whoever thinks a forbidden thought or tells a small lie which is forbidden, and then persists in doing it, is a polytheist; but whoever commits adultery, theft, or drinks wine, without persisting in it, is a Muslim. They do not accept the possibility of a permanent punishment for any of those who are in agreement with them.

# [The 'Ajārida]

The third sect is the 'Ajārida related to 'Abd al-Karīm b. 'Ajarrad.<sup>62</sup> They maintain that the children of polytheists are in hell and they dissociate from their children who have not reached maturity and accepted Islam. They reject the Sūrat Yūsuf and insist that it is not a part of the Qur'ān because it is merely a story. They permit the marriage of daughters of sons, daughters of daughters, and daughters of the children of sisters and brothers but they say that God made only daughters themselves forbidden.<sup>63</sup> The doctrine of justice they uphold in the manner of the Mu'tazila. They consider licit the killing

<sup>&</sup>lt;sup>62</sup> On which see W. Madelung, "Khārijism: The 'Ajārida and the Ibādiyya," Chapter 5 in *Religious Trends in Early Islamic Iran*, pp. 58-63; Van Ess, *Theologie*, II, 574-76; and Shahrastānī (Gimaret), 394-406.

<sup>63</sup> Reported by Al-Ash'arī, p. 95, as coming from a book by the early Sunnī juristheresiographer al-Karābīsī (died 245/859). See also *Hūr*, 225.

of the ruler specifically and also those who approve of his rule. But the killing of whoever disowns him they do not advocate except if he provides assistance against them or speaks ill of them or of their religion. Among the 'Ajārida there is one subgroup called the Maymūniyya.

# [The Bida'iyya]

The fourth sect is the Bida'iyya whose leader is Yahyā b. Asram.<sup>64</sup> That which they innovated and for which they stand apart from all of the rest of the Khawārij—in fact, from the whole body of the religious community—is the definitive declaration of the testimony of faith for themselves and those who agree with them, asserting thereby that they are people of paradise without condition or reservation.<sup>65</sup> They maintain also that the children of polytheists are in hell and they prove this by the following verse: "Leave of the unbelievers not a single one on earth, for if You do leave any of them, they will mislead Your servants and they will breed more who are nothing but wicked and ungrateful."66 Concerning determination their doctrine is like that of the Azāriga. They assert that the pilgrimage may be performed in any of the months. They further insist that the compulsory prayers are three: the morning prayer [al-fajr], the sunset prayer [al-maghrib]—these two falling at both ends of the daytime—and in the nighttime the 'atama prayer. For this they draw support from the words of God, the exalted, "And establish regular prayers at the two ends of the day and the nigh of the night, for those things that are good remove those that are evil."67 According to them all of the reports related from the messenger of God, may God bless him and his family, making five prayers requisite are lies and falsehoods since it is also related from him, may God's blessings be on him, that "whatever is brought to you as coming from me, compare it to the book of God; if it agrees with the book of

<sup>&</sup>lt;sup>64</sup> On which see Madelung, *Religious Trends*, 64-5; Van Ess, *Theologie*, II, 622; Walker, "An Ismaili Version," 168; and the *Uṣūl al-niḥal* attributed to al-Nāshi', pp. 69-70.

<sup>&</sup>lt;sup>63</sup> istithnā', that is, uttering the formula of exception or reservation, "If God so wills." The Bida'iyya evidently believe that in regard to themselves it is not necessary for them to utter the shahāda with the added condition "If God so wills" since they are assured of paradise. See also Hūr, 232 and Shahrastānī (Gimaret) 406, note #102. The text in one manuscript of Shahrastānī contains a statement that runs parallel to that of Abū Tammām at this point.

<sup>&</sup>lt;sup>66</sup> Q 71: 26-27. This statement was said to God by Noah.

<sup>67</sup> Q 11: 114. Cf. Al-Ash'arī, 126; Hūr, 232; and pseudo-Nāshi', 70.

God, it has come from me, but what differs from the book of God is not from me." The middle prayer is, therefore, in their view, the sunset prayer that God spoke of when He said, "Guard carefully your prayers, especially the middle prayer." They consider unlawful fish that have not been slaughtered.

## [The Khāzimiyya]

The fifth sect are the Khāzimiyya related to Shu'ayb b. Khāzim.<sup>69</sup> They hold a doctrine of determination like that of Jahm and the Azāriqa. Among the doctrines in which they stand alone is maintaining that friendship and enmity are two qualities in the essence [of God]. Also according to them whoever does not know God in all of His names is an ignorant person and the ignorant person is an unbeliever.

# [The Tha'āliba]

The sixth sect is the Tha'āliba<sup>70</sup> who have numerous doctrines that I will not mention out of fear of unduly lengthing this book although I will note a few of their tenets. They say that the person who omits to pray is an unbeliever but it is not on account of the omission but is rather due to his ignorance of God. Their doctrine is similar for the rest of the obligatory acts and they claim that whoever commits an act of disobedience has shown ignorance of God. They said that God will treat His servant as a friend or an enemy according to [the end] they will come to, not for the deeds they are presently engaged in. The children of unbelievers will share in the punishment of their fathers since they are one element of them and by that they mean that it is as if they are part and parcel of them.

# [The Sufriyya]

The seventh sect is the Ṣufriyya<sup>71</sup> related to Ziyād b. al-Aṣfar. They also have numerous doctrines that I will not mention for fear of

<sup>68</sup> O 2: 238

<sup>&</sup>lt;sup>69</sup> On which see Madelung, Religious Trends, 63-5; Shahrastānī (Gimaret), 400.

Madelung, Religious Trends, 59-62; Shahrastānī (Gimaret), 400-01.

<sup>&</sup>lt;sup>71</sup> Madelung, *Religious Trends*, 71-2; Shahrastānī (Gimaret), 413-14; Lewinstein, "Making and Unmaking a Sect: the Heresiographers and the Şufriyya," *Studia Islamica* 76 (1992): 75-96.

extending this book too much although I will again cite a few examples. Among these is their claim that those acts covered by a divinely prescribed penalty [hadd] are not, when committed, themselves evidence of unbelief nor are the persons committing them unbelievers. Examples of this are adultery, false accusation of adultery [qadhf], and theft. But the [reprehensible] actions for which no prescribed penalty applies, such as omitting prayers and almsgiving, constitute unbelief. Nevertheless, they withhold the designation of faith in both of these situations since they term the adulterer, the false accuser of adultery, and the thief an offender [fāsiq] rather than either believer or unbeliever whereas the person who omits prayers and almsgiving is an unbeliever.

#### [The Ibādiyya]

The eighth sect is the Ibāḍiyya<sup>72</sup> related to 'Abdallāh b. Ibāḍ. A portion of this group uphold the doctrine of justice in the manner of the Mu'tazila. They claim that their opponents among the people who pray toward Mecca are infidels by ingratitude [kāfirū ni'ma] but are not polytheists; their property, their weapons, and their riding mounts are lawful booty during warfare, but what goes beyond that is unlawful and it is forbidden to capture them or to kill them surreptitiously. They further insist that the abode—that is, the abode of their opponents—is an abode of monotheism except for the camp of the ruler which is an abode of inequity. Those who commit major sins they consider monotheists even though infidels because of ingratitude and not believers. The punishment of the children of polytheists is possible in their opinion but they recognize that God might nonetheless enter them in paradise by an act of grace.

# [The Ḥafṣiyya]

The ninth sect is the Ḥafṣiyya, the follower of Ḥafṣ b. Abi'l-Miqdām.<sup>73</sup> They claim that what separates polytheism from unbelief is the acknowledgement of God. Whoever acknowledges God but does not believe in anything else such as the messenger or paradise or hellfire or the law is an unbeliever but is free of polytheism. Whoever

<sup>&</sup>lt;sup>72</sup> Madelung, *Religious Trends*, 71-76; T. Lewicki, "al-Ibādiyya," *El2*; Van Ess, *Theologie*, index; and Shahrastānī (Gimaret), 407-12.

<sup>&</sup>lt;sup>73</sup> Shahrastāni (Gimaret), 410.

is ignorant of God and denies Him is a polytheist. The Khawārij dissociated themselves from this group and they dissociated themselves as well.

# [The Yazīdiyya]

The tenth sect is the Yazīdiyya, the followers of Yazīd b. Abī Unaysa.74 They say: we associate with the first Muhakkima [Kharijites] but we disassociate ourselves from those advocates of innovations who came later, although we accept all of the Ibadiyya. In the matter of unbelief and polytheism, they oppose the Hafsiyya, standing firm in their association with the Ibadiyya except for those among them who reject their doctrines. They claim that God will send a messenger from among the non-Arabs and that He will reveal to him from the heavens a book written in the sky. Thereafter it will be transmitted to him in its entirety and he will cease following the law of Muhammad and will bring forth another law different from it. His community will be the religion of the Sābi'a who are, however, not the Sābi'a who exist in this present day but rather the Sābi'a whom God mentioned in the Qur'an, who, they say, have not yet come. In the present community there are, they claim, two witnesses to them, one of them being Yazid b. Abī Unaysa, but they do not know whether the other has passed away already or whether he will still come.

# [The Bayhasiyya]

<sup>76</sup> Q.9: 5

The eleventh sect is the Bayhasiyya<sup>75</sup> who are related to Abū Bayhas Hayṣam h. Jābir. They maintain that shedding the blood of their opponents is lawful as well as seizing their property. They do not permit praying behind an opponent of theirs; nor do they perform prayers wearing pants. According to them the abode that is the abode of unbelief and polytheism [is subject to the commandment], "kill the polytheists wherever you find them." They also say that, if the leader of a group is an unbeliever and a pagan, his abode is a place of polytheism and all who inhabit it are pagans except for those they know of personally and of their having accepted Islam. In their

<sup>&</sup>lt;sup>74</sup> Madelung, Religious Trends, 75-6; Van Ess, Theologie, II, 614-18; Shahrastānī (Gimaret), 411-12.

<sup>&</sup>lt;sup>75</sup> Van Ess, Theologie, II, 594-98; Shahrastâni (Gimaret), 387-93.

view killing and capturing is allowed in all situations and they prohibit marrying the womenfolk belonging to the polytheists—that is, those who, in their view, are sinners. They draw confirmation for this from the words of God, the exalted, "Do not hold fast to the ties with unbelieving women," and "Do not marry unbelieving women until they believe." Intoxication from something lawful in itself, according to them, does not make the one who becomes inebriated liable to punishment. On whatever his inebriation causes him to do, such as omitting prayers or cursing God, there is no prescribed penalty and anyone doing something of this sort does not become an unbeliever so long as the inebriation lasts.

# [The Fudayliyya]

The twelfth sect is the Fudayliyya<sup>79</sup> related to al-Fudayl b. 'Abdallāh. They insist that every act of disobedience, whether minor or major, is polytheism and they say that the disobedient person does not acknowledge God. Obedience to Satan is worship of him and obedience to personal whim is worship of him as well. They draw confirmation for this from the words of God, exalted is His mention: "Then do you not see such a one as takes as his god his own personal whims?"80 They maintain that whoever utters any truth that the Muslims regard as true will not become an unbeliever nor will he disobey, even if he means something other than God, as in saying 'there is no god but the God' but intending by it the doctrine of the Christians that the one whom there is no god except is someone who begets a son and has a wife, or else intends an idol he has adopted as a god, or in the case of saying, 'Muhammad is the messenger of God,' while meaning someone else who is alive and present, and other statements or belief in the heart similar to these that refer to other than God Himself.

# [The Shimrākhiyya]

The thirteenth sect is the Shimrākhiyya who are related to 'Abdallāh b. Shimrākh.<sup>81</sup> They say that shedding the blood of their own people

<sup>&</sup>lt;sup>77</sup> Q 60: 10

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Q 2: 221

<sup>&</sup>lt;sup>79</sup> Lewinstein, "Making and Unmaking A Sect," 89-90.

<sup>®</sup> O 45·25

<sup>&</sup>lt;sup>81</sup> Van Ess, *Theologie*, II, 622-24; Lewinstein, "Making and Unmaking a Sect," 88-89.

is forbidden if done covertly but is allowed if done openly. The killing of both parents is unlawful either in the abode of precautionary dissimulation or in the abode of emigration, even if both are in opposition. The Khawārij disassociate themselves from this group. They hold a doctrine of deferred judgement in regard to those who agree with them, and they say that the children of the polytheists will attain paradise.

#### [The Daḥḥākiyya]

The fourteenth sect is the Daḥḥākiyya related to al-Daḥḥāk b. al-Shārī. They consider it lawful to marry a woman who is Muslim in their view to an unbeliever from their own people in the abode of dissimulation, just as a man among them may marry an unbelieving woman from his people in the abode of dissimilation. However, in regard to residence in the abode of openness and in the abode of their own rule, they do not consider that permissible. They regard as lawful a beverage a great deal of which might produce intoxication as long as it is not wine [khamr] in and of itself and they only forbid intoxication. They will not pursue in war someone turning away (or fleeing) who is not of those who pray in the direction of Mecca or is one of those who pray in the direction of Mecca and is a monotheist. They do not kill women or children, but they advocate killing the anthropomorphists and capturing them and plundering their property, and they pursue those of them who turn away (flee) and they finish off their wounded. According to them it is possible for there to be two different operating rules such that a single situation is governed from two directions. An example is that of a man who enters a sown field without having the permission of its owner. God prohibits him from leaving it lest he harm the crop and yet He also commands him to do so because it does not belong to him. In their view whoever commits adultery or steals should receive the prescribed punishment and then should be called upon to repent. Unless he repents, he should be executed because he is an unbeliever. They maintain further that they must call to repentence those who disagree with them regarding a revealed text or its interpretation. Unless they repent, they must be executed no matter whether that opposition concerns an issue of which ignorance is permissible or not.

## [The Division of the Ḥadīthiyya]

The third division is the Hadithiyya which are further divided into four sects. These sects, however, agree together that God is on the throne distinct in His essence from His creation. The inhabitants of paradise will see their Lord with their eyes. Faith is both word and deed and it increases and decreases. The believer determines in his heart what appears on his lips and his faith must not be doubted. They declare no one among the adherents of God's unity an unbeliever. They defer to God those matters which are hidden from them and do not cut, because of sins, the protection accorded by God. All things that involve good or evil, unbelief or belief, occur, they say, by the decree and ordainment of God. They consign no one from the community of Muhammad, may God bless him and his family, to paradise because of a good deed he has performed, or to hellfire for a sin he acquired, and thus it will be God who disposes of His creatures as He wishes. They acknowledge the rights of the forebears whom God, the exhalted, selected to be companions of His prophet, may God bless him and his family, and they put first in the imamate Abū Bakr and then 'Umar and then 'Uthman. They ask for the mercy of God on the companions of the messenger of God, both the great and lowly among them, and they speak of their virtues and abstain from mentioning the quarrel that occurred between them. They pray the prayers of the two feasts and of the congregational prayers and they go on campaigns under all commanders, both the pious and the profligate. They wipe the soles of their footgear both while traveling and while at home. Buying, selling, and commerce in general are lawful, in their view, until the day of resurrection according to the rule of both the holy book and the Sunna. The takbīr at a funeral should be repeated four times. They pray for the well-being of the leaders of the Muslims and refuse to take up arms against them or join in fighting them in times of rebellion. They keep to their homes and declare, "One can be servants of God who are slain, but do not be servants of God who are killers." They believe in the punishment of the grave, in Nakīr and Munkar, 82 in the Pool [hawd], in intercession, the Balance [mīzān], and that a group of the monotheists will be taken out of hell after having been burned in it. Unanimously they hold that the prophet, may God bless him and his fam-

 $<sup>^{82}</sup>$  Two angels who are said to examine and possibly punish the dead in their graves.

ily, was elevated to the heavens and he saw his Lord with his own eyes and conversed with Him. The Lord descends on the eve of each Friday night to the lowest heaven. They say that paradise and hell are already created. They agree further that if a report comes from trustworthy, well known and acceptable men, it must be accepted; whoever rejects it is an innovator and a wicked deviator.

# [The Mālikiyya]

One of the them is the Mālikiyya related to Mālik b. Anas.<sup>83</sup> They maintain that God knows by means of a knowledge, He is powerful because of a power, and He is all-hearing and all-seeing through a sense of hearing and seeing. They permit copulation with women in their rear ends. They affirm reasoning by analogy but deny the principle of judicial discretion. According to them the imam after the messenger of God, may God bless him and his family, was Abū Bakr since the community agreed on him, and the prophet, may God bless him and his family, died and did not appoint a successor. After Abū Bakr came 'Umar and then after him 'Uthman and then 'Ali because the prophet, may God bless him and his family, had said "the caliphate after me will last thirty years and then after that there will be kingship." In their view the best person after the messenger of God, may God bless him and his family, was 'Umar and, for that view, they rely on the report related from the prophet, may God bless him and his family, "If you appoint as leader Abū Bakr, you will find him strong in his faith but weak in his body; and, if you appoint 'Umar as leader, you will find him strong in both faith and body." The person who possessed two strengths was better than he who had only one. They also see confirmation in the statement of Abū Bakr when he remarked in the first of his sermons, "I have accepted to rule over you, but I am not the best of you." By that he could only be referring to 'Umar because he had recognized his having the quality of excellence on the day of the Saqifat Bani Sā'ida84 when he said, "Indeed, I approve for you one of these two men." Also they cite the words of the messenger of God, may God bless him and his family, "If I had not been sent to you, 'Umar would have be sent," and his

<sup>&</sup>lt;sup>83</sup> Famous jurist of Madina and imam of the Mālikī legal *madhhab* who died in 179/796.

M Site of the negotiations leading to the nomination by Umar of Abū Bakr to the caliphate.

statement, "O God, strengthen Islam by the one who is dearer to You, 'Umar or Abū Jahl." Mālik had numerous differences with his companions in matters of the law. He held that the call to prayer should be repeated but the  $iq\bar{a}ma^{85}$  should be said once through without repetition because he held that the formulae of the  $iq\bar{a}ma$  are not to be doubled. He opposed his companions<sup>86</sup> on that point. Snuffing water through the nostrils during ritual ablution is, in his view, obligatory. They permit remaining silent behind the imam when the imam performs the recitation in a loud voice.

# [The Shāfi'iyya]

The second sect is the Shāfi'iyya, the followers of Muhammad b. Idrīs al-Shāfi'ī.87 They maintain that the most excellent of people after the messenger of God, may God bless him and his family, was Abū Bakr, then 'Umar, then 'Uthmān, and then 'Alī, and that these caliphs are the four who were rightly guided. They say further that the messenger of God, may God bless him and his family, died and did not appoint a successor and that the community appointed for themselves Abū Bakr as leader. According to them he was more deserving of the imamate than anyone else, and the messenger of God, may God bless him and his family, had said, "My community will not agree on an error." They affirm reasoning by analogy and personal endeavor although they do not accept the establishment of a ruling on the basis of discretion. They hold that 'Alī b. Abī Tālib, may the blessings of God be upon him, was right in all of his wars but that Talha, al-Zubayr, Mu'āwiya, 'Ā'isha, and 'Amr b. al-'Ās argued for fighting him and exerted personal judgement to that end. All of them are in paradise just as God, the mighty and glorious, said, "And We shall remove from their hearts any lurking sense of injury as brothers facing each other on raised couches."88 They say that beasts will be resurrected and thereafter become dry dust by the order of God and that the unbeliever will want to be in their state when he cries out, "O would that I were become dry dust."89 As for the chil-

<sup>&</sup>lt;sup>85</sup> On the *iqāma*, or second call to prayer in the mosque which is the sign to commence formal prayers, see T. W. Juynboll, "Ikāma," *E12* 

<sup>&</sup>lt;sup>86</sup> i.e. his fellow jurists of Madina.

<sup>87</sup> Eponym of the legal madhhab named after him. He died in 204/820.

<sup>&</sup>lt;sup>88</sup> Q 15: 47

<sup>&</sup>lt;sup>89</sup> Q 78: 40

dren and the insane, they will, by the mercy of God, be entered into paradise. Al-Shāfi'ī had numerous differences with Abū Ḥanīfa and other legal experts in the Islamic community on matters of legal rulings and the law. Handling the penis negates the ablution according to him.

## [The Ḥanbaliyya]

The third sect is the Hanhaliyya. They are the literalists [the Ḥashwiya], related to Aḥmad b. Ḥanbal. 90 They affirm some elements of reasoning by analogy but reject juridical discretion. They maintain that the leader following the messenger of God, may God bless him and grant him peace, was Abū Bakr, and that the prophet, may God bless him and his family, specifically designated him to lead the community. Thereafter Abū Bakr appointed 'Umar and the leader following him was 'Uthman but then they stop and do not recognize the leadership of 'Alī b. Abī Ṭālib. For that they draw support from a report related on the authority of 'Abdallah b. 'Umar in which he said, "We used to say during the lifetime of the messenger of God, may God bless him and his family: Abū Bakr al-Siddiq, and 'Umar b. al-Khattab, and 'Uthman." The Hanbaliyya do not admit to the imamate of 'Alī b. Abī Tālib, may the blessings of God be upon him, and they insist that he could not have been the imam because the people did not agree to him unaminously. They also draw support from a report related from the messenger of God, may God bless him and his family, that when he was building the mosque he put on its wall a stone and then called for Abū Bakr to put a stone in place next to my stone. Then he called for 'Umar to put a stone next to the spot where the stone of Abū Bakr lay and for 'Uthmān to put a stone next to the stone of Umar. At that point he stated that these are the caliphs to come after me. Additionally, they hold that 'Alī, may the blessings of God be upon him, was in the wrong when he gave shelter to the killers of 'Uthman, assumed command without convening a council, and went to war against the Mother of the Believers, 'A'isha, against the Disciple of the messenger of God, may God bless him and his family, al-Zubayr, against Talha, and the maternal uncle of the believers, Mu'awiya. According to them, God, the exhalted, will seat Mu'awiya at his right on the day of resurrec-

<sup>&</sup>lt;sup>∞</sup> Died 241/855.

tion, cover him with His right hand, and enter him into paradise because of his effort to seek vengence for the blood of 'Uthmān who was murdered unjustly. As the interpretation of the following verse: "When his Lord revealed Himself to the mountain," they claim that He said, in fact, that he showed the mountain one of His fingers. The Qur'ān, in their view, is the speech of God and it comes out of Him and to Him it reverts. Their indication of that is His saying, "They wanted to change God's words," and His commenting, so that he may hear the words of God." They insist that whoever claims that the Qur'ān was created is an unbeliever; one should not pray behind that person, or over him at his funeral, or eat animals slaughtered by him

#### [The Dāūdiyya]

The fourth sect is the Dāūdiyya related to Dāūd b. 'Alī b. Khalaf al-Isfahānî.94 They reject reasoning by analogy and thus adhere exclusively to the text of the Qur'an and dismiss reasoning about it. Whoever judges by reasoning, according to them, is mistaken and wicked since God, glorious is His mention, left nothing that is either humid or dry but that He assigned a place for it in His book. Therefore they consider reasoning by analogy to be false and they adhere solely to the Our'an, to the Sunna, and to consensus, and they do not rule otherwise than on the most obvious meaning of the phrase even to the point of stating that, if one of them were to urinate in some stagnant water, it would not be allowable to perform ablutions with it and yet, if he had defecated, it would be allowed. This is because the prophet, may God bless him and his family, said, "None of you may urinate in stagnant water and then perform ablutions with it," but did not say, "Do not defecate." They derive all their rulings, what they allow and what they forbid, on the basis of this very analogy. They consider lawful selling the slave mothers of sons, and they hold the tarāwīh prayers during Ramadān to consist of eight rak'as in four taslīms. According to them the whole of the call to prayer must be given with tarjī<sup>c</sup> repetition and the iqāma has no repetition. In their

<sup>91</sup> Q 7: 143

<sup>92</sup> Q 48: 15

<sup>98</sup> Q 9: 6

<sup>&</sup>lt;sup>64</sup> Founder of the Zāhiriyya madhhab who died in 270/884. On him see J. Schacht, "Dāwūd b. 'Alī b. Khalaf al-Işfahānī," El2 and I. Goldziher, The Zāhirīs: Their Doctrine and Their History, trans. W. Behn, Leiden, Brill, 1971.

view, if a drunken man should divorce his wife, no legal interdiction comes between them since the divorce uttered by a drunken man is mere idle babble. They say that it is required to snuff water in the nostril during ablution. It is not permitted to use dung in the purification from defecation. They hold that touching a woman, whether involving sexual intercourse or not, invalidates the ablution and similarly handling the penis. They insist that the messenger of God, may God bless him and his family, appointed Abū Bakr to the caliphate by designation when he ordered him to lead prayers and they say, "we entrust the matter of 'Alī, 'Ā'isha, Talḥa, and al-Zubayr to God since we do not know which of the two parties is in the right although we can say that the situation of those who remained inactive in that affair was better than those who went out in revolt as was the situation of 'Abdallāh b. 'Umar, Muhammad b. Maslama, and Sa'd b. Abī Waqqāṣ." There is no chance, according to them, for a person who omits a prayer to complete it after its time has passed. They argue for this view in the same way al-Hasan al-Basri did. The Dāūdiyya related the following doctrine on the authority of Abū Bakr Muhammad b. Dāūd al-Isfahānī: God created Adam exactly in the form of the Most Merciful. They claim that God descends on the eve of each Friday night to the heaven of this world and also descends on the night of the Bara'a95 and announces that, if anyone repents, I will forgive him and, if anyone seeks a pardon, I will grant it. They maintain that God is powerful by means of His power, He is knowing by means of His knowledge, merciful by means of His mercy, allseeing by His sight, all-hearing by His hearing, and speaking by means of His speech. Each one of these attributes is distinct from the other; they mean that the hearing is distinct from seeing, power is distinct from knowledge, and speech is distinct from mercy.

At this point we have finished describing of the doctrines and beliefs of those sects which hold that all of the acts of obedience are components of faith. We have done so concisely and succinctly. It is now incumbent on the novice to express gratitude to God for His guidance through clear explanation. For even if he should examine it, God preserves him from misleading doctrines the like of these.

<sup>&</sup>lt;sup>95</sup> Laylat al-barā'a, the observance of mid-Sha'bān.

#### CHAPTER ON THE SECOND DOCTRINE

# [Those Who State That The Laws Are Not Components Of Faith]

In regard to those who state that the laws are not components of faith, they have split into three divisions subdivided into twenty-four sects, each sect of which has its unique claims.

#### [The Division of the Qadariyya]

One of the three is the division of Determinists who are the Qadariyya<sup>96</sup> which is subdivided further into five sects.

# [The Jahmiyya]

The first sect is the Jahmiyya related to Jahm b. Şafwān.<sup>97</sup> They say that faith is cognizance and conviction in the heart rather than confession and excluding the rest of the acts of obedience. If a man were to live a hundred years and acknowledge God and recognize Him in the heart but never confess to this with his tongue, he is nonetheless a believer. They maintained as well that God's knowledge is originated. God knew from eternity that a thing will come into being but did not know it as existing. When a thing has come into existence, it may be said God knows it as having come into existence. That God's knowledge is other than He is proven because of the temporal origination of knowledge. Examples are the humans, the heavens, the Torah, the Furgan [Qur'an], the Gospels, the earth, and other kinds of created things. Jahm argued that he would not say that God knew eternally because, if he were to say that, it would require that there have been another eternally with Him. He agreed that he would not say He was eternally either knowing or ignorant because knowing is an act of His. When He performs the act of knowing, He has knowledge. If He performs the act of ignorance, He is in fact ignorant. Thus Jahm would say that all ignorance in this world, as well as knowledge, is an act of God. They hold that the will of God [encom-

<sup>96</sup> Shahrastānī (Gimaret), 290-91.

<sup>&</sup>lt;sup>97</sup> Jahm died in 128/746. On him W. Montgomery Watt, "Djahm" and "Djahmiyya," *EI2*; Shahrastānī (Gimaret), 292-97; and Van Ess, *Theologie*, II, 493-508, V, 212-219.

passes] all the actions of humans, as for example those of obedience and disobedience, in the same way as they maintained is the case with knowledge. They say that the Qur'an was created, and that God will not be seen by any one in the afterlife. God is the Creator of things, their Innovator, and the Maker of created things. None of His creation can possibly act or bring something into being and all the acts that we witness that are ascribed to the animals are actually due to God's acting through them, as is the case for the sun, the moon, and dying. Therefore, when you say a man became an unbeliever or had faith or moved or disobeyed or was obedient, committed adultery, or stole, that is the same as your saying the sun set, the moon rose, so-and-so died, grew long, grew short, or the tree dried up. All the actions in this world are actually acts of God. God will punish the servants on the day of resurrection for what He did on their behalf, not for what they did for themselves since they have no acts of their own. It is possible that God will punish all of the people and the closest angels and will reward the hypocrites and the satans and preserve them forever in His paradise. They state: this appears to us to be unjust but it is not unjust in regard to God because He is not like us and because we are merely His chattel and slaves who are not to question His actions. The proof is that, if it were possible for humans on their own to have actions, either of movement or of rest, they could adjust the heavens and the earth. If that were possible, they would seek it, but it is impossible. They say further that motions are bodies; it is absurd for them to be non-corporeal for the reason that what is non-corporeal is God Himself and nothing is like Him.98 They hold that God acts unjustly, capriciously, and imposes a legal burden on His servants which they do not have the ability to fulfill but all that is not, on His part, unjust but rather for Him it is a bounty and a charity. That occurs only on the part of someone under command and prohibition whereas He, the mighty and glorious, is not subject to command and prohibition. They deny the punishment of the grave, Munkar and Nakir, and the Balance. We do not claim, they say, that God is a thing but rather that He is the Maker of things. Their proof that God, the exalted, is the Maker of things is that thingness applies only to the created and it is impossible that God have any of the characteristics of creatures. They uphold rebel-

Note al-Ash'ari's statement, p. 346, that "Zurqān related of Jahm b. Ṣafwān that he used to claim that motion is a body; it is absurd for it to be other than body because what is not body is God, the exhalted, and there is nothing like Him."

lion against an unjust ruler by any means available to them, by the sword or what is less than it. According to them, paradise and hell have not now been created and will not occur except at their proper time; they will be created following the day of resurrection but they will not endure after God creates them. This group believes that paradise and hell may be annihilated, and they draw support for this from the statement of God, the mighty and glorious, "He is the First and the Last." He was in the beginning when there was nothing and, likewise, He will be at the end when there will be nothing with Him.

#### [The Bittihiyya]

The second sect is the Bittīkhiyya related to Ismā'īl al-Bittīkh. 100 The Bittikhiyya agree with the Jahmiyya in all of their doctrines concern God's transcendent unity and in other matters. They maintain, in a manner similar to the doctrines of the Jahmiyya, that the servants have no actions of their own, except that they differ with regard to the servants' reward and punishment. For the indication of this they claim that the acts of God are entirely of one kind; some He referred to as disobedience, obedience, faith, and unbelief but it was possible that He could have termed acts of obedience disobedience and disobedience obedience since they are all God's acts none of which are more reprehensible or more excellent than any other. God is just, merciful and generous. Since the act was God's act, it is not possible for Him to punish humans for an action He did on their behalf but rather He created two habitats, one of which He called paradise and reward and the other fire and punishment, although the meaning is the same for both. Subsequently, He enters those given to acts that are said to be disobedience and unbelief into His fire and punishment wherein they find delight. Their livelihood and happiness there is as natural as that of a larva in vinegar or a fish in water. He enters those given to acts that are said to be obedience and faith into His paradise. The inhabitants of paradise enjoy paradise and the inhabitants of hell take pleasure in hell and find happiness there but, if the inhabitants of paradise were to be put in hell, they would die and be destroyed. It would be as if the vinager larva were to be thrown into

<sup>&</sup>lt;sup>99</sup> Q 57: 3

Van Ess, Theologie, II, 619-21.

honey where it would perish, or the fish were to be cast up on dry land where it would die, or a bird plunged into water where it would be destroyed. For them the proof that they will not be harmed in hellfire is that God is merciful and it is not possible for Him to punish them or harm them without their having sinned but in fact they have not performed any acts on their own at all.

# [The Najjāriyya]

The third sect is the Najjāriyya related to al-Ḥasan al-Najjār. 101 They maintain that God knows by His essence, has power by His essence, is all-hearing, all-seeing by His essence. They concur with the Mu'tazila with regard to God's transcendent unity except with respect to the will, which they hold to be one of the attributes of the essence, whereas the Mu'tazila consider it one of the attributes of action. The Najiāriyya accept that a single act may stem from two agents and they say that God is the creator of the acts of humans in actuality and yet they also are the doers of the same acts in actuality, not figuratively. They hold further that the capacity is with the act and the command is with the act. The capacity with which one performs an act of faith is distinct from the capacity with which one performs an act of unbelief for the reason that the capacity for faith is a grace from God and a protection and support, whereas the capacity for unbelief is an abandonment. It is impossible that the faithful be abandoned or the unbeliever be safeguarded. God, they insist, will not be seen either in this world or in the next because everything that can be seen is finite and everything finite is limited. God is too exalted to be confined within boundaries and limits. According to them God's creation of our acts is other than our acts, and likewise the creation of everything is other than that thing. For them faith is assent and cannot exist except by means of two bodily members, the heart and the tongue. It has only a single meaning but they claim that the heart affirms prior to the tongue. They deny the punishment of the grave and Munkar and Nakir and uphold the postponement of the judgement of sinners. All children, in their view, will be in paradise. They advocate rebellion against an unjust ruler by whatever means they are able, by the sword or by less than it.

Died mid 3rd/9th century. N. S. Nyberg and Khalīl 'Athāmina, "al-Nadjdjār" and "al-Nadjdjāriyya," *EI2*; Van Ess, *Theologie*, IV, 147-67, VI, 377-392; and Sharastānī (Gimaret), 298-303.

## [The Dirariyya]

The fourth sect is the Dirāriyya related to Dirār b. 'Amr. 102 They hold that an act may stem from two agents in actuality as do the Najjāriyya. They say further that the capacity precedes the act and that it is part and parcel of the human who has that capacity. His proof that it is part and parcel of the human is that, when one sees a human being, the person seen is not disengaged from color, taste, odor, hearing, seeing, weakness or power. The color is a part of him, and so is hearing, and likewise power and weakness are parts of him. Our acts, they say, are a creation of God and their creation is nothing other than they. . . . <sup>103</sup> Their evidence for that view is the statement of God, the glorious and the mighty: "And if any of the polytheists seek of you protection, offer it to him until he hears the words of God."104 Thus the Our an was heard from the mouth of the messenger of God, may God bless him and his family. If what was heard from the prophet was something other than what God sent down or what was only similar to what He sent down, that would have been a repudiation of this verse since God, the hallowed and the most high, Himself said, "Say, let them produce a sūra like it." 105 But it is impossible to produce anything like it and from that we know that an act stemming from two agents is a reality. Further they hold that what is generated by our acts is a function of our acting as well as God's acting. In that God forbids me to kill, it is absurd for Him to forbid something to me unless it is my act, and, equally, it is impossible that there be anything existing in which God has not created and acted. They advocate rebellion against an unjust ruler by all means available, by the sword or anything below it. According to them the imamate may belong to the lowliest of persons and a Persian is preferable to an Arab and the humble more suitable for it than the powerful since getting rid of them is simpler and easier if they become wicked and unjust. God will not act unjustly or punish the people, in their view, except for a deed they have done; He, however,

<sup>&</sup>lt;sup>102</sup> On him see the entry by Van Ess in *El2 Supplement*, pp. 225-27; Van Ess, *Theologie*, III, 32-59, V, 229-251; and Shahrastāni (Gimaret), 304-07.

<sup>&</sup>lt;sup>103</sup> There must have been here a statement about the Qur'ān that is missing. See al-Ash'arī, *Maqālāt*, p. 594, 4-13.

<sup>&</sup>lt;sup>104</sup> Q.9: 6

<sup>105</sup> Q 10: 38

creates, establishes and brings it into being and, if He had not created it, it would not exist. Even so they have the power to act and are capable of it prior to their action, even though it is impossible that there exists an act on their part unless God creates it in them. Thus unbelief is a creation of God even though they are the ones who do it. Because God creates what they do, they maintain that what we hear from the prophet, may God bless him and his family, in the way of hadīth-reports are actually a creation of God and are His speech. Likewise all that we hear of the Our'an is the creation of God. It is His words; it is an act of the Creator, the glorious and the mighty. God, they inisist, will be seen and perceived in the afterlife by means of a sixth sense that He will create in them. In their view body is the amalgamation of the accidents that are its parts. The accidents can be transformed into bodies. Capacity is a part of the one that has the capacity and the human makes length, breadth and depth even though these are parts of the body, except that he produces them in so far as they are an act and an accident, not in respect to their being parts. The same can be taken as his doctrine in regard to the rest of the accidents that it is possible to acquire. It is related about Dirar that he used to deny the Qur'an reading of Ibn Mas'ud106 and he swore that God had not revealed it. Likewise he would say I cannot know whether perhaps in private the masses are all guilty of polytheism and disbelief and, if humans passed by me one by one, I would be able to say that I cannot tell whether possibly each is secretly a polytheist. He said further that likewise if I were questioned about the whole lot of them, I would be able to say that I do not know. He used to deny also the bridge across hell after the resurrection [al-hashr] and the punishment of the grave.

## [The Şabbāḥiyya]

The fifth sect is the Ṣabbāḥiyya related to their leader Abū Ṣabbāḥ b. Mu'ammar. 107 In a way similar to the doctrine of Jahm, they hold

<sup>106</sup> Noted companion of the prophet who was famous for his version of the Qur'an and for possible difference in it from the standard 'Uthmanic rescension.

<sup>107</sup> Van Ess, *Theologie*, II, 562-64, V, 226-228. Van Ess (V, 226-27) provides a German translation of an important passage on the doctrines of the Sabbāḥiyya from al-Ḥākim al-Jushamī's *Sharḥ 'uyūn al-masā'il* which is quite apparently a shorter version of that given by Abū Tammām. He did not, however, note further than al-Jushamī credits Qāḍī 'Abd al-Jabbār who, in turn, cites Abu'l-Qāsim al-Balkhi for this information.

that, in regard to acts, an animal is like the sun, the moon, or a tree. When you say a human being does not or does believe, it is like your saving that the sun sets and the tree moves. They maintain that God is never idle even for the blink of an eye and that is because creating and commanding are eternally with God; they were from Him and in Him but not by means of Him. For this they have coined the following example. It is like a sleeping man, they say, who experiences in a dream while in Samarqand a woman he will marry and he sees in his dream Syria and Mecca. What he has a sexual experience of and marries is only experienced in a dream without actual intercourse or marriage. Like that, they say, God, the mighty and glorious, saw creation from eternity. Even if God was in existence before everything and before the Throne ['arsh], the Footstool [kursī] and the water existed, yet where would He stand and where would He sit if He had not envisioned the Throne, the Footstool, and the water since He must inevitably have a place to be? They insist that, if God were not to see anything except existing things and yet other beings can only see existing things, there would be no difference between the two, not to mention the fact that humans witness non-existent things in their dreams. Thus we find that God sees His creation prior to its actual coming-into-being. They hold also, in a way similar to this, that there were with God eternally His friends and His enemies. The leader of His friends is Muhammad, may God bless him and his family, and the leader of His enemies is Iblis. They consider unlawful meat slaughtered by the Jews and Christians 108 as well as marriage with their womenfolk and they support this by arguing that God allowed this practice between Muslims and the Jews during the period during which the messenger of God, may God bless him and his family, commanded the believers to pray in the same direction they prayed. But, when he was ordered to change the direction of prayer toward the Ka'ba, God forbad the Muslims to consume the meat they had slaughtered or marry their womenfolk in the same way that God forbad them to pray in the same direction as they. The capturing of persons who joined in the Ridda<sup>109</sup> by Abū Bakr was wrong, they say, and was an act of tyranny and sedition. The Muslims agreed with Abū Bakr in paganism and error except, they further claim, for certain persons who, after Abū Bakr, turned away from

<sup>108</sup> Cf. Ibn Hazm, V, 70.

Wars of apostacy immediately following the death of the prophet.

that and repented of it at the hands of 'Umar b. al-Khaṭṭāb. They claim that the most excellent of mankind after the Messenger of God, may God bless him and his family, was 'Umar b. al-Khattāb. In their view 'Uthman was murdered unjustly and killing is unlawful except in three situations: premeditated murder, fornication after and outside the bounds of marriage, and apostacy. According to them the murderer of 'Uthman, God curse him, is in hell. They fault 'Alī, on whom be peace, and 'Ammar [b. Yasir], 110 may God be pleased with him, for their fighting those they fought. They ask how those who killed 'Ammār could be accused of being rebels when it was 'Ammār who attacked them. They command the menstruating woman to perform prayers and the fast by arguing that menstruation is common to women and a part of their make-up. Ordinary and characteristic functions are not an obstruction to acts of obedience. This group advocate following any claimant of the imamate and the rule of whoever dominates; they call for supporting them, obeying them, and abstaining from rebellion against them whether they are just or tyrannical. God, they argue, is the one who appointed them, gave them authority, assigned it to them. Whoever disobeys them, disobeys God; and whoever disobeys God is a wicked and reprehensible person.

End of the section on the Determinists.

# [The Division of Anthropomorphists]

The second division comprises the anthropomorphists who are further subdivided into thirteen sects.

# [The Kullābiyya]

The first sect is the Kullābiyya related to Muḥammad b. Kullāb.<sup>111</sup> In respect to action and capacity, their doctrine is like that of Ḥusayn al-Najjār, and they say that cognizance is created and that God, the most high, created it in the hearts of the faithful and did not create it

 $<sup>^{110}</sup>$  A companion of the prophet and later a prominent partisan of 'Alī who was killed at the Battle of Siffin in 37/657. On him see H. Rechkendorf, "'Ammār b. Yāsir," El2

<sup>&</sup>lt;sup>111</sup> Died 241/855. On him see Van Ess, "Ibn Kullāb," in *El2 Supplement*, pp. 391-92; Van Ess, *Theologie*, IV, 180-194, VI, 402-17.

in the hearts of the unbelievers. They hold further that the Qur'an is not created and that it does not separate from God, the glorious and the mighty. According to them God knows with a knowledge that is not He nor is it other than He and it is neither eternal nor temporally contingent. Knowledge is an attribute, they argue, and an attribute does not have attributes. Also they maintain that God is powerful because of a power that is not He nor other than He and it is not a part of Him nor is it eternal or temporally contingent. Their doctrine with respect to hearing and seeing is similar. They hold that God was eternally speaking by a speech that is not He nor other than He and is not a part of Him nor is it eternal or temporally contingent. They deal with the rest of God's attributes, such as being purposeful and forgiving and the like, in a similar way. The faithful, in their view, will see their Lord in the afterlife and, on the question of the threat, they defer judgement. Muhammad b. Kullāb, their leader, was a Christian prior to his conversion to Islam. 112 He maintained that God is on the throne but not in a particular place and not in a body. By the throne he did not mean dominion.

#### [The Ash 'ariyya]

The second sect is the Ash'ariyya related to 'Alī b. Ismā'īl al-Ash'arī. They are in agreement with the Kullābiyya in all of their doctrines about God's transcendent unity and the acts of humans with the exception that they differ with them concerning God's knowledge, power, hearing and seeing because they insist that God's knowledge is other than God and is eternal. Similarly, God's power is other than God, His hearing is other than He, His seeing is other than He; and all these are eternals alongside God. The Kullābiyya and the Ash'ariyya both concur that God is not corporeal and the Ash'ariyya hold, in regard to the vision of God, a doctrine like that of the Kullābiyya, namely that the faithful will see Him with their eyes. Al-Ash'arī had said in his book called al-Luma', 114

<sup>&</sup>lt;sup>112</sup> According to Ibn al-Nadīm (*Fihrist*, 269, Dodge trans. 448-9), Ibn Kullāb had said that the speech of God is God and for that reason 'Abbād declared that he was Christian. Abū Tammām makes a more straightforward assertion that, in fact, he had been truly a Christian but prior to his conversion.

<sup>113</sup> Died 324/935-6. On the Ash'ariyya, see Shahrastāni (Gimaret), 314-38 and Watt, "al-Ash'arī, Abu'l-Ḥasan," *EI2*.

<sup>&</sup>lt;sup>111</sup> Edited with an Eng. trans. by Richard J. McCarthy in *The Theology of al-Ash'arī* (Beirut, Imprimerie Catholique, 1953).

If they, that is, our opponents, should object to our position and themselves claim that, were the vision of God possible, it would be possible to feel Him, taste Him, smell Him, and hear Him. We would answer them, saying, either you intend by mentioning feeling and tasting that God brings into being the perception you have in your organs without God also bringing into being a quality in Himself, or you intended the bringing into being of a quality in Him. If you had intended its being brought into being in Him, that is not possible. If you had intended the bringing into being of the perception in us, that is possible. The determination of a designation belongs to God, the glorious and the mighty; if He orders the designation of feeling, smelling, and tasting, we designate it so. As for hearing, it is possible that the Creator could cause us to hear Himself speaking just as He caused Moses to hear Himself speaking.<sup>115</sup>

In jurisprudence the Ash'ariyya follow the teachings of Abū Ḥanīfa, 116 whereas in the matter of determinism both the Kullābiyya and the Ash'ariyya uphold a doctrine like that of the Najjāriyya who recognize that an act may stem from two separate agents.

## [The Karrāmiyya]

The third sect is the Karrāmiyya related to Muhammad b. Karrām al-Sijistānī.<sup>117</sup> They maintain that God is a body adjoining the throne, that He will be seen in the next life, and that the Qur'an is uncreated. Muhammad b. Karrām was a man given to self mortification and asceticism. He claimed that he was a person who relied solely on God and that he had intended to go into the desert with many of those who followed him without provisions, water, or riding mounts. The ruler prevented him from doing that and threw him in prison, saying, "This man will destroy himself and these other poor wretches as well. It is incumbent on us to stop him and to assume control over him." The Karrāmiyya say that the prophet, may God bless him and his family, was never the proof [huija] and that was because he died and God's proof will not die. They insist also that there is nothing among us that is the word of God; the Qur'an is only a narration of the words of God and a narration is not the same as the narrated. They claim further that there is not, in the heart of any of the saints, the prophets, or the

<sup>115</sup> Cf. Arabic text of the Luma' itself, pp. 33-34, Eng. trans., pp. 47-8.

<sup>116</sup> Later Ash'arites were, however, almost always Shāfi'ite.

<sup>&</sup>lt;sup>117</sup> Died 255/869. On him and the Karrāmiyya, see Madelung, *Religious Trends*, 39-46; Bosworth, "Karrāmiyya," *EI2*; Shahrastānī (Gimaret), 347-61.

faithful, faith in God. That is because faith with God is speech rather than cognizance, assent, or the rest of the acts of obedience. The location of speech is not in the heart but rather solely on the tongue. They maintain that the hypocrites are actually believers. On the matter of the acts of humans, they hold doctrines like those of the Najjāriyya. There are, however, oddities in which they stand alone and among these is their claim that a woman is unlawful to anyone who has had sexual intercourse with her mother. Another is permitting their associates, whenever in the middle of a dispute with opponents and the opponent asks them for a hadīth from the prophet, may God bless him and his family, in accord with their doctrine, to invent the hadith spontaneously for that particular occasion and to attribute it to the prophet, may God bless him and his family, and use it as their proof of that doctrine. Their argument for this is that their doctrines are true and the prophet, may God bless him and grant him peace, would only have spoken the truth and summoned to it. Thus, when they relate of him, may God bless him and his family, that he said this or that in which they believe, they have been quite truthful. According to them the people will be assembled [at the Resurrection] in Jerusalem and their leader Muhammad b. Karrām gathered from Khurāsān and its vicinity more than five thousand families and moved them to Jerusalem. Thereafter when the people gather to assemble there, having already moved to it at present, it will be easier for them on the day of resurrection in that they will be closer to the assembling point. They hold that God creates conviction in the hearts of His servants although He did not create it in the hearts of some of them. It is a gift from God, the mighty and the glorious, which humans have no ability to acquire on their own. The capacity, they insist, precedes the act.

## [The Hishāmiyya]

The fourth sect is the Hishāmiyya related to Hishām b. al-Ḥakam al-Kūfi.<sup>118</sup> They hold that God is a corporeal being with length, breadth, and depth, light of the lights, having measurements, solid with no inner hollowness, and not porous, as if He were an ingot that glistens like a pearl whose sides are all one and He is like that in all His extremities. They maintain further that God has color, taste, fragrance, and is felt; his color is His taste, His fragrance, and His

<sup>118</sup> Died 179/795-6. On him see Madelung, "Hishām b. al-Ḥakam," E12; Van Ess, Theologie, I, 349-79, V, 70-100.

palpableness. In their view God existed and there was nothing else. Therefore He knew of nothing nor was He ignorant of it. Then knowledge came into being; knowledge is a motion but knowledge is not God Himself nor is it other than He. God was eternally quiescent but quiescence is not a quality. Their proof that God's knowledge was temporally produced is that it is impossible that there be knowledge and yet no known thing, or a strike without anything struck. Since that is considered impossible, it is proven that knowledge is temporally produced. Their proof that God's knowledge cannot be said to be other than He is that mutual distinctiveness qualifies bodies only and knowledge is not corporeal. Thus, it is correct, for that reason, that otherness cannot validly be predicated of the attributes of God. They say that God will be seen in the next life because He is a light; from wherever He is approached He will be seen totally. According to them God's will is temporally produced like His knowledge and it is a motion and a gesture. They say further that God produces it for humans and we cannot say that God wills either unbelief or faith before it happens or that He intends it because unbelief and faith are attributes to which will does not apply. Rather, when the human performs an act of unbelief or of faith, we say that God wills him to be an unbeliever or that God wills him to be faithful since the human being is caused and does not act except through a cause and a reason that comes from God. God engenders no cause unless He intends that the human be the agent for what He effects. They maintain that the motions of humans are their acts; quiescence is not a quality. Motion is an attribute of the mover but yet it is not He nor other than He. Their proof is that otherness applies solely to bodies and motion is not a body. In their view the Qur'an is of two kinds: what is heard—the discrete sounds—God created. With respect to meaning, however, it is produced in time and is a motion and is like knowledge which is not He nor other than He since otherness applies solely to bodies.419 They hold that capacity, such as the soundness and health of the limbs, is prior to the act except that

This opinion of Hishām, according to al-Ash'ari (pp. 582-3), comes from Zurqān. Just before he had mentioned an item given by al-Balkhī but noted in that instance that al-Balkhī had "added" to the previous thought (wa zāda al-Balkhī). The sequence here does not indicate with any clarity the relationship of al-Balkhī to Zurqān but one possibility it may suggest is that Zurqān was an important source for al-Balkhī and, although there is no evidence for such a connection in the available section on the Mu'tazila from al-Balkhī's Maqālāt, it may have been more obviously in some of the later non-Mu'tazilite parts of it.

the act takes place only through causes that come from God together with the act. This cause is not the capacity. Their proof is that the capacity may exist while the act is yet non-existent. For that reason, we know that there must be some cause for the act when it has come into existence that is an intermediate between it and the capacity. since the act could not exist except upon the existence of the cause. They hold that cognitions are necessitated by the requirement of created nature but do not exist except as due to a necessitating cause. An example is the opening of the eye, since opening the eye is an act of yours, whereas the perception involved is an act of God, being a necessity made requisite by created nature. They say further that, since it is established that the perception of the eye is an act of God and it is due to a cause, it is correct that each perception is an act of God and is due to a cause in analogy with this. In their view God causes pain to children through the requirement of their created nature in this world and not by any other means. This implies that He creates for them an innate nature such that, when something occurs to harm them or cause an infirmity, they feel pain because it is a requirement of their created nature and formation. We only ascribe it to God because created nature goes back to Him. God will resurrect no one, they insist, but those who deserve recompense because of His having said: "Today each soul shall be requited for what it has earned."120 There will be no resurrection for children, beasts, and the insane. They say also that God was not on the throne and then He brought the throne into being and rose on it and the throne is contiguous to him. They consider it proper that He should move from place to place as in rising and descending and what resemble these. According to them God is finite in His essence but not finite in scope [miqdar]. In their view the imam after the messenger of God, may God bless him and his family, was 'Alī b. Abī Ṭālib, may the blessings of God be upon him. Hishām b. al-Hakam was a Rāfidī who supported the Twelve Imams. 121 Hisliam b. al-Hakam and the Rawafid in general held that faith is a name for recognition, acknowledgement and acts. Whoever does all of that is a believer with complete faith and whoever is deficient in any of the things God requires of him but does not deny is not a faithful believer but is termed

<sup>&</sup>lt;sup>120</sup> O 40: 17

<sup>121</sup> I.e. he was an Imāmī Shī'ī, although how he could have been a Twelver is difficult since he died before there were twelve imams. On the term Rāfiḍī see the later entry on the Nāwūsiyya..

instead an offender whose marrying and inheriting is even yet permissible. They hold further that those who are guilty of major sins will remain in hell perpetually but their punishment will be lighter than that of the unbelievers. For them God could have created a man and, although He knew that he would live twenty years, He can cause him to die in ten years or He can make him live more than twenty years. They find support for this in God's statement, "God blots out and establishes what He will and with Him is the mother of the book."122 They insist there is no punishment of the grave for the believer nor punishment in the fire and they derive this from the statement of God, the mighty and the glorious: "They shall not taste in it of death except the first death."123 They do, however, recognize the punishment of unbelievers in the grave. According to them 'Alī b. Abī Tālib, upon whom be peace, was the wisest of rulers. Precautionary dissimulation of belief<sup>124</sup> is allowed to him who fears for himself and they take this from the exalted God's statement, "Cast not yourselves by your own hands into destruction,"125 from His saying, "except him who has been compelled though his heart is at rest in faith,"126 from the saying of 'Alī b. Abī Tālib, on whom be peace, "precautionary dissimulation is wider than what is between the heaven and the earth but is not allowed except to those who are under constraint," and on the basis of a statement by Muhammad b. 'Alī, on whom be peace, "precautionary dissimulation is my religion and the religion of my fathers." They claim that human is a term for two qualities: for the body and for the spirit. The body is dead and the spirit is alive. The soul is active, sensing, perceiving and is a light of the lights.<sup>127</sup> Their proof that the soul has action apart from the body is that you see body when it is impotent and unable to do anything and later it acts. If action belonged to body, it would be active wherever we find it. Since, however, we find it active in one state and not active in another, we know that activity itself belongs to something else.

<sup>122</sup> Q 13: 39

<sup>&</sup>lt;sup>123</sup> Q 44: 56

<sup>124</sup> taqiya.

<sup>&</sup>lt;sup>125</sup> Q 2: 195

<sup>126</sup> Q 16: 106

<sup>&</sup>lt;sup>127</sup> A portion of the text here has been adopted from al-Ash arī (pp. 60-61) who offers a version of the same original passage, noting that the source is Zurqān.

## [The Jawāliqiyya]

The fifth sect is the Jawālīgiyya related to Hishām b. Sālim al-Jawālīqī b. 'Amr. 128 They hold that God is the light of lights and He has two braids consisting of light. He is surrounded from six sides: behind, in front, to the right, to the left, beneath, and above, and is contiguous with the throne and has color, taste, fragrance, feel and senses. For them the sense with which He perceives color does not perceive sound and that with which He perceives sound He does not perceive color by it. That with which He perceives color is not that by which He perceives fragrance. Thus each perceives what it perceives on its own separately. Our indication is that it can only be conceivable thus. They hold that the capacity precedes the act and that there is no act unless God wills that act. Motions, they insist, are bodies and are an act of the human because God commands them to perform the act and they cannot do what is not long, wide, or deep. What is not long, wide or deep cannot be done. 129 According to them cognitions are entirely compulsory. It is possible that God may withhold them from some people and give them to other people, although He imposes on them the obligation to admit them as a whole. They maintain that each perception in the world is an act of God, the mighty and the glorious. In their view the community became unbelieving after the messenger of God, may God bless him and his family, except for 'Alī b. Abī Tālib, and 'Alī's followers who held a doctrine concerning God's transcendent unity like theirs. But God is exalted exceedingly high indeed above what the wrongdoers say.

# [The Muqātiliyya]

The sixth sect is the Muqātiliyya related to Muqātil b. Sulaymān.<sup>130</sup> They maintain that God, the exalted, is corporeal with length, breadth, and depth in the form of a human having flesh and blood. Their proof is the statement of the prophet, may God bless him and his family, that God has the form of a youth with short curly hair. Their doctrines concerning God's justice, His transcendent unity, the

<sup>&</sup>lt;sup>128</sup> Van Ess, *Theologie*, I, 342-48, V, 69-70.

<sup>&</sup>lt;sup>120</sup> Portions related to al-Ash'art, 346, and said there to have been recorded by Zuroān.

<sup>130</sup> Died 150/767. See M. Plessner and A. Rippin, "Mukātil," E12; Van Ess, Theologie, II, 516-32.

promise and threat, faith, Islam, unbelief, polytheism, wickedness, paradise, hellfire, the punishment of the grave, the imamate, and other matters is approximately what we have described and explained in regard to the doctrine of the Ḥadīthiyya. They have differences, however, concerning legal rulings, the law, and prescribed punishments that, in effect, if I attempted to expound on them, would unduly lengthen my book and require me to depart from the limit that I had intended in composing it toward something else. I shall not, however, leave my book without mentioning this summarily, God willing.

#### [The Nābita]

The seventh<sup>131</sup> sect is the Nābita.<sup>132</sup> They maintain that God, the glorious and the mighty, created Adam in the image of the Most Merciful [al-Rahmān] and their proof in reason is that something allhearing and all-seeing is not intelligible unless it is flesh and blood. They affirm that God has senses like the senses of humans and they consider it reasonable that each one of them is distinct from the others. Thus what He hears with is different from that He sees with and similarly the rest of the senses are mutually distinct. According to them God sits on the Throne, He stands up and sits down, and the Footstool is located on the throne. He descends to the sky of this world on the eve of every Friday night and moves about from place to place. They say that He is a thing not like other things with respect to eternity because, if we were to say that He is a thing not like other things in every respect, we would have both affirmed and denied Him at the same time and that is the denial of all attributes [ta'tīl]. For us to say that He is a thing is to affirm Him and our saying that He is not like other things in every respect is to deny Him since we would have removed from Him the meaning of thingness which is itself an affirmation. They go on to say, for that reason, we hold that God is a body not

<sup>&</sup>lt;sup>131</sup> This sect and the following one, the Aṣḥāb al-Faḍā', are both number seven in the original, yet they are distinct sects. There is no explanation as to why there should be two sects numbered seven rather than one; the mistake seems to be Abū Tammām's.

<sup>132</sup> On the Nābita, see Ch. Pellat, "Nābita," *E12*; Shahrastānī (Gimaret), 291, note #8. The name is commonly misspelled as it is in the ms. of Abū Tammām's text. See, for example, the *Fibrist* of Ibn al-Nadīm, section on the *Nābitat al-hashwiyya*, p. 268-71, Dodge trans., 446-51. Consult also the study by Wadād al-Qādī, "The earliest 'Nābita' and the Paradigmatic 'Nawābit," *SI* 78 (1993): 27-61.

like other bodies in respect to eternity since we do not observe in the visible world any active being having hearing, seeing, power, knowledge that is not a body. Accordingly, we judge from this that He is corporeal. They maintain that the believer will never enter into hellfire, even if he commits major sins, and he will, even in his wickedness, go to paradise inevitably. Any acts of injustice and disobedience are [subject to] punishment at the station of the last judgement [al-mawqif] after which those who commit them move on to paradise. For this view they rely on the statement of God: "Then We have given the book for inheritance to such of our servants as We have choosen but there are among them some who wrong their own souls, some who follow a middle course, and some who are foremost in good deeds" (to the end of the verse). 133 Here they insist that these are the believers and that they are the inhabitants of paradise. They also cite the statement of God, the glorious and the mighty: "God will not forgive associating other gods with Him but anything less He will forgive to whomever He wishes,"134 and similarly His words: "O my servants who have transgressed against their own souls, despair not of the mercy of God, for God forgives all sins; He is oft-forgiving and most merciful." They say: just as acts of obedience provide no benefit if accompanied by unbelief, so too acts of disobedience will not cause harm when accompanied by belief. They hold that because, in our opinion, it is proven in the verses revealed in regard to the threat which state that the perpetual residence of the inhabitants of hell is in hellfire, it is correct, according to us, also that God should not enter anyone from the community of Muhammad, may God bless him and his family, into hellfire. For them the most excellent person after the messenger of God, may God bless him and his family, was Abū Bakr, then 'Umar, then 'Uthman, then 'Ali, then the remaining six of those promised paradise<sup>136</sup> by the messenger of God, may God bless him and his family, and finally the rest of his companions.

<sup>&</sup>lt;sup>133</sup> Q 35: 32

<sup>&</sup>lt;sup>134</sup>  $\widetilde{O}$  4: 48

<sup>&</sup>lt;sup>135</sup> O 39: 53

<sup>&</sup>lt;sup>136</sup> The 'ashara al-mubashshara, the ten promised paradise, normally include the four persons just mentioned here plus Ṭalḥa, al-Zubayr, 'Abd al-Raḥmān b. 'Awf, Sa'd b. Abī Waqqāṣ, Sa'id b. Zayd, and Abū 'Ubayda b. al-Jarrāh. See "al-'Ashara," by Wensinck in *E12*.

#### [Ashāb al-Fadā']

The seventh [sic] sect are the Ashāb al-Fadā'. They affirm the One the Eternal and affirm also the temporality of the world. They say that God's knowledge is temporally produced and they make that argument according to the reasoning of Jahm. There are two varieties in this sect: one variation are the followers of 'Abdallah b. Abī 'Abdallāh al-Taymī. These maintain that God is the void and He is corporeal with length, breadth, and depth and is the locus of things. All created things, such as the heavens, the earth, and everything pertaining to them, or in them, or on them, are in Him and they are in need of Him. He is, however, greater than everything; it is not possible that there be anything greater than He. The second variety are the followers of Manşūr b. Bishr al-Umawī. They say that God is the void but the void is not a body. God extends in all directions without His, glorious is His mention, having any limit; He is infinite in essence and He created all things in Himself. Their proof that the Void is not a body is that they have found that bodies require specific locations and He is not in need of a location. They uphold determinism in the same manner as Jahm b. Safwan. According to them the prophets are not impeccable. They concede the punishment of children in hell and do not deny the punishment of the grave. They uphold the imamate of Abū Bakr after the messenger of God, may God bless him and his family, then the imamate of 'Umar after him, and next the imamate of 'Uthman, followed by the imamate of 'Ali, on whom be peace, and then the imamate of whoever takes possession of the caliphate one after the other until the day of resurrection.

# [The Hubbiyya]

The eighth sect is the Ḥubbiyya and they are the partisans of inspiration and suggestion. This name, that is, the Ḥubbiyya, derives from their claim that we love God and do not worhip Him out of fear of His punishment nor in hope of His reward but instead we worship

<sup>137</sup> In the manuscript the name here reads ashāb al-fadl whereas in the Mafāth al-'ulūm it appears as al-Qadā'iyya. Thus it might have been ashāb al-qadā'. However, a sect that held that God is al-Fadā' was known to the heresiographers al-Ash'arī and al-Himyarī and a comparison of doctrinal statements recorded for this group by them and by Abū Tammām proves that they are the same. Al-Khwārazmī's text should be corrected accordingly as well.

TRANSLATION 67

out of love [hubb] for Him. 138 They maintain that God is a body having the form of a beardless youth with a beautiful face and that they will see their Lord in the afterlife when they themselves will have become beardless youths having the same form as the Lord. Likewise the messenger of God, may God bless him and his family, stated that the inhabitants of paradise will be hairless, beardless, and dark-eyed, meaning that they will see their Lord when they have changed into the same hairless, beardless form as He. God, however, is exalted high indeed above what the wrongdoers claim.

These Ḥubbiyya have secrets among themselves which they hide but which indicate that they exceed even the doctrine of the Muqātiliyya. About them it is related from Abu'l-Ḥasan al-Nāshi'l<sup>139</sup> that he said:

'Abdallāh b. Muhammad b. Ishaq b. Mūsā b. Ja'far related to me the following from Yahyā b. Mu'ādh al-Rāzī<sup>140</sup> who was well known among this group. He said, "We were once in 'Iraq where we approached a handsome young man who was as comely as any youth to be found. We set him up on a dais raised off the ground attired in various kinds of splendid apparel. Two veils were hung above him and dropped between us and him as curtains. We set him where he would be behind a curtain but then we could lift it when he so commanded. All in the house were holding those curtains and we recited hymns of longing and sang plaintive songs. We mentioned those creatures dark of eye and the gardens of paradise and what God had prepared in them for His friends in the way of bounties. We drank of the decocted beverage in our desire for the wines of paradise which are a delight for those who consume them. When we were overcome by joy and we had arrived at the ultimate limit of all that by recollecting the visit of the saints to God, the mighty and the glorious, we pleaded and begged that we be permitted a visit in order to take our pleasure of that youth. If we pleaded and begged, he ordered the controller of the curtain to raise it. In a similar fashion we persisted tirelessly and he applied himself until giving permission to the controller of the curtain that was between us and him to raise it. When he raised it and he appeared to us on that throne, we fell to the ground on our faces, pleading, calling out, lamenting. Nor did we stop persevering in the same manner to the point of losing consciousness until the first rays of morning broke forth and thereupon we dispersed."

<sup>&</sup>lt;sup>138</sup> Al-Khwārazmī says of them, "The eighth who are the Hubbiyya are called that because of their claim that they do not worship God out of fear or wish for gratification but rather they worship Him out of love." It should be observed that several aspects of the doctrine and activities of this sect correspond to that of the Sufis.

<sup>139</sup> On his possible role in the composition of the text as a whole, see the Introduc-

<sup>&</sup>lt;sup>140</sup> Van Ess (Theologie, II, 637) gives his death date as 258/872.

They maintain that humans who do not love God will not benefit from worshipping out of fear of Him and they will never enter paradise.

A poet recited to one of their leaders:

You disobey God and yet you display love for Him.

This is absurd, unprecedented in analogical reasoning;
If your love had been true, you would have obeyed Him,
For the lover is obedient to the person he loves.<sup>141</sup>

## [The Bayāniyya]

The ninth sect is the Bayāniyya related to Bayān b. Sam'ān.<sup>142</sup> The Bayāniyya make up one group of the anthropomorphists and they say that God has the form of a human being having flesh and blood. They argue this point by use of examples from the arguments of the Muqātiliyya. For them the Qur'ān has no interpretation or meaning other than that conveyed in the face value of its words. They maintain that God will not afflict hardship on His servants and thus, if the Qur'ān contained meanings that were other than those conveyed in the face value of its phrases, it would constitute a hardship for them. They claim further that God will destroy all creation except His face because of having said, "Everything will perish except His face." Abu'l-Sarī<sup>144</sup> said in a lengthy *qasīda* censuring them:

They claim that their Lord will perish altogether except His face, the possessor of splendor. Because of that claim and others similar to it God reserved for them the fate of the lowliest. 145

In regard to the exhalted God's statement, "He has prescribed for Himself mercy," 146 they say He wrote on His face, His eyes, and all of

<sup>&</sup>lt;sup>141</sup> These two lines of poetry are often attributed to Imam al-Shāfi'i (see his Dāvān, Beirut, 1984, p. 76 and note 6), probably because of the mention of qiyār in the first of them, but they are more likely verses by Maḥmūd al-Warrāq as indicated by al-Mubarrad, al-Kāmil (ed. W. Wright, Leipzig, 1864), p. 225

<sup>&</sup>lt;sup>142</sup> Died 119/737. On him see M. G. S. Hodgson, "Bayan b. Sam'an al-Tamimi," E12; Shahrastani (Gimaret), 450-52; and William Tucker, "Bayan b. Sam'an and the Bayaniyya," Muslim World 65 (1975): 241-53.

<sup>&</sup>lt;sup>143</sup> Q 28: 88

<sup>144</sup> Abu'l-Sarī Ma'dān al-Shumaytī.

<sup>&</sup>lt;sup>145</sup> These verses are also found in the *Uṣūl al-niḥal* ascribed to al-Nāshi', ed. Van Ess, p. 40.

<sup>146</sup> Q 6: 12

TRANSLATION 69

His limbs that He is the merciful. They require washing of every one upon standing up for prayer even without having incurred impurity and they find support for this in God's statement, "When you stand up to pray, wash your faces," (to the end of the verse). <sup>147</sup> They insist there is no mention in this verse of ritual impurity but only a reference to standing up and no more. All those who pray the morning prayer and do not sit down until the time of the afternoon and have not incurred impurity are not required to perform ablutions. They claim that Bayān b. Sam'ān was granted the highest name of God and that with it he summoned Venus and she would respond to him. This Bayān was from the tribe of Tamīm.

## [The Mughīriyya]

The tenth sect is the Mughiriyya related to al-Mughira b. Sa'id al-'Iili. 148 They make up one group of the anthropomorphists. The object of their worship, according to them, is a man the light on whose head forms a crown and he wears garments. His loincloth is the Our'an that was revealed to Muhammad, the messenger of God, may God bless him and his family; His robes are the Gospels that were revealed to Jesus, on whom be peace; His shirt is the Torah that was revealed to Moses, on whom be peace; and His pants are the Psalms that were revealed to David, on whom be peace. He possesses limbs and a physical constitution like that of a man and has a belly from which flows wisdom. They claim that the letters of the alphabet agree with the number of His limbs and that each letter in it resembles one of His limbs. The alif is in the position of His foot because of its curvature. The rest of the members they describe in accord with the description of these letters. They insist that al-Mughīra said to his followers once when speaking of the letter  $h\bar{a}$ : if you were to see its place on Him, you would see something awesome. He was hinting at some genitalia of His and that he had seen Him. The Mughiriyya claim that these letters are all a part of one name which is the greatest name of God. In addition they insist that al-Mughīra was a prophet and he knew that name. With it he used to revive the dead and perform other marvels. They report that once al-Mughira passed

<sup>&</sup>lt;sup>147</sup> Q 5: 6

<sup>&</sup>lt;sup>148</sup> Died 119/737. On them see Madelung, "al-Mughīriyya," *E12*; Shahrastānī (Gimaret), 515-18; and Tucker, "Rebels and Gnostics, Al-Mughīra ibn Sa'īd and the Mughīriyya," *Arabica* 22, pp. 33-47.

through a cemetery with some of his followers and there in that cemetery he revived the dead and fed them fruits in mid-winter. Moreover, he displayed to them a flash of light that ran from the crown of his head to his feet; he toyed thus with his followers and bewitched their eyes with tricks of magic. They also report that al-Mughīra spoke about the beginning of creation. He said that God, the glorious and most high, was once alone and nothing was with Him. When He wished to create things, He spoke His own name. His word flew and landed over His head above the crown. Al-Mughīra said that this was His statement, "Glorify the name of your Lord most high."149 Then with His finger He wrote on His palm the deeds of humans that are acts of disobedience and obedience and He became angry at the acts of disobedience. His sweat overflowed and two oceans gathered from His sweat, one brackish and dark, the other pure and luminous. Then looking into the ocean, He saw His shadow, so He went forth to seize it. He plucked out its two eyes and created out of them two suns and He blotted out some light from the moon. Then, out of the physical forms of His shadow, He created the heavens and the stars. Next, from those two oceans, He created creation in its entirety: from the dark brackish water, He created the unbelievers; from the pure luminous water, He created the believers. That was on account of God the most high, by what they claim, creating at that moment the shadows of the people. The first among them that God created was Muhammad, may God bless him and his family, in accord with the statement of God, the glorious and the mighty, "Say: if the Most Merciful had a son, I would be the first of the worshippers."150 Next, He sent Muhammad to the people altogether while they were yet shadows and He commanded him to have them bear witness on their own account of their recognition of the lordship of God, the apostleship of Muhammad, and the guardianship of 'Alī, on whom be peace, and that he recited His words, "When your Lord took from the tribe of Adam . . ." (to the end of the verse). 151 Then He proposed to the heavens and the earth that they should prevent 'Alī b. Abī Tālib from assuming the caliphate and the imamate, but they refused. Next He proposed it to the mountains but they refused also. Then He proposed it to the people, whereupon 'Umar went to Abū Bakr—both were at that moment still shadows—

<sup>&</sup>lt;sup>149</sup> O 87: 1

<sup>150</sup> Q 43: 81

<sup>&</sup>lt;sup>151</sup> Q 7: 172

TRANSLATION 71

and he ordered him to take upon himself preventing 'Alī by both betraying him. Thereafter Abū Bakr did exactly that. All this is in God's statement, "We did indeed offer the trust to the heavens and the earth and the mountains but they refused to undertake it being afraid of it. But man undertook it; he was indeed unjust and foolish."152 Then 'Umar said to Abū Bakr, "I will support you against 'Ali, on whom be peace, so that you can pass the caliphate to me after yourself." That is in God's statement, "Like Satan when he said to man, 'disbelieve' and when he renounced belief, he said, 'I am free of you."153 Here the satan is 'Umar and the man is Abū Bakr. 154 In their view the earth will disgorge the dead and they will return to this world. The Mahdi will appear at the end of time, they say, and Gabriel and Michael will aid him between the Rukn and the Magam. He will choose nineteen men and give each one of them a letter of the greatest name of God and by means of it they will defeat all armies and dominate the earth.

## [The Zurāriyya]

The eleventh sect is the Zurāriyya related to Zurāra b. A'yan b. Sunsun. 155 They say that God is a body not like other bodies, a form not like other forms. He existed eternally without being all-hearing or all-seeing or powerful or all-knowing until He created all these for Himself. Thereafter He hears by means of a created hearing, sees with created sight, has power through a created power, and knows by a created knowledge. The rest of the attributes, such as speech, wisdom and others, are like these. They maintain that new things occur to God like someone who accepts one opinion after another and they say that, if it were not that new things can occur to Him, He would be simply obstinate and obdurate. Obstinacy only exists because of an inability to dispose freely. A new occurrence can only be an enhancement of ability and the revising of an opinion means resolution and strengthening. Achieving the single correct opinion will not happen except as the result of information; if God had nothing new occur to Him, He would be under compulsion like a fire in its caus-

<sup>152</sup> Q 33: 72

<sup>153</sup> O 59: 16

<sup>154</sup> It is perhaps curious that this attitude is almost exactly that expressed by the author in his own introduction at the beginning of the "Chapter on Satan."

<sup>&</sup>lt;sup>155</sup> Died 150/768. On him see Van Ess, *Theologie*, I, 321-30; Shahrastānī (Gimaret), 493 and note #100, 537-38.

ing burning or the sun in its daily rotations or a stone in its falling or the water in its flowing. On this subject a poet of theirs recited while reporting on the signs indicating the appearance of the imam (this is because they are a group of the Rāfida [Shī'a]):

These are signs which will appear in their own time, and you have no escape from what God decrees.

If no new occurrence happened, you would call Him unsound in His iudgement:

The quality of the new is the mark of one who can change.

If not for new occurrences, He would not have been free to dispose; He would be like the fire that flames at all times,

and would be like a resplendent light and a nature;

but in God we seek refuge from any thought of the natural elements.156

They argue in favor of the new occurrence by maintaining that God is a body and that He does not know a thing until after He has caused it to come into being. Whenever something is not as He intended, He changes His mind about it, abandons it, and brings about the creation of another. The proof is that He commands a certain law or a certain act of obedience but then abrogates it, ceases to require it, and issues a command in favor of another. They find support also in the statement of God, the exalted, "God blots out and He establishes whatsoever He will; and with Him is the mother of the book,"157 and in His words, "Every day He is upon some labor."158 These people say that God sent Gabriel to Muhammad, may God bless him and his family, but then changed His mind in regard to Muhammad and wanted to send him to 'Alī, on whom be peace, but He was loath to cancel Muhammad's prophethood after having once put it into effect lest the Quraysh say that the Lord of Muhammad was not firm in His resolve. Thus instead He sent Gabriel to Muhammad and told him to say: "You are only a warner and for every people there is a guide"159—meaning thereby, you are their warner and their guide is 'Alī b. Abī Ṭālib, on whom be peace, and to say to him: "And as for him who stands on a clear sign from his Lord; there follows him a witness from Him"160—meaning, 'Ali, on

<sup>156</sup> These verses are found in Abū Isḥāq Ibrāhīm b. 'Ali al-Shīrāzī's al-Luma' fi uṣūl al-figh (Beirut, 1984), p. 164; see also Sharh al-luma', vol. I (Beirut, 1988), p. 485.

<sup>15&</sup>lt;sup>7</sup> Q 13: 39 158 Q 55: 29

<sup>&</sup>lt;sup>159</sup> Q 13: 7

<sup>160</sup> Q 11: 17

whom be peace. In regard to their argument that God's knowledge is temporally produced and created, they insist that God was eternally and will continue eternally; He was not knowing and not ignorant until He brought into being for Himself knowledge by means of which He knew things and does not know anything until He caused it to be. They insist that those who claim that He knows something when the thing did not exist—i.e. prior to its coming into existence are claiming that God knew nothing. The proof, they add, is the statement of God, the glorious and the mighty, "Go to Pharaoh for he has transgressed all bounds; yet speak to him gently that possibly he may be mindful or take fear."161 If God had known that he would not be mindful, He would not have said, "possibly he." From this they conclude that every instance in the Our'an of the words 'perhaps' [la'alla] or 'possibly' ['asa | connotes doubt. Like that, they say. are God's words: "And We did not determine the direction that you were facing except that We might distinguish those who followed the messenger from those who turned on their heels."162 If He had known that already, He would not have said this. Another example is His statement, "Now God has lightened it for you, knowing that there is a weakness in you."163 He has let us know that He knows a thing only when He brings it into being. Yet another example is His statement: "And yet he had no authority over them but that We might know him who believed in the hereafter from him who was in doubt thereof,"164 and His statement: "And We shall assuredly try you until We know those of you who struggle and are steadfast, and We shall try your reported mettle."165 If He had known, He would not have said this. Every verse they find in the Qur'an like these, they explain in the manner mentioned here.

# [The Minhāliyya]

The twelfth sect is the Minhāliyya related to al-Minhāl b. Maymūn al-ʿIjlī. They make up one group of the anthropomorphists. According to them, God is a subtle body with length, breadth, and width. He has the power to change His essence into various forms such as

<sup>161</sup> Q 20: 43-44

<sup>&</sup>lt;sup>162</sup> O 2: 143

<sup>&</sup>lt;sup>63</sup> Q 8: 66

<sup>164</sup> Q 34: 21

<sup>165</sup> Q 47: 31

solid objects, plants, animals, reptiles, insects, cattle, lions, scorpions, humans, jinn, angels, and other kinds of created beings. They insist that, if He were unable to change His essence into forms of various kinds, He would be even more unable to change others. Here they argue their point by citing a report related from the messenger of God, may God bless him and his family, that God, the most blessed and exalted, descends from heaven riding on a donkey hastening and inquires about the house of Abū Hurayra among the dwellings of Madina in order to visit him in his illness. And citing the report related from him, they say that the exalted God created the horse and set it to run; then He created Himself out of the sweat of that horse. This al-Minhāl was a clever poet who said in one of his pieces:

If my Lord were not able to alter Himself,

I and my Lord would be equal in these matters.

So how could it be that these demons change their own shape and Iblis after striking with calamity reverts to thin air, or he assumes for a time the shape of Ibn Ja'sham?

Indeed you two increase me in boldness and sagacity and Gabriel met a companion with the shape of Diḥya. 166

So this is sufficient if you need satisfaction.

He means by this that Gabriel, Iblīs, and the demons have the power to change their forms into various other forms. If God were not able to change His essence, He would be weaker than they and they would be more suited for lordship than He, who is glorious and mighty high indeed beyond what the unjust say. They advocate killing their opponents by whatever means they can, by strangulation and assassination, or any other.

## [The Mubayyida]

The thirteenth sect is the Mubayyida. They are the followers of al-Muqanna<sup>(167)</sup> who claimed to be the Mahdī and whose real name was

<sup>160</sup> Dihya b. Khalifa al-Kalbi, a companion of the prophet who was said to be so handsome that Gabriel adopted his features.

<sup>&</sup>lt;sup>167</sup> Originally he was a follower of Abū Muslim and then later led his own movement in opposition to the Abbasid al-Mahdī. His own participation in the latter movement, however, ended with his death in 166/783. On him and the Mubayyida see "al-Mukanna'," by the editors and "Khurramiyya," by Madelung in the *EI2* (especially p. 65 of the latter). Al-Khwārazmī adds here, "They are called this because they wear white clothing in contrast to the black worn by the partisans of the 'Abbasid dynasty."

Hishām b. Hakīm al-Marwazī. 168 According to them, God is a subtle body with length, breadth, and depth and all of the messengerprophets are gods whose bodies are the messengers of God and whose spirits are God Himself. Whenever God wants to speak to bodily creatures. He enters the form of one of them and makes it be a messenger to them, commanding them to do what He desires and intends or prohibiting them from what He does not want and is angry about. They support this by citing the statement of God, the mighty and glorious: "Nor does he say aught of desire; it is no less than an inspiration sent down to him, taught him by one terrible in power and very strong; he stood poised"169 to His words: "then he approached and let himself down"170—which is to say, the Lord approached and let Himself down face to face with Muhammad, may God bless him and his family-"two bows' length away or nearer"171—meaning He was closer to Muhammad than his own brain and heart which have for the brave the position of the arrow and the bow—"then revealed to his servant what he revealed"

172 that is, He inspired Muhammad to the point that He entered into his form—"the heart in no way counted fake what he saw"173—which means the heart of his body did not deny when he saw Him enter into his physical frame—"will you then dispute with him concerning what he saw?"174—i.e., will you contend with him and be envious that God preferred him by entering into his form and not entering into your form? According to them, God will not assume the form of a human for many years or even several centuries after having entered it once. They claim that when God created Adam, He entered into his form; then He caused him to die and He returned to His throne in the heavens. Later when He created Noah, He descended into his form; then He caused him to die and He returned to His throne. Next He entered the form of Abraham, caused him to die and returned to His throne. Next He entered the form of Moses, then caused him to die, and returned to His throne. Then He created Jesus and descended into his form. Later He caused him to die and He returned to His throne. Next He created Muhammad and de-

According to al-Khwārazmī, p. 20, his name was Hāshim b. al-Ḥakam.

<sup>169</sup> Q 53: 3 - 6 170 Q 53: 8

 $<sup>\</sup>widetilde{Q}$  53: 9

<sup>172</sup> O 53: 10

 $<sup>\</sup>widetilde{\mathbf{Q}}$  53: 11

<sup>&</sup>lt;sup>174</sup> Q 53: 12

scended into his form; then He caused him to die, and He returned to His throne. Later still, when He created Abū Muslim, He descended into his form; then caused him to die, and He returned to His throne. Next He created al-Muqanna<sup>c</sup> and descended into his form; then caused him to die, and returned to His throne. They now await His return and His descending into the form of the one expected by them in order to continue the revelation of their religion. But God is certainly exalted high indeed above anything like that.

They consider women lawful among themselves and claim that carrion, blood, the flesh of pigs, wine, and other things normally forbidden are permitted. God, they maintain, has not forbidden those things nor did He forbid anything else. These names are merely the names of men that God forbad being taken as leaders. Likewise they have abolished the religious obligations and claim that they, too, are the names of men whose leadership God required. They draw support from God's words, "There is no fault in those who believe and do deeds of righteousness for what they ate," and His statement, "Say who had forbidden the ornament of God which He brought forth for His servants and the good things of His providing?" 176

I have seen a great number of them and have disputed with them. None of them has much understanding of any of the principles of their faith nor are they acquainted with al-Muganna' and his era except the learned among them. There is nothing with them except the neglect of prayer, fasting, and washing for major ritual impurity. They practice dissimulation and do not allow others to enter among themselves nor do they marry outsiders and or contract marriages with them although they live interspersed with Muslims. They regard their womenfolk permissible for themselves and they say that a woman is like the fragrant shrub that is not diminished by the one who smells it. If one of their men desires to be alone with a woman belonging to another of them, he enters that man's house and puts a marker on the door that signifies his having entered. When her husband comes back and recognizes that marker, he does not enter but goes away until his associate has satisfied his desire. 'Amr b. Muhammad related to me a report from a shaykh amoug the people of Bukhara that every group of these Mubayyida has a chieftain who is appointed to deflower their women on the night of the marriage

<sup>175</sup> Q 5: 93

<sup>176</sup> O 7: 32

TRANSLATION 77

procession. That I have not verified myself.<sup>177</sup> Only God knows for sure.

Despite all this they have a certain trustworthiness; they never employ as a means treachery and larceny and the harming of other people. In their state of peacefulness, they avoid the shedding of blood, and permit spilling it only when they tie themselves to the banner of rebellion and when they agree on going to war to seek revenge. In each country they have a chief among the religious people whom they call the farmansalar with whom they meet clandestinely and with whom they confer in secret. They maintain that the Mahdi who will arise at the end of time is al-Mahdi b. Fayrūz b. Imrān and that he is a descendant of Fātima, the daughter of Abū Muslim. They have various messengers and ambassadors who go back and forth among them that they call firishtagan—that is, angels. They do not rise in the morning except upon a promise of moving on this day<sup>178</sup> and they do not enter into evening except in anticipation of going out on the morrow. They believe in the return of the dead before the resurrection [rasa]. These people claim that, when God returned to His throne after His departure from the shape of Muhammad, He sent His spirit to 'Ali, on whom be peace, and after him to Muhammad b. al-Hanafiyya, then after him to his son Abū Hāshim, and so on one by one until God incarnated Himself in the shape of Abū Muslim. But then returned to His throne after leaving the shape of Abū Muslim. Next He sent His spirit to Abu'l-Mudar and this Abu'l-Mudar entered Byzantium. Al-Mahdi b. Fayrūz will come forth from Byzantium at the end of time according to their claims.

# [The Division of the Murji'a]

This chapter which is about the third division covers the Murji'a<sup>179</sup> who are subdivided into six sects.

<sup>&</sup>lt;sup>177</sup> In the Hūr al-'ūn, p. 214, al-Himyarī reports that the 'Abbāsiyya broke into two sects one of which he calls the Muslimiyya. They claim that Abū Muslim lives and will not die. They are also called, he continues, the Khurramiyya. Here he adds, "Abu'l-Qāsim al-Balkhī said: 'With us in Balkh there is a group of them who permit unlawful things according to what has reached me concerning them." Abū Tammām's first person reference in this instance might possibly be derived from al-Balkhī's original text if this note by al-Himyarı points to a more extensive entry than this brief observation by al-Balkhī.

<sup>178</sup> This refers to their expectation of the Mahdi.

<sup>179</sup> Shahrastāni (Gimaret), 419-33.

## [The Ghaylāniyya]

The first of them is the Ghaylaniyya 180 related to Ghaylan b. Kharasha al-Dabbi, 181 to Ghaylan b. Jarir, and to Ghaylan b. Marwan. Their doctrines about God's transcendent unity, His justice, and the acts of humans are like those of the Muctazila. It is related about Ghaylan b. Kharasha that he once went to meet Hisham b. 'Abd al-Malik<sup>182</sup> and Hishām said to him, "You are the one who says that God did not appoint me leader and does not approve what I am doing." Ghaylan answered him, "Have you ever seen a trustworthy person appoint the treacherous to take command over him, or have you seen a reformer appoint the workers of corruption to take charge of his reform, or did you ever see a wise person issue an order and later inflict punishment for doing it?" At that Hisham said, "By God, we will certainly kill you." To that he replied, "The atonement for breaking an oath is better than the killing of a Muslim." Hisham then said, "By God, I shall surely hasten your entry into hellfire." Ghaylan answered, "If I thought that were within your power, I would be glad to worship you." Thereupon Hisham issued an order that his head be cut off.

The doctrine of the Ghaylāniyya concerning the threat is like that of the Murji'a, who agree together not to declare the perpetrators of major sins certain of either punishment or reward, regardless of whether or not they die repentent or persisting in sin. Thus they postpone their state and leave it in doubt. They allow non-fulfillment in the threat and term it an act of grace and generosity. Muḥammad b. Shabīb and Abū Shimr espoused doctrines concerning God's transcendent unity and the promise and the threat like those of the Ghaylāniyya with the exception that they differ concerning faith and in some other things. The Ghaylāniyya said that faith lexically is affirmation and affirmation is acknowledging God, His angels, His book, and His messengers. Gnosis [ma'rifa] is an act of God and is not part of faith in any degree. Gnosis consists of the knowledge that things are temporally produced and regulated and that their pro-

<sup>180</sup> Van Ess, Anfänge, 177-245.

<sup>&</sup>lt;sup>181</sup> The name al-Dabbī does not appear in the manuscript which has a blank space at this point but is supplied by al-Khwārazmī. However, see Van Ess, *Theologie*, II, 167, and *Anfänge*, 245.

<sup>182</sup> Umayyad Caliph who ruled from 105/724 to 125/743.

<sup>183</sup> Portions related to Al-Ash'arī, 137, and there said to be an opinion of theirs related by Zurqān.

ducer and regulator is not double or more than two. Gnosis is compulsory and not by acquisition. Faith, according to them, is acquired knowledge of the prophet, may God bless him and his family, and of everything brought by him. They consider nothing removed from [the totality of] religion as faith; and they hold that faith will not increase or decrease. They and all of the Murji'a maintain that commanding the proper and prohibiting the reprehensible is incumbent on Muslims in whatever way they are able, by the sword or otherwise by the tongue, the hand, in the heart, but not by standing out by themselves from their followers or by engaging themselves in an issue from which they cannot extract themselves and in which there is no possibility of prevailing. In their view 'Alī b. Abī Tālib killed 'Uthman b. 'Affan, and the messenger of God, may God bless him and his family, died without appointing a successor. For them the imamate should be determined by a council of the most worthy and most excellent persons in the community who entrust it to one of their number. They allow the imamate in any ordinary person provided that he is virtuous, knowledgeable, and just. Regarding traditional reports, they hold a doctrine like theirs for knowledge. It is not possible that God compel some of His creation by a specific report and not compel others. Whomever God compels, He imposes on him affirmation and whomever He does not compel He does not impose anything on him. According to them, we have the capacity before the act except that there is another capacity with the act. With regard to the threat recorded in the Qur'an, they contend that it applies to all sinners who declare the forbidden licit. For those who forbid it, if He wishes, He may forgive them; if He wishes, He may punish them; if He wishes, He may punish only one; if He wishes, He may punish all of them; if He wishes, He may forgive one of them; if He wishes, He may forgive all of them. 184 It is possible that He will keep them eternally in hell and it is possible that He will not keep them eternally in hell. If He keeps one, He will keep all; if He forgives one, He will forgive all. 185 They assert that the prophet, may God bless him and his family, did not ascend to the heavens but only traveled from mosque to mosque. He did not see his Lord at all. They draw support for this from the words of God, the exalted, "It belongs not to any mortal that God should speak to him, except by revelation, or

<sup>184</sup> Cf. al-Ash'arī, 150.

<sup>185</sup> Cf. al-Ash'ari, 150.

80 TRANSLATION

from behind a veil, or that He should send a messenger to reveal with God's permission what God wills." They use as an argument also what was related from 'Ā'isha that she said, "Whoever claims that Muḥammad saw his Lord has perpetrated the greatest lie against God." God will not show Himself to anyone in the afterlife, according to them, since everything that can be seen is finite in extent and everything finite is confined within limits.

## [The Ṣāliḥiyya]

The second sect is the Ṣāliḥiyya related to Ṣāliḥ b. 'Abdallāh, the one known as the Qubba [pavilion]. 187 Their doctrines concerning God's transcendent unity and His justice are like those of the Muctazila and the Ghaylaniyya. In regard to the acts of humans, they say that we know that the acts are our acts because God commanded us to do the act or prohibited us from doing it. Yet we know also that it is created because God is the creator of everything. We are not aware, however, when we say that it is created and that God created it, whether the indication in this derives merely from the designation or from what the proponents of the createdness of acts maintain. Both are possible. On the question of the threat, they hold that specificity is possible with respect to the imperative and the statement even though they are expressed in the form of generality, as it is possible also with regard to the promise. Thus He can issue a general command while intending it to apply to some to the exclusion of others. They maintain that perception is created and that it is possible for God to create the power and the knowledge in a dead human so that that person would be powerful, knowledgeable, and dead except that He has not created in him the perception of that knowledge and power. They say further that it is possible that there be, in front of a human, a gnat and an elephant, yet he sees only the gnat and cannot see the elephant hecause God did not create in him the perception of the elephant. In their view what is generated from an act is the act of God. This argument, in that regard, is that no agent ever does an act but that he can also fail to do it. If the flight of an arrow were his own act, it would be possible for him to shoot it and for it not to take flight. Because he is unable to do that, they insist it is the act of God,

<sup>186</sup> O 42: 51

<sup>&</sup>lt;sup>187</sup> Van Ess, *Theologie*, III, 422-28; Shahrastāni (Gimaret), 426 note #57, 430-32.

which implies that, if He wishes, He causes it to take flight, and if He wishes, He can hold it back, since the agent that can most assuredly accomplish something must have the power to do the opposite of it. According to them, it is possible for God to burn a man in hell but not create in him the perception of pain and so he feels no pain. It is possible that fire and cotton are brought together but it does not burn because God has not created burning between them. They reason in analogy to this doctrine about the creation of perception with respect to all things to the point that it was once said to him [Sālih Qubba], "would you not deny that God can put mountains on a human and make him carry them and yet he may not feel their weight because God has not created in him the perception of the weight?" He replied: "I do not deny it." Then it was said: "would you not deny that you are at this very moment in Mecca sitting under a pavilion and that it was built around you but you are not aware of it because God has not created in you the awareness of it?" He replied again, "I do not deny it." Thereafter he was given the nickname "Pavilion". They maintain further that it is possible that a human perceive by means of his eyesight what is behind a curtain, if God creates for him the perception of that thing. They hold also that dreams are true and that they are in the category of the wakeful state. Should a man see in a dream that he is in the west while he is in the east, God would have spontaneously created him in the west at that very moment. The proof is that we may witness in the dream state the like of that in the wakeful state. If that were false, vision would be false. What one sees in the mirror is, according to them, merely another man like oneself that God spontaneously creates. The proof is that we may see two things, and if it were possible that one of the two is false, it would equally be possible that the other is false. They also hold that there is no verse that does not admit to both particular and general application and there is nothing in the Our'an that indicates the punishment of the people of prayer, since it is possible that it is particular in regard to those who declare the forbidden licit, and it is also possible that it is general regarding those who commit offenses. However, eternal punishment in the fire is inconceivable.

## [The Defenders of Personal Opinion]

The third sect are the Defenders of Personal Opinion [Aṣḥāb al-Ra'y] and they are the followers of Abū Ḥanīfa al-Nu'mān b.

Thābit. 188 They allow reasoning by analogy and discretionary preference in legal rulings. On the order of what Dirār b. 'Amr had said, Abū Hanīfa held that God has a quiddity [mā'vya]. His proof is that there cannot be an existent thing unless it has both a quiddity and a beingness [anniva] such that your knowledge of the quiddity is distinct from your knowledge of the beingness. That is because you hear a sound and know that there must be something that made that sound although you are ignorant of what it is. Subsequently, knowledge of what it is is brought into being for you and thus your knowledge that it is, is distinct from your knowledge of what it is. If they were the same thing, the knowledge of this would be the knowledge of that. Abu Hanifa and his followers held that faith will not increase or decrease and that it is a term for two qualities: for cognizance and for affirmation. One does not call one of the two by itself faith. It is like the example of a piebald horse that is only known as such because of the mixture of white and black. One cannot designate one of the two alone by the term piebald. They maintain also that the capacity is with the act and the capacity by which one does an act of faith is the capacity with which one does an act of unbelief. According to them, the best of the people after the messenger of God, may God bless him and his family, was Abū Bakr, next 'Umar, and then 'Alī. Even so they uphold the imamate of 'Uthmān and rely on the report from the prophet, may God bless him and his family, "The caliphate after me shall last thirty years." Abū Ḥanīfa had said: 'Uthman was imam for six years upholding the truth. When subsequently he became oppressive and unjust, his imamate was nullified. He used to say also that the ruler, when oppresssive and unjust, should be deposed and, if he is not deposed, he should be killed. About 'Alī b. Abī Tālib, he maintain that he was a fully acceptable imam until he departed from this world. Whoever failed to approve of him had sickness and disloyalty in his heart since he failed to approve of a just man and approved instead of the tyrant. This group argued that the imamate is inappropriate except for someone from the Quraysh, regardless of whether he is just or unjust. If the imam is from the Quraysh and is a just man, we would be with him; if there were someone of greater justice, we would be with him. Thus they support the just imam provided he is from the Quraysh. In their view Talha, al-Zubayr, and 'A'isha were not iniquitous since they made

<sup>188</sup> Imam of the legal madhhab named after him. He died in 150/767.

an interpretation even though it was erroneous. Someone who makes an effort to interpret does not act iniquitously on account of the interpretation in that he has reasoned conscientiously and made a mistake. The iniquitous is the one who does wrong intentionally. If he does not do wrong intentionally, the term iniquitious does not apply to him. They say that God is on the throne just as He describes Himself but not with the implication that He is in a certain place since it is inconceivable that He is in one place to the exclusion of another. There is nothing like Him and His moving from one state to another is absurd or from one position to another or ascending or descending or other conditions like these. Those who assert this doctrine do not believe in the Lord of Might. Islam and faith are the same thing, according to them, since Islam is one of the terms for faith. They say that the rulings of the tyrant, if they agree with the holy book and the Sunna, are lawful and may be carried out, and bringing legal cases before him, military raiding with him, and prayer behind him are lawful when all of these are in agreement with the holy book and the Sunna. Likewise accepting offices under him is allowed as long as he does not coerce one to act unjustly and instead orders one to act properly and justly in that office. Despite this they say that deposing a tyrant by the sword or any other means is obligatory if that is possible. Concerning the threat, they hold a doctrine like that of the Ghaylaniyya. Some parts of the Our'an, they insist, consist of a wording that was created but whose meaning was uncreated, such as God's saying, "the All-powerful, the All-wise, the All-hearing, All-seeing," "there is no god but He," and similar phrases. Other parts are those that were created both in wording and in meaning, such as God's statement: "And horses, and mules, and asses, for you to ride,"189 and others like these. They assert that the fermented beverage is lawful but that the intoxication caused by it is unlawful.

# [The Shabibiyya]

The fourth sect is the Shabībiyya related to Muḥammad b. Shabīb. 190 Their doctrines about God's transcendent unity, His justice, and the attributes of God are like those of the Muʿtazila. In regard to the

<sup>189</sup> O 16: 8

On whom see Van Ess, Theologie, IV, 124-31.

postponing of judgement, they maintain the admissibility of specificity—that is, they said that the Qur'anic verses conveying the threat in respect to those who commit major sins are numerous and, whether the perpetrator declares the forbidden licit or forbids it, it is possible that they apply specifically to those who hold it to be forbidden to the exclusion of those who declare it licit. According to them the Qur'an is temporally produced and created and the name of God is other than God. They hold that the capacity precedes the act. The imamate, in their view, is deserved only by the most excellent whatever the situation and they do not consider it permissible for it to be removed from that person to someone of less excellence. They say that the prophet, may God bless him and his family, designated Abū Bakr in that he ordered him to lead the people in prayers and in terms of other factors related by them. For them faith consists in the affirmation of God and recognition that He is one, there is no other like Him, and in the affirmation and acknowledgement of the prophets of God, His messengers, and the whole of what was brought by them from God to which the Muslims attest and relate on the authority of the messenger of God, may God bless him and his family, such as prayer and fasting and the like and about which they do not differ or quarrel with one another. The Shabibiyya assert that the anthropomorphist is an unbeliever but the determinist is not an unbeliever because the anthropomorphist is wrong about the attributes of God Himself whereas the determinist is wrong about the attributes of His action. According to them all children will be in paradise enjoying its pleasures. They have, as well, numerous other doctrines that I will resist mentioning out of fear of running on too long.

## [The Shimriyya]

The fifth sect is the Shimriyya related to Abū Shimr Sālim b. Shimr. <sup>191</sup> They maintain that faith consists of the affirmation of God and the recognition of all that comes from God of that about which the community has reached a consensus and which has been specifically stipulated by the Muslims, such as prayer, fasting, almsgiving, pilgrimage, the prohibition of wine, carrion, the flesh of pigs, and other items like these. According to them any particular feature of that, if it exists alone, does not itself constitute faith nor even a

<sup>191</sup> Van Ess, Theologie, II, 174-80.

portion of faith. That would be like a man who recognizes God but rejects the prophet, may God bless him and his family. God has imposed on him the recognition of both of them together. Thus his recognition of God does not constitute faith, if he rejects the prophet, may God bless him and his family. Or it would be like someone who recognizes God, His messengers and everything that comes from Him, but then denies God. His recognition in his heart is not faith if he denies with his tongue, nor is it partial faith. The example for that is black and white which, if combined in a horse, it is called as a whole piebald. But, if the horse had only one of these colors, it could not be said to be piebald. They insist further that the recognition is an acquisition and is not compulsory. God is in all places, they say, and it is not possible that He be in one place rather than another since that is a characteristic of temporal contingency. These people hold doctrines about God's transcendent unity and His justice like those of the Mu'tazila. They say that God is just and will not act tyrannically. It is not possible for Him to do any act that has the characteristics of injustice. He is more merciful with mankind than they are with themselves and He imposes on them no burden that is beyond their ability nor does He punish them when in a state of indignation. He will not reward them or punish them except for what they have done with their own hands, for He is the Benevolent. For them rebellion against a tyrannical ruler is a duty of ours by whatever means available to us, by the sword or any other. According to them, if a [divine] message arrives concerning 192 murderers or those who appropriate the property of orphans or are perpetrators of other kinds of major sins, they should abstain from judgement about their punishment because of the words of God, the exalted, "God forgives not that there be associated with Him other gods; everything else He forgives if He wishes."193 For that reason they abstain from judgement. They uphold the possibility that a knowledgeable, truthful informant may convey a message and then express a potential exception; he may then do what he said or he may not do it because of the exception. He will thus be truthful whether he does it or does not do it. This is neither open to disapproval in speech nor does it constitute a lie. They assert that, with respect to reports in religion, a proof cannot be established except on the basis of a continuous multiple

<sup>1992</sup> What is meant are verses of the Qur'an and haduths containing a threat of punishment (wa'ūd) to these people.

<sup>&</sup>lt;sup>193</sup> Q 4: 48

report that comes from both those who disagree and those who agree. They reject the evidence of intellectual reason and deny that God establishes an argument against anyone other than through His messenger. For this they rely on His statement: "We never punish until We send forth a messenger," and His words: "So that the people might have no argument against God after the messengers." <sup>195</sup>

## [The Ijtihādiyya]

The sixth sect is the Ijtihādiyya [the Defenders of Personal Effort]. They are of two types one of which are the followers of Jaḥdar b. Muḥammad al-Tamīmī. 196 This group holds that every person who makes a serious personal effort to arrive at his opinions is correct no matter whether he is an anthropomorphist or a determinist. Such persons will enter paradise without an accounting even if they have committed major sins and died without repenting. Their argument in favor of this is to say, just as obedience provides no benefit if joined with unbelief, likewise acts of disobedience do no harm together with faith. They rely further on the exalted God's statement: "God will not forgive the associating of other gods with Him but He will forgive everything else should He so wish." 197

The second type are the followers of Muḥammad b. Ziyād al-Julaynī(?) al-Mukawwa'. They maintain that every person who exerts personal effort among those who trust in God and affirm His existentiality<sup>198</sup> is correct even if he does not believe in any of the messengers. God, they insist, will enter the entire community of Muḥammad, both the pious and the profligate, into paradise without any exception [istithnā'] and without punishing them for the deeds they have acquired. God, the most gracious and exalted, will enter the entirety of those who have not affirmed His existentiality and do not believe in Him into hellfire to dwell there permanently. With regard to the rest of the people, they fall under the will of God, the mighty and the glorious. If He wishes, He may enter them into

<sup>&</sup>lt;sup>194</sup> Q 17: 15

<sup>195</sup> Q̃ 4: 165

<sup>&</sup>lt;sup>196</sup> In al-Khwārazmī, p. 21, this sect is called simply the Jahdariyya rather than the Ijtihādiyya.

<sup>&</sup>lt;sup>197</sup> Q 4: 48

<sup>198</sup> agarra bi'l-aysiyyatihi.

TRANSLATION 87

paradise; if He wishes, He may punish them in hell. For this they draw support from the words of God, the exalted, "The Jews and the Christians say, 'we are the sons of God and His beloved ones.' Say, 'Why then does He punish you for your sins? No, you are mortals of His creating; He forgives whom He will and He punishes whom He will." In their view whoever recognizes God but denies the messenger, that person is a recognizer of God, a denier of the messenger, and his denial of the messenger does not make him a denier of God. They assert that the person who is a believer in God and an unbeliever in the messenger would not be termed by them a believer because there is in him some unbelief, nor would we call him an unbeliever since there is in him some belief. Rather we would call him a believing unbeliever. For them the unbelievers who possess no faith at all are those who do not believe in God and do not affirm His existentiality.

Here, thanks to God and the grace of His friends, we have completed the description of the doctrines of those who state that the acts of obedience are not a component of faith. Our method was succinct and concise. If our aim in writing this book had not been to explain the manner of being of the angels, the jinn, the satans, the devils, and the humans<sup>200</sup> and thus not other parts of the sciences, we would have reviewed the doctrines of each one of these sects at much greater length than the account we have given and related here. I would have explained in detail the interpretation of each doctrine of theirs with a hope of providing guidance toward the straight path—the one on which you will see no satan—and of banishing all doubt and suspicion from the one who investigates it. And there is no power except in God.

<sup>199</sup> O 5: 18/20

<sup>&</sup>lt;sup>200</sup> At this point Abū Tammām notes his original aim in writing the *Kitāb al-shajara* as a whole, which was to cover in turn these five categories of beings. See the Introduction.

#### CHAPTER ON THE THIRD DOCTRINE

[Those Who Maintain That The Imam After The Prophet Was 'Alī b. Abī Ṭālib]

Those who state that the imam after the messenger of God, may God bless him and his family, was 'Alī b. Abī Ṭālib, on whom be peace, separated into five divisions that further subdivided altogether into twenty-four sects each of which has its own claims.

## [The Division of the Zaydiyya]

The first of the five divisions is the Zaydiyya which separated into five sects.

#### [The Batriyya]

The first of them is the Batriyya,<sup>201</sup> the followers of Kathīr al-Nawwā', al-Ḥasan b. Ḥayy, and Sulaymān b. Jarīr. In regard to Kathīr al-Nawwā' and his followers, they declare Abū Bakr and 'Umar just and they maintain that, concerning those against whom 'Alī b. Abī Ṭālib, upon whom be peace, at the time did not fight, we say only the best. They deny the return of the dead [to life] and they repudiate those who make such a claim. In the case of 'Alī, on whom be peace, they uphold the imamate only from the moment when he received the pledge of allegiance [bay'a]. Al-Mughīra b. Sa'īd therefore applied to Kathīr al-Nawwā' the nickname al-Abtar<sup>202</sup> and for this reason they were known as the Batriyya.

With regard to al-Ḥasan b. Ḥayy,<sup>203</sup> he held that 'Alī b. Abī Ṭālib, on whom be peace, was the most excellent of the people after the messenger of God, may God bless him and his family, and the most suitable of them for the imamate. The pledge of allegience to Abū Bakr and to 'Umar, however, was not wrong since 'Alī himself relin-

<sup>&</sup>lt;sup>201</sup> On the Batriyya (or Butriyya), see Madelung's entry in the *El2 Supplement*, pp. 129-30; Van Ess, *Theologie*, I, 239-52, V, 51-62; and Shahrastānī (Gimaret), 472-73.

<sup>&</sup>lt;sup>202</sup> The Arabic term *abtar* can mean "mutilated, cut off, curtailed, defective" and its exact connotation in this instance was not previously clear. The explanation given here seems quite plausible. See the discussion by Madelung in the *E12* article cited above.

<sup>&</sup>lt;sup>203</sup> Shahrastānī (Gimaret), 472 note #92.

quished it to the two of them. However, in the matter of 'Uthmān, he abstained from judgement but he testified that those who opposed 'Alī are in hell. He said further that 'Alī's relation to Abū Bakr and 'Umar is like that of a man who was owed a debt by another man but who relinquished his claim and did not demand restitution.

The doctrine of Sulaymān b. Jarīr<sup>204</sup> and those who maintain what he did is as follows: they hold that 'Alī, on whom be peace, was the imam after the messenger of God, may God bless him and his family, and that Abū Bakr and 'Umar do not deserve to be called iniquituous since they applied an honest interpretation in the matter. They, however, repudiate 'Uthmān and testify to his unbelief. God is omniscient, they say. He is a thing and His knowledge is a thing, and one does not say about His knowledge that it is He nor that it is other than He or that they are two eternal things. The proof is that it is impossible for a thing to be knowledge of itself. Since that is impossible, it is proven, accordingly, that He has a knowledge that is a thing; but it is not other than He since, if it were other than He, that would require the existence of two different things and that is impossible in the attributes of God.

The Batriyya are in agreement that 'Alī designated al-Ḥasan after his death and that he was the imam after 'Alī, on whom be peace. Then al-Ḥasan designated al-Ḥusayn. The imam after these two was not choosen by designation but whoever arises from among the descendants of these two—that is, the lines descending from either al-Ḥasan or al-Ḥusayn—unsheathing his sword and summoning to the way of his Lord, if he is knowledgeable, just, and virtuous, he is the imam. They allow that the world might be devoid of an imam, that there might be two imams, or three or four or more at any one time. They argue that, since it is possible for the world to be devoid of the messenger of God, may God bless him and his family, similarly it is possible that it be devoid of the imam. Just as, moreover, it was possible for there to be two or more prophets at one time, similarly it is possible that there be two or more imams. They also uphold the imamate of the person of lesser excellence.

<sup>&</sup>lt;sup>204</sup> Madelung, "Sulaymān b. Djarīr al-Raķķī," *EI2* and Shahrastānī (Gimaret), 468-71.

## [The Jārūdiyya]

The second sect is the Jārūdiyya<sup>205</sup> related to Abu'l-Jārūd b. Abī Ziyād. They maintain that the messenger of God, may God bless him and his family, designated 'Ali by both description and name. Therefore, he was the imam after him. Then it was al-Hasan and next al-Husayn, the two grandsons of the messenger of God, may God bless him and his family, both designated by description but not by name. Subsequently, the imam following these three was not selected by designation but rather whoever arises from the sons of either al-Hasan or al-Husayn, unsheathing his sword and summoning to the way of his Lord, if he is knowledgeable, just, and virtuous, he is the imam. Should someone arise who is superior to that one, he is the imam; there cannot be an imamate of the one of lesser excellence. They claim further that the world will never be devoid of an imam and that the proof [hujja] of God to His servants will never be interrupted. They also consider it impossible that there be two imams at one time; instead the imams occur one after the other, although they allow that one may be ignorant of the imam's name and place of residence during a time of precautionary dissimulation [taqiya]. The entire community committed an error and unbelief, they insist, in their failing to give the pledge of allegiance to 'Alī b. Abī Ṭālib. Concerning God's transcendent unity, His justice, the promise and the threat, and other such matters, their doctrine is like that of the Muctazila except that they oppose them on the question of the imamate.

## [The Dukayniyya]

The third sect is the Dukayniyya, the followers of al-Fadl b. Dukayn and Ibrāhīm b. al-Ḥakam. 206 They maintain that the imam after the messenger of God, may God bless him and his family, was 'Alī b. Abī Ṭālib, then al-Ḥasan, then al-Ḥusayn, then 'Alī b. al-Ḥusayn, then Zayd b. 'Alī b. al-Ḥusayn, then Yaḥyā b. Zayd, and then whoever arises from among the descendants of either al-Ḥasan or al-Ḥusayn, openly seeking the imamate, if knowledgeable and just, he is the imam. In the case of all of those who arise among them commanding the acceptable and prohibiting the reprehensible, they advocate ris-

<sup>&</sup>lt;sup>205</sup> Van Ess, *Theologie*, I, 253-67, V, 63-65; Shahrastānī (Gimaret), 464-67.

<sup>206</sup> Madelung, *al-Qāsim ibn Ibrāhīm*, p. 73.

ing with them. In their view the world will never be devoid of an imam. They declare the community to have fallen into unbelief after the prophet because of its removal of 'Alī b. Abī Ṭālib from the imamate. Their doctrines concerning God's transcendent unity, the promise, the threat, justice, and others are like those of the Jārūdiyya and the Mu'tazila.

#### [The Khashabiyya]

The fourth sect is the Khashabiyya who are known in Khurāsān as Surkhābiyya, related to Surkhāb al-Tabarī. They were called the Khashabiyya merely because they had risen against the government with al-Mukhtār<sup>207</sup> not having weapons other than pieces of wood.<sup>208</sup> According to them God restricted the imamate to the descendants of Fātima, on whom be peace, and not to anyone else but them and 'Alī b. Abī Tālib, on whom be peace, was the legatee of the messenger of God, may God bless him and his family, obedience to whom was obligatory, but he was not an imam. Rather, the messenger of God, may God bless him and his family, had bequeathed to him the guardianship of a trust that he deposited with him. That trust was the imamate which he was to convey to al-Hasan in the same manner as a man might by will, at the time of his death, transfer to his trustee guardianship over his property on behalf of his children until they reach majority. The imamate is confined, they insist, within these two lineages and anyone among the descendants of al-Hasan and al-Husayn who rises, whether knowledgeable or ignorant, the most excellent or of lesser qualities, righteous or profligate, just or tyrannical, he is the imam and must be obeyed. Opposing him is not permissible. Some of them have said that, should there be fighting between two descendants of Fatima, no one is allowed to provide assistance to one of them against the other regardless of whether they are both tyrannical or both just or mutual opposites.

## [The Khalafiyya]

The fifth sect is the Khalafiyya related to Khalaf b. 'Abd al-Ṣamad. They claim that the imam after the messenger of God, may God

<sup>&</sup>lt;sup>207</sup> On him see below the sect that bears his name.

<sup>&</sup>lt;sup>208</sup> On the *khashabiyya*, in this sense, i.e. those who possess only weapons make of wood, see C. van Arendonk, "Khashabiyya," *EI2*.

bless him and his family, was 'Ali, then after him al-Hasan, then al-Husayn, then 'Alī b. al-Husayn, then Zayd b. 'Alī, then 'Abd al-Samad b. Zayd, then Khalaf b. 'Abd al-Samad, then Muhammad b. Khalaf, then Ahmad b. Muhammad. According to them Khalaf b. 'Abd al-Samad fled from the Umayyads and took up residence in the land of the Turks. They believe that without doubt Ahmad b. Muhammad b. Khalaf had a son and that his son had a son and that it continues thus among his descendants until reaching the Mahdi who will take possession of the earth but they do not know the names of the imams after Ahmad b. Muhammad. For them the knowledge of the imam is not an acquisition but is rather an inspiration and the imam knows all tongues and languages. The distinguishing mark for an imam, according to them, is that Khalaf b. 'Abd al-Şamad wrote a book in letters that no one understands and which he did not explain or expound to anyone. He specified that whoever among his descendants who should rise and explain his book, he will be the imam. However, the genealogists are in complete agreement that 'Abd al-Samad was a client of Zayd's and that those who claim that he was a son of Zayd are liars.

These people will not describe God with any description that is suitable for created things nor will they say of Him that He is either knowing or not knowing, powerful or not powerful, a thing or not a thing, confined or not confined. They speak about the Creater neither on the basis of reality nor through metaphor but rather they talk about Him by approximation. Thus if they were asked about God, "do you recognize Him?" They would remain silent. They will not say that we recognize Him or that we do not not recognize Him. For them, if they were to recognize Him, their recognition of Him would encompass Him. Someone who is recognized and becomes recognizable to his recognizer cannot be a god. All of what there is in the Our an in the way of attributes of God, the exalted, on the pattern of fa" al [indicating intensity] they attribute to the Creator, glorious is His mention, and all that is in it on the pattern of fa'il [indicating mere agency] they attribute to Mīkhā'il.200 They hold that the first that God created was an angel called Mikhā'il and He appointed him to govern the people in their totality. Mīkhā'il regarded his own

<sup>&</sup>lt;sup>200</sup> Here and in the subsequent instances of this name the manuscript is unpointed. Mīkhā'īl is a reading based, therefore, on conjecture, especially as there is another angel in this set of five with the name Mīkā'īl which is normally merely an alternate spelling of Mīkhā'īl.

essence and there generated from him four angels: Jibra'il, 'Azrā'il, Mikā'īl, and Isrāfil. He assigned to Jibra'īl revelation and blessings, to 'Azra'il the seizing of spirits and calamities, to Mika'il the recording of good and bad deeds, and to Isrāfil the blowing of the trumpet. They maintain that these five are the best of all the creatures in the heavens or on the earth. The Creator also elected five of His creatures on the earth: Muhammad, 'Ali, Fāṭima, al-Ḥasan, and al-Husayn, on them all be peace. In the same way that Muhammad is the lord of the four bodily creatures, Mikha'il is the lord of the four spiritual creatures. Similarly, God made the fingers five in number: little finger, ring finger, middle finger, index finger, and the thumb which is the master of the rest. Similar, too, is Islam five: prayer, fasting, almsgiving, pilgrimage, and recognition of the lords of religion. The lord of them is prayer along with the integral perfomance of ablutions. Like these also did He make the senses five: feel, taste, smell, hearing, and seeing, with the lord of them being seeing. He also made the prayers five: the midday, the afternoon, the sunset, the night, and the morning prayers, with the morning prayer being the lord of the rest. Similarly, the books are five: the sheets of Ibrāhīm, the Torah of Mūsā, the Gospel of Jesus, the Psalms of David, and the Furqān of Muḥammad, may God bless him and his family, which is lord of the rest, may God bless them all. Yet again salvation comes through five things: recognition, sincerity, works, knowledge, and the testimonty of faith, with the testimony of faith [shahāda] being lord of the rest. Similarly, too, God selected out five of the months, four of which are the four sacred months, namely Rajab, Dhu'l-qa'da, Dhu'l-hijja, and al-Muharram, and the lord of the rest, the month of Ramadan. In matters of law and legal rulings, they have interpretations and reasoning analogous to those we have already explained but which need not be mentioned for fear of overly prolonging this book.

These five sects are called Zaydīs because they all agree that Zayd was the imam entitled to obligatory obedience and that whoever does not acknowledge his imamate is going astray and leading astray. Those who prefer Ja'far b. Muḥammad, may peace be upon them both, they repudiate. The Zaydiyya altogether prohibit temporary marriage [mut'a] and do not allow the call to prayer [adhān] or the iqāma unless it includes the formula "Come to the best of works." They do not uphold the tarāwvīḥ prayers in the month of Ramaḍān

nor the *tathwib* in the morning prayer. They permit the selling of slave mothers. They do not consider lawful declaring a wife divorced except by the *talāq al-sunna* and hold that if a man divorces his wife by the three declarations of divorce at once, for example, only one declaration is effective. They have a great many books about the law, legal rulings and jurisprudence that they act on, one of which is the *Kītāb al-mustarshid* that al-Nāṣir al-'Alawī composed.<sup>210</sup> The Zaydiyya altogether do not uphold the wiping of the footwear [al-mash 'alā al-khuff]. The Jārūdiyya among them allow the prayer to be performed only on the ground or on plants and do not permit prayer on the fur and hides of animals whose flesh may not be consumed.

#### [The Division of the Kaysāniyya]

Chapter on the Second Division, the Kaysāniyya,<sup>211</sup> covering four sects.

#### [The Mukhtāriyya]

The first of them is the Mukhtāriyya related to al-Mukhtār b. Abī 'Ubayd al-Thaqafi.<sup>212</sup> Kaysān was a client of 'Alī b. Abī Ṭālib, upon whom be peace. From him al-Mukhtār accepted these doctrines that I will mention. Mukhtār and those who held the same doctrine said that the imam after the messenger of God, may God bless him and his family, was 'Alī b. Abī Ṭālib, peace be upon him, and that the community fell into error and unbelief by their pledge of allegiance to Abū Bakr. Then the imam after 'Alī b. Abī Ṭālib, on whom be peace, was al-Ḥasan b. 'Alī, then al-Ḥusayn b. 'Alī, then Muḥammad b. 'Alī, the one whose mother was known as the Ḥanafite woman [al-Ḥanafiyya]. Subsequently, whoever arises among the descendants of these three, sword unsheathed, summoning to the book of God and the Sunna of his prophet, is the imam. Their doctrines

<sup>&</sup>lt;sup>210</sup> There was a Kitāb al-mustarshid (or Kitāb al-mustarshid fi'l-tawhīd) written by the Zaydī imam al-Hādī ila'l-Ḥaqq. See Madelung, al-Qāsim ibn Ibrāhīm, 166ff and C. van Arendonk, Les débuts de l'Imāmat, 283-87. However, al-Nāṣir al-'Alawī would refer not to al-Ḥādī but to either al-Nāṣir al-Uṭrūsh, a contemporary of al-Ḥādī, or Aḥmad al-Nāṣir, the son of al-Ḥādī.

On them see Madelung, "Kaysāniyya," E12.

<sup>&</sup>lt;sup>212</sup> Died 67/687. On him see G. R. Hawting, "al-Mukhtār b. Abī 'Ubayd," *EI2*; Shahrastānī (Gimaret), 439-45.

concerning God's transcendent unity, His justice, the promise and the threat are like those of the Mu'tazila.

#### [The Karibiyya]

The second sect is the Karibiyya, the followers of Abū Karib al-Darir. They claim that the imam after the messenger of God, may God bless him and his family, was 'Alī b. Abī Tālib, on whom be peace, then Muhammad b. al-Hanafiyya after 'Alī because 'Alī passed the banner to him in Basra rather than to al-Hasan or al-Husayn, on both of whom be peace. Muhammad b. al-Hanafiyya has not died, they assert, and he resides now on mount Radwā at the well of a lion who brings him food in the morning and the evening until the time of his rising. He is the awaited Mahdi. Subsequently, one faction of the Karibiyya claimed that the reason why he was brought to this state is to conceal him from people. God, the mighty and glorious, has a plan concerning him none know except God, the mighty and the glorious. Another faction believe that God did that with him as a chastisement for his having gone to Syria from Mecca intending to pledge allegiance to 'Abd al-Malik b. Marwān<sup>213</sup> and to pay him a visit.

## [The Isḥāqiyya]

The third sect is the Isḥāqiyya related to Isḥāq b. 'Amr.<sup>214</sup> They claim that the imam after the messenger of God, may God bless him and his family, was 'Alī b. Abī Ṭālib, on whom be peace, then Muḥammad b. al-Ḥanafiyya, then Abū Hāshim 'Abdallāh b. Muḥammad b. al-Ḥanafiyya, then his brother's son al-Ḥasan b. 'Alī b. Muḥammad b. al-Ḥanafiyya, then 'Alī b. al-Ḥasan, but then 'Alī died and left no issue. Thereafter the Isḥāqiyya split into two factions. One faction expects the return of Muḥammad b. al-Ḥanafiyya and they maintain that he will return and reign over the earth and fill it with justice as it is now full of inequity and oppression. At present, by their own admission, they are in a state of loss and interregnum, having no imam until Muḥammad b. al-Ḥanafiyya returns. The

<sup>&</sup>lt;sup>213</sup> Umayyad Caliph who ruled from 65/685 to 86/705.

<sup>&</sup>lt;sup>2|4</sup> The manuscript gives the name Isḥāq followed by a blank. The whole name Ishāq b. 'Amr is supplied by al-Khwārazmī.

other faction claims that the imamate is restricted to the descendants of Muḥammad b. al-Ḥanafiyya and that it reverted after the death of 'Alī b. al-Ḥasan to those descendants of Muḥammad b. al-Ḥanafiyya who had issue. Their imam, they insist, is presently in the land of the Turks having fled there from the Umayyads and the Abbasids. They know his name and his place of residence. The Mahdī, on whom be peace, will rise, according to them, from the direction of the Turks and their imam will explain the Qur'ān in Turkish and answer all questions put to him in Turkish, there being between him and the people a translator. Should the translator leave out or add anything or not express accurately what is described, he will indicate to him that that is not what he said until he goes over it again. But he will not speak himself except in Turkish. Most of these Isḥāqiyya that I have seen hold doctrines about God's justice and transcendent unity like those of the Mu'tazila.

## [The Harbiyya]

The fourth sect is the Harbiyya<sup>215</sup> related to 'Abdallāh b. 'Amr b. Harb. They say that the imam after the messenger of God, may God bless him and his family, was 'Alī b. Abī Tālib, on whom be peace, then Muhammad b. al-Hanafiyya, then Abū Hāshim b. Muḥammad b. al-Hanafiyya. Then Abū Hāshim bequeathed the imamate to 'Abdallah b. 'Amr b. Harb and it departed from the family of Hāshim to 'Abdallāh and the spirit of Abū Hāshim transferred to him. Later, when 'Abdallah died, his partisans remained perplexed and confused. At that point they were summoned by 'Abdallah b. Mu'āwiya b. 'Abdallāh b. Ja'far b. Abī Ṭālib to accept his imamate and they responded positively. Thereafter, they upheld his imamate and claimed that he possessed the bequest from Abū Hāshim and that knowledge grew in his heart as do truffles and herbs. According to them spirits transmigrate; the spirit of God was in Adam and then transmigrated until it entered 'Abdallāh b. Mu'āwiya. The lower world, in their view, will not disappear and reward and punishment is the transmigration of spirits in loved and hated persons. They consider lawful wine, carrion, and certain forbidden items other than these two and they support this doctrine by the word of God, the mighty and the glorious, "Against those who believe and do deeds of

<sup>215</sup> Madelung, Religious Trends, 7.

righteousness, there is no fault for what they eat as long as they are God fearing and pious."<sup>216</sup>

Later, following the death of 'Abdallāh b. Mu'āwiya, the Ḥarbiyya broke up into three factions. <sup>217</sup> The first faction maintained that he had not died but was then in the mountains of Iṣfahān. Moreover, he will not die until he takes charge of the affairs of the people; he is the Mahdī foretold by the prophet, may God bless him and his family. The second faction claimed that he died and that the imam after him was al-Ḥasan b. Mu'āwiya. The imamate will remain among the descendants of Ja'far b. Abī Ṭālib. The third faction held that 'Abdallāh b. Mu'āwiya and 'Abdallāh b. 'Amr had not been imams and that they both lied when they laid claim to the imamate. The imam after Abū Hāshim was 'Alī b. al-Ḥusayn b. 'Alī b. Abī Ṭālib, then Muḥammad b. 'Alī Bāqir al-'ilm, on whom be peace. This faction concurred with the Twelver Imāmiyya; the two are in complete agreement.

#### [The Division of the 'Abbāsiyya]

The chapter on the third division, the 'Abbāsiyya, comprising two sects.

## [The Khallāliyya]

The first of the two are the Khallāliyya related to Abū Salama Ḥafṣ b. Sulaymān al-Khallāl.<sup>218</sup> They say that the imam after the messenger of God, may God bless him and his family, was 'Alī b. Abī Ṭālib, then al-Ḥasan b. 'Alī, then al-Ḥusayn b. 'Alī, peace be on them both, then Muḥammad b. al-Ḥanafiyya, and then Abū Ḥāshim b. Muḥammad. Thereupon, when Abū Ḥāshim returned from Syria and died in the land of Sharāt, he bequeathed it there to Muḥammad b. 'Alī b. 'Abdallāh b. 'Abbās and ordered his party [shī-ʿa] to rally behind this man and adopt him as the imam. Thus he was the imam after Abū Ḥāshim, and then his son Ibrāhīm b. Muḥammad, then Abu'l-'Abbās 'Abdallāh b. Muḥammad al-Saffāḥ, who was the first to assume the

<sup>&</sup>lt;sup>216</sup> Q 5: 93.

<sup>&</sup>lt;sup>217</sup> al-Himyarī at this point says that there were two sects; al-Ash'arī says three.
<sup>218</sup> Famous agent, later governor, and finally wazir on behalf of the early Abbasids. On him see S. Moscati, "Abū Salama," *EI2*; R. Bulliet, "Abū Salama Haſş b. Sulaymān Khallāl," *EIranica*.

caliphate among the Abbasids, then Abū Ja far al-Mansūr, then al-Mahdi, then Mūsā al-Hādi, then Hārūn al-Rashīd, then Muhammad al-Amīn, then 'Abdallāh al-Ma'mūn, then Muhammad al-Mu'tasim, and then Hārūn al-Wāthiq. Thereafter they name them one by one in succession until our present day. They insist that the world will never be devoid of an imam from the family of al-'Abbas until the time when the Mahdi from among the descendants of the Abbasids will arise. It is, however, possible that he could be from the lines of al-Hasan, al-Husayn, or Muhammad b. al-Hanafiyya.

On other matters the Khallaliyya divided into two factions. One of the two are the followers of Sulayman b. Kathir.<sup>219</sup> They advocate doctrines about God's transcendent unity, His justice, the promise and the threat like those of the Mu<sup>c</sup>tazila. The second faction are the followers of Khidāsh b. 'Abbād.220 Their doctrine concerning God's transcendent unity is like that of the Minhāliyya. According to them, if God were unable to transform His own essence into various forms, He would be even more unable to transform others. Sulayman al-A'ma and Bukayr b. Māhān<sup>221</sup> declared this group unbelievers. The Kaysāniyya, as well as the specialists in theology and the students of doctrinal tendencies consider the Khallaliyya to belong among the Kaysāniyya. Khidāsh and his followers advocated the killing of their opponents by any means within their ability, by strangulation or assassination or any other. They also held licit the killing of children and the insane. Khidāsh, they report, once chanced upon an insane person and cut his head off. At that he was asked, "Do you murder the insane?" He replied, "Yes, because he will not produce intelligent progeny." This Khidash was one of the propagandists for the Abbasids in Khurāsān; he was captured by Asad b. 'Abdallāh al-Qasrī, the governor of Khurāsān, who cut his head off and then crucified him.

## [The Rawandiyya]

The second sect is the Rawandiyya, the followers of al-Qasim b. Rawand.<sup>222</sup> They maintain that the prophet, may God bless him and his family, died and had appointed as successor al-'Abbas b. 'Abd al-

<sup>&</sup>lt;sup>219</sup> On him see P. Crone, "Sulaymān b. Kathīr," E12.

Executed in 118/736. See M. Sharon, "Khidāsh," EI2.

221 An agent of the Abbasids who died 127/744-5. See D. Sourdel, "Bukayr b. Māhān," EI2.

<sup>&</sup>lt;sup>222</sup> Van Ess, Theologie, III, 10-17

Muttalib because he was his heir. For this view they rely on the statement of God, the exalted: "But kindred by blood have prior rights against each other in the book of God."223 Thus according to the criterion of the book of God, al-'Abbās was the closest of the people to God's messenger because, among his [surviving] paternal relatives, al-'Abbās was the nearest to him. They find proof also in the words of the messenger of God, may God bless him and his family, "Al-'Abbās is my heir, the twin brother of my father, and the best of those I leave to my family." In their view the community fell into unbelief after Muhammad, the messsenger of God, may God bless him and his family, by preventing al-'Abbas from assuming the imamate and they repudiate Abū Bakr, 'Umar, 'Uthman and the rest of the companions who supported these men in what they did. After al-'Abbas they continue the imamate with his son 'Abdallah b. al-'Abbas, then 'Alī b. 'Abdallāh, then Muḥammad b. 'Alī, then Ibrāhīm b. Muḥammad, then Abu'l-'Abbās 'Abdallāh b. Muḥammad al-Saffāḥ, then Abū Ja'far al-Mansūr, then Muhammad al-Mahdī, then Mūsā al-Hādī, then Hārūn al-Rashid, then Muhammad al-Amīn, then 'Abdallāh al-Ma'mūn, then Muhammad al-Mu'tasim, then Hārūn al-Wāthiq, then Ia'far al-Mutawakkil, then Muhammad al-Muntasir, then Ahmad al-Musta'ın, then 'Abdallah al-Mu'tazz, then Muhammad al-Muhtadı, thereafter naming them one by one in succession. According to them the earth will never be devoid of an imam from the family of al-'Abbās in times either of concealment or of openness. They claim further that the expected Mahdī will come from the family of al-'Abbās.

## [The Division of the Ghāliya]

The chapter on the fourth division, the Ghāliya, who are divided into eight sects.

## [The Kāmiliyya]

The first of them is the Kāmiliyya<sup>224</sup> related to Abū Kāmil. They maintain that the imam after the messenger of God, may God bless him and his family, was 'Alī b. Abī Ṭālib, on whom be peace, and

<sup>&</sup>lt;sup>223</sup> Q 8: 75

<sup>&</sup>lt;sup>224</sup> Van Ess, "Die Kāmilīya: zur Genese einer häresiographischen Tradition," Die Welt des Islams 28 (1988): 141-153; Theologie, I, 269-72; and Shahrastānī (Gimaret), 511-12.

that the community fell into unbelief because of their opposition to 'Alī, on whom be peace, and that 'Alī, on whom be peace, became an unbeliever by not standing up and summoning allegiance to himself. The imam after 'Alī, on whom be peace, was al-Ḥasan, on whom be peace, but he became an unbeliever by his pledge of allegience to Mu'āwiya. After him the imam was al-Ḥusayn and he did not become an unbeliever since he summoned to himself and sought the caliphate until he was killed before obtaining it. They contend that God restricted the imamate exclusively to the descendants of Fāṭima, peace be upon her, but any of them who sits at home and does not seek the caliphate and does not summon to himself or to another member of the family is an unbeliever. Any of them who seeks after the caliphate even though being killed short of it is a believer and anyone who accepts their leadership is also a believer.

#### [The Sabā'iyya]

The second sect is the Sabā'iyya,<sup>225</sup> related to 'Abdallāh b. Saba'. They claim that the imam after the messenger of God, may God bless him and his family, was 'Alī b. Abī Ṭālib, on whom be peace. He is the Mahdī who will fill the earth with justice as it is now full of wrongdoing and oppression. 'Abdallāh b. Saba' once said to the person who brought to al-Madā'in the news of the death of 'Alī b. Abī Ṭālib, on whom be peace, "By God, if you brought us the brains of 'Alī seven hundred times over, we would still know that he will not die until he returns and drives the Arabs with his rod."<sup>226</sup> As a result when this was reported to Ibn 'Abbās, he remarked, "If we had known that, we would not have married off his womenfolk nor parcelled out his inheritance." They also have a number of evil doctrines other than this

## [The Manṣūriyya]

The third sect is the Manṣūriyya related to Abū Manṣūr al-ʿIjlī.<sup>227</sup> They maintain that the imam after the messenger of God, may God

<sup>&</sup>lt;sup>225</sup> Shahrastānī (Gimaret), 509-10.

<sup>&</sup>lt;sup>226</sup> For variations of this report, see Friedlaender's notes ("Heterodoxies," II, pp. 25, 30, 43-4, 95) to Ibn Hazm.

<sup>&</sup>lt;sup>227</sup> See Madelung, "Mansūriyya," *El2*; Shahrastānī (Gimaret), 519-21; and Tucker, "Abū Mansūr al-Ijlī and the Mansūriyya," *Der Islam* 54 (1977): 66-76.

bless him and his family, was 'Alī b. Abī Ṭālib, then al-Hasan, then al-Husayn, then 'Ali b. al-Husayn, then Muhammad b. 'Ali. Muhammad b. 'Alī bequeathed it to Abū Mansūr thereby excluding the family of Hāshim as similarly Mūsā had bequeath it to Yūsha' b. Nūn, thus excluding his own son and the son of Hārūn, on the basis that, after Abū Mansūr, it should revert to the descendants of 'Alī b. Abī Tālib, on whom be peace, just as it reverted after the son of Yūsha' to the son of Hārūn. Mūsā only bequeathed it to Yūsha', they say, so that he might be the indicator of the real master of the situtation. Likewise Muhammad b. 'Alī bequeathed it to Abū Mansūr in order to indicate the real master of the situation. They report that Abū Mansūr claimed that the family of Muhammad are the heavens and the Shī'a are the earth and that he himself is the piece that fell [al-kisf al-saait]<sup>228</sup> from the family of Muhammad. Abū Mansūr claimed that he had been taken up into the heavens where what he worshipped stroked his head with his own hand and then said, "My son, go out and convey a message from me." Thereafter he was taken down again to earth. The oath of his followers when they swear is to say, "and by the Word." According to them the messengers of God will never stop coming and they refuse to believe in paradise and hell and claim instead that paradise is a man and hell is a man. In their view women are lawful and they claim that carrion, blood, wine, gaming and other kinds of forbidden things are actually allowed. These names are merely names of certain men whose leadership God forbad. Likewise they rescind religious duties and insist also that they are the names of persons whose leadership God made obligatory. They regard as lawful the strangulation of their opponents and they actually order it done.

Eventually, Yūsuf b. 'Umar, the governor of Iraq,<sup>229</sup> seized this Abū Manṣūr and crucified him. After him his followers split into two factions. One took as their leader al-Ḥusayn b. Abī Manṣūr and gave him the fifth of what had been taken from those who were strangled. They also delivered their alms payments to him. Later, after the death of al-Ḥusayn, they said that the imamate had reverted to the descendants of al-Ḥasan and al-Ḥusayn. The other faction claimed that the imam after Abū Manṣūr was Muḥammad b. 'Abdallāh b. al-Ḥasan b. al-Ḥasan b. 'Alī b. Abī Ṭālib, on whom be peace, and then

<sup>&</sup>lt;sup>228</sup> Q 52: 44

<sup>&</sup>lt;sup>229</sup> Yūsuf b. 'Umar al-Thaqafi was governor of Iraq from 120/738 to 126/744.

after him his brother Ibrāhīm b. 'Abdallāh.<sup>230</sup> Next the imam after Ibrāhīm b. 'Abdallāh was Mūsā b. Ja'far b. Muḥammad b. 'Alī b. al-Ḥusayn b. 'Alī b. Abī Ṭālib, may the blessings of God be upon him. Thus they ultimately became a part of the Twelver Qaṭ'iyya.<sup>231</sup>

#### [The Ghurābiyya]

The fourth sect is the Ghurābiyya. 232 They maintain that God's knowledge is temporally produced and that He does not know anything until after He creates it. He may change His mind about matters just like a person who acquires one opinion after another. God, they assert, dispatched Gabriel to 'Alī, on whom be peace, but Gabriel came to Muhammad, may God bless him and his family, by mistake on his part. When Gabriel returned to his Lord, God said, "Were it not that the Quraysh would say that the Lord of Muhammad is irresolute, I would send you to 'Alī once again and I would dismiss Muhammad. But go instead back to Muhammad and tell him I am appointing 'Alī to share prophecy with him as long as both shall live, and say: "But you are only a warner and for every nation there is a guide."233 When he came back to Muḥammad and informed him of the message of his Lord, he said to 'Alī at that moment, "You are to me in the position of Hārūn to Mūsā except that there will not be a prophet after me." They claim further that it has been verified in a report that 'Ali was the partner of Muhammad, peace be on both of them, in prophecy during his lifetime just as Hārūn was the partner of Mūsā in the apostleship. For that reason he, peace be upon him, said, "no prophet after me" rather than, "no prophet alongside me," since Gabriel visited them both together with the revelation. However, when Muhammad died, the inspiration was withdrawn from 'Ali, on whom be peace. For them the warner was Muhammad and the guide was 'Alī, peace be upon them both. They draw support also from the words of the Exalted: "Can they be like those who accept a clear sign from their Lord and there follows him

<sup>&</sup>lt;sup>230</sup> These brothers, Muḥammad b. 'Abdallāh al-Naſs al-Zakiyya and Ibrāhīm b. 'Abdallāh, were leaders jointly of a major revolt against the Abbasids in 145/762-63 in the course of which both were killed. On them see F. Buhl, "Muḥammad b. 'Abd Allāh," and L. Veccia Vaglieri, "Ibrāhīm b. 'Abd Allāh," in the EI2.

<sup>&</sup>lt;sup>231</sup> On the Qat'iyya, see below p. 112 (note # 257) and p. 114.

<sup>&</sup>lt;sup>232</sup> Briefly mentioned, *Hūr*, 206 and 207; Ibn Hazm (see Friedlaender, "Heterodoxies," I, 56-57).

<sup>&</sup>lt;sup>233</sup> Q 7: 13

a witness from Him,"<sup>234</sup> meaning here 'Alī, on whom be peace. The imamate, they contend, is restricted to the offspring of 'Alī, on whom be peace, to the exclusion of all others. The descendants of Faṭima and others of the descendants of 'Alī, on whom be peace, have all an equal right to the imamate. Any one who rises from among the descendants of 'Alī, on whom be peace, with sword unsheathed, summoning to the book of God and the Sunna of His prophet, who is just and knowledgeable, he is the imam. The descendants of 'Alī, on whom be peace, are today the lineages from five persons, from al-Hasan, al-Husayn, 'Umar, al-'Abbās, and Muḥammad. This sect was called the Ghurābiyya because they said that 'Alī resembled Muḥammad, may the blessings of God be on both of them, like one rayen resembles another rayen.

## [The Ṭayyāriyya]

The fifth sect is the Tayyariyya and they are the advocates of metempsychosis. 235 They assert that the imams have differed with respect to times and bodies but coincide with respect to spirits. According to them the spirit of holiness is from God like the rays of sunlight from the sun and it became incarnate in Adam when God said: "I breathed into him of My spirit."236 He was a prophet to the angels and a messenger to his children. When God removed his body, the holy spirit was transferred to Shith. Similarly, it was transferred into the bodies of the imams and messengers until finally reaching Muhammad, may God bless him and his family. Then it was transferred from him to 'Alī b. Abī Tālib and then from 'Alī to the imams after him one after the other until the day of resurrection. In their view God [al-lāh] is on the throne and His godhead [al-lāhūt] is the holy spirit that is transferred through the bodies of the imams. Accordingly, they describe the imams and messengers as the Christians would describe Jesus the son of Mary and their doctrine about them is like that of the Christians about Jesus. They insist that the imams are gods and they argue this on the basis of the words of God, the mighty and glorious, "It is He who is God in the heavens and God on the earth,"237 meaning the imam.

<sup>&</sup>lt;sup>234</sup> O 11: 17

 $<sup>^{235}</sup>$  This group is related to or possibly the same as that often called the Janāḥiyya in other heresiographies.

<sup>236</sup> Q 15: 29 and 38: 72

<sup>&</sup>lt;sup>237</sup> Q 43: 84

## [The Bazīghiyya]

The sixth sect is the Bazīghiyya<sup>230</sup> related to Bazīgh b. Yūnus. They claim that the imam after the messenger of God, may God bless him and his family, was 'Alī b. Abī Tālib, on whom be peace, then al-Hasan, then al-Husayn, then 'Ali b. al-Husayn, and then Muhammad b. 'Alī. In regard to Ja'far b. Muhammad, they say he was not an imam but was God Himself. He commands of them the acts of the inhabitants of heaven. He is not, however, the person that is witnessed but rather He merely presents Himself to the sight of the people in this form. Nevertheless, the imams after Ja'far and prior to him were not gods. They insist that everything that comes into being in their hearts is revelation and that every believer receives revelation. They interpret accordingly the words of God, the mighty and glorious: "Nor can a soul die except by the leave of God,"239 and His statement: "And your Lord inspired the bee,"240 and His statement: "And behold, I inspired the disciples to have faith in me."241 They allege that there are among them some who are better than Gabriel, Michael, Ibrāhīm, and Muḥammad, and that none of them will die. When one of them reaches perfection in his devotion, he is taken up to the heavenly kingdom. They claim to have seen those of them that are deceased; and they assert that they see them in the morning and the evening.

## [The Ya'fūriyya]

The seventh sect is the Ya'fūriyya related to Muḥammad b. Ya'fūr. They are also called Mu'ammariyya. They maintain that the imam after the messenger of God, may God bless him and his family, was 'Alī b. Abī Ṭālib, on whom be peace, and then al-Ḥasan. But when al-Ḥasan pledged allegiance to Mu'āwiya, the imamate moved from him to al-Ḥusayn, then 'Alī b. al-Ḥusayn, and then Muḥammad b. 'Alī. The world, according to them, will never be devoid of an imam

<sup>238</sup> Shahrastānī (Gimaret), 524.

<sup>&</sup>lt;sup>239</sup> Q 3: 145

<sup>&</sup>lt;sup>240</sup> Q 16: 68

<sup>&</sup>lt;sup>241</sup> Q 5: 111

<sup>&</sup>lt;sup>242</sup> Ål-Ash'arī, 11, line 15, mentions the Mu'ammariyya which is, for him, a part of the Khaṭṭābiyya. Note, however, that it is there, as here, the seventh sect of the Ghāliya. He also comments that they are also known as the Ya'ſūriyya, assuming that the unreadable name in the manuscript of al-Ash'arī can now be read in conformity with Abū Tammām's text.

but they do not know the names of the imams after Muhammad b. 'Ali, on whom be peace, other than a few. Any one who denies the imams is an unbeliever; any who acknowledges them and knows their names is a believer; and any who acknowledges the imam but does not know his name is neither a believer nor an unbeliever. They assert that Mu'ammar al-Kūfi is their lord; they do homage to him mornings and evenings. When Mu'ammar died they said about him what the Christians say about Jesus the son of Mary, on whom be peace. They uphold a doctrine of metempsychosis and claim that the world will never cease to be. Paradise is whatever befalls the people in the way of well-being, blessings, possessions, money, and fame. Hell is whatever happens to them in the way of diseases, ill-health, hardship, and the transmigration of spirits into the beasts, birds, and insects. They attempt to prove this on the basis of the exalted God's words: "There is not an animal that lives on the earth nor a creature that flys on its wings but forms a community that is like yours."243 Adultery, wine, amusements, and the rest of the forbidden things they consider lawful and they say that the messenger of God, may God bless him and his family, only proscribed amusements from us lest we regard our reward as already complete in its entirety. Thereupon, however, we would need to resume those deeds by which we come to deserve the true reward lest our spirits transmigrate into beasts and reptiles.

## [The Ghamāmiyya]

The eighth sect is the Ghamāmiyya.<sup>244</sup> They maintain that God created Himself in the image of Adam, on whom be peace, and for this reason the messenger of God, may God bless him and his family, said that God created Adam in His own image and that He—may He be

<sup>&</sup>lt;sup>243</sup> Q 6: 38

<sup>&</sup>lt;sup>244</sup> al-Khwārazmī adds, "They are called that name because of their claim that God, the exhalted, descends to the earth in the clouds each spring and circulates about the world—may God be hallowed far beyond what they say." See Walker, "An Isma'ili Version," 170. Al-Himyarī mentions (p. 206) a sect among the Ghulāt that he calls al-Saḥābiyya. He reports that this group believed that 'Alī as God appears in the clouds. Sahāb in this instance must be a synonym for ghamām. Surely they are the same group, since the Ghamāmiyya believe that 'Alī is God. It would be possible, therefore, for them to claim that he appears in the clouds. Note that al-Ash'arī mentions (p. 16) a group that may well be the same and he puts them among the Sabā'iyya.

exalted high indeed above what the wicked say-moved Himself through the bodies of the imams and the messengers, from one body to the next, until arriving finally at Muhammad, may God bless him and his family. Then next, after the death of Muhammad, He moved to 'Alī b. Abī Tālib, on whom be peace. He was the supreme god. Later when 'Ali, on whom be peace, was murdered, He returned to His heaven and His throne. After 'Ali there is only a human imam from among the descendants of al-Hasan and al-Husayn, on whom be peace. According to them each evening of Friday God descends to the heaven of the lower world. He also comes every spring and sits on the clouds. There He circles the whole world bestowing blessings on them for their crops. They argue for this on the basis of God's words, "God comes to them in shadows of the clouds [al-ghamām]."245 For that reason they are called Ghamamiyya. If God intends that there be a drought in the world, he does not come down in the spring, nor does He bestow blessings on them. If He intends the drought to be in one region and not another, He does not circulate through that particular region.

Says the author of the book: It has been related from Jābir b. 'Abdallāh<sup>246</sup> that he recounted the following:

Three persons from this group came to 'Ali, on whom be peace, when he was receiving the pledge of allegiance after 'Uthman. They said, "You are You." He replied, "Who am I?" They said, "You are our Lord." At that he ordered them to be thrown into prison. He set someone who would dispute with them forcefully to guard over them, and thus cause them to change their minds and cure them. After a month he summoned them and asked them for their opinion. They replied to him with the same as their first answer. 'Ali, on whom be peace, thereupon commanded that a pair of deep trenches be dug. Between the two he put a passageway. He order that these three be thrown into one of the two trenches and a fire be lit in the other. He blocked the openings of both so that they would either die from the smoke or recant and renounce their doctrine. However, although that was done to them, they never ceased crying out saying, "Now we know for certain that you are our Lord and our God since you punish us with God's punishment," up to the moment they died.

<sup>&</sup>lt;sup>245</sup> Q 2: 210

<sup>&</sup>lt;sup>246</sup> Famous companion of the prophet and prolific narrator of *hadīths*, who died in 78/697. He was particularly well regarded by the Shī'a. See M. J. Kister, "Djābir b. 'Abd Allāh," *E12*.

It is they that al-Sayyid b. Muḥammad al-Ḥimyarī had in mind when making his statement in censure of them. Al-Sayyid had been a Kaysānī but then became an Imāmī.<sup>247</sup>

A group exaggerated about 'Alī, may they have no father;<sup>248</sup>
They imposed a hardship on some in their love for him.
They said he is God; God our Creator is too glorious for Him to be the son of something or that He be a father,
Does he not beget and is begotten, as if you did not know of him either marriage tie or lineage.
But his grandfather and his father are well-known and there are no people more pure than the two of them in noble descent.
In wrapping clothes in the lap of the wet-nurse, he used to cry when she sought to take from him some of what he desired.
He was not but the legatee, the knower, the understander, a depository, chosen to rule, and selected.
We do not call him the lord or an angel or a prophet and messenger as do those who utter lies.<sup>249</sup>

Al-Tirimmāh b. Hakīm al-Ṭā'ī the poet, who was a Khārijite, once posed a question to al-Kumayt b. Zayd al-Asadī<sup>250</sup> the poet, who was an Imāmī. He asked, "Why is it that anyone who intends to propagate a falsehood on the people sets out and attaches himself to your doctrines in order to make the proper preparation for spreading it?" To which al-Kumayt replied, "From this I know for certain that the foundation of the Shī'a and their doctrines and their claims are true since it is because of the truth that the false is circulated in the same way debased dirhams circulate in the train of those that are perfect." Says the author of this book: upon my discovering these many differences which occur within the community, I recall the statement of God, the mighty and glorious: "Muhammad is no more than a messenger; many messengers passed away before him. If he had died or were slain, would you then turn back on your heels? If any were to turn back on his heels, not the least harm would he do to God, but God will swiftly reward those who are grateful."251 Then He made clear, in another place, that those who are grateful within the com-

<sup>&</sup>lt;sup>247</sup> He died in 173/789 or 179/795. On him see Wadad Kadi, "al-Sayyid al-Himyari," EI2 and Shahrastānī (Gimaret), 443 note #41.

i.e., may they be cursed.

<sup>&</sup>lt;sup>249</sup> Lines 1 and 2 of this poem are found in al-Himyari's *Dīwān*; lines 1 through 7 occur in the *Uṣūl al-niḥal* ascribed to al-Nāshi', p. 38.

 $<sup>^{250}</sup>$  Died 126/743. On him see J. Horowitz-Ch. Pellat, "al-Kumayt b. Zayd al-Asadi,"  $E\!I2$ .

<sup>251</sup> O 3: 144

108 translation

munity of Muhammad are few. They are the ones who did not apostatize after Muhammad and have not deviated. Thus He says: "But few of My servants are grateful."252 I recall also the words of Muhammad, may God bless him and his family, when he said to his community, "You will surely take up the custom of the tribe of Israel with such a precise and identical manner that, if they were to enter the burrow of a lizard, you would enter it yourselves." Based on this report, we have proof that in this community there are two sects that resemble the lews and the Christians in the tribe of Israel. The Jews of this community are the Khawārij, the Karrāmiyya, and those who preferred Abū Bakr, 'Umar, and 'Uthman to 'Alī, on whom be peace. The Christians of this community are the Ghāliya of various kinds. This is as was related from Waki from Mālik b. al-Hārith from Abū Sādiq from Abū Zam'a b. Mājid from 'Alī, on whom be peace, who said, "Two men will perish on account of me, one of excessive love and the other of slanderous hatred." The one of excessive love is the Ghāliya and the one of slanderous hatred is the Khawārij. A further confirmation of what we have said here is what was related from Hudhavfa b. al-Yamān who reported: "The messenger of God, may God bless him and his family, once said to me, 'Summon 'Alī for me.' Then he said to 'Alī, 'O Abu'l-Hasan, your example in my community is that of Jesus, on whom be peace, among the tribe of Israel. The lews acquired a hatred of him to such a degree they slandered him and the Christians grew to love him so much they made him into a lord god and the son of a lord." This hadīth proves that the Khawārij are the Jews of this community and the Ghāliya are its Christians.

It is also related on the authority of certain learned experts that he said, "The example of the Murji'a and the Ḥadīthiyya in this community is like that of the Jews and Christians among the Israelites." That is because of what God related about them. He said: "The Jews say that the Christians have nothing to stand upon and the Christians say that the Jews have nothing to stand upon, yet they study the same book." The Ḥadīthiyya say that the Murji'a have nothing to stand on and the Murji'a say that the Ḥadīthiyya have nothing to stand on, and yet they study the same book. The Jews and the Christians were wont to say, when they saw someone who sum-

<sup>&</sup>lt;sup>252</sup> O 34: 13

<sup>&</sup>lt;sup>253</sup> Q 2: 113

moned them to the truth and to the straight path, "None shall enter paradise unless he be a Jew or a Christian." Similarly, when the Hadīthiyya and the Murji'a see one of their opponents summoning them to the straight path, they say: no one will enter paradise unless they are advocates of the Hadīth or the defenders of personal opinion. They are like someone who says, "make amends!" then "be disgraceful!" As the Jews said: "The fire shall not touch us but for a few numbered days." In a similar way, these people claim that the wicked person will be punished in proportion to his sins but will then exit from the fire.

As for the Magians of this community, they are the Qadariyya about whom the messenger of God, may God bless him and his family, said, "The Qadariyya are the Magians of this community." The Qadariyya are the advocates of the doctrine of compulsion. The proof comes in what has been related from the messenger of God, may God bless him and his family, who said, "There will be in this community a group who perform acts of disobedience and then claim that they are from God. They are the Qadariyya and they are the Magians of this community. If they become ill, do not visit them; if they die, do not participate in their funerals; if they oppose you, wage war against them like you wage war againt the Byzantines and the Persians." From al-Ḥasan al-Baṣrī there is a report in which he said that Muḥammad b. al-Ḥanafiyya related to me a hadūth wherein he reported the following:

One of the inhabitants of Persia came to the messenger of God, may God bless him and his family. The messenger of God, may God bless him and his family, said to him, "Tell me about the strangest thing that you have seen there." The man said, "I saw a group of people who married their mothers, their daughters, and their sisters. When they were asked, why do you do this? They answered, it is the ordainment of God upon us and His decree." The messenger of God, may God bless him and his family, then said to him, "There will be in this community people that maintain a doctrine like this. They are the Magians of my community."

Thus, it is confirmed by way of hadīth that the determinists are the Qadariyya and they are the Magians of this community.

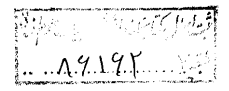
As for using the method of intellect, the determinists are the Qadariyya because he who denies a thing is not called by that thing.

<sup>&</sup>lt;sup>254</sup> Q 2: 111

 $<sup>\</sup>widetilde{\mathbf{Q}}$  2: 80

Thus the one who denies faith is not called a believer and one who denies polytheism is not called a polytheist. The determinists affirm God's predetermination in all matters and the Mu'tazila deny it. Those who affirm determination are more aptly described by it than those who deny it. From another point of view the determinists do not move a finger, hear a fart, or do any sort of obedient or disobedient act without claiming that it was by the decree and ordainment of God. They are thus described by it in verification of the statement of the commander of the faithful, 'Alī b. Abī Ṭālib, on whom be peace, "Whoever does a thing often is known by it." Something else that increases our certainty about what we say is that, when you examine impartially the doctrines of the Magians and the doctrines of the determinists who are the Qadariyya, you find them quite alike with no difference between them. Among them is the doctrine of the Magians that fornicating with sisters, daughters, and mothers, drinking wine, playing stringed intruments, giving oneself over to pleasures and various kinds of amusements are all from God and within His will. Similarly, the Oadariyya maintain that all the acts of the Magians such as fornicating with sisters, daughters, and mothers, and everything that is reprehensible and abominable are from God and within His will. The Magians say that the one who created Adam was Ahuramazda and Ahriman, and that all good things are generated from Ahuramazda and that it is impossible that evil be generated from him, while all evil is generated from Ahriman and it is impossible that any good generate from him. Similarly, the Oadariyya hold that God created two capacities one of which is a capacity for evil and unbelief and that it is impossible that faith and good deeds happen by means of it. Just as the Magians claim about a single utterance which constitutes a vilification that the vilification itself is from Ahriman and the utterance through which there is vilification is from Ahuramazda, likewise, in reference to one act, the Oadariyya maintain that its creation is by God but its acquisition is by the human being. They accept that one act stems from two agents much as the Magians do. This confirms the statement of the messenger of God, may God bless him and his family, about them. Just as the Magians say that the killing is from Ahriman and the movements by which the killing occurred are from Ahuramazda, so too do the Oadariyya say that the creation of those movements is by God and their acquisition is by the servant.

A wise man has said in this regard:



We consider those acts for which we are rebuked under one of three conditions when we account for them. Either our Lord stands alone in having made them and thus the blame does not fall on us when He commits them; or He was a participant with us and blame will attach to Him, if any blame attaches to us in them.

Or among his creatures the Deity has no act and thus the only fault is the fault of their perpetrator.

#### [The Division of the Imamiyya]

The fifth division is the division of the Imāmiyya who are the Rāfiḍa. They are divided into five sects.

#### [The Nāwūsiyya]

The first of them is the Nāwūsiyya<sup>256</sup> related to 'Abdallāh b. Nāwūs. They uphold anthropomorphism and determinism and indeed most of the Imamiyya maintain the doctrines of anthropomorphism, determinism, God's change of mind, and that God's knowledge is temporally contingent. They also believe in the raj'a and that faith is not the same as Islam. The Imamiyya were called the Rafida because of their rejection of Zayd b. 'Alī and their declining to rise in revolt with him. The Zaydis are called the Zaydiyya because they rose in revolt with Zavd b. 'Alī. The Shī'a are called the Shī'a because of their claim that they are the partisans  $[sh\bar{t}]$  of the family of the messenger of God, may God bless him and his family, and their followers. The Nāwūsiyya insist that the imam after the messenger of God, may God bless him and his family, was 'Alī b. Abī Tālib, then al-Hasan, then al-Husayn, then 'Alī b. al-Husayn, then Muhammad b. 'Alī, and then Ja'far b. Muhammad, on whom be peace. According to them Ia far has not died; he is now imprisoned on one of the islands in the western sea. He is the awaited Mahdī who will rise [al-qā'im almahdī al-muntazar] and who will fill the earth with justice as it is now full of oppression and wrongdoing.

<sup>&</sup>lt;sup>256</sup> Shahrastānī (Gimaret), 487.

#### [The Mufaddaliyya]

The second sect are the Mufaddaliyya related to al-Mufaddal b. 'Umar.' They are of four types.

The most numerous of them are the type who maintain that the imam after the messenger of God, may God bless him and his family, was 'Alī b. Abī Ṭālib, then al-Ḥasan, then al-Ḥusayn, then 'Alī b. al-Ḥusayn, then Muḥammad b. 'Alī, then Ja'far b. Muḥammad, then Mūsā b. Ja'far, then 'Alī b. Mūsā, then Muḥammad b. 'Alī, then 'Alī b. Muḥammad, then al-Ḥasan b. 'Alī, and then Muḥammad b. al-Ḥasan. According to them Muḥammad b. al-Ḥasan has not died and will not die until he rises and fills the earth with justice as it is now full of oppression and wrongdoing. These are the Twelver Imāmiyya [al-Imāmiyya al-Ithnā 'ashariyya].

The second type say that the imam after the messenger of God, may God bless him and his family, was 'Alī al-Murtaḍā, then al-Ḥasan al-Mujtabā, then al-Ḥusayn, the martyr at Karbalā', then 'Alī Sayyid al-'Ābidīn, then Muḥammad Bāqir al-'ilm, then Ja'far al-Ṣādiq, then Mūsā al-Ṣāliḥ, then 'Alī al-Riḍā, then Muḥammad al-Hādī, then 'Alī al-Ṣābir, then al-Ḥasan al-Ṭāhir, then Muḥammad al-Mahdī, and then after him the Qā'im who will rise and fill the earth with justice and take possession of it. He is the awaited Mahdī. Even so they consider themselves among the Twelvers and they claim that the counting of the imams begins from al-Ḥasan because 'Alī was not among them since he was superior to them in that he was both legatee [waṣī] and imam at the same time.

The third type claims that the imam after the messenger of God, may God bless him and his family, was 'Alī b. Abī Ṭālib, then al-Ḥasan, then al-Ḥusayn, then 'Alī b. al-Ḥusayn, then Muḥammad b. 'Alī, then Ja'far b. Muḥammad, then Mūsā b. Ja'far, then Aḥmad b. Mūsā b. Ja'far, then 'Alī b. Mūsā, then Muḥammad b. 'Alī, then 'Alī b. Muḥammad, then al-Ḥasan b. 'Alī, and then Muḥammad b. al-Ḥasan. There is no doubt, they maintain, that after Muḥammad b. al-Ḥasan there will be two more imams to complete two sevens. The fourteenth of the imams will be the awaited Mahdī. Nevertheless this

<sup>&</sup>lt;sup>257</sup> The four "types" that follow here are not clearly related to a sect called the Musaddaliyya except in being a part of the Imāmi Qaṭʿiyya. Al-Khwārazmī says at this point, "Among them is the Musaddaliyya related to al-Musaddal b. 'Umar and called the Qaṭʿiyya because they definitely affirm the death of Mūsā b. Jaʿsar b. Muhammad." Cf. al-Ashʿarī, p. 29.

group also consider themselves Twelvers since they insist that the twelve imams are all from the lineage of al-Ḥusayn and that 'Alī and al-Ḥasan are not to be counted among them.

The fourth type are the followers of 'Ammār al-Sābāṭī.<sup>258</sup> They maintain that the imam after the messenger of God, may God bless him and his family, was 'Alī b. Abī Ṭālib, then al-Ḥasan, then al-Ḥusayn, then 'Alī b. al-Ḥusayn, then Muḥammad b. 'Alī, then Ja'far b. Muḥammad, then 'Abdallāh b. Ja'far, then his brother Mūsā b. Ja'far, then 'Alī b. Mūsā, then Muḥammad b. 'Alī, then 'Alī b. Muḥammad, then al-Ḥasan b. 'Alī, and then Muḥammad b. al-Ḥasan. Thereafter the imamate will continue among the descendants of Muḥammad b. al-Ḥasan permanently until the Mahdī comes forth. There is no fixed number for the imams nor a limit, but rather, according to them, even if a thousand years or more pass, we know that if but one day of the days allotted to this world remains, God will prolong it until the Mahdī comes forth and takes possession of the earth and fills it with justice and equity as it is now full of wrongdoing and oppression.

#### [The Shantiyya]

The third sect is the Shamṭiyya related to Yaḥyā b. Abī Shamṭ. 259 They say that the imam after the messenger of God, may God bless him and his family, was 'Alī b. Abī Ṭālib, then al-Ḥasan, then al-Ḥusayn, then 'Alī b. al-Ḥusayn, then Muḥammad b. 'Alī, then Ja'far b. Muḥammad, and then Muḥammad b. Ja'far, on them all be peace. Thereafter the imamate remains among the descendants of Muḥammad b. Ja'far until the Mahdī comes forth and takes possession of the earth and fills it with justice as it is now full of oppression and wrong-doing. The Mahdī will be a descendant of Muhammad b. Ja'far. 260

## [The Wāqifiyya]

The fourth sect is the Wāqifiyya. They say that the imam after the messenger of God, may God bless him and his family, was 'Alī b. Abī

<sup>&</sup>lt;sup>258</sup> Mentioned Ḥūr, p. 218. See Shahrastānī (Gimaret), 493; Firaq al-shī'a, index; and al-Ash'arī, 28.

<sup>&</sup>lt;sup>259</sup> Firaq al-shī a, pp. 64-5; Shahrastānī (Gimaret), 490 and notes #78 and #79; and H. Halm, "Shumayṭiyya," El2.

<sup>&</sup>lt;sup>260</sup> Cf. al-Ash'ari, 27; Hūr, 217; and Firaq al-shī'a, 64-5.

Ṭālib, then al-Ḥasan, then al-Ḥusayn, then 'Alī b. al-Ḥusayn, then Muhammad b. 'Alı, then Ja'far b. Muhammad, and then Mūsā b. la far, peace be upon them all. Mūsā was the seventh of the imams and he did not die nor will he die until he reigns over the world, both the east of it and the west, and until he fills the earth with justice as it is now full of wrongdoing and oppression. He is the Qa'im and the Mahdi. They are called the Waqifiyya because they stop [waqafu] with Mūsā b. Ja'far and do not go beyond him to any others after him. Some of their opponents call them the Mamtūra. It is said the reason for that is because once a member of their group debated Yūnus b. 'Abd al-Rahmān who was from the Qat'iyya. Yūnus at one point said to him, "You people are of less weight to me than rainsoaked dogs," and this term stuck to them thereafter. 261 The Qat'iyya are the Mufaddaliyya because they definitely affirm the death of Mūsā b. Ja'far and they say he died and that the imam after him was his son 'Alī b. Mūsā. The Ahmadiyya were also called Qat'iyya because they definitely affirm the death of Mūsā b. Ja'far.

#### [The Ahmadiyya]

The fifth sect is the Aḥmadiyya related to their imam Aḥmad b. Mūsā. They say that the imam after the messenger of God, may God bless him and his family, was 'Alī b. Abī Ṭālib, then al-Ḥasan, then al-Ḥusayn, then 'Alī b. al-Ḥusayn, then Muḥammad b. 'Alī, then Ja'far b. Muḥammad, then Mūsā b. Ja'far, and then Aḥmad b. Mūsā. According to them the imamate will remain among the descendants of Aḥmad b. Mūsā until the Mahdī comes forth. They amount to a great number today. They consider temporary marriage lawful; and the majority of the Imāmiyya also regard it as lawful.

The Imāmiyya as a whole agree that the world will never be devoid of an imam and that the imam has miracles like the miracles of the prophet. It is not allowed for any one to rebel against the ruler, whether oppressive or just, even if he be killed while in his own house, until the Mahdī comes forth and God extends to him the assistance of the angels just as He gave aid to His prophet at the battle of Badr. The knowledge possessed by the imams comes by

 $<sup>\</sup>overline{\phantom{a}^{261}}$  Al-Ash'ari, 28-29;  $\underline{H}\bar{u}r$ , 218-19; and Shahrastāni (Gimaret), 495 and note #111.

inspiration and not by acquisition. They say that temporary marriage is permissible until the day of resurrection. Al-Husayn was killed at a time when his son 'Alī was only seven years old but yet at that moment he was an imam, the subject of obligatory obedience, already knowing everything that the imams know. Similarly, some of the Mufaddaliyya claim about Muhammad b. 'Alī b. Mūsā, whose father died when he was only four, that he was in that state an imam, the subject of obligatory obedience, already knowing everything that the imams know in the way of legal rulings, permitted and prohibited things, and other matters about which it is necessary to seek his legal responsa concerning new cases and to follow him. He functioned as suitably as the earlier righteous imams had done. They assert that shortness and length of age are not relevant to the perfection of knowledge or the lack thereof, or to the suitability for the imamate or non-suitability for it in any way because in regard to that, according to them, it is possible for the imam to learn all the sciences in the shortest of time even in four years. Some others claimed that Muhammad b. 'Ali was at that moment an imam in the sense that the command belonged to him and rested in him to the exclusion of the rest of the members of his family. None other than he was as suitable for that position at that time. In regard to whether in that state he combined in himself what the previous imams combined in themselves, the answer is no. They claim that it was not allowed for him to act as imam to them in that situation but that those who led prayers and carried out their legal rulings during that period were persons other than he among the experts in jurisprudence, religion, and prayer until he reached the level of maturity that is appropriate for leadership.<sup>262</sup>

About the sects we have mentioned as having divided, I state here that the sciences of jurisprudence, laws, and legal rulings separate them into three categories. The first category pertains to the Hadīthiyya; they are the advocates of the doctrine that the acts of obedience are all components of faith. The second category pertains

<sup>&</sup>lt;sup>262</sup> In the *Maqālāt* of al-Ash'arī (pp. 30-31) a statement that closely parallels this passage concludes at this point, "Here ends the discussion of the Ghāliya and the Imāmiyya." It is not there, however, the end of the discussion but was instead likely the termination of al-Ash'arī's source up to that point as it must have been also for Abū Tammām. Obviously the source here is the same for both Abū Tammām and for al-Ash'arī.

to the defenders of personal opinion; they are the advocates of the doctrine that the acts of obedience are not a component of faith. The third category pertains to the Shī'a; they are the advocates of the doctrine that the imam after the messenger of God, may God bless him and his family, was 'Alī b. Abī Tālib. In jurisprudence, laws, and legal rulings, the proponents of each of these three categories separate again on matters of jurisprudence, laws, penalties, and legal judgements into four classes as follows. [The first class are] the advocates of the hadith who are those who believe in all the statements of their leaders concerning God's transcendent unity. His justice, the promise, the threat, jurisprudence, laws, the permissible, the forbidden, and other matters. They do not disagree with them in regard to anything they have heard from them or had related on their authority. The next class are the defenders of personal opinion and they are those who adhere to all the doctrines of their leaders concerning jurisprudence, laws, legal judgements, the promise, the threat, penalties, God's justice, His transcendent unity, the imamate, and other matters. They support them and do not disagree with them on anything that has been related on their authority or that they have heard from them. The third class are the Shi'a and they are those who believe in every claim made by their imams and leaders in matters of jurisprudence, laws, legal judgements, God's transcendent unity, His justice, the promise, and the threat. They do not disagree with them in anything that they have heard from them or that has been given as a legal opinion of theirs. The fourth class are the advocates of the truth. They separated from the seventy-two sects and maintain their distance from belief in the doctrines of their leaders, their masters, and their forefathers. They exert their personal efforts to investigate and search for the truth and they select from each division the doctrines with which they agree and the claims consistent with their intellects. With respect to God's transcendent unity, His justice, determinism [jabr], postponed judgement [irjā'], the promise, the threat, the imamate, the pledge of homage [bay'a], the laws, legal rulings, the forbidden and the permissible, they accept what the best minds of each sect understood and what the investigation by each master among them made obligatory. They support this by the words of God, the mighty and glorious: "So announce the good news to My servants, those who listen to the word and follow the best of it, those are the ones whom God guided and those are the ones endowed with

understanding."<sup>263</sup> The statements of their leaders and forefathers they set aside behind their backs and note that God rebuked the unbelievers in His words: "They take their priests and their monks to be lords besides God,"<sup>264</sup> and His words: "We found our fathers following a certain community and we are guided in their footsteps."<sup>265</sup> That would be for us a reprimand, an admonition, and a prohibition against being led by them. If we were to accept uncritically the doctrines of our leaders without investigation or personal effort and if we were to believe in the religion of our fathers without the necessity of reason or the requirement of proof, we would be guided by the very unbelievers whom our Lord, the mighty and glorious, forbad us from taking as guides.

Says the author of the book:266 We specified at the beginning of this book of ours that the proponents of exoteric literalism divided according to three doctrines: one of which states that the acts of obedience are all a component of faith, the second of which states that the acts of obedience, the laws, and the oath of homage are not components of faith; and the third of which states that the imam after the messenger of God, may God bless him and his family, was 'Alī b. Abī Tālib, on whom be peace. We said this because the principles of the religion that God, the exalted, mentioned in His book consist of these three doctrines. It is found in the statement of God, the mighty and glorious: "Obey God, obey the messengers, and obey those having command among you."267 Faith is obedience to God; accepting the law is obedience to the messenger; and believing that the earth will never be devoid of God's proof to His people is obedience to those having command. Thereafter we observed that those who concur that the acts of obedience are not a component of faith have separated into twenty-four sects, and then observed that those who agree that the acts of obedience are all a component of faith are twenty-four sects, and that those who agree that the imam after the messenger of God, may God bless him and his family, was

<sup>&</sup>lt;sup>263</sup> Q 39: 17

<sup>264</sup> Q 9: 31

<sup>265</sup> O 43: 23

<sup>&</sup>lt;sup>266</sup> Apparently the person speaking now is Abū Tammām who is therefore not likely the author of the passage immediately preceeding. It seems thus to belong to Abū Tammām's source rather than to him.

<sup>&</sup>lt;sup>267</sup> Q 4: 59

'Alī b. Abī Tālib, on whom be peace, split up after that also into twenty-four sects on the matter of the imamate of his descendants. Accordingly, we must conclude from this that the true imam after the messenger of God, may God bless him and his family, was 'Alī b. Abī Tālib, may the blessings of God be upon him, and that his descendants are those who have command after the prophet's departure from this world, may the blessings of God be upon him and his family. In as much as the agreeement and difference that existed in the matter of God, the mighty and glorious, and the messenger, may the blessings of God be upon him and his family, resulted in two sectarian groups, the sect supporting 'Alī is a third sect relative to the other two. Thereupon, having observed the separating of the community, previously noted, on the basis of three doctrines, as we have explained at the beginning of this book of ours, we know that there can be no doubt that they must have a fourth that brings them all together, just as the three root principles which are the Founder, the Speaking-prophet, and the Tablet come together in the fourth, which is the Pen since the whole is manifest in it. 268 In the very same way, the three doctrines are manifest together in the science of esoteric meaning. Because the doctrine of those who maintain that faith consists of speech without works is correct since, if it denotes the oneness that is the cause of all spiritual and bodily creatures, then, just as from verification [tasdīq] appear both speech and works, similarly from the oneness originated the Pen and the Tablet because the things manifest in the Pen move, by means of the Tablet, from the stage of potentiality to that of actuality. Speech corresponds to the Pen, the works to the Tablet. Verification corresponds to the oneness. Verification is more subtle and hidden than works. Similarly the Pen is more subtle than the Tablet. In the same way, the doctrine of those who maintain that faith does not increase or decrease is correct since they intend by it the Pen because it is complete and is not susceptible to augmentation or diminution. (Notice that those who believe that faith does not increase or decrease are the same ones who believe in speech without works.) For the reason given above, it is correct that they intend the Pen alone to the exclusion of the Tablet. Likewise, the doctrine of those who say that faith increases but does not decrease are correct since they intend by it the Tablet

<sup>&</sup>lt;sup>268</sup> It is necessqary here to recall the author's discussion of these matters in his introduction to the "Chapter" as a whole.

because it is always subject to a process of augmentation. It increases and finally, on the day that the resurrection appears, the nights of diminution come to an end and, for this reason, it is said that the blessings of paradise increase and do not decrease. Similarly, the doctrine of those who say faith increases and decreases is correct since they intend the divine support [ta'yīd] which is Jadd, Fath and Khayāl because these increase in the Speaking-prophet and decrease in the Founder and the imam. Similarly, the doctrine of those who say the Qur'ān was created is correct since they intend by it the Qur'ān which the messenger of God, may the blessings of God be upon him and his family, expressed in the clear Arabic tongue; and the doctrine of those who say the Qur'ān is the uncreated speech of God is correct since they intend by it the original Word of God which is the assemblage of all essences. Yet it is not a creator because it was originated as a potentiality and not as an actuality.

The Preceder [al-sābiq] is the one originated by the Order [amr] of the Creator, the glorious and mighty. The Order is the originating  $\lceil ibd\bar{a} \rceil$  and the originating is eternity. If the originated being were not the eternal being, it could not possibly inculcate permanence on earth when we nourish ourselves in the lower world from its effects. Since we know that we will become eternal one day, it is certain that we must take nourishment from the effects of eternity, at the Order of God, through the mediation of the eternal being, i.c. the originated being. The difference between eternity and permanence is that eternity is said of what precedes and permanence of what continues. However, the originated being is not a creator, which is to say, no origination results from it but rather it is itself originated. Originating thus cannot be attributed to it. Nor is it itself created because the originated being is the cause of all created things and essences. The essences and created things are all caused by it and the cause is not the same as its effect. Thus it is not created because creation occurs through it in all other essences. Another aspect of this is that created being is that which is created from something. The originated being is not created because it was originated from nothing.

The doctrine of those who say the Qur'ān is the speech of God, that it is between the heavens and the earth, and that it is created is correct because creation [khalq] lexically means "to measure." Zuhayr b. Abī Sulmā has said:

And you indeed cut what you have measured [mā khalaqia]; but some people measure [yakhluqu], then do not cut.<sup>269</sup>

They mean by this that what the Speaking-prophet acquires is measured just as God, the mighty and glorious, says, "And there is not a thing but its treasuries are with Us; but We only send down thereof in known measure."270 Thereafter the Speaking-prophet measures out what he acquired apportioned in the esoteric aspect of his gross phrases and informs those lower than he in the hierarchy that these are measured out to them in so far as they are real individual beings. Thus they are all provided their measures word by word. This confirms the statement of his, peace be upon him, "No sign was revealed to me but that it has an external and an internal meaning, and each letter has a limit; each limit represents a point of ascent." That is to say, the Speaking-prophet acquires no portion of the subtle blessing without his projecting it onto the external form of his phrases, measured out for the true individual beings, and he sets for all those of the imams and Adjuncts who come after him the limit they will not pass beyond. He determines for them the measurement by which they will recognize the limits set for them. For this reason the Commander of the Faithful, 'Alī, on whom be peace, remarked, "No man who knows his own measure will perish; surely goodness is all goodness in the person who knows his measure; ignorance suffices the man if he does not know his measure." This means that, for every one who cognizes a spiritual interpretation and attains a blessing, a limit is measured out in it beyond which he will not pass. The least rank is that of the novices above which the Ma'dhun passes. Next are the Wings [al-ajniha], then the Adjuncts, then the imams, then the Founders, and then the Speaking-prophets. None may pass beyond the limit set for him, for, if he should go beyond it, he will have become a member of the class of ignorant rabble and riffraff who have no rank and no assigned station. The meaning of his words, "every limit represents a point of ascent," is that every holder of rank, by virtue of his position, imparts to those below what he has acquired from those above him in proportion to his rank. For this reason, God, the mighty and glorious, said: "And such are the examples We set forth for the people but only those understand them that have

<sup>&</sup>lt;sup>269</sup> See Lane, p. 800; Zuhayr b. Abī Sulmā, Dīvān (Beirut, 1953), p. 94; Sharh dīvān (Cairo, 1944), p. 94.

<sup>&</sup>lt;sup>270</sup> O 15: 21

knowledge."271 This means that the Speaking-prophet, in the external forms of his phrases, allots what he acquires in the way of pure blessings to the true individual beings of the people who come after him. For that reason God, the mighty and glorious, said: "With it came down the truthful spirit to your heart"—i.e., the blessings that the Speaking-prophet acquired from the direction of the two root principles—"that you may be one of the warners in a clear, Arabic tongue."272 This says that, among those who may listen to it, what the Speaking-prophet measures out in the external form of his phrases to the true individual beings cannot be comprehended except by those who aspire after it from the ranks that we have named to the exclusion of the ignorant. The former extract from those apportioned phrases what each of them imparts to those below him who are in contact with him in proportion to the share that he allotted to them in their particular station without going beyond it, partaking thus from what the Speaking-prophet apportioned, supported the blessing and inspiration in equal measurements, so that the creation reaches completion at the end of the era.

The doctrine of those who say the Qur'ān is between the heavens and the earth and that it is not created is correct. They intend by this that what the Speaking-prophet apportions in the external forms of his phrases and in the divine support that flows from the two root principles is not that claimed by the opponents whose doctrines are lies and falsehoods, lacking measure, denuded and devoid of the truths. It is not that to which these people summon from the ranks that they publicly assign to themselves.

Similarly, with all of the doctrines about which the community disagrees, such as matters of God's transcendent unity, His justice, determinism, free choice, the promise, the threat, the laws, legal rulings, the licit, the forbidden, obligations, normative practice, commands, prohibitions, penalties, retaliation, if you subject them to interpretation and if you investigate them impartially, you will discover the true ultimate reality in which there exists no disagreement with respect to any of these issues. For that reason the messenger of God, may God bless him and his family, said, "My community will not agree on an error." The community in this instance are the believers [mu'minūn] rather than the Muslims because they agree with respect to both faith and Islam and they acknowledge that all the doctrines of

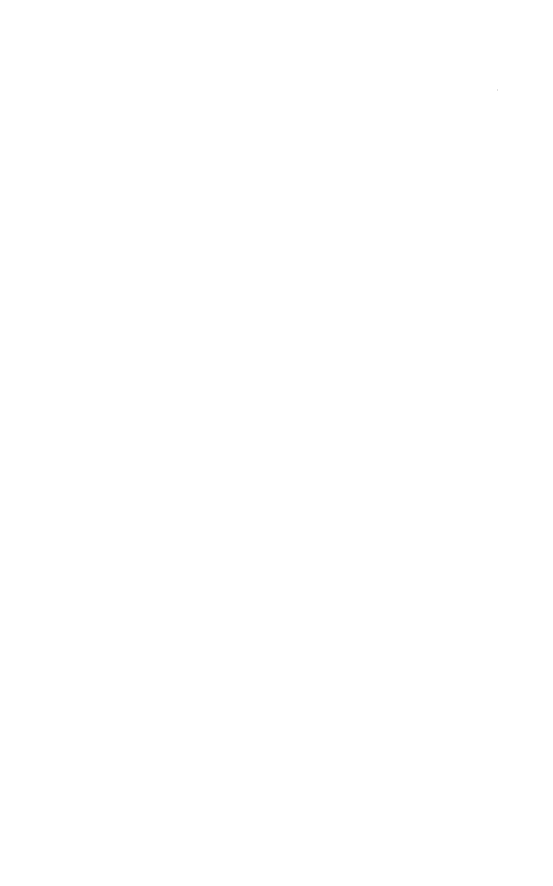
<sup>&</sup>lt;sup>271</sup> Q 29: 43

<sup>&</sup>lt;sup>272</sup> O 26: 193-5

the Muslims are true and valid. The disagreements among the latter, the declaration by some that others are unbelievers, or the repudiation by some of others, has no significance, therefore, except to demonstrate their ignorance of the true realities within their respective claims and doctrines. Thus this resolution is ultimately more certain than that discord and more intelligible than their individual agreement with this or that particular sect within the whole of the community. The messenger of God, may God bless him and his family, has said, "The disagreement of my community is a mercy." But the community here are the Muslims rather than the believers because, if the disagreements did not exist and some did not repudiate others, none would search for the truth through which there is harmony, concord, and consensus. For that reason the messenger of God, may God bless him and his family, said also, "Searching for knowledge is an obligation for every Muslim." He did not say, "for every believer" because it is the Muslim who falls into disagreements, doubts, and contradictions and it is on him that God imposed the obligation to search for the knowledge that will preserve them all from what he has fallen into. The believer is exempted from having to search for it because he has already taken hold of the firm bond in which there are no cracks. He has clung resolutely to the rope of God the lowest stage of which is the novice and the highest is the intellect. He has grasped hold of the prophetic chain sent to the tribe of Israel. Whoever is able to hold on to it is one of the upholders of the truth.

Since the three doctrinal statements, the separated sects, the divisive tendencies, and the schismatic divisions, once exposed to the sciences of inner meanings, revert to a state of concordance, we know therefore that it was from them they have branched off and, for that reason, they come back into agreement when they return to it, since reason requires that result. Because we know that one is the unifier of the many and is the center of all the numbers, this proves that the origin of religion is one and that, from it, the divisions and sects branched off. When the origin is soundly attained once again, every tendency that has branched off from it is rejoined to it. There is no image that fits this well except in accord with its proper measure that is, the measures God gave to them. He assembled them in the form of a tree with its fruit, its leaves, and its bark. When it evolves from the stage of potentiality to the stage of actuality, you find that it no longer resembles its source but instead separates into various types such as those we have enumerated. At the end of its existence, how-

ever, it sends forth seeds from the core of its fruits which are exactly like the seed with which its whole existence commenced. Each of them combines in itself all the elements the first one possessed. That state, which is found in the individual, proves that what we have enumerated was, as a whole, once concealed in the first seed by means of its Maker's knowledge. It proves that everything which generates from something else, even though it differs and branches off in the middle phase of its existence, reverts at the end to the origin from which it has come. By this demonstration, we know that all the disagreements that have occurred in the community were originally seeded in it and that they were known to the architect of its law. If he had not been fully aware of this, he would not have said, "My community will divide into seventy-three sects." Thus the person who receives his knowledge from the direction of its architect will, by means of that knowledge, reach the harmony that relates each one of them to its source in order to return it to what it once was. As we stated previously in this book of ours, there is no doubt that the three doctrinal statements have a fourth that harmonizes the three. So we say also that there is no doubt that the eleven schools of doctrine have a twelfth, one that indicates what reunites the whole. The perfection of arithmetic and the full measure of things in the spheres and the souls occurs in twelves, as, for example, in the twelve signs of the zodiac, the twelve regions of the earth, the twelve ages, and other examples the mention of which would prolong this book. In a similar way, it is inevitable that the seventy-two sects have one that reunites the whole and brings the rest out of polytheism and confusion and saves them from disagreement and mutual contradiction. Just as the three doctrinal statements comprise eleven divisions and the eleven schools of doctrine make up seventy-two sects, in the same way the fourth doctrinal statement constitutes the twelfth school of doctrine and it is, therefore, the seventy-third sect.



#### **BIBLIOGRAPHY**

- 'Abdan (?), Kītāb shajarat al-yaqīn, ed. Aref Tamer. Beirut, 1982.
- Abū Firās al-Maynaqī, Kītāb al-īdāh, ed. Aref Tamer. Beirut, 1965.
- Abū Muḥammad, Mukhtasar fī 'aqā'id al-thalāth wa'l-sab'īn firqa. Ms. Istanbul 'Atif 1373; photocopy Indiana University Library.
- Abū Tammām, Kītāb al-shajara, al-juz' al-awwal. Ms. Hamdani Collection.
- —, Uniuza. Ms. The Institute of Ismaili Studies, London.
- ----, [Talkhīṣ] kitāb al-shajara. Ms. The Institute of Ismaili Studies, London.
- al-Amīnī, 'Abd al-Ḥusayn Aḥmad, al-Ghadīr fi'l-kitāb wa'l-sunna wa'l-adab. Vol. 4, Tehran, 1372h.
- al-Ash'arī, Abu'l-Ḥasan 'Alī b. Ismā'īl, al-Luma' fi'l-radd 'alā ahl al-zaygh wa'l-bida', ed. Richard J. McCarthy in *The Theology of al-Ash'arī*. Beirut, 1953.
- —, Kitāb maqālāt al-islāmiyyīn wa'khtilāf al-muşallīn, ed. Helmut Ritter. 2nd printing, Wiesbaden. 1963.
- al-Baghdādī, Abū Manṣūr 'Abd al-Qāhir, al-Farq bayna'l-firaq. Cairo, n.d. Eng. trans. Moslem Schisms and Sects, pt. II, by Abraham Halkin. Tel Aviv, 1935.
- al-Balkhī, Abu'l-Qāsim (al-Ka'bī), "Bāb dhihr al-mu'tazila min Maqālāt al-islāmiyyīn," ed. by Fuad Sayyid in Fadl al-i'tizāl wa ṭabaqāt al-mu'tazila. Tunis, 1974, pp. 63-119.
- Bosworth, C. E., "Al-Hwārazmi on Theology and Sects, the Chapter on Kalām in the Mafātih al-'ulūm" in Hommage Henri Laoust, Bulletin d'Etudes Orientales 29 (1977): 85-95.
- Dastary, Farhad, The Ismā'īlis: Their History and Doctrines. Cambridge, 1990.
- Encyclopaedia Iranica, ed. Ehsan Yarshater. London, Routledge Kegan Paul, 1982-. [= EIranica]
- Encyclopaedia of Islam. New Edition. Leiden, E. J. Brill, 1954 . [= E12]
- Friedlaender, Israel, "The Heterodoxies of the Shiites in the presentation of Ibn Hazm," Journal of the American Oriental Society [=JAOS] 28 (1907): 1-80 and 29 (1909): 1-183.
- al-Hārithī, Muhammad, Majmū' al-tarbiya. Ms. Hamdani Collection.

- al-Ḥimyarī, Abū Sa'īd Nashwān, al-Ḥūr al-'īn, ed. Kamāl Muṣṭafā. 2nd printing, Beirut, 1985.
- al-Himyari, Sayyid, Dīwān, ed. Shākir Hādī Shakar. Beirut, 1966.
- Ibn al-Nadim, al-Fihrist. Cairo, n.d. Eng. trans. by Bayard Dodge, The Fihrist of al-Nadim. 2 Vols. New York, Columbia University Press, 1970.
- Ibn Ḥazm, Abū Muḥammad 'Alī, al-Faṣl fi'l-milal wa'l-ahwā' wa'l-niḥal. Cairo, n.d.
- Ibn Shahrāshūb, Mathālib al-nawāsib. Ms., Qum.
- Ibn Abī Sulmā, Zuhayr, Dīwān. ed. Karam al-Bustānī. Beirut, 1953. Sharh dīwān Zuhayr b. Abī Sulmā, ed. Abu'l-'Abbās al-Shaybānī Tha'lab. Cairo, 1944.
- Ibn al-Walīd, 'Alī b. Muhammad, Diyā' al-albāb. Ms. Hamdani Collection.
- Ivanow, W., Ismaili Literature. Tehran, 1963.
- al-Jushamī, al-Hākim, Sharh 'uyūn al-masā'il. Ms. Leiden, Or 2584a.
- al-Khwārazmī, Abū 'Abdallāh Muḥammad, Mafātīḥ al-'ulūm. Cairo, 1342h.
- Lewinstein, Keith, "The Azāriqa in Islamic Heresiography," Bulletin of the School of Oriental and African Studies [=BSOAS], 54 (1991): 251-68.
- ....., "Making and Unmaking a Sect: the Heresiographers and the Sufriyya," Studia Islamica 76 (1992): 75-96.
- , "Notes on Eastern Hanasite Heresiography," JAOS 114 (1994): 583-98.
- Madelung, Wilferd, Der Imam al-Qāsim ibn Ibrāhīm und die Glaubenslehre der Zaiditen. Berlin, 1965.
- —, Religious Trends in Early Islamic Iran, Columbia Lectures on Iranian Studies, No. 4, Bibliotheca Persica, 1988.
- al-Majdū', 'Abd al-Rasūl, Fihrist al-kutub wa'l-rasā'ıl, ed. 'A. N. Munzavī. Tehran, 1966.
- al-Magdisī, Muṭahhar b. Ṭāhir, al-Bad' wa'l-ta'rīkh, ed. Cl. Huart. Paris, 1899-1919.
- al-Mubarrad, al-Kāmil, ed. W. Wright. 2 vols, Leipzig, 1864.
- al-Nawbakhti, Abū Muḥammad, Firaq al-shī'a, ed. Helmut Ritter. Istanbul, 1931.
- al-Nāshi', pseudo, Uṣūl al-niḥal, ed. J. Van Ess in Frühe mu'tazilitische Häresiographie. Beirut-Wiesbaden, 1971, pp. 9-70 (Arabic).
- al-Nu'mān, Qāḍi, Majālis wa'l-musāyarāt, ed. al-Ḥabīb al-Faqī, Ibrāhīm Sabbūḥ, and Muhammmad al-Ya'lāwī. Tunis, 1978.

- Poonawala, Ismail, Biobibliography of Ismā'īlī Literature. Malibu, Calif., 1977.
- al-Qādī, Wadād [Wadad Kadi], "The earliest 'Nābita' and the Paradigmatic 'Nawābit," Studia Islamica 78 (1993): 27-61
- al-Rāzī, Abū Ḥātim, Kitāb al-zīna. Portion on Islamic heresiography published by 'A. S. al-Sāmarrā'ī in his Al-Ghuluww wa'l-firaq al-ghāliya fi'l-ḥadāra al-islāmiyya. Baghdad, 1972, pp. 228-312.
- Ritter, Helmut, "Philologika III: Muhammedanische Haresiographen," Der Islam 18 (1929): 34-54.
- Sāmarrā'i, see al-Rāzī, Abū Ḥātim, Kītāb al-zīna.
- Shahrastānī, Abu'l-Fath Muḥammad b. 'Abd al-Karīm, al-Milal wa'l-nihal, on margins of Ibn Hazm's al-Faṣl. Cairo, n.d.
- ----, Livre des religions et des sectes, I, traduction avec introduction et notes par Daniel Gimaret et Guy Monnot. Peeters, Collection UNESCO, 1986.
- —, Muslim Sects and Divisions: The Section of Muslim Sects in Kitāb al-Milal wa'l-Niḥal, trans. by A. K. Kazi and J. G. Flynn. London, Kegan Paul, 1984.
- al-Shāsi'ī, Imām, Dīwān al-imām al-Shāsi'ī, ed. Nu'aym Zarzūr. Beirut, 1984.
- al-Shīrāzī, Abū Ishāq Ibrāhîm, al-Luma' fi usūl al-figh. Beirut, 1984.
- ----, Sharḥ al-luma', ed. 'Abd al-Majīd Turkī. Beirut, Dār al-Gharb al-Islāmī, 1988.
- Stern, S. M., "The Early Ismā'ili Missionaries in North-West Persia and in Khurāsān and Transoxania," BSOAS 23 (1960): 56-90, reprinted in Studies in Early Ismā'ilism, pp. 189-233.
- -----, Studies in Early Ismā'īlism. Jerusalem-Leiden, 1983.
- Tucker, William, "Abū Manṣūr al-'Ijlī and the Manṣūriyya: a study in medieval terrorism," *Der Islam* 54 (1977): 66-76.
- ——, "Bayān b. Sam'ān and the Bayāniyya: Shī'ite Extremists of Umayyad Iraq," The Muslim World 65 (1975): 241-53.
- —, "Rebels and Gnostics: Al-Mughīra ibn Sa'īd and the Mughīriyya," *Arabica* 22, pp. 33-47.
- Van Ess, Josef, Anfänge muslimischer Theologie. Beirut-Wiesbaden, 1977.
- ----, Frühe mu'tazilitische Häresiographie: Zwei Werke des Nāši' al-Akbar. Beirut, 1971.
- ——, Theologie und Gesellschaft im 2. und 3. Jahrhundert Hidschra. 6 vols. Berlin, 1991-1997.

- van Arendonk, C., Les débuts de l'Imāmat Zaidites au Yémen, trans. J. Rychkmans. Leiden, 1960.
- Walker, Paul E., "Abū Tammām and His Kītāb al-shajara: A New Ismaili Treatise from Tenth Century Khurasan," JAOS 114 (1994): 343-352.
- ----, Early Philosophical Shiism. Cambridge, 1993.
- ——, "An Isma'ili Version of the Heresiography of the Seventy-two Erring Sects" in *Medieval Isma'ili History and Thought*, ed. F. Daftary. Cambridge University Press, 1996, pp. 161-177.
- Wasserstrom, Steven, "The Moving Finger Writes: Mughīra B. Sa'īd's Islamic Gnosis and the Myths of Its Rejection," *History of Religions* 25 (1985): 1-29.
- Zuhayr b. Abī Sulmā, see ibn Abī Sulmā

| al-'Abbās, 98, 99, 103 Abbasids, 96, 98, 102 'Abbāsiyya, 12, 77, 97-9 'Abd al-Jabbār, 11, 54 'Abdallāh b. al-'Abbās, 99 'Abdallāh b. Abī 'Abdallāh al-Taym' Abdallāh b. Yamr b. Harb, 97 'Abdallāh b. Mas'ūd, 26 'Abdallāh b. Muḥammad b. Isha Mūsā b. Ja'far b. Muḥammad b. Isha Mūsā b. Ja'far, 67 'Abdallāh b. Muḥammad b. 'Abdallāh b. Muḥammad b. 'Abdallāh b. Muḥammad b. 'Abdallāh b. Yumar, 46, 48 'Abdal-Malik b. Marwān, 95 'Abdal-Şamad, 92 'Abdān, vii, 1 Abraham, Ibrāhīm, 75, 93, 104 al-Abtar, 88 Abū Bakr, 21, 24, 25, 26, 28, 30, 34 44, 45, 46, 48, 55, 65, 66, 70-1 84, 88, 89, 94, 99, 108 Abū Bayhas Hayṣam b. Jābir, 40 Abū Firās, see al-Maynaqī Abu'l-Sarī Ma'dān al-Shumaytī, 68 Abū Ḥanīfa al-Nu'mān b. Thābito 58, 81-2 Abū Ḥāshim b. Muḥammad b. Ḥanafiyya, 77, 95, 96-7 Abu'l-Hudhayl Muḥammad b. Hudhayl al-'Allāf, 31 Abū Ḥurayra, 25, 74 Abū Jahl, 45 Abu'l-Jārūd b. Abī Ziyād, 90 Abū Karib al-Darīr, 95 Abū Kāmil, 99 Abū Manṣūr al-'Ijlī, 100, 101 Abu'l-Muḍar, 77 Abū Muḥammad, 3, 6, 7, 8, 9; his Aasar fi 'aqā'id al-thalāth was al-firqa, 6 Abū Mūsā, 35 Abū Muslim, 74, 76, 77 | Adam, 64, 70, 75, 103, 105  Adjunct(s), al-lāḥiq, 120  Aḥmad b. Muḥammad b. Khalaf, 92  Aḥmad b. Mūṣā b. Jaʿfar, 112, 114  Aḥmadiyya, 114  Ah b. Ahiman, 110  Ahuramazda, 110  ʿĀʾisha, 45, 46, 48, 80, 82  ʿAjārida, 36-7  ʿAlī b. ʿAbdallāh b. al-ʿAbbās, 99  ʿAlī b. Abī Ṭālib, 21, 25, 26, 28, 30, 34, 44, 45, 46, 48, 56, 61, 62, 63, 65, 66, 70-1, 72, 78, 82, 88, 89, 90, 91, 92, 93, 94, 96, 97, 99, 100, 101, 102, 103, 104, 106, 107, 108, 110, 111, 112, 113, 114, 116, 117, 118, 120  ʿAlī b. al-Ḥusayn b. ʿAlī, 92, 97, 101, 104, 111, 112, 113, 114, 115  ʿAlī b. Muḥammad b. ʿAlī b. Mūṣā b. Jaʿfar, 112, 113  · Alī b. Mūṣā b. Jaʿfar, 112, 113, 114  ʿAlī b. al-Walīd, 2, 3; his Pīyāʾ al-albāb, 2, 3, 9  al-Amīn, Muḥammad, 98, 99  ʿAmmār al-Sābāṭī, 113  ʿAmmār b. Yāṣir, 56  ʿAmr b. al-ʿĀṣ, 35, 45  ʿAmr b. Muḥammad, 76  Anas b. Mālik, 26  Angels, 2  Anthropomorphists, al-Mutashabbiha, 56-77  sabʿīn Asad b. ʿAbdallāh al-Qasrī, 98  Aṣḥāb al-Faḍāʾ, 13, 66  Aṣḥāb al-Ra²y, 81-3  al-Ashʿarī, Abu'l-Ḥasan, 57; his Maqālāta, 12-114, 115, 114, 115, 114, 115, 115, 115, |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| taṣar fī 'aqā'id al-thalāth was al-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | sab'īn Asad b. 'Abdallāh al-Qasrī, 98                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Aṣḥāb al-Ra'y, 81-3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | al-Ash'arī, Abu'l-Ḥasan, 57; his <i>Maqālāt</i> ,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Abū Ṣabbāḥ b. Muʻammar, 54<br>Abū Ṣādiq, 108                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | x, 10, 11, 14, 60, 66, 104, 105, 115;<br>his <i>al-Luma</i> <sup>c</sup> , 57.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Abu Şadıq, 100<br>Abu Salama Ḥass b. Sulaymān                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Khallal, 97                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | Azāriqa, 35, 37, 38                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |

Fatima, daughter of the prophet, 91, 93, 'Azrā'il, 93 100, 103 Balance, mīzān, 43, 50 firīshtagān, 77 Follower, al-tālī, 23 Balkh, 77 al-Balkhī, Abu'l-Qāsim (al-Ka'bī), viii, Footstool, kursī, 55 10, 11, 14, 29, 34, 54, 77; his Maqālāt, Founder, al-asās, 118, 119, 120 al-Fuḍayl b. 'Abdallāh, 41 viii, 10, 12, 34, 60 al-Balkhī, Abū Zayd, 13 Fudayliyya, 41 al-Barqi, Abū Muḥammad 'Abdallāh b. Furqān, 49, 93 'Ammār, 12, 25 Gabriel, Jibra'il, 71, 72, 74, 93, 102, 104 Basra, 95 Ghāliya, 12, 99-111, 104, 108, 115 Batriyya, 88-9 Bayān b. Sam'ān, 68, 69 Ghamāmiyya, 105-07 Ghaylān b. Jarīr, 78 Bayāniyya, 68-9 Ghaylān b. Kharasha, 78 Bayhasiyya, 40-1 Bazīgh b. Yūnus, 104 Ghaylan b. Marwan, 78 Ghaylāniyya, 78-80, 83 Bazighiyya, 104 Bida'iyya, 37-8 Ghurābiyya, 102-3 Bishriyya, 33-4 Gimaret, D., 15 Gospels, 49, 69, 93 Bittīkhiyva, 51-2 Bukayr b. Māhān, 98 Bukhara, 76 Hamdani, Abbas, ix, x, 1, 3, 13 al-Hādī, Mūsā, 98, 99 al-Burhān, see Kitāb al-burhān and Abū al-Hādī ila'l-Ḥaqq, 94 Tammām al-Bustī. 5 hadīth, 22, 23, 54, 59 Hadīthiyya, 43-8, 64, 108, 109, 115 Butriyya, see Batriyya Hafs b. Abi'l-Miqdam, 39 Byzantium, 77 Hafsiyya, 39-40 Christians, 27, 55, 57, 87, 103, 105, 108, Hanbaliyya, 15, 46-7 Harbiyya, 96-7 Hārūn, 101, 102 Hasan b. 'Alī, 89, 90, 91, 92, 93, 94, 97, al-Dabbi, 78 98, 100, 101, 103, 104, 106, 111, 112, al-Dahhāk, b. al-Shārī, 42 Dahhākiyya, 42 113, 114, 115 al-Hasan b. 'Ali b. Muḥammad b. Dāūdiyya, 15, 47-8 David, 69, 93 Mūsā, 112, 113 al-Hasan b. Mu'āwiya b. 'Abdallāh b. Determinists, see Qadariyya Ja'far, 97 devils, see iblis(es) al-Hasan al-Başri, 31, 48, 109 Dihyā, 74 Dirār b. 'Amr, 53, 54, 82 Hasaniyya, 31 Hashwiya, 46 Dirāriyya, 53-4 Diyā' al-albāb, see 'Alī b. al-Walīd al-Himyari, al-Sayyid, 12, 25, 107 al-Himyarī, Nashwān, see Nashwān Dukayniyya, 90-1 Hind bint 'Utba 25 Executor, legatee, wasī, 21, 22, 23, 24, Hishām b. 'Abd al-Mālik, 78 Hishām b. al-Hakam, 59, 61 26; see also Founder, asās. Hishām b. Hakim al-Marwazī, 75 Hishām b. Sālim al-Jawālīqī b. 'Amr, 63 al-Fadā', see Asḥāb al-Fadā' Hishāmiyya, 59-62 farmānsālār, 77 Hubbiyya, 13, 66-8 Fath, 26, 119 Hudhayl b. al-Yamān, 108 Fatimids, vii, 5, 7 Hudhayliyya, 31 Fātima, daughter of Abū Muslim, 77

| Hūr al-'īn, see Nashwān al-Ḥimyarī           | Institute of Ismaili Studies, London, 3      |
|----------------------------------------------|----------------------------------------------|
| al-Husayn b. Abī Mansūr, 101                 | Iraq, 101                                    |
| Husayn b. 'Ali, 89, 90, 91, 92, 93, 94,      | Işfahān, 97                                  |
| 97, 98, 100, 101, 103, 104, 106, 111,        | Isḥāq b. 'Amr, 95                            |
| 112, 113, 114                                | Isḥāqiyya, 95-6                              |
| 112, 110, 111                                | Ismā'īl al-Biţṭīkh, 51                       |
| Ibāḍiyya, 39, 40                             | Ismā'īliyya, 7, 11, 12                       |
| Iblīs(es), devils, 2, 14, 19, 24, 55, 74, 87 | Isrāfil, 93                                  |
|                                              | 1812(11, 55                                  |
| Ibn 'Abbās, 100                              | Tabir b "Abdallab 106                        |
| Ibn Abi Samt, Yaḥyā, 113                     | Jābir b. 'Abdallāh, 106                      |
| Ibn Abî Sulmā, 119                           | Jadd, 26, 119                                |
| Ibn Abī Uuaysa, Yazīd, 40                    | Ja'far b. Abi Tālib, 97                      |
| Ibn Abī Waqqās, Sa'd, 48                     | Ja'far b. Muḥammad, al-Ṣādiq, 4, 93,         |
| Ibn 'Ajarrad, 'Abd al-Karīm, 36              | 104, 111, 112, 113, 114                      |
| Ibn al-Aşfar, Ziyād, 38                      | Jaḥdar b. Muḥammad al-Tamīmī, 86             |
| Ibn Asram, Yahya, 37                         | Jahdariyya 86                                |
| Ibn al-Azraq, Nāfi', 35                      | al-Jāḥiz, Abū 'Uthmān 'Amr b. Baḥr,          |
| Ibn Dāūd, Abū Bakr Muḥammad, al-             | 11, 34                                       |
| Işfahānī, 47, 48                             | Jāḥiziyya, 34                                |
| Ibn Dukayn, al-Faḍl, 90                      | Jahm b. Şafwān, 35, 38, 49, 54, 66           |
| Ibn Hanbal, Ahmad, 46                        | Jahmiyya, 49-51                              |
| Ibn Harb, 'Abdallāh b. 'Amr, 96              | Janāḥiyya, 103                               |
| Ibn Ḥayy, al-Ḥasan, 88                       | Jārūdiyya, 90, 91, 94                        |
| Ibn Hazm, 100                                | Jawāhqiyya, 63                               |
| Ibn Ibād, Abdallāh, 39                       | Jerusalem, 59                                |
| Ibn Jarīr, Sulaymān, 88, 89                  | Jesus, 'Īsā b. Maryam, 27, 69, 75, 93,       |
| Ibn Ja'sham, 4                               | 105, 108                                     |
| Ibn Karrām, Muḥammad, 58, 59                 | Jews, 27, 55, 87, 108, 109                   |
| Ibn al-Kathīr, Sulaymān, 98                  | jinn, 2, 87                                  |
| Ibn Khāzim, Shu'ayb, 38                      | al-Jushamī, al-Ḥākim, 11, 54                 |
| Ibn Kullāb, Muḥammad, 56, 57                 | 3 , , , ,                                    |
| Ibn Maslama, Muḥammad, 48                    | Ka'ba, 55                                    |
| Ibn Mas'ūd, 54; see also 'Abdallāh b.        | Kadi, Wadad, (al-Qadi), xi                   |
| Mas'ūd                                       | Kāmiliyya, 99-100                            |
| Ibu Muʻādh al-Rāzi, Yaḥyā, 67                | al-Karābisi, 36                              |
| Ibn al-Mu'tamir, Abū Sahl, 33                | Karbalā', 112                                |
| Ibn Nāwūs, 'Abdallāh, 111                    | Karibiyya, 95-6                              |
|                                              |                                              |
| Ibn Rawaud, al-Qāsim, 98                     | Karrāmiyya, 58-9, 108                        |
| Ibn Saba', 100                               | Kathîr al-Nawwā', 88                         |
| Ibn Shabib, Muhammad, 78, 83                 | Kaysān, 94                                   |
| Ibn Shimr, Abū Shimr Sālim, 78, 84           | Kaysāniyya, 12, 94-7, 98                     |
| Ibn Shimrakh, 'Abdallāh, 41                  | Khalaf b. 'Abd al-Şamad, 91, 92              |
| Ibn al-Walid, see 'Ali b. al-Walid           | Khalatiyya, 91-2                             |
| Ibn Ya'fur, Muḥammad, 104                    | Khallāliyya, 97-8                            |
| Ibrāhīm b. 'Abdallāh b. al-Ḥasan b. al-      | Khashabiyya, 91                              |
| Hasan, 101, 102                              | Khattābiyya, 104                             |
| Ibrāhīm b. al-Ḥakam, 90                      | Khawārij, 34-42, 108                         |
| Ibrāhīm b. Muḥammad b. 'Alī b.               | Khayāl, 26, 119                              |
| 'Abdallāh b. al-'Abbās, 97, 99               | Khāzimiyya, 38                               |
| Ijtihādiyya, 86-7                            | Khidāsh b. 'Abbād, 98                        |
| Ikhwān al-Ṣafā', 8                           | Khurāsān, vii, viii, 3, 4, 5, 6, 12, 13, 59, |
| Imāmiyya, 12, 97, 111-15                     | 91, 98                                       |
|                                              |                                              |

Mu'ammar b. 'Abbād al-Sulamī, Abū

'Amr, 32

Khurramiyya, 74, 77 Mu'ammariyya, 32-3 al-Khwārazmi, 2, 10, 11; his Mafātīh al-Mu'ammariyya, 104 'ulūm, 10, 12, 66, 67, 74, 75, 78, 86, Mu'āwiya, 45, 46-7, 100, 104 Mubayyida, 74-7 95, 105, 112 al-Kirmānī, Ḥamīd al-Dīn, 8 al-Mufaddal b. Umar, 112 Muſaḍḍaliyya, 112-13, 114, 115 Kītāb al-burhān, vii, 3, 6, 8, 9; see also Abū Tammām al-Mughīra b. Sa'īd al-'Ijlī, 69, 88 Mughīriyya, 69-71 Kitāb al-īḍāḥ, vii, ix, 1, 3 al-Muhtadī, Muḥammad, 99 Kitāb al-ladhdha, 8 Muḥammad b. 'Abdallāh b. al-Hasan b. Kītāb al-mustarshid, 94 Kitāb al-rāha, 2 al-Hasan, al-Nafs al-Zakiyya, 101, Kitāb al-shajara, see Abū Tammām 102 Muhammad b. 'Ali al-Hanafiyya, 62, Kullābiyya, 56-7 77, 94, 95, 96, 97, 98, 103, 104-5, 109 al-Kumayt b. Zayd al-Asadī 107 Muḥammad b. 'Alī b. 'Abdallāh b. al-Madā'in, 100 'Abbās, 97, 99 madhhab, madhāhib, 10, 12, 15, 123 Muḥammad b. 'Alī, Bāqir al-'ilm, 97, Ma'dhūn, 120 101, 104, 111, 112, 113, 114 Madīna, 74 Muḥammad b. 'Alī b. Mūsā b. Ja'far, Mafātīh al-'ulūm, see al-Khwarazmı 112, 113, 11 Muḥammad b. al-Ḥasan b. 'Ali b. . Magians, 109-110 al-Mahdī b. Fayrūz b. 'Imrān, 77 Muḥammad b. 'Alī, 112, 113 al-Mahdi, Abbasid caliph, 74 Muhammad b. Ismā'īl, 4. al-Mahdi, Fatimid imam-caliph, 4 Muḥammad b. Ja'far b. Muḥammad, al-Majdū', his Fihrist al-kutub wa'l-rasā'il, Muhammad b. Khalaf, 92 Mālik b. Anas, 44 Muḥammad b. Ziyād al-Julaynī al-Mālik b. al-Ḥārith, 108 Mukawwa<sup>4</sup>, 86 Mālikiyya, 15, 44-5 al-Muʻizz, vii, 3, 6 Mamtūra, 114 Mukawwa', see Muhammad b. Ziyād al-Mukhtār, 91, 94 al-Ma'mūn, 'Abdallāh, 98, 99 al-Manşür, Abū Ja'far, 98, 99 Mukhtasar fī 'aqā'id al-thalāth was al-sab'īn Mansūr b. Bishr al-Umawī, 66 firqa, see Abū Muḥammad al-Muntaşir, Muḥammad, 99 Mansūriyya, 100-2 al-Maqalat, Kiiab, see al-Ash'ari and alal-Muqanna', 74, 76 Balkhi Muqātil b. Sulaymān, 63 Maqām, 71 Muqātiliyya 63-4, 68 al-Marwazi, Amir, 3, 4, 5 al-Muqtafi, 7 Murji'a, 77-87, 108, 109 al-Marwazī, Hishām b. Ḥakīm, 75 Marwān b. al-Ḥakam, 25 Mūsā b. Jaʿfar b. Muḥammad, 102, 112, Maymūniyya, 37 113, 114 al-Maynaqī, Abū Firās, vii, 1 Muslimiyya, 77 Mecca, 42, 55, 81, 95 al-Musta'în, Ahmad, 99 Michael, Mīkā'il, 71, 92, 93, 104 al-Mu'tasim, Muhammad, 98, 99 Mikhā'il, 92-3 al-Mutawakkil, Ja'far, 25 99 al-Minhāl b. Maymūn al-'Ijlī, 73, 74 Mu'tazila, ix, 10, 11, 14, 15, 29-34, 52, Minhāliyya, 73-4, 98 78, 80, 83, 90, 91, 95, 96, 98, 110 Modarressi, Hossein, x, 25 al-Mu'tazz, 'Abdallāh, 99 Moses, Mūsā b. 'Imrān, 27, 58, 69, 75, 93, 101, 102 Nābita, 13, 64-5 Najda b. 'Âmir al-Ḥanafi, 35 Mu'ammar al-Kūfi, 105

Najdiyya, 35-6

al-Najjār, al-Ḥasan, 52, 56

Najjāriyya, 52, 53, 58, 59 al-Nakhshabî, Abu'l-Husayn, 8; his Kitāb al-mas'ala wa'l-jawāb, 8 Nakīr and Munkar, 43, 50, 52 al-Nasafi, Muḥammad, vii, ix, 3, 4, 5, 8; his sons, 5; his al-Mahsūl, ix, 4, 8 al-Nāshi', Abu'l-Ḥasan, 13, 67 Nashwān al-Himyarī, his al-Hūr al-'īn, x, 10, 11, 14, 66, 77, 105 al-Näsir al-'Alawī, 94 Nāṣir-i Khusraw, 5. Nāwūsiyya, 111 al-Naysābūrī, 6 al-Nazzām, Ibrāhīm b. Sayyār, 31-2 Nazzāmiyya, 31-2 Noah, Nūh, 75

#### Order, amr, 119

Pen, al-qalam, 22, 23, 26, 118 Persia, 109 Pharaoh, 73 Pool, hawd, 43 Poonawala, Ismail, 6 Preceder, al-sābiq, 22, 119 Psalms, 69, 93

Qadā'iyya, 66 Qadariyya, 49-56, 109-110 Qādī al-Nu'mān, vii, 8; his Kītāb almajālis wa'l-musāyarāt, vii Qarmatians, viii, 4, 8 al-Qasrī, Asad b. 'Abdallāh, 98 Qaṭ'iyya, 102, 112, 114 Qubba, see Ṣāliḥ b. 'Abdallāh Quraysh, 72, 82

Radwā, 95 Rāfida, Rawāfid, Rāfidī, 61, 72, 111 al-Rashīd, Hārūn, 98, 99 Rawandiyya, 98-99 Ra'y, see Aṣhāb al-Ra'y al-Rāzī, Abū Ḥātim, 4, 8, 9; his al-Iṣlāḥ, 8; his Kītāb al-zīna, 9. Ridda, 55 Risāla fi'l-ḥudūd, 6 Ritter, Helmut, 6-7

Sabā'iyya, 100 Ṣabbāḥiyya, 11, 54-6 Ṣābi'a, 40

Rukn 71

al-Saffāh, Abu'l-'Abbās 'Abdallāh b. Muhammad, 97, 99 Sahābiyya, 105 Şāliḥ b. 'Abdallāh Qubba, 80, 81 Sālihiyya, 80-1 Samanids, 3, 5 Samargand, 55 Saqīfat Banī Sā'ida, 44 Satan(s), viii, 2, 19, 20, 21, 22, 24, 25, 26, 27, 71, 87 al-Sayyid, Ridwan, xi Sects, firaq, 12, 122-3 Shabibiyya, 83-4 al-Shāfi'i, Muḥammad b. Idris, Imam, 45, 46, 68 Shāfi'iyya, 15, 45-6 al-Shahrastānī, 15; his Milal wa'l-Nihal, 15 al-Shajara, see Abū Tammām Shajarat al-yaqīn, Kitāb, vii, ix, 1, 3, 9; see also Abū Tammām Shamtiyya, 113 Sharāt, 97 Shī'a, 111, 116 Shimrākhiyya, 41-2 Shimriyya, 84-6 al-Shirāzi Abū Isḥāq, 72 Shith, 103 Sihāk, 25 al-Sijistānī, Abū Ya'qūb, 4, 5, 8; his al-Maqālīd, 8; his al-Iflikhār, 8; his al-Bishāra, 8. Suvān al-hikma, 6 al-Shumayti, see Abu'l-Sari Speaking-prophet, al-nāṭiq, 23, 24, 26, 119, 120, 121 Stern, S. M., 3 Sufis, 67 Sufriyya, 38-9 Sulaymān al-A'mā, 98 Sulaymān b. Jarīr, 88, 89 Sunni(s), 15 Sūrat Yūsuf, 36 Surkhāb al-Ţabarī, 91 Syria, 55, 95, 97 al-Tabarī, Şurkhāb, 91 Tablet, al-lawh, 26, 118

Talha, 45, 46, 48, 82

Tamer, Aref, 1

Tamim, 69

Ta'wil, 7

al-Taymī, see 'Abdallāh b. Abī 'Abdallāh Ṭayyāriyya, 103
Ṭayyibīs, vii, 1, 2, 3, 7, 8, 9, 13
Tha'āliba, 38
Throne, 'arsh, 55
Thumāma b. al-Ashras, 11, 34
al-Ṭirimmāḥ b. Ḥakīm al-Ṭā'ī, 107
Torah, 49, 69, 93
Tucker, William, 6
Turks, 92, 96
Twelve Imams, 12

'Umar, 21,24, 25, 26, 30, 34, 43, 44, 45, 46, 56, 65, 66, 70-1, 82, 88, 89, 99, 108
'Umar, 103
al-Umawī, see Manṣūr b. Bishr
Umayyads, 92, 96
'Uthmān, 30, 34, 43, 44, 45, 46, 47, 56, 65, 78, 82, 89, 99, 106, 108

Van Ess, Josef, x, 11, 15 Venus, 69 Waki<sup>c</sup>, 108 Wāqifiyya, 113-4 al-Warrāq, Maḥmūd, 68 al-Wāthiq, Hārūn, 98, 99 Wing, janāḥ, 26, 120

Ya'fūriyya, 104-5 Yaḥyā b. Zayd, 90 Yazīdiyya, 40 Yemen, 3, 6, 7 Yūnus b. 'Abd al-Raḥmān, 114 Yūsha' b. Nūn, 101 Yūsuf b. 'Umar al-Thaqafi, 101

Zāhiriyya, 47 Zayd b. 'Alī, 90, 92, 93, 111 Zaydiyya, 12, 88-94, 111 al-Zubayr, 45, 46, 48, 83 Zuhayr b. Abī Sulmā, 119 Zurāra b. A'yan b. Sunsun, 71 Zurāriyya, 71-3 Zurqān, 11, 50, 60, 62, 63, 78