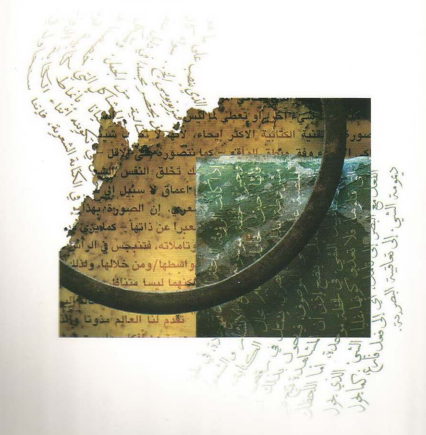
# عبد اللطيف محفوظ

# وظيفة الوصف في الرواية



# وظيفة الوصف في الرواية

# وظيفة الوصف في الرواية

عبد اللطيف محفوظ





الله التحالي التعالي التحالي التحييم

الطبعة الأولى 1430 هـ - 2009 م

ردمك 5-596-87-9953

جميع الحقوق محفوظة للناشرين

## منشورات الختالف Editions EHkhtilef

149 شارع حسيبة بن بوعلي الجزائر العاصمة - الجزائر

e-mail: editions.elikhtilef@gmail.com



عين النينة، شارع المفتي توفيق خالد، بناية الريم هاتف: 786233 - 785108 - 785237 (1-96+)

ص.ب: 5574-13 شوران – بيروت 2050-1102 – لبنان

فاكس: 786230 (1-961+) - البريد الإلكتروني: bachar@asp.com.lb الموقع على شبكة الإنترنت: http://www.asp.com.lb

بمنع نسسخ أو استعمال أي جزء من هذا الكتاب بأي وسيلة تصويرية أو الكترونية أو ميكانيكبة بما فيه التسجيل الفوتوغرافي والتسجيل على أشرطة أو أقراص مقروءة أو أي وسيلة نشر أخرى بما فيها حفظ المعلومات، واسترجاعها من دون إذن خطى من الناشر.

إن الأراء الواردة في هذا الكتاب لا تعبر بالضرورة عن رأي الناشرين

التضييد و الرز الألوان: أبجد غرافيكس، بيروت - هاتف 785107 (196+) الطباعة: مطابع الدار العربية للعلوم، بيروت - هاتف 786233 (1961+)

# الهحتويات

|    | مقدمة                                                    |
|----|----------------------------------------------------------|
| 11 | مدخل                                                     |
| 17 | هو امش المدخل                                            |
|    |                                                          |
|    | القسىم الأول                                             |
|    | وظيفة الوصف في الرواية                                   |
| 21 | 1 محور المشاهدة ومحور الكتابة                            |
| 21 | 1-1 الوصف بين البعد المرجعي المنتظم والبعد اللفظي الممتد |
| 24 | 1-1-1 الوصف باعتباره تعبيرا لغويا                        |
| 30 | 1-2 علاقة تشكل الوصف بالدلالة                            |
| 30 | 1-2-1 الانتقاء                                           |
| 32 | 1-2-2 تراتبية الأوصاف                                    |
| 33 | 1-2-1 التوارد التدرجي                                    |
| 42 | 2 علاقة الوصف بالسرد الروائي                             |
|    | 2-1 الوظيفة السردية والوظيفة الوصفية                     |
| 43 | 2-2 السرد الوصفي                                         |
| 47 | 2-3 الوصف الموجه من قبل السرد                            |
| 49 | 2-3-1 الوصف البسيط                                       |
| 49 | 2-3-2 الوصف المركب                                       |
|    | 2-3-1 الوصف الانتشاري                                    |
|    | 2-4 الوصف الحر                                           |

| <ul> <li>4   الوصف باعتباره انفعالا داخلیا</li> </ul> |
|-------------------------------------------------------|
| 2-4-2 الوصف الممهد للحدث                              |
| 3-4-2 الوصف – الحدث                                   |
| 5-2 علاقة الوصف بالزمن                                |
| هو امش القسم الأول                                    |
| القسم الثاني                                          |
| الوصف في رواية (مدام بو                               |
| 1-1 الطبيعة ووصف الخارج                               |
| 1-1-1 المناخ العام للوصف في مدام بوفاري               |
| 1-1-2 البنيات المشكلة للوصف                           |
| 1-1-3 الشكل والدلالة                                  |
| 1-2 وصف الداخل والأشياء                               |
| هو امش القسم الثاني                                   |
| المراجع والمصادر المعتمدة في البحث                    |
|                                                       |

# مقدمة

يخوض السنقد المغربي مغامرات شي لفائدة التعبير الإنساني، يمخستلف ألسوانه، بحشا عن ملء مساحات الصمت والإخفاء المدثرة بالجسازات والتقنسيات الفنية المتعددة.. وذلك في سبيل صوغ أدوات نقدية، تكرس وضعا اعتباريا مميزا، وتمتلك سلطة ثقافية، تؤهلها للدحول مع كل العلامات الإبداعية، على تنوعها، في تفاعل خلاق ومنستج، عبر عدد من الاستراتيجيات.. بغية الوصول إلى تحقيق نماذج خلاقة تكسب الكثير من سمات الأصالة التي تعني القدرة على الصمود في الزمن.

وقد تأتى ذلك لبعض التجارب، بفضل تمثلها الجيد للتصورات والنظريات الأساسية ذات الخلفيات الفلسفية الواضحة، وأيضا بفضل إيلائها الأهمية القصوى للنصوص الإبداعية التى اختارت مقاربتها..

ضمن هذا الاختيار، عرف النقد المغربي اعتمال حركات شي ودينامية في بيناء وتطور خطابه، ساهمت فيها عوامل متحركة ولا محدودة، منها حركات التثاقف والإبداع، إلى جانب دور المؤسسات العلمية والثقافية في انطلاق النقد، والذي ظل مرتبطا بالأفق الحدائي لرسم أثر واضح في الحركة الثقافية بعامة. الشيء الذي مكنه من الانفلات من التبعية والانغلاق، ومن التعالي عن الشرح، ومن الاستقلال بخصوصياته، ويحفل النقد الأدبي بالمغرب بإيماضات تحبل بوعي نقدي، ممتلئ بجينات استمرارية خطابه ورؤيته. وهو الأمر الذي نلمحه في تآليف نقدية تأسيسية مرت عليها عقود زمنية وما زالت

فاءا له، ملهمسة وقسادرة على إثراء القراءة والنصوص والأسئلة.. مع الدوري وبرادة وكليطو ومفتاح وغيرهم.

ولعلل الكتاب الدي أصدره عبد اللطيف محفوظ قبل حوالي مقدين تحت عنوان (وظيفة الوصف في الرواية)، وهو عبارة عن بحث انبل شهادة استكمال الدروس، أعد تحت إشراف الأستاذ محمد برادة، يدخل في هذا الإطار، ويعبر بإلحاح، أثناء قراءته في طبعته الثانية - التي فسضل الكاتب الاحتفاظ بما كما صدرت في الأولى - عن ملمحين أساسيين:

الأول: راهنية الرؤية النقدية التي صدر عنها، سواء على مستوى صوع الجمل النقدية، المنمذجة لنوع مخصوص من الحجاج المتمثل في الستدرج المنطقي، خاصة في بناء التصورات النظرية التي احتفل بحا الكتاب، أو على مستوى موضوع الكتاب، الذي تمثل في الانشغال بالحفر في جزئية دينامية هي (الوظيفة)، الفاعلة في مكون (الوصف)، السندي تكمن أهميته في كونه حاضرا بالضرورة في كل أشكال التعبير المكسنة، سواء أكانت تخييلية أم تجريدية أم تواصلية عادية... أم على مستوى بناء التحليل، الذي يصدر عن رؤية علمية رصينة ومتحررة من الصرامة الجافة، ورافضة للتعميمات والتقييمات الجزافية التي يغري بحا، عادة، مجال السرد.

ثانيا: يستدعي هذا الكتاب الربط بين ما تضمنه من أفكار ومناقشات وأشكال بناء التصورات، وما سيقدمه عبد اللطيف محفوظ لاحقا في التسمعينيات من القرن الماضي من دراسات وبحوث ضمن الحلقات العلمية لمختبر السرديات، أو في مؤتمرات وندوات داخل المغرب وخارجه، وما سنقرأه له في المحلات والمواقع وفي مؤلفيه الأخيرين (آليات إنتاج الخطاب الروائي "نحو تصور سيميائي").

و (المعسى و فرضيات الإنتاج) حيث يؤكد الربط أهمية كتاب (وظهفة الوصف في الرواية) في تفسير خلفية توجهاته النقدية الحالية، وتسليط الكثير من الضوء على ما يبدو غامضا من أعماله. وخصوصا على ما اشتغل عليه الناقد لاحقا، سيما في مجال التحليل السيميائي. الشيء السذي يؤكد أنه ينطلق دائما من فهم متقدم ويشغل أدوات تنتمي إلى صياغاته الحاملة باستمرار لإرهاصات أخرى قادمة.

شعيب حليفي

# مدخل

تـــتطور الـــرواية، باعتـــبارها جنسا أدبيا غير مكتمل<sup>(1)</sup>، بفضل الـــتحولات التي تسم النمذجة الكتابية، ومكوناتما الأساسية المتمثلة في الـــنمذجة الإيديولوجية والغريزية والإستيتيقية (2) التي تتحكم في مجمل النقلات النوعية التي تتحسد في المسار التاريخي لتطور الرواية، متلازمة بشكل دياليكتيكي، مع التحولات التي تطال النمذجات..

ولعل هذه الحقيقية تؤكد - في جانب من جوانبها العصية - أهمية «الوصف» باعتباره يدخل بامتياز في تكوين النمذجة الإستيتيقية، فضلا عـن قدرته الخارقة على المساهمة في خلق باقي النمذجات وإسعافها في تحقيق الغايات والأبعاد التي تتغياها.

ومن ثمة يصبح من المؤكد أنه بإمكان الباحث، المتمرس بالرواية وبستاريخ تطورها، أن يكتشف، انطلاقا من شكل وجود وتوظيف الوصف في رواية ما، الحقبة والمدرسة اللتين تنتمي إليهما تلك الرواية. لأن كل حقبة وكل مدرسة، إلا وتتميزان بتسيد نمط متميز من الكتابة الوصفية، فالرواية الواقعية مثلا، احتفلت احتفالا كبيرا بالوصف الذي أعطته مساحة كبيرة من زمن خطابها السردي. وقد كان هذا الوصف يعمل في الغالب على كشف العوالم السيكولوجية للشخصيات، فيصل أحسيانا إلى مسستوى يسنحو معه نحو التحليل النفسي، ونحو إعطاء التبريرات المسبقة لما يمكن أن يصدر عن كل شخصية من سلوك عملي أو معرفي أو حركي (من الحركة...) حيث كان هذا الشكل من الوصف، من جهة، مسعفا لنمط الرؤية السردية السائدة آنذاك، وهي

الرؤية من الخلف التي تخول للسارد أن يكون عالما بكل شيء، أو حالقا لكل شيء - كما عبر عن ذلك حرار حونيت - ومن جهة ثانية كان هذا الوصف حادما لمعنى السرد الذي يؤسسه ويستدعيه ويحكم امتداده الدلالي.

غـــير أن الرواية، وهي تتجاوز عتبة الواقعية والطبيعية، قد فتحت أمام الوصف منافذ أخرى تمثلت في البداية، في توجيهه نحو خلق عوالم شاعرية، ومن ثم أصبح مهيأ للقيام بوظائف أكثر فاعلية من بينها قدرته على خلق حكاية مخادعة للحكاية التي يوجهها السرد بشكل مباشر.

وسيزداد الأمر تعقيدا في العقود الأخيرة، حيث سيلاحظ تراجع كبير في الاحتفال بالوصف وتوظيفه بوصفه آلية للإفصاح عن ذهنيات الشخصيات، أو ذريعة لإبطاء زمن الخطاب. حيث ستصبح الرواية مقتــصدة في توظــيفه. غير أن ذلك لا يعني انمحاء الوصف أو غيابه المطلق، بل على العكس من ذلك، أصبح يضطلع بوظائف أكثر أهمية وخطــورة في بنية واقتصاد النص الروائي، لأنه من جهة أصبح الحامل الأساسي لقيمة الكتابة، باعتباره دالا على عملية الانتقاء التي يمارسها الكاتب وهو يصوغ نصه أفقيا (المحور التركيبيي) وفق إرغامات طبيعة الكتابة الخطية التي لا تسمح بتزامن دليلين أو كلمتين، وهي عملية تتم انطلاقـــا من (المحور الاستبدالي)<sup>(3)</sup> الذي يسمح للتداعي بممارسة فعله. ومن ثمة فإن الرنين الوصفي المحايث للفعل أو الاسم المنتقي يبدو حاملا للقيمة المؤهلة لاكتشاف الدلالة الدقيقة. وذلك بفضل تبصر وإدراك الاخــتلافات والــتقابلات الــتى توجد بينه وبين منافسيه في المستوى الاستبدالي. أي بفضل المسافة الموجودة بينه باعتباره استعمالا (Usage) وبين الارغامات (Contraintes) التي تشكل شبكة الإمكانات المقصاة وفق مصطلحات يلمسليف. <sup>(4)</sup> لقد أصبح الوصف الحامل الحقيقي لعمق إدراك الكاتب لعالمه الخاص وللعالم بصفة عامة، وضمنيا أصبح معيارا لقياس درجة سمك وعمق إدراك الشخصيات لعالمه سواء على المستوى المعرفي أو الايديولوجي.

يعرف الوصف عادة بكونه ذلك النوع من الخطاب الذي ينصب على ما هو جغرافي أو مكاني أو شيئي أو مظهري أو فيزيونومي إلخ.. سواء أكان ينصب على الداخل أم على الخارج. ويمكنه أن يحضر محسدا في دليل منفرد أو مركب، أي في كلمة أو جملة أو متتالية من الجمل. وتستكل هذه المتغيرات، وما يرتبط بها من وظائف جملة المشاكل التي خصصنا لها هذا الكتاب.

و. عسا أن الوصف قد يختلط أحيانا بأنماط كتابية قريبة منه كالاستعارة والصورة اللتين تدخلان في تكوينه أثناء الكتابة الروائية، ولا تنعزلان وتتساميان عليه إلا في الكتابة الشعرية، فإننا سنحاول في البداية وضع بعض الفوارق الآنية بين هذه الأشكال:

### - الوصف:

إن الوصف كما نفهمه - من خلال هذا الكتاب - هو الخطاب الذي يسم كل ما هو موجود، فيعطيه تميزه الخاص وتفرده داخل نسق الموجودات المشابحة له أو المختلفة عنه.

## - الاستعارة:

تعتبر الاستعارة استبدالا لكلمة بكلمة أخرى من أجل التعبير عن نفسس الشيء تقريبا، وذلك بواسطة استبدال حقيقة (أ) بحقيقة (ب)، وتقوم هذه العملية على مبدأ الاختلاف لا الترادف.

إلها تعتبر، بشكل من الأشكال، إغرابية تضم حاضرا (المشبه) إلى غائب (المشبه به). ومن ثمة فإن استعمالها باعتبارها صورة تعبيرية يعني إحضاع الغائب للحاضر، لأن "المشبه به ما هو إلا طبقة برانية تتلاشى فور بروز المشبه، وفور إنجاز النقل البلاغي"(5).

للاستعارة واجهتان، واجهة داخلية وأخرى خارجية، وهذه الأخيرة تسلم نفسها بوضوح عند القراءة الأولى. ويمكن أن نمثل لها بهذا السنموذج المأخوذ من رواية (الزمن الموحش) "دمشق لا أروع ولا أحزن. كبنيلوب تبدو في هذه الأيام الحبلي بالتوقع"(6).

أما الاستعارة الداخلية، فهي تلك التي تنبعث من شعور داخلي لشخصية ما، سواء أكان توقا إلى شيء ما أم تدمرا منه... ولعل هذا السنموذج سيوضح بعض جوانبها: "في الغرفة المقابلة، كان زوجها يسكر ويسعل، نور غرفته يرمي رشاشا من ضوء تعس نحو غرفتنا"(7). فالصوء لا يمكنه أن يكون تعيسا أو سعيدا إلا إذا أدمج ضمن انفعال إنساني يفيض عليه بزمنه الروحي.

إن تعاسة الضوء إنما تعبر عن تعاسة دفينة تعتور دخيلاء الشخصية السي تسرى هـذا الضوء. فالتعاسة إذن، ليست سوى إسقاط لشعور الشخصية التي تتذكر وجود الزوج من خلال وجود ضوء غرفته.

### - الصورة:

إنها بخلاف الوصف الذي يحاكي المرئي، والاستعارة التي تستعير لوصف شيء ما صفات شيء آخر، أو تعطي لما ليس إنسانا صفات إنسسانية. تشكل (الصورة) التقنية الكتابية الأكثر إيحاء، لأنها لا تصف شيئا مرئيا ولا تحاكي الأشياء وفق منطق الواقع - كما نتصوره على الأقياء وفق منطق اللاشعور. وهي بذلك تخلق الأقياء وفق منطق اللاشعور. وهي بذلك تخلق

النفس الشعري داخل النسيج النثري، فتجعله يتلألأ، ويغور في أعماة، لا سبيل إلى سيرها دون التسلح بالأدوات اللازمة لفك السنن الشعرف. إن الصورة بهذا المعنى تصبح انسراب الصوت النفسي الباطني معبرا عمى ذاتما – كما يرى باشلار (8) – لأنما لا تستشير المبدع، بل تماجم وعيه و تأملاته، فتنبحس في الرأس دون أن يكون قد أجهد ذاته في طلبها أو التفكير بواسطها/ومن خلالها. ولذلك فإنه تقدم لنا في النهاية مستويين متساكلين ولكنهما ليسا متناظرين. المستوى الأول دلالي، والثاني نفسسي، لأنها في مسيرة تشكلها تحاول تقديم العالم البراني من خلال العالم الجواني، أو بتعبير أدق" تقدم لنا [العالم] مذوتا والذات موضعه "(9). وتبدو أحيانا وكأنها بلا دلالة لكنها دائما، مثقلة بالدلالات، وقابلة للانفتاح على كل الاتجاهات.

هكذا يمكن أن نميز الوصف بكونه محاكاة لما هو مرئي، والصورة والاستعارة ذلك التعبير عما هو مرئي بشيء غير مرئي، والصورة باختصار هي التعبير عن طريق التجريد.

غـــير أن الوصـــف يمكنه أن يوظف – بل أن يقوم على توظيف الاستعارة والصورة، وبصفة خاصة الاستعارة الداخلية.

ونحسن من خلال القسم الأول من هذا الكتاب، سنحاول جهد الإمكان توضيح طبيعة الوصف، باعتباره محاكاة لما هو مرئي، وبكلمة أدق، باعتسباره يقوم بترجمة ما هو مرئي، أي ما هو جامد، إلى لغة. ثم سنحاول الإجابة عن بعض الهامات وادعاءات مبخسي أهمية الوصف، ثم سسنحاول حسصر مختلف الوظائف التي يؤديها الوصف من خلال العلاقة التي يقيمها مع السرد الروائي.

أما القسم الثاني فسنخصصه لدراسة الوصف في رواية (مدام بسوفاري) باعتبارها الرواية التي أحدثت شبه قطيعة بين مرحلتين في الكتابة الروائية، بفضل اعتمادها على الوصف. وسنركز في هذا القسم، أساسا، على العناصر الدقيقة المشكلة للوصف (المادة، اللون، الضوء) وكيفية تحولها إلى شكل، وسنميز في ذلك بين وصف الخارج/الطبيعة، ووصف السداخل/المكان والأشياء. وفي هذا المستوى سنحاول ربط الوصف، باعتباره العنصر المهيمن في كتابة رواية (مدام بوفاري) بالخطاب الاجتماعي.

### هوامش المدخل

- 1. انظر ميخائيل باختين: الملحمة والرواية، ترجمة د. جمال شحيد، معهد الإنماء العربى، بيروت، 1982، الطبعة الأولى.
- V. Krisinsky, Carrefour des signes, essais sur le roman moderne, .2 ed. Monton, Paris, 1981: 2-3.
- (F) De. Saussure, Cours انظـر الفصل الخامس من الجزء الثاني من كتاب .de linguistique, Général Payot, Paris
- وأيسضا أنظر كيفية صياغة رولان بارط لهذه المصطلحات ضمن مقاله: Roland Barthes, Eléments de sémiologie in communications, 1964
- L. Hjelmslev; Prolégomènes à une théorie du langage. Paris: .4 Éditions de Minuit, 1971.
- جان ريكاردو، قضايا الرواية الحديثة، ترجمة صياح الجهيم، دمشق، 1977،
   ص. 106.
- 6. حيدر حيدر، الزمن الموحش، المؤسسة العربية للدر اسات والنشر، ط. 2،
   1979، ص. 15.
  - 7. نفس المرجع، ص. 31.
- 38. راجع كتاب غاسطون باشلار، شعرية الفضاء: .8 poétique de l'espace, Quadrige, PUF, 11e édition, 1983.

إن الـتحديدات التـي أثبتناها في هذه المقدمة لكل من الوصف والاستعارة والـصورة تخصع لإرغامات منهجية تنبع من طبيعة موضوع هذا البحث الذي هو الوصف في الرواية. فنحن على وعي تام بأن هذه التحديدات تسعى فقط إلـي تمييز أشكال مختلفة لتجليات الوصف في الخطاب الروائي ولا تتجاوز ذلك إلى معنى بعض هذه المصطلحات في حقلها البلاغي الصرف، الـذي عـرف ولازال يعرف نقاشات حادة حول طبيعة دلالتها وحدودها المنطقية.

# القسم الأول

# وظيفة الوصف في الرواية

# 1

# محور المشامدة ومحور الكتابة.

# 1-1 الوصف بين البعد المرجعي المنتظم والبعد اللفظى الممتد:

إذا كانت الرؤية الباعثة للوصف تقع عادة، في لحظة وجيزة، لحظة موسومة بطابع الانتشار والشمولية، فإنحا حين تحاول اقتحام محال الكتابة، تصبح مشروطة ببدل جهد بصري، يتمثل في رقص العين المنصبة على الشيء الموصوف، فيتحول بذلك الجهد البصري إلى تأمل. يتضح إذن أن المشاهدة تتيح ضبط محمل تفاصيل الشيء في لحظة مسوحدة، أما اللحظات التي تتلوها، فلا تعدو كونحا تمليا، الشيء الذي يحسول الفعل مع البصر إلى تأمل، أي إلى فعل فارغ، كما يحول ديمومة الشيء إلى تعاقبية البصرية.

أما القضية الثانية فتكمن في خاصية الكتابة السطرية. فإذا كانت المشاهد اليومية تستقر في ذاكرتنا، وفق تواقت مختلف مدركاتنا الحسية "فهمي تمسيل إلى أن يسشكل كل منها كتلة متماسكة تتساند فيها المدركات الجزئية داخل الواحدة، تبعا للعلاقات المتبادلة". (1)

أما المساهد الوصفية فتتألف من التوارد التدرجي للإشارات: (اللون، الحجم، الهيئة، النتوءات..) ويحدد هذا التوارد التدرجي منظورا فسريدا تعترض فيه كل خاصية موصوفة الحناصية السابقة. ومن ثمة فإلها بشكل من الأشكال تخفيها، لألها تجذب تركيز القارئ إليها. وهو أمر يحتم على القارئ التقاط الشيء الذي هو وحدة متراصة في المكان والزمان، عبر سلسلة من الجمل المتتالية في الزمن. فعلى خلاف المشاهد الذي يلتقط الشيء متواقتا مع أجزائه وصفاته، يلتقط القارئ الشيء ثم ينتظر أجزاءه وصفاته، لأنه لا يتمثل صورته العامة إلا بعد انتهاء العملية الوصفية. ويكلف ذلك القارئ عناء الاحتفاظ بكل أجزاء الوصف السابقة أو الاضطرار إلى إعادة القراءة لتمثل الدلالة بصريا.

يحيلنا الاختلاف القائم بين المشاهدة والقراءة، على دورين مختلفين للعملية الوصفية، يتمثلان في الوحدة والتجزيء:

تــرتبط الــوحدة بالبعد المرجعي للشيء الموصوف، لأن الشيء باعتــباره مكــونا من أجزاء متراصة ومميزات لاصقة، يتولى بالضرورة تأمين التلاحم الدلالي للوصف المنصب عليه.

أما التجزيء، فهو نتيجة إرغام تحويل المدرك بصريا إلى وصف مدرك من خلال الكتابة. وبما أن الكتابة السطرية تمنح جملة مهيمنة تلملم شتات الشيء، فإنحا وإن تبدو موحدة، تتجزأ بفعل متتالية من الجمل القصيرة عن طريق خدعة الطباعة (النقط والفواصل). بيد أن كل منتج يُجَابَهُ، من خلال عملية التجزيء تلك، بمعضلة أخرى، تتمثل

في كيفية صياغة المشهد الوصفي، سيما حين يتعلق الأمر بوصف مكان ذي أبعاد مختلفة، أو شيء مركب، أو مظهر خارجي لشخصية ما، ذلك أن المشاهدة - كما رأينا - تتيح التقاط مختلف أحزاء وسمات المشهد أو الشيء في شموليتها ووحدتما خلال لحظة المساهدة، بينما لا تستطيع العملية الوصفية إلا نقل هذه السمات بشكل تدرجي.

من خلال كل هذا، نتبين القضية الأكثر أهمية، والتي ترتبط بكيفية بناء السشيء الموصوف بشكل متدرج. وتتمظهر من خلال الأسئلة التالية:

- كيف نراصف شلال الصفات والأجزاء؟
- كيف ننتقى البعض منها دون البعض الآخر؟
- كيف نبدأ ونحن نحاول إجراء وصف ما، وكيف ننتهى؟
  - ولماذا نقدم جزءا على آخر، أو خاصية على أخرى؟

إن هذه الأسئلة العصية هي التي سيحاول الجزء الثاني من الكتاب الإحابــة عــنها، وذلك من خلال استقراء بعض النماذج الوصفية (<sup>2)</sup> واكتــناه دلالتها عبر إدخالها في علائق حدلية مع السياق الذي ينتجها، ومع الدلالة الكلية للنص الذي تنتمي إليه.

# - علاقة تشكل الوصف بالدلالة:

يقيم الوصف، باعتباره علامة دالة داخل النسيج الروائي، علاقات متعددة مع مجمل عناصر الكتابة الروائية، فهو إلى جانب كونه يسم كل ما هو موجود بميسم خاص ومميز، يحدد نوعية الأشياء من حيث دلالتها الاجتماعية، ونوعية تفكير الذات المستحضرة والواصفة لها، وتكوينها النفسي وانتماءاتما الطبقية.

إسه بفسضل ذلك وبفضل تعميمه على المستويات الخارجية لإنتاج الرواية، يستطيع حتى أن يكون من العناصر الحاسمة في تشكيل والمستواز الخلفية المعرفية للمؤلّف والمؤلّف في آن واحد، لأنه من أهم ضوابط توجيه الشبكة الإشارية للنص. ولأن من سماته الانفلات من الحصار الذي يطوقه ويحاول تقليص حركيته الدلالية، ذلك الحصار السذي يحاول إحالته إلى مجرد «تمثيل بصري» متمرد على أخلاقية اللغسة المتمستعة بكوها قسادرة على تجاوز الدلالات المعيارية الأدلتها.

هكذا إذن، يمكن القول إن الوصف ليس كما زعم بول فاليري حين قال «كل الجزء الوصفي للآثار الأدبية يمكن أن يستبدل بتمثيل بصري.. لن تكون المناظر وصور الشخوص من اختصاص الآداب ولسوف تنفلت من سلطان اللغة»(3). أو حين قال «كل وصف يتنضاءل إلى أجزاء أو مظاهر شيء مرئي، هذا الجرد، يمكن أن يكون وفق أي ترتيب، الشيء الذي يدخل في إطار الصدفة»(4)، أو أنه كما أشار حيرار جونيت أنه «عبد يحتاج السرد دوما إليه، ودوما يخضع ولا يتحرر».(5)

ولإعطاء الدليل على زيف مثل هذه الإدعاءات، سنقوم بتحليل الوصف باعتباره نصا لغويا ثم باعتباره نظاما تشكليا يأتي إليه المعنى من ترتيب المشاهد وانتظام الجمل وتشكل الكلام

# 1-1-1 الوصف باعتباره تعبيرا لغويا:

بعد أن حددنا سابقا الفرق بين خصائص الشيء (موضوع الوصف) في الواقع، وبين خصائصه وهو يصبح موضوعا للكتابة، سنحاول الآن مقاربة هذه الخصائص، مقتصرين على محور الكتابة،

حــيث تكــون الأدلة اللغوية التي تجسد الموصوف قد انفلتت من حيز الدلالة المعيارية، و دخلت مجال التمثيل الرمزي الرحب، والمعقد، الذي هو قمين بتشذيب الألفاظ، ونفضها من دلالاتما المتواضع عليها، بفعل تموضعها داخل سياق جديد يتيح لها الإشعاع بدلالات تحبل طراوة وجدة... ومعنى هذا أن العناصر الطبيعية أو الأشياء لا توجد إلا خارج الكـــتابة (بـــل خارج اللغة)، أي أنها توجد في مكانما الأصلى كأجزاء فيزيائية. فما نمتلكه عنها من تصورات ليس في الواقع إلا انعكاسا لطبيعة إدراكنا، وعملية الإدراك هذه، تسير في خط رجراج، لأنما لا تهصل إلا وهي محكومة بمسافة صماء، مثقلة بدلالة قبلية تتأرجح بين الــبعدين النفسي والمادي، إضافة إلى ثقل المحيط الزمكاني المؤطر لعملية الإدراك، حيث الإحساس بالقيمة الترفيهية أو النفعية يشكل وعيا باتجاه الشيء أو بالطبيعة. كما أن طبيعة الإدراك، قد تتباين إزاء الأشياء، من فرد لآخر، نظرا لتباين الذوات المدركة التي تشكل كل واحدة منها كيانا مستقلا ومتباينا.

أما حين يتعلق الأمر بالأشياء أو الطبيعة داخل النص الإبداعي، تسنهار الدلالـة بفعل مسيرة من الطمر، تمارسها طبيعة الكتابة التي تستعامل مسع اللغة وليس مع الأشياء كما هي في الواقع، ذلك أن الأشياء نفسها، تصبح مهددة بفقدان دلالتها الأصلية بفعل طبيعة اللغـة الإبداعية التي تحاول ترجمة الأشياء إلى أفكار ومشاعر، لأنحا (الأشياء وعناصر الطبيعة) وهي تدمج في سياقات الإبداع، "لا تقول لنا ما تعاني أو ما تفكر، لأنحا لا تعاني ولا تفكر، غير ألها تقول لنا ما نعاني ونفكر به، وتساعدنا في الوقت ذاته، على قول ذلك"(6) ولإعطاء الدلـيل على ذلك، تكفي قراءة هذا النموذج الوصفي المأخوذ من رواية (مدام بوفاري):

"فستحت مدام بوفاري نافذها على الحديقة، وأخذت تحدق في السحاب. إنه يتكوم في المغيب، جهة روان، ويدحرج بسرعة أشكاله الحليزونية السوداء، حيث تخترقها في الخلف خيوط الشمس الكبيرة، كاسهم ذهبية لنصب تذكاري معلق، بينا كان باقي السماء بلون بياض الخزف، لكن الريح هبت فحدبت أشجار الحور، ثم سقط المطر فحأة، فأخدت قطراته ترتطم بالأوراق الخضراء بصوت مسموع، ثم ظهرت السمس والدجاجات تغين، وأجنحة الدوري تصطفق في الدغل الرطب، والبرك المائية، فوق الحصباء، تصمل وهي تجري، أزهار السنط الوردية (7)".

قد يبدو هذا المقطع الوصفي بجرد وصف للطبيعة، نتيجة السسقوط في أسر الوهم المنبعث من خلال الاعتقاد بأنه مشهد طبيعي، ممرر عبر رؤية الشخصية أو رؤية السارد المحايثة لرؤية الشخصية، حيث تنصب عملية التأويل - تبعا لإدراك عابر ما على تحديد موقع الرؤية والمسافة، الشيء الذي يؤدي إلى بدل جهد فارغ. إن تملي طوبوغرافية مدينة (يونفيل) يعطي الدليل القاطع على أن منرزل مدام بوفاري أمام ساحة وقبالة الكنيسة، وهو الشيء الذي يجعل رؤية الحور والدغل المتواجدين بالنهر أمرا عسيرا كما أن التتالي السريع للعناصر الوصفية وتبدلاتها المفاجئة، يعبر بوضوح عن الاطروار. وقبل أن نربطه بالسياق الذي ورد ضمنه لتبين الدلالة السياقية، نشير إلى استحالة هذا المشهد في الواقع وإمكانية معاينته من النافذة.

أما بوضع هذا المقطع في السياق الذي ورد ضمنه، فإننا سنحصل على الدلالة البعيدة التي تتجاوز الدلالات الأولى أو النووية للكلمات،

وذلك بفضل وجودها ضمن سياق متميز، فالمقطع يوجد بين مقطعير، سرديين، يقدم الأول مراسيم وداع (ليون) لـ (يونفيل)، ويشهر الثاني إلى أن ليون قد قطع جزءا كبيرا من الطريق، كما يشير إلى أن مراسهم السوداع قد تمست عند الظهيرة، وليس كما جاء في الوصف (عنا، الغروب). نتعرف ذلك من خلال إجابة شارل بوفاري على سؤال (هومي) مساء يوم رحيل ليون: "لا شيء يستحق الذكر، اللهم إلا أن زوجستي كانت متأثرة بعد ظهر اليوم. أنت تعرف النساء، يتأثرن لأتفه الأمور".

سنبدأ من أجل تحليل هذا المقطع الوصفي انطلاقا من علاقته بالسياق بسطره الأول "إنه (السحاب) يتكوم في المغيب جهة روان، ويسدر حج بسرعة أشكاله الحلزونية السوداء، حيث تخترقها في الخلف خيوط الشمس الكبيرة كأسهم ذهبية لنصب تذكاري معلق، بينما كان باقسي السسماء ذا بسياض الخزف". يمكن أن نميز بوضوح، مستويين للدلالة، ينتمسي الأول إلى محور السرد، وينتمي الثاني للعالم الداخلي للشخصية.

المستوى الأول: يحسدت الوصفى الم يوقفه في التسلسل الانسيابي للسرد، لكن هذا المقطع الوصفى لم يوقفه، بل شغل مسافة مطمورة ومهملة من قبله. فقد انطلق هذا المقطع الوصفي مباشرة بعد إقسلاع عسربة ليون، وانتهى عند الإشارة إلى كون العربة قد قطعت مسافة كبيرة نحو روان. الشيء الذي يسمح بالاعتقاد أن هذا الوصف بفضل إشاراته وأفعاله هو سرد نوعي. لكي نتين حقيقة هذا الاعتقاد، يكفي أن نرسم خطاطة نوضح فيها التعالقات الممكنة بين السرد المضمر والوصف المظهر أمامنا:

| الوصف الفعلي/الكائن                                         | التعالقات         | السرد المفترض/الممكن                      |
|-------------------------------------------------------------|-------------------|-------------------------------------------|
| السحاب يتكوم في المغيب، جهة<br>روان                         | $\leftrightarrow$ | العربة تمضىي نحو روان                     |
| السحاب يدحرج أشكاله الحلزونية<br>السوداء                    | $\leftrightarrow$ | العربة تثير خلفها الغبار<br>بسرعة         |
| تخترقها (الأشكال الحلزونية) خيوط<br>الشمس الكبيرة من الخلف. | $\leftrightarrow$ | الشمس تخترق الغبار،<br>ونزتمي فوق العربة. |

هكذا يتضح أن الوصف المنصب على العناصر الطبيعية يحدو في حركاته وصف العربة المنتمية للسرد الروائي. وإذن، يتضح أنه وصف لزمن الأحداث المتلاشية بفعل قفزة السرد.

ما هو السر الكامن خلف استبدال حركة العربة بحركة السحاب؟ هل هو مجرد توق إلى تخليص الوصف من المعنى السردي المسبق خاصة وأن العربة، باعتبارها تنقل شخصية ما، تنتمي لزمن السرد بخلاف السحاب الذي لا ينتمي للسرد باعتباره لا يشكل لحظة من لحظات تنامي حركة الحكاية، ومن ثمة، لا ينتمي للمعنى المسبق، أم أن هذا الإبدال يصدر عن إرغامات ضرورة ما، تفرضها دلالة أرقى؟

بما أن السرد قد قدم لنا في السابق الانسجام والحب المكتومين والمتبادلين بين (إيما) و(ليون)، فلن يكون غريبا أن نصادف لحظة وداع مؤترة حدا، خاصة بالنسبة لإيما التي برحيل ليون عنها، تفقد منارة كانت تضىء في ظلام كهوفها المعتمة.

ثم بما أن السرد لم يواكب انفعال إيما، إزاء هذه اللحظة الحرجة المشحونة بالحزن، فيحق لنا أن نتساءل إن كان لا يحاكي في تراتبه وتلوناته ما يجري بدخيلاء إيما، وهي تتابع حركة العربة، قبل أن تتوارى عن الأنظار (السشطر الأول من الوصف) ثم وهي تتوارى عن الأنظار (الشطر الثاني من الوصف).

ولكي نحيب بالإيجاب مبينين التعالق القائم بين الوصف المعطي ويس السشعور السباطني الموجه له، سنقدم خطاطة (8) توضيحية، تبرز العلافات الممكنة بين حركة الوصف وحركة زمنية الأحوال الذهنية لإيما:

| النص المضمر<br>المؤشر عليه                                                                                                                                                                                    | التعالقات         | النص<br>المظهر المؤشر                                                                                                                                                                                                                                                                             | التعالقات         | المحفز الضمني                                                                                                                                           |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ايما تتأمل (لبون) و هو ير دا .                                                                                                                                                                                | $\leftrightarrow$ | فتحت إيما النافذة وحدقت<br>في السحاب                                                                                                                                                                                                                                                              | $\leftrightarrow$ | توقف السرد<br>[ليون يرحل]                                                                                                                               |
| أ. الأمل بتبدد مع حركة رحيا. ليون. ب. يولد الأمل المتبدد. حرنا قاتما. يزداد الحزن تفاقما، ويصبيح قاتما. ح. ويتحول الأمل إلى مجرد خكرى فاتنة، وسط حزن قاتم. د. الإحساس بالعزلة والمون. وقد ران على العالم كله. | <b>↔</b>          | <ul> <li>أ. السحاب يتكوم في         المغيب، جهة روان.</li> <li>ب. يدحرج السحاب         بسرعة أشكاله الحازونية.</li> <li>ج. تخترق خيوط الشمس         الكبيرة تلك الأشكال         الحازونية.</li> <li>فتبدو كأسهم ذهبية         لنصب تذكاري.</li> <li>د. السماء ذات بياض</li> <li>الخزف.</li> </ul> | <b>+</b>          | أ. ليون على وشك التواري، عن ناظري إيما، اتجاه روان ب. عرلة ليون تثير بسرعتها غبارا أسود ج. لا ييدو من العربة إلا الجزء القليل د.يتوارى ليون عن الأنظار. |
| ثم بدأت دموع آيما تلسكب،<br>ثم تساقطت بغز ارة، محداة،<br>وهي تتزل من عيليها، مهورا<br>مسموعا.                                                                                                                 | $\leftrightarrow$ | لكن الريح هبت، فحدبت<br>هامات الحور، ثم سقط<br>المطر فجأة، فأخذت<br>قطراته ترتطم بالأوراق<br>الخضراء بصوت مسموع.                                                                                                                                                                                  | <b>+</b>          | مضاعفات تواري<br>ليون عن نظر ايما                                                                                                                       |
| ثم عادت ايما إلى الوغي العالم الخار بالعالم الخارجي، فهذا مسنفة المها، يعج بالحركة. مؤكدا استمرارية زمنها القاسي في حصد قل ادالها الوردية.                                                                    | $\leftrightarrow$ | ثم ظهرت الشمس، والدجاجات تغني وأجنحة الدوري تصطفق في الدغل الرطب. والبرك المائية، تحمل وهي تجري أزهار السنط الوردية.                                                                                                                                                                              | $\leftrightarrow$ | تلاشي الانفعال<br>الحاد، والعودة إلى<br>الوضع الاعتيادي.                                                                                                |
| انقطاع حبل أملها، و عورية المالوذ،                                                                                                                                                                            | $\leftrightarrow$ | "آه! ما أبعد المسافة التي يكون قد قطعها الآن".                                                                                                                                                                                                                                                    | $\leftrightarrow$ | استئناف السرد<br>[التسليم بالأمر الواقع]                                                                                                                |

يت ضح إذن، من خلال هذا التحليل الذي عملنا من خلاله على ربط الوصف بالسياق الذي ورد ضمنه، أن اللغة الوصفية تتجاوز مستوى التمثيل المحايد للمرئيات، ولذلك يصعب أثناء فعل إدراكه تعويضه بتمثيل بصري، يعتقد أنه كان موضوعا لمحاكاته. إن الوصف نصص مصغر يحضر في شكل مقطع كتابي، لا سبيل إلى تحديد دلالته إلا بوضعه في علاقة مع المقاطع الكتابية الأخرى المجاورة له في نفس السياق النصى.

# 2-1 علاقة تشكل الوصف بالدلالة:

بعد أن رأينا كيف تتحول دلالة العناصر الطبيعية، القابلة دوما لأن تكون موضوعا للوصف، من دلالتها المعيارية التي تتجسد في كيفية تمثيل اللغة الطبيعية لها، إلى دلالات أخرى يفرضها السياق حين تصبح خيطا في نسيج مقاطع كتابية تتبادل التفاعل مع باقي المقاطع المشكلة للنسيج الكلي المتماسك للنض سننتقل إلى قضية أكثر عمقا واستعصاء. ويستعلق الأمر بالقضايا التي تطرحها عملية التشكل، التي بفضلها يسضطلع الوصف بوظيفة هامة في خلق الدلالة الكلية للنص الأدبسي. وسنعمل على معالجتها انطلاقا من ثلاثة مداخل إشكالية:

## 1-2-1 الانتقاء:

إذا كانت اللغة قادرة، في كل مقام، على مدنا بعدد لا متناه من الدلالات والأفكار والتعابير، بفضل امتلاكها لعدد من الأفعال والأسماء والسصفات.. الستي نستعملها في كل مرة تبعا لمتطلبات الخطابات التي نستحها، فإن عملية الاختيار الأولى للعناصر التي تبدو ملائمة لتشكل الفكسرة، تكون مهددة حال تحققها واندماجها في سياقات النص

بالانحـراف عـن معانيها المقصودة، لتخلق في أذهان المتلقين المعتلفين دلالات أحرى ممكنة. لذلك فإن هذه المرحلة (مرحلة الانتقاء الأولى) السيى غالبا ما تتساوق مع لحظة كتابة المسودة الأولى للعمل الإبداعي، هـــى الأكثــر صعوبة ودقة. لكن إذا كان مشكل الاحتيار يواحه كل محاولة للكتابة، فإن إنتاج الخطاب الوصفي الذي يهمنا هنا، يعلر ح مــشكلا مــضاعفا، إذ إلى جانب الاختيار الأولى للأشياء والفضاءات والشخصصيات، هناك اختيار ثانوي ندعوه انتقاء، وتتمثل وظيفته ف تجــسيد توجــيه جملــة من الأجزاء والصفات المحدودة من بين أجزاء وصفات الموصوف الأخرى التي لابد من إضمارها، لأن كل وصف إلا وينحو نحو الإيجاز ما دام الوصف الشامل المحيط بالشيء شبه مستحيل. ذلك أن العملية الوصفية حين تبدأ، سواء أكانت واقعية أم موهمة بالواقعية، تفرض على الواصف اللجوء إلى الانتقاء والاختيار، نتيحة ازدحام الأشياء والتفاصيل، الشيء الذي يحتم عليه تنشيط بعضها وتخديـــر الـــبعض الآخر. ولا تتم عملية الانتقاء هذه ببراءة أبدا، وإن كانت تبدو أحيانا كما لو كانت تلقائية، لأنها بالضرورة ترسم أثرا جليا للأبعاد المعرفية والسيكولوجية والأيديولوجية. تلك الأبعاد التي تترجمها، لعببة الانتقاء والرصف. إن كل عملية وصفية، وهي تؤشر عليى نهايتها تجعلنا أمام موصوف مبنى. غير أن الوصف المحقق لذلك، قبل أن يتحسد فيزيائيا في كلمات تنتمي للكتابة السطرية، أي قبل أن يصبح مدركا باعتباره وصفا بالفعل، يكون متواحدا بذاكرة المبدع باعتباره وصفا لموصوف ممكن وهو حين يكون رابضا بالذاكرة ومنتظه اللتحقق كتابة، يكون حاملا لعدد من السمات والأجزاء، يكون غارقا في العمومية، وقابلا لاستقطاب مجموعة كبيرة من الصُّهاب والستحديدات، خاصة وأن الوصف غالبا ما يهدف إلى طمر عموه 🖟 الموصوف وإصباغ الخصوصية عليه، خصوصية غالبا ما تكون محكومة بالدلالة التي يسعى الواصف إلى تأسيسها من خلال وصفه.

هكـــذا إذن، تتحد المسافة الأولى القائمة بين التفاصيل الوصفية وهمي مما تزال تزدحم في ذهن المبدع، وبين التفاصيل الوصفية وقد أصبحت بالفعل متحققة في النص. وهذه المسافة الأولى التي يعيش مخاضـها المبدع، تظل محكومة بأهم شروط قيام الوصف، وهو الإيجاز، الـــذي يفـــرض انتقاء بعض العناصر والأجزاء دون البعض الآخر. فلو أردنـــا مثلاً وصف كأس تناولته شخصية ما، أو فكرت في اقتنائه، أو لفت انتباهها... واكتفينا بقول: "كان الكأس صغير الحجم" نكون قد انتقيلنا سمية واحدة من بين عدد من السمات، فنحن لم نصف إلا الحجم، وأهملنا الشكل واللون... أما إذا قلنا: "كان الكأس صغيرا، منزينا برسوم حمراء، يأخذ في الاتساع من قاعدته إلى قمته، وبه بعض التشققات الصغيرة" نكون هنا أمام وصف أكثر تعقيدا، لأننا نصادف الحجم، اللون، الديكور، الشكل والقدم، ومع ذلك، فقد أهمل هذا الوصف سمات أخرى، كالسمك والشفافية ونوعية الزجاج ونوعية الاستعمال. إلخ.

هكذا نتبين أن كل وصف هو معطى من خلال عملية انتقاء، وهمي عملية تخضع دوما لطبيعة الدلالة التي يتغيا الوصف خلقها أو تدعيمها.

# 1-2-2 تراتبية الأوصاف:

بعد إتمام عملية الانتقاء، يواجه المبدع المسافة الثانية، وهي المسافة السيتي تفصل العنصر المنتقى عن إحدى الصفات الملائمة له، وذلك وفق ما تتطلبه الدلالة المزمع خلقها.

ولكي نوضح تصورنا لهذه العملية، نقترح تسمية ما تم النهاؤد، حاملة للسمة المميزة، ونشير إليها برح) أما الوصف، أو الأوصاف التي ستلحق بهذه الحاملة فسنسميها: "السمة المميزة"، ونشير إليها برس).

إن المسبدع حسين ينتقي (ح) تماجمه مجموعة من الإمكانات الورية توفرها (س). و (س) تضم كلمات مفردة، وجملا قصيرة أو طويلة، ومن ثم فسإن المبدع يصبح مجبرا على ممارسة عملية اختيار عنصر واحد من العناصر الملائمة، التي توفرها مجموعة (س). ثم بعد ذلك يكون الاختيار متاحا بين الكلمة المفردة أو الجملة البسيطة أو المركبة.

فإذا كانت (ح) تفترض تحديد اللون مثلا، فإن (س) تتشكل من طيف الألوان، إنها تتيح للواصف أن ينفتح على معجم كامل للألوان. غير أنه يكون مضطرا لاختيار لون بعينه. وبهذا الشكل يتم احتيار العنصر الثاني، وهو حاسم في تكوين الدلالة.

إن هذه العملية وإن كانت قد تبدو في الظاهر اعتباطية، باعتبارها توجه إحدى الامكانات الموجودة في الواقع، وفي اللغة، فإنحا في حقيقتها موضوعية وقصدية بالنسبة للسارد، بل بالنسبة للكاتب، الذي غالبا ما يستخدمها لتشكيل نسق آخر للدلالة، يفضي إلى الحركة الاجتماعية، التي تتشكل في الخطاب الروائي، خاصة حين نكون أمام وصف المظهر الخارجي لشخصية ما، أو المظهر الاقتصادي لمنطقة ما.. حيث الطبيعي يستقبل نفس قانون الثقافي.

# 3-2-1 التوارد التدرجي

يحسضر إرغام التوارد التدرجي في مستويات التفكير بالدلالة اليم تتغسياها الكستابة، ولكسي نفهمها حيدا نفضل العودة إلى الرموز الميم اقترحناها سابقا: مع إضافة (م) التي تمثل الشيء الموصوف نفسه.

لكن من المستحب أن نميز هنا بين مستويين، يتعلق الأول بالوحدة الوصمفية الصعرى: أي الجملة الوصفية التي تتكون فقط من حاملة الــسمة المميزة، والسمة المميزة [(ح) + (س)]. بينما يهم الثاني تحقق معموعة من الوحدات الوصفية المتماسكة فيما بينها، والمشكلة للوصف الكليى، سواء أكان مشهدا، أم لوحة، أم وصفا لمظهر شخصية ما.. حيث نحد بالإضافة إلى (م) مجموعة من الحاملات للخاصيات المميزة [(-1) + (-2) + (-3)...] ومجموعة من الخاصيات المميزة [(-1)]+ (س2) + (س3)...] وذلك حين يكون الموصوف وحدة متراصة، لا تقبل الانشطار إلى أجزاء أو أنه ببساطة غير مفصل كما هو الحال في واللــون = (ح3) أما حين يتعقد الوصف، وينتقل من محفزه الأول (م) إلى أحد أجزائه أو بعض أجزائه، نكون أمام صيغة أخرى أكثر تعقيدا، حيث يتحول الجزء أو الفرع بدوره إلى محفز، رغم كونه محفزا من قبل الموصوف الأصلى.

إن هذه الصيغة تجعلنا إزاء مجموعة من الموصوفات، حيث نحصل عسوض (م) على [(م1) (م2) (م3)...] كما هو الحال في النموذج الستالي: "انتهى هذا القصر بكل ما فيه ومن فيه إلى الحاج محمد عميد عائلة التهامي وهو رجل ربعة، أبيض الوجه، ذو لحية مستديرة"(9)، يستدرج هذا الوصف من الموصوف الأساسي الحاج محمد (م) إلى الأعضاء التي تشكل بعض مظاهره الفيزيولوجية: الوجه (م2)، ثم شعر الوجه - اللحية (م3). إن هذه الموصوفات، وإن كانت تشترك جميعها في إضمار الحاملة مع الإشارة إليها ضمنيا بواسطة الخاصة المميزة نفسها، فإن لكل واحدة تركيبها الخاص. ويمكن توضيح الإضمار الذي لحق الحاملة بالشكل التالى:

[الرجل = (م1)، القامة =) (ح) وهي غائبة ظاهريا، ربعة = (س) | [الوجه (م2)، اللون = (ح)، وهي مضمرة أيضا، أبيض = (س) | [اللحية (م3)، الشكل (ح)، وهي بدورها مضمرة، الاستدارة (س) | وبديهي أنه كلما كان الوصف معقدا، (مثل الوصف الطوبوغرافي)، فإن الصيغة تتعقد أكثر.

# المستوى الأول:

حياما ننتقي للموصوف حاملة واحدة وسمة مميزة واحدة، لا يعترضنا أي مشكل أثناء عملية نقل هذا الوصف من الذهن إلى النص، أما حين تكون حاملة السمة المميزة مركبة، فإنما تتطلب سمتين مميزتين أو أكثر مثل قولنا: (الكأس مزين بالأحمر والأزرق..) ففي هذه الحالة البسيطة، نكون مضطرين إلى إجراء اختيار ثالث، يتمثل في كيفية تسرتيب الخاصتين (الحمرة والزرقة)، حيث يصبح التساؤل عن السر في إعطاء الأسبقية الزمنية والكتابية للحمرة دون الزرقة قائما. وتعتبر هذه العملية، الحلقة الأخيرة في تشكيل الوصف وانتقاله من ذهن المبدع إلى ذاكرة النص. ولهذا الإجراء الأخير دلالة قصوى ومقصودة، لأنه بتغير تستحصل على صبغة أخرى، فعوض تسرتيب السيمتين المتميزتين سنحصل على صبغة أخرى، فعوض [(م) + ((س1))]، وإذن سنحصل على دلالة مغايرة.

# المستوى الثاني

عندما تتعقد الجملة الوصفية، وتمتد عبر جمل عدة، يصبح التوارد التدريجي ذا أهمية قصوى في تشكيل الدلالة، لأن الشكل الذي يا عاد تصوارد وتدرج الوحدات الوصفية الصغرى يؤثر بشكل كبير في عاق

اله لالسة، بل أحيانا قد يصبح شكل هذا التدرج نواة دلالية تنمو حولها دلالة باقى المقاطع الكتابية.

وسنقدم من أجل توضيح أهمية هذا المستوى نموذجين وصفيين يتمنئل الأول في وصف مظهر خارجي لشخصية روائية، فيما يتمثل السناني في وصف شيء من الأشياء المتعددة التي تحتفل بوصفها الرواية، لن يكون النموذج الأول خاضعا إلا للخصائص التي تحكم تشكل كل عملية وصفية، أما الثاني فسنختاره أكثر تعقيدا، لأنه يتدرج وفق خطة مرسومة بدقة من القاعدة إلى القمة.

"لم أر قط وجه علية الساكنة في قاع الدرب المشهور بمهارتما في الطبخ والطرز وتفصيل الملابس، أما زوجها فكان أصفر البشرة أمرد مستطيل الوجه (...) كان يصلح الساعات وينفق على دارين (10). ينتقي هذا الوصف الأعضاء الظاهرة من الموصوف (الزوج) وتتمثل في موصوفات ثانوية تعود على الموصوف الأساسي، وهي (البشرة، شعر الوجه، الوجه). ويتم إنتقاء حاملة واحدة لكل موصوف ثانوي (اللون، (?) السشكل) كما أن التوارد التدرجي يعطي السبق لبشرة الوجه، يستلوها بعد ذلك شعر الوجه غير الموجود "طبيعيا" لينتهي الوصف بتحديد شكل الوجه: الاستطالة.

إن هذا الترتيب ليس تلقائيا، كما قد يعتقد، فما هو أولي هو أهم كما لاحظنا حتى في مستوى التركيب الوصفي البسيط. ذلك أن تقديم البسشرة ووصفها بالصفرة، هو إشارة إلى الذبول الناتج عن التقدم في العمر، وعن الكدح والعسر. وإذن هو إشارة إلى الوضعية الاجتماعية، وضمنا هو إشارة إلى طبقة اجتماعية دنيا. وبالتالي هو تركيز على الحالة الاقتصادية للشخصية، التي ستظهر جلية من خلال المقطع السردي الموالى "كان يصلح الساعات وينفق على دارين".

أما التركيب الوصفي الثاني (أمرد) فيشير إلى الأنوثة من حلال تشارك الموصوف مع الأنثى في خاصية خلو الوجه من الشعر، وتتفلح هي الأخرى من خلال إشارات سردية لاحقة كالإشارة إلى أن إحدى زوجتيه "لا تستبع". أما الجزء الأخير من الوصف، فلا يعبر لا علي وضعية اجتماعية - اقتصادية ولا على فحولة أو برودة جنسية. ولذلك فإنه لم يسؤكد فيما تلا من سرد. كما أنه جاء متأخرا نظرا لهامشية دلالته.

وإلى جانب هدا النمط من الوصف البسيط نسبيا، هناك نوع يرتقي إلى مستوى أعمق، ويتعلق الأمر "بالوصف المنظم بدقة، والذي يتبع في تسلسله منطقا معينا. وهو ذلك الوصف الذي يعرف بدايته من القاعدة ويمضي متدرجا بدقة في صعود نحو القمة، أو يبدأ من القمة ويأخذ في النزول بدقة أيضا، نحو القاعدة، كما هو الحال في وصف قبعة شارل بوفاري (11) وهذا النوع من الوصف المحكم التدرج، غالبا ما يستجاوز بدلالته السياق المحدود الذي يؤطره، إلى الدلالة النصية، التي ينسشر عليها أضواءه ومناراته، لدرجة قد يصبح معها ممارسا لتعرية تدرجية للكتابة ذاتما. فوصف قبعة شارل مثلا، كان إرصادا لتصرفات تدرجية للكتابة ذاتما. فوصف قبعة شارل مثلا، كان إرصادا لتصرفات مسارل ومواقعه وخصوصيات شخصيته، كما تقدمها الرواية في كل مسراحلها. ونظرا لأهمية هذا النمط، سنختار نموذجا خصبا من رواية مدام بوفاري نحاول عبره، ومن خلاله، استنتاج الدلالة التي يخلقها ذلك الترتيب الحكم. والنموذج عبارة عن وصف لحلوى العرس:

"عـند القاعـدة كان هناك مربع أزرق من الورق المقوى يصور معـبدا بأروقة وأعمدة تحف بها التماثيل، وفي الفحوات، تناثرت لجموم مـن الورق المذهب؛ وبالطابق الثاني برج صنع من فطير (سافوا) محاط بتحصينات من الحلوى واللوز والزبيب وفصوص البرتقال، وفي الأحدى،

أوقى السعلع، كان هناك حقل أخضر، حيث توجد صخور من بحيرات مسن المسربي، ورواق من قشور البندق، ونرى حبا صغيرا يتأرجح في أرجوحة من الشوكولاتة التي ينتهي عمودا ببرعمين من الورد الطبيعي عماية كرة في القمة "(12).

سيحاول التحليل الذي سنقوم به، ربط دلالة هذا الوصف بالنص ككل، غير أننا لكي نصل إلى ذلك، نفضل المرور من المراحل التالية: أ. تحديد العين الواصفة، هل هي عين السارد أم عين الشخصية أم هي عين جماعية. ب: تحديد دلالة النص الوصفي المعزولة، ج: تحديد دلالته في سياق الرواية بصفة عامة.

#### أ. البصرية الواصفة

إن حلوى العرس، باعتبارها تشكل موضوعا للحظة هامة من لحظات الاحتفال، عادة ما تكون عرضة لانتهاك بصري جماعي. ويعني ذلك أن المدعوين يشاركون في هذه العملية. ولهذا فإذا ما افترضنا أن الوصف ممرر من خلال بصرية أحد المدعوين (أو إحدى المدعوات)، فإنا سنصطدم بحقيقة مزدوجة، لا يمكن دفعها ببساطة، وهي أن الحلوى كشيء مشتهى، معرضة للبصرية قبل أن تزدرد. وجو المرح المحاقب لزمن المشاهدة الواعدة باللذة، سيفرضان على المشاهد المترقب لنصيبه من الحلوى التركيز اللاواعي على ما يلائم ذوقه، فلو كان مثلا يحب الشوكولاتة لبدأ وصفه بها أو لترك على الأقل - وهو يقوم بعملية الوصف - آثارا تشكل قرينة على تفضيله هذا، أو كان يحب المربى لبدأ به أيضا، وهكذا...

أما إذا افترضنا أنما موصوفة من خلال أعين المدعوين كافة، وهو افتراض مردود لأنه غير ممكن، وذلك لأن اختلاف ذوق كل فرد على

حدة، هناك المفارقة التي يخلقها كل من موقع المشاهدة ومسافه بعد تحققها. فالمدعوون لابد لهم من اتخاذ مواقع مختلفة من حيث البعد عله أو القرب منها. الشيء الذي لن يسمح أبدا إعطاء مثل هذا الوصف الدقيق الذي يفترض عينا مترفعة، غير مشتهية. تلك العين التي لن تكون الدقيق الذي يفترض عينا مترفعة، أو على الأصح، عين ذهن السارد الخالق لديمومة السرد.

# ب. الدلالة المعزولة

إن ترتيب هذا الوصف بشكل تصاعدي من القاعدة إلى القمة، مع إدخال طابع زمني بفضل الصيغ الزمنية (أولا، بعد، في الأخير)، يعطي انطباعا بتزاوج الزمان والمكان وذوبالهما في وحدة واحدة. ويسمح ذلك بتحديد ثلاثة أزمنة، كل واحد منها موسوم بطابع عمراني معين، ففي الطابق الأرضي – إذا صح القول – المقابل للزمن الأول، نحد معالم حضارة معينة (الأعمدة، الأروقة [المعبد] التماثيل) وفي المكان المثاني، نحد (البرج] الحصون) وفي الثالث نحد (حقلا، صخورا، [المربي، الشوكولاتة] والحب المتأرجح).

إن باستطاعتنا إذن، الحصول على الدلالة المعزولة لهذا الوصف من خلال التقسيم الزمني الذي اقترحه لنفسه، وأيضا من خلال الأشهاء المنسسوبة لكل زمن – مكان، فالأول يحتوي على أشياء أثرية، تعود بنا مباشرة إلى جو الحضارة والثقافة القديمتين بكل ما تضمانه من رموز ديهة وغيرها، ويعتبر المعبد مؤشرا واضحا على ذلك، ويؤشر الثاني بفضل البرج إلى القرون الوسطى، أما الأخير الذي تظهر فيه الأشياء الدالة على الزمن المعاصر لزمن الكتابة طبعا – فيدل بشكل من الأشكال على العصر الحديث، ويتمثل الدليل على ذلك في المربى والشوكولاتة.

وإذا كسان المكسان الأول قسد حظي بإشارات ترمز إلى الأمل فالنحوم المتناثرة، بينما لم يحض الثاني إلا بالأبراج والحصون الدالة على الحسدر والترقب، فإن الثالث قد خص بأوصاف متناقضة أهمها: (حقل أحسضر/صخور، صخور/بحيرات، حب صغير/أرجوحة، قمة/كرة) حسيث الوصف نفسه يعبر عن العصور، إنه يضفي على العصر الأول الأمسل، وعلى الثاني الترقب والحذر، بينما يضفي على الثالث والأحير سمات تأرجح العواطف، والفراغ..

# ج. الدلالة في سياق الرواية

وفي هذا المستوى من التحليل سنربط ما توصلنا إليه في المستويين الأولين بالنص في كليته. فيما إن العين الواصفة هي عين السارد الذي يستحدد من خلال الرواية كسارد عالم بكل شيء، وحاضر في كل مكـــان وزمـــان، أو بتعبير جيرار جونيت، خالق لكل شيء<sup>(13)</sup>، أفلا يكون هذا الوصف المحكم التشكل ذا علاقة وطيدة بالأحداث السابقة والآنية والمستقبلية في الرواية؟ ألا يكون شبيها في وظيفته بوصف قبعة شارل النازل؟ وإذن ألا تكون حلوى العرس بفعل تشكلها التصاعدي - وبفعل كونها مواضعة اجتماعية - تعبيرا رمزيا فريدا عن حياة إيما (مــدام بوفاري) برمتها؟ حاصة وأن الطوابق أو الأزمنة الثلاثة المشكلة للحلوي تشبه الأمكنة الثلاثة التي أثرت في حياة إيما بوفاري (الدير، توسيت، يونفيمل) والأزمنة الثلاثة، (الطفولة، الشباب، وبقية عمرها بعد الزواج) حيث يبدو أن من اليسير العثور على التشابه بين تشكل الوصف وتشكل حياة إيما: فأهم مكان في قاعدة تكون الحلوي (المعبد) يستماثل مع قاعدة تكوين إيما (الدير)، إذ تقابل التماثيل تلك اللوحات الرائعة التي كانت تفتن إيما، أما الفجوات فتعادل اللحظات الفريدة التي

كانت تخليسها إيما مع زميلاتما للاستماع إلى قصص اسكوت، أما النجوم التي تتناثر عبرها، فتمثل تلك العوالم الحالمة التي تطل من حلال السروايات التي كانت تقرأها، والتي شكلت لديها عالما متخيلا تترجمه كائسنات الطابسق الثاني، المتمثلة في الأبراج التي تفيد الترقب والمراقبة، مشاكلة نوافذ بيت إيما التي كانت تتيح لها فسحة ترقب كل غريب من أجل صده أو امتلاكه. أما الطابق الثالث المساوق للحقبة الثالثة، فيضم عددا من الرموز (الصخور، الزوارق من القشور، البحيرات) ويعبر بوضوح عن عالم مضبب، ومسكون بالمخاطر. إنه عالم موسوم بطاهم المغامرة، فالروارق التي ستجوب البحيرات هشة ومهددة بالارتطام بالموانع. إلها تشير إلى جو المغامرة التي سترتادها مدام بوفاري، مشتركة فيها تارة مع (رودولف) وأخرى مع (ليون)، كما أن تموضع هذه الرموز داخل حقل أخضر، يناسب لون الغابة التي ستشهد أهم مغامرة لمدام بوفاري. أما الحب الصغير الذي يتأرجح، فدال على مضمون الحلوى أي على الحب الأحادي المضطرب، الذي لن يخرج عن حتمية الفــشل الذي يطارد كل حب غير متبادل، وهي الخيبة التي أشر عليها السارد بالكرة في القمة.

هكذا نكون قد أكدنا، من خلال تبيان المراحل التي تمر بها العملية الوصفية قبل التحسد كتابة، ومن خلال كشف الإمكانات الدلالية التي تخلقها بفضل العلاقة التي تصونها مع سياقها، أو مع النص بصفة عامة، أن تسشكل الوصف وتدرج أجزائه ليس عملا صدفويا ويسيرا، بل هو عمل ينبع من قصدية يتغيا الكاتب تحقيقها قبل تجسيده كتابة.

# عللقة الوصف بالسرد الروائي

# 1-2 الوظيفة السردية والوظيفة الوصفية:

إذا قبلنا بكون السرد (الروائي) تسمية لذلك العرض الذي يقدم حدثًا أو مجموعة من الأحداث – الواقعية أو المتخيلة – بواسطة اللغة المكتوبة، فإن الرواية لابد لها، أثناء عملية تشكلها، من استثمار محوري السسرد والوصف، لأن كلا منهما يقدم وظيفة، تتضافر مع الأخرى، لتشكلان فب النهاية العالم المكن للرواية.

إن السرواية، باعتبارها تقدم أحداثا وأفعالا، فإنها بالضرورة تقدم سردا روائسيا، غير أن تلك الأحداث والأفعال تتطلب وجود سببية متمثلة في وجود طاقة إنسانية أو إنسانوية، ووجود محيط زماني ومكاني يؤطسرها، ومن ثمة ضرورة الشخصيات والأمكنة والأشياء. وهي العناصر السيّ تشكل الفاعلية المحركة لديمومة السرد الروائي، الذي من سماته أنه "يكتفي بالتسميات الخالصة، البسيطة ويهدد الليونة الهيكلية" (14).

إن هـذه الأشـياء والأمكنة والشخصيات تتطلب لكي تكتسب خـصوصيتها، لغة متميزة تنصب على ما هو خاص ومميز، أي أنما تتطلب لغـة وصـفية. ووفـق هذا المعنى يكون السرد منصبا على كل ما هو حركي داخل الزمن، أي بكل ما هو مرتبط بالأحداث المدركة بوصفها

تعكس تقدما في أجواء الحكاية - ومن هنا التشديد على المظهر الزمن والمظهر الزمن والمظهر الدرامي للخطاب - ويكون الوصف زمنا ميتا في سيرورة ما همو حركسي، حيث تبدو الأشياء والكائنات لحظة وصفها، كما لو كانست مجمدة، الشيء الذي يجعل الوصف يبدو كأنه يحدث "توقفا في محرى الزمن، ويسهم في تمديد السرد في الفضاء" (15).

غـــير أن هذين المحورين وإن كانا يعبران عن موقفين متباينين من العـــالم والوجود، مادام الأول (السرد) أكثر حيوية، والآخر (الوصف) أكثر تأملية، فإنهما يشكلان بتلاحمهما النسيج المتماسك لمختلف خيوط النص.

غـــير أن علاقتهما وإن كانت ضرورية وتضامنية، فذلك لا يعني أفـــا سلمية، لأن الوصف أحيانا كثيرة، يستطيع التخلص من عبودية المعـــنى المــــنى المــــنى المـــنى المـــنى المـــنى المـــنى المـــنى المـــنى المـــنى أشياء أو أوضاعا محددة، جهـــة، بفضل تحوله من مجموعة كلمات تعني أشياء أو أوضاعا محددة، إلى نــص مــصغر، ومن جهة ثانية بفضل دقة تشكله وطبيعة علاقته بالسياق الذي ينتمى إليه.

### 2-2 السرد الوصفى:

لعل العلاقة الأكثر سلمية بين الوصف والسرد، هي تلك العلاقة اللاملموسة، الستي يبدو فيها الوصف وكأنه شبه منعدم، إذ لا نحس بوجوده أثناء القراءة السريعة أو العادية. وتتمثل تلك العلاقة في وحود أفعال حركية ووصفية في آن واحد. وهذه الأفعال تخضع في عملية تحققها كتابة، لنفس القوانين المتحكمة في إنتاج كل عملية وصفية (تلك القوانين التي بيناها بتفصيل في الجزء الأول من هذا الفصل)

بما أن كل حدث يمكن التعبير عنه بواسطة عدد من الأفعال التي

تناسبه، فإن احتيار فعل بعينه هو انتقاء لحالة وصفية تحدد نوعية الحدث أو نوعية الوعي به أو التفاعل معه. ومعنى ذلك أننا نجابه مع كل فعل، عملية وصفية محايثة للعملية السردية وحاضعة لها. ولتوضيح ذلك سوف نقوم بقراءة بعض المقاطع السردية المأخوذة من روايات عربية مختلفة:

ولنبدأ بنماذج من رواية "موسم الهجرة للشمال"، التي نصادف في صفحتها الأولى سيلا من الجمل السردية المتلاحقة، التي لا تخلو أفعالها من الصدى الوصفى المنسرب عبر سراديب اللغة السردية:

"عدت إلى أهلي يا سادتي بعد غيبة طويلة، سبعة أعوام على وجه الستحديد، كسنت خلالها أتعلم في أوروبا، تعلمت الكثير وغاب عني الكثير، لكن تلك قصة أخرى، المهم أنني عدت وبسي شوق عظيم إلى أهلسي، في تلك القرية الصغيرة عند منحني النيل، سبعة أعوام وأنا أحن إلسيهم وأحلم بهم، ولما جئتهم كانت لحظة عجيبة أن وجدتني حقيقة قائما بينهم، فرحوا بسي وضجوا حولي، ولم يمض وقت طويل حتى أحسست كأن ثلجا يذوب في دخيلتي فكأني مقرور طلعت عليه الشمس".

نصادف في هذا السنموذج عددا كبيرا من الأفعال المشكلة للمحفزات الأساسية لفقرات ووحدات السرد، وأولها المحفز الحكائي (عدت). من الواضح أنه قد كان بالإمكان الكاتب تعويضه بأفعال أخرى يمكنها تأدية نفس المعنى السردي مثل: (رجعت - وصلت - انتهيت... إلى أهلي) إلا أنه فضل اختيار فعل (عدت) من بين بقية الأفعال، فأعطى بذلك للحدث وصفا، يترجم الإحساس الداخلي للشخصية المحققة للفعل. إن ما يميز الفعل هو أن مصدره (العودة) مشحون ضمنيا بدلالتين، الأولى نفسية (الحنين) والثانية مادية (الانتهاء

مـن مهمة ما، أو من إنجاز فعل ما) وهو الشيء الذي لا يتوفر في فعل وصلت مثلا، لأنه لا يتضمن دلالة الانتهاء من مهمة ما، بل علي العكس من ذلك يظل قابلا للاقتران باحتمالية الإخفاق أو العدول عس إنجازه المهمة. فضلا عن كونه، في مستوى الأثر النفسي، لا يدل عَن أى شوق أو حنين، بل قد يقبل الدلالة على أن حدث الرجوع مقرون بإحــساس مأســـاوي ولدته الخيبة أو حتمه الخوف.. وكذلك الأمر بالنسبة لفعل (انتهيت) ومن هنا يتضح أن فعل (عدت) يشكل في نفس الوقت عرضا ووصفا للحدث، كما أنه بفضل وصفه للحالة الوجدانية (الحنين) يشكل محفزا، أو نواة لتناظر لاحق تحسده الوحدات السردية الصغرى "عدت وبى شوق عظيم" "سبعة أعوام وأنا أحن إليهم وأحله بمهم".. ولن يكون من العسير التأكيد على أن فعل (عدت) ببعديه النفسي والمادي يشكل مرجعا خطابيا لكل مقاطع الرواية، فكل ما سيعيشه أو سيسمعه السارد محفز من قبل العودة، كما أن الأحزال التي ستنتابه والأشواق التي سيصونها مع القرية وأهلها ستجد مرجعيتها في دلالـة العودة. وهذه المرجعية واضحة حتى في المقطع الوجيز الذي احتــرناه نمــوذجا، ذلــك أن الأفعال تتراوح بين تحديد درجة الحنين المتهضمنة في فعل العودة "وبي شوق عظيم" ومسافة اكتساحه للنفس "سبعة أعوام وأنا أحن إليهم" وبين تحديد جانبها المادي، الذي أحيانا يوجد متراكبا مع الجانب النفسي في نفس الملفوظ السردي، كما هــو الحال في المثال السابق "سبعة أعوام.."، الذي إلى جانب تعاميا.ه لدرجة الحنين، يحدد مسافة الغياب الفاصل عن زمن العودة أحرا، وأحــيانا أخرى ينفرد بمعنى الملفوظات، غير أنه لا ينفلت من مرجعية العسودة التي تحيل منطقيا على مرحلتي الذهاب والمكوث بعهدا: "قنت خلالها أتعلم في أوربا، تعلمت الكثير وغاب عني الكثير، لكن تلك فعله

أحرى". ويمكن أن نبين مرة أخرى أهمية انتقاء الأفعال ذات الصدى الوصفي، من خلل تعلم قصدية اختيار الروائي لفعل (تعلم) في النموذج السابق:

من الواضح أنه كان بإمكان الكاتب استبدال الفعل بأفعال أخرى أكثر ملائمة للحدث مثل (أدرس) أو (أبحث) خاصة وأننا سنجر، بواسطة إشارة لاحقة، بأن زمن الغياب كان مشغولا بزمن البحث في شاعر إنجليزي مغمور. غير أن اختيار فعل التعلم، وتفضيله على غيره، كان أكثر ملاءمة لوظيفة الحدث داخل الأحداث الأخرى لأنه أعم منها. لأن الدراسة أو البحث (وليكن علميا) منغلقان على مجال محدد، بلل أكثر من ذلك منصبان على جزء حصري من المعرفة، ومحكومان بقسوانين التخصص. أما التعلم فيطول مختلف المعارف وعلى رأسها المعرفة الاجتماعية والسياسية.. وكل ما يهم الدين والأخلاق في تفاعلهما أو تصادمهما مع السلوك..

إن اختسيار التعلم بوصفه موضوعا للهجرة يصبح وصفا لها، وهو وصف سيخدم تنامي الأحداث اللاحقة، وسيحقق لها القدر الكافي من الانسجام المنطقي، ففي ضوء "تعلمت الكثير وغاب عني الكثير" سنفهم السر في تناقضه مع موقف أهله وأهل القرية، وبصفة خاصة حول تأويل حدث قـتل (حسنة بنت محمود) ل(ود الريس) وانتحارها في نفس السوقت. وفي ضوئه أيضا سندرك، باعتبارنا قراء، لماذا لا نتعرف إلا ما تعلمه السارد من عادات جديدة وسلوكات دون أن نتعرف الكثير عما درسه في بحثه، أوعما استفاده منه. إن صمت السارد عن مسيرة بحثه معلل مسنذ البداية (تلك قصة أحرى)، أي منذ اختياره لفعل التعلم عوض الدراسة أو البحث.

ثم بعــد ذلك، نصادف جملتين معبرتين عن حدثين (فرحوا بـــي

وضحوا حولي) وهما مرتبطتان بفعل العودة المفحر والمحفز لحما، وسع هاتين الجملتين، نصطدم بنوع آخر من تشابك الوصف بالسرد، حيث يسبدو بجلاء أكبر كون الفعل يحمل في ذاته الحدث موصوفا، ولعل هذا التشابك العفوي، يشكل الدرجة الصفر في احتراب السرد والوصف، حيث يمكن في هذا المستوى القول مع جيرار جونيت، إن الوصف عبد خاضع للسسرد. وفي هذا المستوى أيضا يمكن أن نضع الوصف في النصوص الحكائية القديمة - كالحكاية الشعبية أو السير والملاحم - كما هو الحال في النموذج التالى المأخوذ من كتاب كليلة و دمنة:

"زعموا أن خبا ومغفلا اشتركا في تجارة وسافرا، فبينما هما في الطريق، تخلف المغفل لبعض حاجته، فوجد كيسا فيه ألف دينار فأحده، فأحس به الخب، فرجعا إلى بلدهما، حتى إذا دنوا من المدينة، قعدا لاقتسام المال، فقال المغفل خذ نصفه، وكان الخب قد قرر في نفسه أن يندهب بالألف جميعه، فقال له: لا تقتسم فإن الشركة والمفاوضة أقرب إلى الصفاء والمخالطة، ولكن آخذ نفقة وتأخذ مثلها وندفن الباقي في أصل الشجرة فهو مكان حريز.."(16)

يبدو الوصف في هذا النص شبه منعدم، فباستثناء الوصف الموجود في الأفعال الدالة على الحركة المادية أو الذهنية مثل كلمة (زعموا) التي تدل علمى الحدث وتصفه أو (الحنب) و(المغفل)، لا نكاد نعثر على الوصف بمعناه الشائع في التحديدات الحديثة.

# 2-3 الوصف الموجه من قبل السرد:

أما المظهر الثاني لعلاقة السرد بالوصف، فيتسم بشيء من التعقيد، ويستعلق الأمر بالوصف المنصب على الشخصيات والأشياء والأماكر. التي تنتمي جميعها إلى سيرورة السرد الروائي، فكلما هم السارد وهذا

شمع صية حديدة أو مكان حديد - سيكون مجرى لسلسلة من الأحداث - إلا وفسح السرد المجال أمام العملية الوصفية، لأنه لابد من تقديم المظهر الخارجي للشخصية، ومحددات المكان وأبعاده، وسمات الأشياء القابعة داخله أو حواليه، وهي عملية، تسبق عادة بتمهيد يحضطلع به السرد، لتهيئ القارئ لتلقي الوصف، ولفسح المجال أمام الوصف الذي يعلن عن نفسه، وبذلك يكون الوصف منتميا للسرد وموجها من طرفه، وذلك بواسطة الموصوف (الشيء أو المكان أو الشخصية) الدي يستقبل التفاصيل الوصفية. غير أنه رغم انتمائه للموصوف المشكل للحظة من لحظات قوة السرد، يستطيع أن يتحاوز غائية السرد كما وضحنا في الفقرات السابقة من هذا الكتاب.

وللتعبير بدقة عن هذه العلاقة، يمكن استعارة مفهوم العنوان ومنحه إلى الموصوف: إن العنوان كما نعلم هو، في علاقته بموضوعه، منزيج من الحرية والانضباط. أو بتعبير بسيط فإن النص المنطوي تحت لـواء العـنوان، يمكـنه أن يخـرج عنه من خلال بعض الامتدادات الموضوعاتية، بل يمكنه أن يتجاوزه لدرجة يكون معها العنوان مجرد خطإ بدر من الكاتب، أو مجرد لعبة.. غير أن النص رغم كل ذلك يظل ذا علاقــات ممكنة بعنوانه. وهي علاقات قد تتفاوت في قوة درجتها، ولكنها موجودة ومؤكدة. وهذه العلاقة، هي التي تحكم بشكل من الأشكال الموصوف بالوصف. وكما أكدنا سابقا، لا يمكن أبدا أثناء إجراء العملية الوصفية، أن نحيط بكل أجزاء وصفات الموصوف، ولذلك فإن كل وصف إلا ويقدم محروما من عدم الاكتمال الناتج عن الانتقاء الإحباري، غير أن عدم الاكتمال يوفر الحرية، ويجيز التعدد الدلالي. إن هذه العلاقة الموسومة بتلك الإرغامات تخلق احترابا سلميا متفاوت الدرجة بين السرد والوصف، بناء عليها يمكن تقسيم مستويات

الوصف إلى ثلاثة أنماط:

- الوصف البسيط.
- الوصف المركب.
- الوصف الانتشاري.

#### 1-3-1 الوصف البسيط:

ونقصد به الوصف الذي يعطى من خلال جملة وصفية مهيمنة قصيرة، لا تحتوي إلا على بعض التراكيب الوصفية الصغرى. ويتحقق ذلك في الغالب حين يتم الاستغناء عن الأجزاء والصفات، كالاقتصار أثناء وصف الشخصيات، على تراكيب وصفية موجزة مثل (رجل وسيم) (كان رجلا نحيفا..) أو كأن يكون الموصوف متراصا، غير مجزأ.

وهــذا النوع من الوصف لا يستطيع محاوزة دلالته المسخر لها من قــبل السرد، إلا أنه بفضل تلاحمه مع بقية الإشارات الوصفية الخاصة بالشخــصيات والأمكنة والأشياء ينتج دلالة اجتماعية، يكون لها دور فعــال في فهم الرواية وتأويلها. فالتركيب الوصفي السابق "كان رجلا نحـيفا" يشير إلى انعكاس لوضع اجتماعي معين (سوء التغذية، العمل الشاق، عدم توفر شروط الوقاية الصحية).

## 2-3-2 الوصف المركب

ونقصد به الوصف الذي ينصب على الشيء الموصوف (العنوان) السندي ينتمي إلى السرد الروائي، شريطة كون هذا الوصف معقدا، إما بفضل الانتقال من الموصوف إلى أجزائه ومكوناته، أو بالانتقال إلى المحسيط الضام لهذا الموصوف أو المضموم ضمنه. ويعني ذلك أننا مواجه

هـــذا النمط حين نكون أمام الصيغة التالية [(م) (م1) + (م2) + (م8)..] وسنحلل هذا النمط انطلاقا من النماذج التالية:

الــنموذج الأول: "تحــت السقيفة المنحدرة بشكل هرمي تألقت محموعة من الأزهار قبالتي، امرأة بدينة ترمي مجموعة أزهار أمام بيتها، تمتد دوائر خيالية من الرماد، تخرج من مكان لا مرئي"(17).

النموذج الثاني: "النهر ليس ممتلئا كأيام الفيضان ولا صغير الجحرى كأيام التحاريق (...) كانت الأشياء على الشاطئ نصف واضحة (...) كان النهر يدوي بصوته القديم المألوف، متحركا كأنه ساكن "(18).

السنموذج السثالث: ودمسشق مديسنة أسيوية محاطة بالصحراء والغابسات، ملفعة بالثلج آنا، والنهارات الحارة آنا آخر تقع في وسط آسيا: أرض الشهداء والجنس والرغبات التي لا تتحقق"(19).

رغم كون النموذج الأول جملة من الأشياء الموصوفة، فإلها تبدو من جهة ثانية بفضل جهة، موحدة بفيضل تواجدها بمكان واحد، ومن جهة ثانية بفضل انتسابها إلى الفعل المحفز لوجودها (الحلم) الذي يحكم قبلا دلالتها باعتباره متصفا بيصفات العنوان، ومن أهم سمات الحلم إتاحته للحالم الحرية في تسكيل عالم حلمه، خاصة إذا كان حلم يقظة. ومن الواضح أن الرموز اللغوية المستخدمة وطريقة تشكلها المتقن، سيوفران إمكانية قوية للإيحاء والتمرد على الدلالة المحدودة الخاضعة لحدود السردية المتحكمة في هذا المقطع الوصفي: (السقيفة - المرأة - الأزهار - الدخان، إضافة إلى دقة الوصف المنسخرة لها، إلى خلق دلالة أعم، تساهم في تعميق - وربما تعمق - الدلالة المكلية. ولتوضيح ذلك سوف نقوم بتحليله:

يبدأ الوصف بالسقيفة النازلة بشكل هرمي، لينتهي عند القاعدة،

وهـو شـكل يحيل مباشرة على ثنائيتي: البنية الفوقية والبنهة التحقية، الشعور، أما الشعور واللاشعور. فالمرأة والأزهار ينتميان للبنية الفوقية والشعور، أما الـدخان فينتمـي للقاعدة، للبنية التحتية، وللا شعور مادام ينبثق مي مكـان تحـي لا مرئي (مجهول) وتجاوزا منا للتحليل النفسي سنكتفي بتحليله انطلاقا من الثنائية الأولى المادية.

وللوقوف على الدلالة العميقة يكون علينا تحليل الرموز اللغوية في ذاتمًا، ثم في علاقتها مع بعضها، ثم بعد ذلك نحاول وضعها في علاقة مع دلالــة الــنص ككل. ولتجلية دلالة الرموز في ذاتما يمكن الاستئناس بملاحظات الأستاذ أحمد اليبوري، في مقدمته لرواية (المرأة والوردة)<sup>(20)</sup> حييث لاحظ بأن المرأة في علاقتها مع الأزهار، تصبح أسرة، ويصبح بذلك شوق البطل إليهما شوقا للاستقرار العاطفي والنفسي. لكننا حين نبحث عن هوية تلك المرأة نجدها غيرية بالنسبة للبطل، وغريبة عنه في كــل شـــيء، في الأصــل، في القيم، في الثقافة والهوية، بل في الهيئة أيضا(نحافة البطل/سمنة المرأة) كما أن العلاقة الموجودة بينهما هي علاقة اشتهاء حسدي لا غير، هي علاقة عابرة في جوهرها، كعلاقة السائح بالمكــان الذي يسوح فيه، ومن هنا تتضح رمزية المرأة التي تشي بدلالة الأرض، الوطن. هكذا يكون هذا الحلم، هو حلم بالاندماج تحت لوا؛ ومن ثمة فإن الشطر الأول من الوصف يترجم رغبة البطل - السارد في، تسبني الغسرب وطنا، غير أن ذلك يظل مقصورا على مستوى المكر والتأمل.. أما الشطر الثاني "دوائر خيالية من الرماد تخرج من مكان لا مرئي"، فهو ترجمة للمفارقات والتناقضات، التي تملأ المسافة الفاصلة بين الــسارد والمرأة - الوطن، إنه تعبير عن الواقعي الحقيقي، الذي يسمرنه

عسر الجموع ليغلف اللوحة المشكلة للحياة المحلوم بها. وهو شيء يشير بوضوح إلى تكسس الحلم على حوافي سيف الواقع المصلت. ولعل سقوط هذا الفكر المؤسس بمعزل عن الواقع الفعلي هو مضمون الرواية ككلل. كما أن انبثاق دوائر الدخان من مكان لا مرئي يؤكد سلطة الواقع وهسشاشة الوهم، ويؤكد فشل كل فكر لا يقوم على فهم ودراسة حقيقين لمجمل الأبعاد الناعلة في تشكيل صورة الواقع. فالمكان اللامرئي يشير إلى إحدى تلك الأبعاد غير المدركة من قبل السارد.

ومع ذلك، فلن نستطيع فهم دلالة هذا الوصف النازل من القمة إلى القاعدة، من الحلم إلى الواقع، إلا برصد تطور الحكاية ذاتما من بدايــة الــرواية إلى نمايتها. فالحكاية تفتتح بمقطع يمدح ويمجد الغرب، ويغري السامع – القارئ بالانشداد إلى الرغبة في الاندماج فيه، والهرب من الواقع الحقيقي (الدار البيضاء). بعد ذلك تقدم الحكاية خلاصة إنجاز هذا المشروع السردي (الذي يتضمن حلا لمأساة الواقع البيضاوي -المغربيي)، مجلية ما تميزت به التجربة من تمظهرات للأعطاب النفسية، والانفـــصامات الروحية والفكرية والثقافية، لتنتهي بنا إلى نقطة البداية، بعــد فــشل التحربة أو الحلم المنفصل عن الواقع. تلك العودة التي عبر عنها السارد بواسطة اقتناء تذكرة السفر إلى الدار البيضاء. هكذا يمكن القــول، إن هــذا الوصــف لا ينتمي إلى السرد الروائي الموضعي إلا ظاهريا، لأنه يقدم دلالة أرقى من تلك التي يفرضها سياقه المحدود، وهي دلالة تطال دلالة الرواية ككل، وتعمقها، بل أكثر من ذلك، إنه يقــوم بوظيفة تلخيص الرواية وإرصادها، أو بوظيفة ما سميناه (التعري التدريجي للكتابة).

لا يخرج النموذجان الآخران عن هذا الحس الإبداعي فالوصف في السنموذج الثاني ينصب على النهر، ثم ينتقل إلى شاطئيه، فيقدم الأشياء

الرابسضة فـوقهما، ثم يعود إلى النهر. والملفت للنظر أن الوصف يُسار للنهر حالة وسطا بين الهيجان والهدوء، بين الحركة والسكون، وهذا الاختيار وإن كان مناسبا للمعني السردي الموضعي الذي يجعل من النهر إطارا لأفعال وأحداث ستجرى، فإنه يتجاوز ذلك للدلالة على العالم الــذي يترجــرج البطل بين شاطئيه، ذلك العالم المتسم بالانشطار إلى مجموعة من الحالات المتناقضة (الفيضان/التحاريق = الازدهار/الانعطاط). (الحر كة/السكون = دينامية الحياة/رتابتها)، (الشمال/الجنوب = إفريقيا/أوربا)(21). إن هذه التحديدات المتجانسة بدقة تجعل الوسف لحظة قوية في مجرى تنامى الرواية. فهو يحدد لحظة الاختيار العسيرة بين حــياة ســاكنة رتيبة توجد بالشاطئ الجنوبـــي وبين حياة حركية يغرى ها الشاطئ الشمالي. وما تلك اللحظات الحرجة المقلقة التي انــــثابت البطل وهو في وسط النهر إلا هواجس وأثقال لحظة القرار السيق تماثل لحظة الجنون. فالبطل من خلال هذا الوصف يعيش بين عسالمين وقرارين، عالم الغرب وعالم إفريقيا، قرار العودة إلى الغرب وقـرار التخلي عما تعلمه فيه، من أجل العيش في سكون إفريقيا، علي السرغم من الشرخ النفسي العميق. وما انتهاء الرواية بدون حــسم للموقف مع الاكتفاء بصرخات النجدة، إلا دليل على عدم القـــدرة على الاختيار بين العالمين، والصراخ لم يكن بطبيعة الحال طلب المنقد ما، بقدر ما كان محاولة للتغلب على قساوة اللحظة القرار...

أما السنموذج الثالث، وإن كان يختلف عن الآخر لأن الوصم . يتخذ معه صيغة التحديد الطوبوغرافي، فإنه أيضا يتجاوز دلالته الأولية، قدم دلالة أوسع، تعبر عن التناقض الصارخ الذي يسم حياة دسشي، وضمينا حياة العرب وبقية الأمم المتخلفة.. وهكذا يتبين أن الوصف المركب، بفضل الهماكه في إعطاء جملة أشيه وصفات معقدة ومتشعبة، تنتمي للسرد الروائي بفضل العنوان (الموصوف) الذي يقدم للوصف بسلطته، ويتجاوزه في نفس الوقت بفسط خلقه لدلالة ثانية تنتمي لبنية أرقى، هي بنية الكتابة. كما أنه بفعل كل ذلك، يشكل إلى جانب المقاطع الوصفية الأخرى الموجودة في نفس الرواية، قصة مخادعة، ومذوبة لنص ظاهري. وحاملة لدلالة أكثر عمقا إلها قصة اللامحكي بتعبير جان ريكاردو (22).

## 2-3-2 الوصف الانتشاري:

و نقصد بالوصف الانتشاري، ذلك الوصف الذي يراكب الأشياء والمـشاهد واللوحات، بشكل يسمح له أن يصير محورا مهيمنا، يخضع لمشيئته محور السرد. إنه ذلك الوصف الذي تتوارد فيه التفاصيل منفلتة مــن المعــني المسبق، وثائرة على تحكمية عنواها ومهدمة لمعالمه، بفضل خلقها لدلالة مغايرة علانية. ويشكل هذا النمط من الوصف أعلى در جات احتراب الوصف والسرد، وبواسطته نكتشف حقيقة أخرى من حقائق العلاقة القائمة بين السرد والوصف، تتمثل في قلب القولة الــشائعة "لا يــوجد سرد روائي بدون وصف" إلى "لا يوجد وصف بــدون ســرد" لأن مــثل هذا النمط من الوصف بفعل تركيبه المتميز يستطيع تقديم حكاية مذوبة تحت قشرة الحكاية الظاهرة، وهي حكاية إما تكون معمقة للحكاية الظاهرة، أو معارضة لها... وهي في كل الأحــوال لا تمــضي بدون ترك عذوبة نوعية. وسنقترح لتوضيح هذا السنمط، الفصل السابع من رواية "موسم الهجرة إلى الشمال" الذي يكرس لوصف الطريق، من خلال وصف ما يترامي على جنباتها من صــحاري وحــرارة شمس قاتلة، مع احتفال خاص بانقطاعات على

مــستوى الدلالــة والزمن، تتيح فتح فجوة في زمن السرد، لعلل مرخلاله استحضارات السارد - البطل لحياة مصطفى سعيد بالحلترا.

إن الوصف الدي نجده في الفصل السابع، يراكب الأشياء والأحداث، ويرتبها وفق توارد تدرجي، يتأطر ضمن نظام محكم الدقه. حيث نكون إزاء مشاهد متراصفة بتماسك يجعلها تولد بشكل علي كاشف قصة لا محكية، تظل محبوسة وسجينة سلطة القصة الحكية في انتظار قراءة فاحصة، قادرة على هتك غشاء السطح، خاصة وأن القراءة العادية نفسها، تثبت أن المشاهد المتدفقة في سيل متدفق، غير مختارة وفق المعنى السري المسبق، ولكن فقط من خلال إطار مخترع، هو السيارة أو على الأصح هو نافذة السيارة التي تصبح عينا اصطناعية للالتقاط التفاصيل. غير أن الوصف يظل مخترقا في تعاقبيته بانقطاعات مملأ بذكريات السيارد عن مصطفى سعيد وعن الغرب. الشيء الذي يحول النافذة إلى نافذة على الطريق تارة ونافذة على الماضي تارة أخرى.

يقدم هذا الوصف صحراء شبه فارغة، إلا من شمس قاتلة، وبعض النباتات المتبعثرة، التي تؤشر على مظاهر البؤس والتخلف والحزن: "شجيرات مبعثرة في الصحراء، كلها أشواك، ليست لها أوراق. أشحار بائسة، ليست حية ولا ميتة "(23) من خلال هذه الإشارة الوصفية، يتسخح أن الشرود الذهني، أو تحويل النافذة الإطار إلى نافذة تطل علي السداخل، هسو استعارة داخلية، تترجم هروب المشاهد من الجوالخلاء الخانق (السودان) وتعويضه بالجو البارد (الغرب). وتتعمق مسيرة طهر الموصوف (الطريق) مع مشهدي الاستراحة: حيث يترجم الأول حوالم الأعراب لتفاهات الحضارة لغربية المرموز إليها بالسجارة، كما يوضع هزالة القريد غسياب السلع الاستهلاكية اليومية اللازمة، وضمنيا يوضع هزالة القريد السشرائية، كما أن قصة سيارة الشرطة المتوجهة للتحقيق في عملية قا

زوجة لزوجها – المناقض لقصة قتل مصطفى لزوجته توضح من خلال حاجـــة الـــسيارة إلى البنــــزين سوء التدبير، والخصاص على أرقى المستويات..

أما المشهد الثاني المتحقق مع الاستراحة الليلية، فإنه يقلب الدلالة رأسا على عقب، ويمنح الوصف قدرة خارقة على طمر الموصوف لهائيا، حيث يتحول مكان الاستراحة من ملجأ عادى لركاب سيارة، يرومون قسطا من الراحة ثم المضى إلى مكان حضاري يشغل مسافة في الـــتاريخ، إلى زمــن حضارة معينة، تبدو واضحة من خلال الأوصاف الدالـة المنصبة على المكان والزمان: "انتهت الحرب بالنصر لنا جميعا، الحجارة والأشجار، والحيوانات والحديد". من خلال هذه الرموز يتصفح أن الحسرب قدد انتهت لصالح الإنسان والمكان. وهو مكان صحراوي لا يضم إلا الحجارة والأشجار والحيوانات، وهي خصائص تماثل صحراء العرب التي ضمت الإنسان والحجارة والنخيل والخيل والجمال، والتي عرفت خلال فترة من تاريخها توهجا يماثله توهج المكان الموصوف الذي عرف (الشعر، الغناء، السمر، الرقص المختلط، الأضواء والـــذبائح والخمــور..)، وكمــا أن تلك الفترة المتوهجة من تاريخ الصحراء كان وجيزا وشبيها بحلم هارب، كان زمن الاستراحة الوضاء أيـضا وحيـزا، سرعان ما ولى عن المكان دون أن يخلف أثرا ما "عاد الأعراب أدراجهم إلى شعاب الأودية"(24). ومعنى ذلك أن تلك الفترة الوجيــزة مــن تاريخ المجد الصحراوي لم تتجاوز الأشكال التي كانت تمدهش الأعمراب المندين سرعان ما عادوا إلى شعاب أوديتهم دون استفادة ميا من تلك الشرارة من الحضارة. وهكذا يتضح أن هذا الوصف يقيم تجربة من تاريخ الإنسان العربي وأيضا يعطى موقفا من أصوليته وصدى امتداداته في الزمن.

إن هـذا الوصـف قد استطاع تذويب المعنى السردي، و الحام حـدود القياسات المكانسية وسماها (الطريق - الصحراء - الملحا السيارة) حـيث تصبح الطريق في القصة غير المحكية مسيرة تاريخية، وتصبح السيارة إطارا مناسبا لسرعة إنجاز القراءة، ويصبح الملحا تعبيرا عـن تلك الفترة الوجيزة من تاريخ الصحراء المتوهج، تلك الفترة الي مرت دون عمق مخلفة لأصحاها قبضة الريح.

وقد استطاع هذا الوصف من خلال رمزيته أن يعوض الخطاب المباشر حول موقف الإنسان العربي من التراث الذي يغني الرواية بالسبعد المعروف. والذي نجده في أغلب الروايات العربية الجادة. وهذا الستعويض يبين عن إبداعية الروائي الطيب صالح وعن إبداعية الوصف حين يوظف بشكل مدروس.

#### **2−4 الوصف الحر**

إلى جانب الأنماط السابقة هناك نمط آخر، يتميز بكونه يبدو في الظاهر وكأنه منفصل عن السرد الروائي، ينمدج في شكل مشهد قصير، أو لقطة موجزة، وأنه إقحام مفاجئ يوقف تسلسل السرد الروائي، ويشكل هذا النمط، في الغالب، أداة فنية تتأرجح بين كولما وصدفا وصورة، وصفا لكونما تقدم مشهدا، وصورة لأنما تحاول التعبير بالرمز عن حدث فعلي، أو عن انفعال داخلي..

ولعل هذا النمط من الوصف هو نتاج الطفرة التي شهدتما الكتابة الروائية بدءا من القرن الماضي.

وفي هـــذا النمط من توظيف الوصف، نستطيع القول إنه يتحول إلى الحدث نفسه، أو على الأقل يهيئ له، وسنقسم هذا النمط أيضا إلى ثلاثة مستويات:

الوصف الدال على انفعال داخلي. الوصف الممهد للحدث.

-- الوصف الدال على الحدث.

وسنقدم نماذج توضيحية، مأخوذة من الرواية العربية التي الحترناها، مع الإشارة إلى أن أغلب الأوصاف في مدام بوفاري التي خصصنا لها الفصل الثاني من هذا البحث، تدخل ضمن هذا النمط.

#### 2-4-1 الوصف باعتباره انفعالا داخليا:

وهـو الوصف الذي يتيح من خلاله الروائي، تدفق انفعالات داخلية، تختلج في نفسية الشخصية، إنه بمعنى آخر رديف سبر الأغوار الداخلية للشخصية وهي تنفعل تحت تأثير حدث ما، حيث يتم التعـبير بواسطة المـشهد عن الإحساس المرافق لهذا الحدث (25). وسنقدم لهـذا النمط نموذجا مأخوذا من رواية موسم الهجرة إلى الشمال:

"لكسن ود السريس الذي يبدل النساء كما يبدل الحمير، يجلس أمامسي الآن. وجهه مسربد وجفناه يرتعشان، وقد عض على شفته السسفلى حستى كاد يقطعها. أخذ يتململ في مقعده وينقر الأرض في عصصبية بالغة بعصاه، خلع حذاءه من رجله اليمني ولبسه عدة مرات، وكسان يستأهب للقسيام ثم يجلس، ويفتح فمه كأنه يريد أن يتكلم ثم يسكت "(26).

إن هذه اللقطة أشبه ما تكون بلقطة سينمائية، حيث تترجم بواسطة الحركة الخارجية للشخصية انفعالها الداخلي، وهذه الطريقة في التعبير هي الغالبة في الروايات المشابحة لمدام بوفاري خاصة، حيث يمكن العثور على معجم تام للحركات.

#### 2-4-2 الوصف الممهد للحدث:

وهـو الوصـف الذي يستند إليه الكاتب للإشارة إلى طبيعة اللحظات الموالية، أو إلى طبيعة الحدث القادم، وبفضله يخلق حوا مناسبا للحدث. وسنمثل له بفقرة من رواية (اللص والكلاب):

"لم يكن في الطريق ضوء ولا في السماء هلال غايظ استقر فوق الأفق، وابتهجت ونظرت إلى الأرض حتى لمع جبينها السضيق تحت شعاع الهلال، فقلت إن عملي مريح ومستقبلي هائل".

إن هذا الوصف المنعش للروح، يحول الطبيعة إلى سكون مسكون بالروعة والطلاوة، ويمحي من سماء الطريق كل ضوء مزعج، فاسحا المحال ليضوء الهلال الخافت، ذي الظلال الرومانسية المفعمة بالرموز الأنتوية، ذلك الضوء الأليف الذي بسحره الخاص، يحول الأشياء العادية إلى جواهر ذات لمعان مفرح. إنه يعطي وعدا بلحظة - أو لحظات - رائعة أيضا، تلك لحظات التي تمثلت في بوح البطل لخليلته بضمانات المستقبل الواعدة، ثم برغبة الزواج المؤمن لمستقبل العلاقة.

#### 3-4-2 الوصف - الحدث:

ويستحقق الوصف - الحسدث حين يصبح الوصف وحده، مسضطلعا بمهمة سرد أحداث مخبوءة ومتسربة عبر سراديب الجمل الوصفية. وسنقدم لتوضيحه نموذجا من رواية موسم الهجرة إلى الشمال أيضا:

"وظلت واقفة رغم إلحاحي، ولم تحلس إلا حين قلت لها: ومضي كذلك والشمس تنحدر نحو المغيب، والهواء يبرد قليلا قليلا، وقايلا والبيلا الهسط أخذت عقدة لساني تنحل وعقدة لسانها. وقلت لها شيئا أصحكها وارتجف قلبي من عذوبة ضحكها. وانتشر دم المغيب فحأة الأفسق الغربيي كدماء ملايين ماتوا في حرب عارمة نشبت بين الأرض والسسماء. وانتهت الحرب فحأة بالهزيمة، ونسزل ظلام كامل مسستتب احتل الكون بأقطابه الأربعة، وأضاع مني الحزن والحياء الذي في عينها. ولم يسبق إلا السصوت الذي دفأته الألفة والعطر الخفيف كينسبوع قد يجف في أي لحظة. وفحأة قلت لها: هل أحببت مصطفى سعيد؟ (28).

إن أول شيء يلاحظ على هذا الوصف هو كونه، يحاول خداعنا بواسطة اتكائه على المبالغة المتمثلة في تصويره للظلام النازل على المنطقة أو القرية، ظلاما نازلا على الكون بأقطابه الأربعة! عوض القرية بــتخومها الأربعــة. ومن تم وهميته وزيف كونه مجرد وصف لحركة العناصــر الطبيعية الزمنية، وهي في طريقها نحو الدخول في عالم الليل. بالإضافة إلى استعمال كلمة الظلام عوض الليل، وانسياب التفاصيل بين عنصرين طبيعيين متناقضين، ولكنهما دالين على هالة من التصورات الدينية والأسطورية: وهما الشمس التي تعبر دائما عن النور والحسق، والظللام المرادف دائما للضلال والباطل، الشيء الذي يحيل مباشرة على ثنائية الخير والشر. وبما أن التفاصيل والوحدات الوصفية مــوازية لأحداث وأفعال، ومنطلقة من النور إلى الظلام، من الخير إلى الــشر، فإهــا تجعل الوحدة الوصفية دالة على أحداث مخبوءة، صمت عنها السرد، غير أن القراءة اليقظة يمكنها أن تكشفها، وذلك بفضل كمشف العلاقات الموجودة بين الوحدات الوصفية والوحدات السردية المطمورة:

| الوصف                                      | التعالقات         | السرد                             |  |  |
|--------------------------------------------|-------------------|-----------------------------------|--|--|
| لا شيء                                     | $\leftrightarrow$ | الإلحاح ثم التهديد.               |  |  |
| الشمس (النور، الخير)،<br>تنحدر نحو المغيب. | $\leftrightarrow$ | بداية بطيئة وعسيرة للتواصل.       |  |  |
| الهواء يبرد قليلا فليلا.                   | $\leftrightarrow$ | انحلال عقدة اللسانين، شيئا فشيئا. |  |  |
| لاشيء.                                     | $\leftrightarrow$ | "قلت شيئا أضحكها".                |  |  |
| لاشيء.                                     | $\leftrightarrow$ | "ارتجف قلبي من ضحكتها".           |  |  |
| انتشر دم المغيب بين<br>الأرض والسماء       | $\leftrightarrow$ | لاشيء.                            |  |  |
| وانتهت الحرب بالهزيمة.                     | $\leftrightarrow$ | لا شيء.                           |  |  |
| ونزل ظلام كامل.                            | $\leftrightarrow$ | لاشيء.                            |  |  |
| لاشيء.                                     | $\leftrightarrow$ | ضاع الحزن والحياء من عينيها.      |  |  |

"هل أحببت مصطفى سعيد؟"

نلاحظ من خلال هذه الخطاطة التوضيحية، أن الأحداث تستعالق وتتوازى مع أوصاف معينة، ذات بعد رمزي، حتى إذا ما وصلنا إلى الحديث الحقيقي تخلى السرد عن أدائه لوظيفته و ده. تاركا المهمة للوصف، ثم بعد التعبير عن ذلك الشيء المحبوء يعود السسرد ليقدم قرينة دالة على إيحاء الوصف بحدوث تلك الأفعال.

- لال المدة الزمنية الفاصلة بين بداية المغيب ونزول الظلام الكامل:

فالأفعال الأولى تدل جميعها على مراودة الغاوي لموضوع غوايته، بينما تدل الأفعال اللاحقة على رضوخ الموضوع لرغبة الغاوي [مرسل فعل الغواية] غير أنه رضوخ يتسم بالتردد والتدرج تحت إرغامات إغرائية تنتمي لأنساق سيميائية متعددة: لغوية، شمية، بصرية ولمسية. وتقابل هذا الحدث جملة وصفية موحية هي (انحدار الشمس نحو المغيب = انحدار الخير نحو الشر).

أما الجملة الثالثة فتضم أفعالا دالة على انتهاء المقاومة وبداية إرهاصات تحقيق الغواية ويقابلها في مستوى الوصف الإحساس بالسبرودة، السيّ يمكن ترجمتها إلى إحساس الجسد بالرغبة في الدفء والانتعاش بمعانقة حسد آخر.

أما الجملتان الرابعة والخامسة فتؤكدان تحول رغبة الجسد في الانتعاش إلى رغبة الروح. كما ألهما تؤكدان بداية الغواية الفعلية، بعد ذلك يتخلى السرد عن الإفصاح تاركا المحال مرة أخرى للصور الدالة السي يخلقها الوصف، هذا الأحير الذي يعبر عن إنجاز الغواية بواسطة صورة عراك النور والظلام، تلك الحرب التي ستنتهي بانتصار الظلام وهزيمة النور [الشر والخير] ومع الجملة الأحيرة يعود السرد ليؤكد وقوع الحدث بواسطة جمل دالة:

(ضاع الحزن والحياء من عينيها)، (لم يبق شيء سوى تلك السرائحة التي كانت تدغدغه) لينصب كل ذلك في السؤال الغيور "هل أحببت مصطفى سعيد؟".

انطلاقا من هذا المقطع الوصفي، ندرك تحول العلاقة التي كانت تربط السسارد بمصطفى سعيد، من ثقة ومحبة - وصلت من جانب

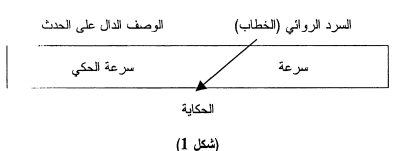
مصطفى درجة اختيار السارد وصيا على ابنيه - إلى عداوة من حالب السارد، تلك العداوة المعبر عنها بواسطة كلمة (غريمي).

وانطلاقًا من هذا المقطع، أيضا، نفهم التيه الذي أصاب السارد بعد انتحار حسنة.

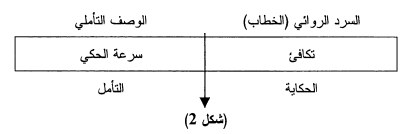
# 2-5 علاقة الوصف بالزمن:

إن الوصف باعتبباره ينسجم مع زمن التأمل، الذي يولد زمن السيء الموصوف في تزامنيته المحاقبة لزمنية الرؤية، يؤكد أن الوصف يقدم زمنا ميتا داخل تطور السرد، أي أنه يشكل توقفا في مسيرة تنامي وتدفق الأحداث. غير أن الوظائف التي أحصيناها، تؤكد أن الوصف بإمكانه أن يسضطلع بوظائف مختلفة - غير أنحا نسبية - قد تتجاوز أحسيانا حدود عرض الحدث. ولذلك فإن الوصف يصبح ذا علاقات مختلفة مع الزمن باختلاف الوظائف التي ينجزها. وسنكتفي بتقديم خسس حالات متميزة يحددها الوصف في مجرى علاقة زمن السرد الروائي (الخطاب) وزمن الحكاية:

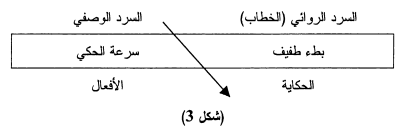
1. حين يكون الوصف معبرا عن الحدث فإنه يصبح اقتصادا لغويا، ومن ثمنة، فإنه يجعل زمن السرد أكثر سرعة من زمن الكتابة: (شكل 1)



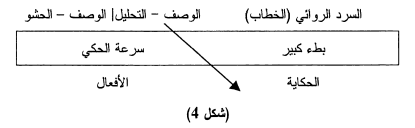
2. حسين يكون الوصف تأمليا، أو ملاذا لشخصية ما، حيث تبتعثه سصرية الشخصية (سواء كانت البصرية منصبة على الداخل أو الخارج) للهروب من انفعالات منبعثة من أحداث محرجة. فإن العلاقة بين الزمنين تتوازى (شكل 2).



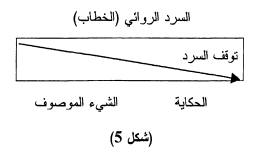
3. حين نكون أمام السرد الوصفي، نشعر عادة ببطء نسبي يسم الحكاية، يوازيها امتداد طفيف لصالح زمن الخطاب، بواسطة الأوصاف. (شكل 3)



4. حين يكون الوصف تحليلا محضا لنفسية الشخصية، أو يكون توضيحا للسرد أي حين يكون حشوا بتعبير ريكاردو، فإننا نحصل على زمن شبه متوقف في الحكاية: (شكل 4)



5. أما حين يكون الوصف منصبا على الشيء أو المكان أو المظهر الخارجي لشخصية ما دون أن يكون هذا الوصف دالا على أحداث ضمنية، فإن الحكاية تتوقف تماما. وبذلك نحصل على علاقة متنافرة بين محوري الكتابة والحكاية، حتى لتبدو كتابة الحكاية، حكاية للكتابة حيث التوقف التام للحكاية: (شكل 5).



## هوامش القسم الأول:

- ا. قضايا الرواية، مرجع سابق، ص. 40.
- 2. إن النماذج النصية التي سنحللها، تنتمي لروايات مختلفة لا توجد بينها روابط من نوع ما. وهذا الاختيار يندرج ضمن غاية محددة، تكمن أساسا في التدليل على أن الوصيف كما الرؤيا يختلف باختلاف الخلفيات الثقافية والإيديولوجية التي تقود الكاتب.
  - 3. عن جان ريكاردو في كتابه قضايا الرواية الحديثة.
    - 4. جان ريكاردو «احتراب النص».

Jean Ricardou, Bélligérence du texte in la production du sens chez Flaubert, Paris 10/18, 1975, p. 94.

- Gérard Genette, Frontières du récit in communications, 8, p. 163. .5
- ميكال دوفرين «الشعري»، ترجمة نعيم علوية، الفكر العربي المعاصر 10،
   ص. 48.
  - G. Flaubert, Madame Bovary, Le livre de poche, 1972, p. 143. .7
- 8. إن العربة التي نضعها في علاقة مع السحاب، لا تأخذ أهمية إلا بكونها محتوية لليون. كما أن الدلالة التي سنعطيها في هذه الخطاطة لكل من السماء الفارغة، والشمس القوية، ليست نابعة من الدلالة المجازية لهذا المقطع الوصفي فحسب، بل هي الدلالة الغالبة في مجمل أوصاف رواية مدام بوفاري كما سنوضح ذلك في القسم الثاني من هذا الكتاب.
  - 9. عبد الكريم غلاب، دفنا الماضي، مطبعة الرسالة، الرباط (4)، ص. 9.
- 10. عـبد الله العـروي، الغربة واليتيم، دار التنوير، بيروت، الطبعة 3، 1983، ص. 128.
- Voir Jean Ricardou, Belligérence du texte in la production du .11 sens chez Flaubert, 10/8, 1975.
  - G. Flaubert, Madame Bovary, p. 33. .12
  - Gerard Genette, Nouveau discours du récit, seuil, 1983 p. .13
    - Jean Ricardou, Belligérence du texte p. 87. .14

- Gerard Genette, Frontières du récit in communications 8. .15
- 16. كليلة ودمنة، المكتبة الأدبية، حلب، خان الصابون، بيروت، بدون تاريخ، ص. 113-111.
- 17. محمد زفزاف، المرأة والوردة، الشركة المغربية للناشرين المتحدين، الرباط، ص. 67.
  - 18. موسم الهجرج إلى الشمال، مرجع سابق، ص. 168.
    - 19. الزمن الموحش، مرجع سابق، ص. 93.
  - 20. انظر مقالة في بداية رواية (المرأة والوردة) "قراءة جديدة للمرأة والوردة".
- 21. إن طبيعة مجرى النيل تجعل جنوبه ممتدا في إفريقيا وشماله مشرئبا نحو البحر الأبيض الملامس لأوروبا ولذلك فسيكون له شاطئ غربي وآخر شرقي وليس كما هو الحال في هذا الوصف، الشيء الذي يؤكد رمزية هذا الوصف غير الواقعي.
  - .Voir Bélligérence du texte .22
  - 23. موسم الهجرة إلى الشمال، ص. 108.
  - 24. موسم الهجرة إلى الشمال، ص. 117.
  - 25. انظر تحليلنا السابق للمشهد المطل من خلال النافذة أثناء وداع ليون ليونفيل.
    - 26. موسم الهجرة إلى الشمال، ص. 99 100، مرجع سابق.
- 27. نجيب محفوظ، اللص والكلاب، دار القلم، بيروت، الطبعة الأولى، ص. 13. ومثل هذا الوصف موجود بكثرة في مدام بوفاري وبصفة خاصة في وصف العربة التي كانت تسوح بإيما وليون ووصف رقص إيما والفيكونت.
  - 28. موسم الهجرة إلى الشمال، مرجع سابق، ص. 92 93.

# القسم الثاني

# الوصف في رواية (مدام بوفاري)

# الوصف في روايۃ (مدام بوفاري)

# 1-1 الطبيعة ووصف الخارج.

## 1-1-1 المناخ العام للوصف في مدام بوفاري.

بعد أن حددنا في الفصل السابق، مفهوم الوصف ووظيفته، وبعد أن أحصينا مختلف بحلياته، ومختلف العلاقات التي يصولها مع باقي البنيات الكتابية تبعا لاختلاف تموقعاته وتمظهراته في السياق، سنحاول في هذا الفصل مقاربته في رواية مدام بوفاري مركزين، بالأساس، على العناصر البنيوية التي في تلاحمها تشكل اللوحة أو الصورة أو المشهد الوصفي.. وعلى كيفية تشكله الدقيق. وسنعمل ونحن نكشف ذلك، على ربط العناصر البنيوية بدلالتها الرمزية بالنسبة للشخصيات على والأحداث في نفس الآن. ولكن مع إعطاء الأسبقية للشخصيات مادمنا قد ركزنا في الفصل السابق على علاقة الوصف بالأحداث.

إن أهم ما يميز رواية مدام بوفاري هو كونحا قد احتفلت بالوصف بسشكل ملفت للنظر، وقد جعلها ذلك الاحتفال توصف بكونحا قد أحدثت قطيعة في مجرى الكتابة الروائية لأنحا قد دشنت كتابة تمتاز بوفرة العوالم الشاعرية، التي يخلقها الوصف بفضل الصور التي يبتعثها، تلك الصور التي تجعل الدلالة تغور بعمق، وتتلألأ بكثرة، لأنحا "ترى،

تعكيى، وترمز، تحكى أفقيا (وهو النص السردي) وعموديا (وهو الأسطورة) "(1). وقد تشكل الوصف في هذه الرواية، بشكل يجعله، في غالب الأحيان، يدخل ضمن النمط الوصفي الذي ينوب عن الحدث أو السنمط الذي يهيء للحدث، كما سبق أن وضحنا ذلك. وإذن يدخل ضمن الأنماط الإبداعية.

إن طبيعة الفن في رواية مدام بوفاري، التي يشكل الوصف عنصرا من عناصرها، لا تسمح له بالاستقلال عن بقية العناصر، ولذلك فإنه "لا ينضوي تحت عناوين السرد والتحليل النفسي حتى يسهل عزله، وتحليله، لكنه على العكس من ذلك، يشكل بذاته ولذاته الحبكة نفسها مدمجة، كلية، في باقي العناصر إلى حد التماهي معها، لدرجة أنه يصبح الموضوع نفسه والمادة نفسها للعمل"(2).

فالوصف في مدام بوفاري، ليس مقصورا على أماكن الحركة (الشارع، الحي، البيت) أو المظاهر الجسدية أو الخارجية للشخصيات، أي أنه ليس مقصورا على الحالات التي يأخذ فيها السرد والحوار المكانة الأولى، ويظل فيها الوصف بحرد إشارات ثانوية تعمل في خدمة الإخسراج الدرامي للحركة، بل يحضر الوصف في كل فقرة، في كل فصل، من البداية حتى النهاية، مرافقا للسرد والحوار ومندمجا معهما. ولعل هذه الحقيقة هي التي فرضت على بعض دارسي أعمال فلوبير، (جنفيسيف بوليم على سبيل المثال) القول إن الوصف في مدام بوفاري هو الحدث.

إن رواية مدام بوفاري مبنية وفق الصوغ الفيلمي، حيث كل شيء معبر عنه بالصورة والصوت، فالكلمة فيها، لها قيمة أقل من الصوت الذي يتلفظها، والشيء له قيمة بلونه وحجمه أكثر مما له بوظيفته. وبكلمة مجملة، فإن قراءة النص الوصفي هي تحديدا قراءة

السنص في كليسته. كما أننا لا نستطيع تمييز الأوصاف الكبرى أو الإشارات الوصفية الثانوية، لأن الأوصاف في رواية مدام بوفاري، لا نوجد بينها فوارق طبيعية، فالإلهام الهارب في سطر من فقرة، ليس أقل قيمة من وصف يشغل عدة صفحات، أو فصل بأكمله. والوصف بهذه الرواية لا يقف عند دلالة معينة ولكنه يخلق دلالتها في علاقته بشخصية ما، أو وضعية ما.

ومن أجل تجلية هذه الخصائص، سنحاول دراسة البنيات المشكلة له، ودراسة شكله النهائي الذي يعطيه تلاحمه ودلالته النهائية:

## 2-1-1 البنيات المشكلة للوصف:

إن مناظر الرواية "مكونة من طاقات من الألوان التي تتعلق ب/تتوازى مع، بقع مسطحة لا محدودة بالنسبة لبعضها البعض، الشيء الذي يخلق دائما تأثيرا حرا لسحق التضاريس والرؤية "(3). وبما أن هذه المناظر حافلة بالألوان فلابد من تمييز طاقاتها وتنوعها، من أجل فرز تلك التي تشكل العمق وتحيط بالمنظر، وتلك التي بواسطة البقع المتباعدة تضمن توازن المجموع، ثم في الأخير تلك اللمسات البسيطة التي تنفحر فوق فضاء اللوحة وتضيئها بفضل رقة خيال لذيذ.

نلاحظ بالنسبة للعمق أنه يحضر غالبا بشكل منبسط ولين. ويختار فلسوبير لذلك السماء في أغلب الأحيان، لأنه لا يعير كثير الاهتمام إلى الغيوم التي تظل نادرة الحضور في الرواية، ويفضل فلوبير حضور السماء في "الأوقات المضيئة، حيث يستحضر بكلمة واحدة فقط المساحة المشاسعة للسماء الصافية، التي لا تعبر إلا عن غياب، فيما تقوي عزلة الشخصيات "(4) فحلل نزهة رودولف وإيما واكب السارد نقطة الدورة بالجملة الدقيقة "كانت السماء قد أصبحت زرقاء "(5).

إن فلوء بير غالبا ما يستحضر السماء دون أن يجهد في وصفها، لتصبح بذلك تعبيرا عاريا وقاسيا عن الوحدة والانسحاق النفسي، حيث لا تحضر مشوشة وكئيبة إلا مرة واحدة حين كان شارل متوجها إلى ضيعة الأب(روول): "هذه المسافة الرمادية الشاسعة التي تضيع في الأفق، في صوت السماء الكئيب"(أق)، وإلى جانب السماء يقوم السهل الكبير الرتيب بوظيفة شد اللوحة في العمق، ثم بعد ذلك نجد الضباب والغيبار، الذين يضعان غلالة بين الرؤية والألوان والأشكال، ويعطيان السبريق المصقول والسيولة: "يبدو كل النهر بركة شاسعة كئيبة، تتبخر في المواء"(7). وعموما فإن العمق سواء تمثل في السماء أو في السهل فإنه يظلل "دائما مسطحا وموحدا، سواء عبر عنه بواسطة شساعة فوضوية فوق اللوحة، أو بواسطة إشارات متقنة"(8).

### 1-2-1 اللون:

يختار فلوبير ألوانا غريبة، يقوم ببسطها فوق اللوحة، ويمنحها تسنوعا غريبا أيضا، غير ألها لا تسقط في التجاوز المتنافر، لأنه يعرف كيف ينشطها، بفضل وضعه لها في مستويات تكون بفضلها نسبية بالنسبة لبعضها البعض، وأيضا بفضل نفحه داخل كل واحدة منها قوة داخلية (9) الشيء الذي يجعلها متساندة من أجل خلق حساسية تواقة لسحق التضاريس والرؤية.

غير أن الإشارات اللونية تظل غالبا ما تأتي، وهي تنكتب لتسم بالبهجة "ميشهدا ما، لتضيء شيئا ما، أو لتسترعي الانتباه إلى مزاج شخيصية ما"(10). فاللون قطعا حساسية متميزة تسهم في بلورة تخيل القيارئ عوض الحفاظ عليه، حاصة إذا نسب اللون إلى شيء لا يقبله أصلا، أو كانت الألوان بفعل تركيبها الخاص هي الحاملة الوحيدة

للدلالة: "مجموعات الأشجار حول الغابات، تشكل في مسافات الفراغ البي تختلط عند الأفق بظلمة السماء، بقعا بنفسجية داكنة"(11). كما أن السبقع غالبا ما تكون ذات كثل ضخمة: "ركام الأشجار التي كانت رمادية، صهباء أو مذهبة تبعا لتنوع الأوراق"(12).

والملاحظ أن فلوبير، يستخدم الألوان الأكثر حيوية، كعدوانية وكعلامة للابتدال، فحيوية الألوان هي سخرية من الشخصيات كما لاحظ (بيير دانجه).

يمكسن أن نستنتج من خلال بحمل المقاطع التي وظفت الألوان في مسدام بوفاري، أنه من العسير القبض على طبيعة تمازج الألوان، فهي وإن تسبدو خاضعة لاختيار انطباعي – يبدو وكأنه يحاول أن يعيد لها قيمتها الأولية – فهي نابعة من ذهن وقاد متأمل. ولعلها الحقيقة التي حالت دون المحاولات التي كانت تتغيا تفسير موقف فلوبير من الألوان. ذلك الموقف الذي لن يكون نابعا إلا من تصور شاعري. ولذلك فإن أية محاولة تروم الإمساك به، ستظل مشروطة بالاتسام بطابع التفتح على المسنطق الشعري، حيث إمكانية اختراق الأشياء والتسلل إلى أعماقها المسئوق الطبيعية التي تحفز عنف الألوان، تعبر عن ذاتها، فسوق كل شيء، عبر صلابة المواد، فالطبيعة بواسطة التلاعب بالصور والمقارنات التي يستعملها فلوبير، تبدو بشكل من الأشكال ممعدنة (...)

# 2-2-1 الضوء:

يعتبر الضوء العنصر الحاسم في الوصف، في رواية مدام بوفاري، فهو المنظر، هو الذي يمنحه عمقه وحركته وتنوعه، كما أنه المحفر الأساسي لاستحضار كل ما هو لامع ومصقول.

وبواسطته فقط يتاح للرؤية أن تكون في تماس مع المادة واللون والشكل، فضلا عن كونه يخلق بذاته مادة ولونا وشكلا.

إن فلوبير الذي اعتبر "رساما كبيرا للأضواء" (14) استطاع أن يجعل الضوء موقعا للمجموع ومانحا للوحة تماسكها، "حيث بواسطة الضوء تعـبر عـن نفسها تلك الحياة المستثرة والمتمنعة على الظهور للأشياء والطبيعة بـصفة عامة (15)، فبواسطة الضوء، تصدر عن الأشياء قوة خرساء تتحرر عندما تصبح حد مكثفة بانفجار أخرس، ومجمد لكل حصور إنـساني: "كانت الثانية عشر زوالا، المنازل كانت نوافذها مقفلة، والـسقوف الأردوازية، التي تلمع تحت ضوء السماء الزرقاء الشرس، تبدو عند أبراجها تحدث تلألأ الشرارات (16).

ويعــبر الضوء الخارجي غالبا عن حو لا إنساني، فضوء الزوال في السنموذج السابق يعبر عن موت ولا حركة الأشياء.. أما ضوء النجوم باعتــباره أحد أصناف الضوء الخارجي، فإن حضوره قليل بالقياس مع ضوء القمر والشمس.

ويــشكل الليل فسحة "لحفل رقص رمزي للأضواء" (17)، حيث يتحول إلى مسرح لحياة مهتاجة. وأضواء الليل تختلف عن أضواء النهار – الـــي تــشكل فضاء اللاحركة – فهي تعمل بتلألؤها الهادئ على كشف الأشكال والتضاريس والنتوءات، فأشعة القمر تلاعب تموجات الماء "تتحرك بقعة كبيرة، تسقط فوق الوادي، فتشكل عددا لا يحصى مــن النجوم. ويبدو هذا اللمعان الفضي كأنه يفتلها حتى عمق الضوء، حية بلا رأس مغطاة بقشرة لامعة "(18).

ويتسم فضاء الليل بكونه لا يخضع لظلمة كاملة، فهو دائما مضاء إما بنور القمر، أو بإشعاعات الغبار اللامع، أو بتلك النجوم التي تثقب رداء الظللام. حيث يظل الليل رقعة مناسبة لممارسة لعبة الضوء والظل

التي تماثل اللعبة السينمائية. كما أن فلوبير في رواية مدام بوفاري غالبا ما يكتب الضوء بطريقة فنية عالية، حيث يجعله أحيانا ممازجا للون ومتفاعلا معه كما هو الحال في وصف يونفيل: "في الجانب، فوق الأرض المعشوشبة، بين أشجار الصنوبر، ينسرب ضوء رمادي في المناخ السبارد"(19)، وأحيانا أخرى يجعله أداة لاختراق الظواهر والنفاذ إلى أعماق الأشياء: "الشمس تخترق بشعاع واحد الحبيبات التي يخلقها الموج فتَنْتَقبُ تباعا"(20).

#### 1-1-2-3 المادة:

يستعمل فلوبير المادة بشكل مشابه لاستعماله للون، حيث يعمل في الغالب على إعطاء سمة الصلابة إلى الطبيعة وذلك (بمعدنتها)، فسماء العاصفة مثلا تصبح ذات بياض" الخزف الصيني".

ويظــل فلوبير ميالا إلى الجمع بين الماء والمعدن، مع اهتمام خاص بتصوير الشفافية والنقاوة.

انطلاقا من كل ذلك يتضع أن فلوبير قد عمل في تشكل الوصف، وهو ينجز مدام بوفاري، على استخدام نفس الأدوات والمواد الفنية الني يستعملها الرسام، (اللون، المادة، الضوء). حيث الأول والناني "يؤمنان الترتيب الكلي، وتوازن اللوحة (...) في حين يحمل السضوء النتوء، التنوع والحياة إلى هذه الرسومات، حيث ينزلق فوق الأشياء، يغلفها، ينفذ داخلها، ويجلو المادة واللون "(21).

## 3-1-1 الشكل والدلالة:

تأخيذ العناصر الثلاثة السابقة، في مدام بوفاري شكلا متعاكسا، يعبر بتناسقه عن سمفونية من الحساسيات. إن كل عنصر من عناصر

الوصف، لا يأخذ قيمته إلا بتموضعه في المجموع. حيث كل العناصر تسساند لتخلق شعورا موحدا يظل في تجانس تام مع المعنى المعبر عنه. وتكمن في دقة هذه التعالقات "القدرة الخالقة للأوصاف الفلوبيرية" (22). وهكذا تتضافر الأشكال والألوان والمواد في خلق نفس الصدى داخل السنفس، وداخل المسار الحكائي. إن وصف قصر الفوبيسار مثلا يمنحه الهدوء ويصبغ عليه سمات الفضاء المفرح، بدءا من الطريق المغبر الذي يرسم خطا متعرجا والمرعى الحافل بنبات لطيف، والأشجار ذات يرسم خطا متعرجا والمرعى الحافل بنبات لطيف، والأشجار ذات المقوف المكونة من القش، والألوان والانحناءات اللطيفة، ومشهد النهر والأبقار التي ترعى والغيمة المؤطرة للمنظر كله.

ويحستفل فلوبير أيضا بالتفاصيل، كحركة الريح والحشرات الصغيرة ذات الأرجل الحادة التي تتزحلق فوق النيلوفر (23). غير أن التفاصيل الدقيقة التي شغف بما فلوبير، ليست أبدا مجانية، بل دالة على انفعال مكثف (مفرح أو محزن). ذلك أن كل مشهد وصفي وإن بدا مشتت الأطراف، إلا ويكتسب وحدته وتجانسه، بفضل عنصر موجه ومهيمن.

فالوصف كما لاحظنا لا يحدث دائما التوقف داخل زمن السرد، لأنه يصبح هو نفسه سردا، وينتج ذلك من كونه يتعالق مع بصرية ما، حيث الحركة تتبع في رصف التفاصيل حركة رصد العين للأشياء - سواء كان هذا الرصد خارجيا أو داخليا - وإذن فإن التفاصيل تتبع في نظامها نظام الرؤية داخل وعي الشخصيات. ومن ثم فإن عمليتي الانتقاء والاختيار، تتعالقان مع المنتخب اللاشعوري للشخصيات، كما أن التجزيء الذي يطرأ على الوصف ويقسمه أحيانا إلى عدة محطات، يتعالق مع التعاقب اللاشعوري للعناصر

الحواسية أو الحديثة أو التأملية أو الذهنية لإدراك الأشياء الحسية أو الحدثية، تبعا لما يجري داخل وعي الشخصية.

كما أن فلوبير يحاول أحيانا بناء وصفه وفق منهجية تتيح له التنقل - في محاولته التغطية الكاملة للمشهد - من مكان إلى آخر باستعمال صيغ مسئل (على اليسار) (على اليمين) (في الوسط) (في الحدود) (تحت) (قبالة) (في النهاية) وهي صيغ تعطي من جهة الوهم بالوصف الواقعي، ومن جهة ثانية الوهم بتحكم المنطق في عملية التشكل.

يبدو الوصف في تشكله العام من خلال شكل الانتقاء والاختيار و حالة البناء أو غياب البناء - معبرا بعمق عن نظرة مأساوية للعالم السذي يسبدو مظلما عصيا على الإدراك. فالطبيعة تُقدَّمُ لنا من خلال نفحات من الحساسية تنقسم في أغلب الأحيان إلى عدة واجهات، أو تنستظم لذاتما، لتمنح لحظة للتأمل "لذلك، لا نستطيع دائما القول إن هنالك لوحات، ولكن فقط منمنمات تتعالق مع الرؤية المباشرة للحظة هاربة "(<sup>24)</sup>، حيث يبدو فلوبير مفتونا بالمختصرات، ولعل ذلك يشكل قمة في كتابته، لأن الوصف كلما كان وجيزا كان المنظر المستحضر خافقا بالحياة "ومنتفحا بقوة داخلية، وهذا أيضا هو فن فلوبير الكبير، المؤسس على معرفته بكيفية التوفيق بين زهد التقنية وحساسية الطبيعة التي يصفها "(<sup>25)</sup>.

وعموما فإن الألوان والمواد والأضواء تتآزر في لوحات مدام بوفاري للتعبير عن عالم يحبل بالنسغ، فالحيوانات أو الطيور، كلها تملأ المنظر وتصبغ عليه من حياتما السرية سمة الرقة. فشارل مثلا، حين كان متوجها لزيارة الأب روول وقت طلوع الشمس، عبر فلوبير بطريقة فاتنة عن الطبيعة وهي تستيقظ: "فوق أغصان التفاح العارية من الأوراق تظل العصافير، موقفة ريشها في ريح الصباح البارد" (26).

والملاحظ أنه يمنح الطبيعة لحظات وجودية، حين يمنحها لحظات كلهسبة بواسطة تصلب الحرارة، التي تدل على لحظات حزينة تعيشها الشخصية السي تشعر بها (الحرارة) فتصفها، ومن الأمثلة على ذلك الوصف الذي واكب زيارة ليون وإيما للمرضعة "كانت أمامهما جماعة مسن الدباب المتطاير، يدوي في الهواء الساخن"(27)؛ أو حين يمنحها لحظات سعيدة، تتسرحم فرح الذات الواصفة، كما هو الحال في النموذج السابق الذي يصف الطبيعة وهي تستيقظ.

ومن خلال كل ذلك يتبين أن الوصف في مدام بوفاري، يعرض الطبيعة عبر ثنائيات ضدية، فهي مفككة ومتماسكة، لينة ولكنها حسية أيضا، حامدة صامتة لكنها منشطة بقوة ظلامية. حاملة لمرجعها لكنها أيضا منفلتة منه وهاربة نحو التحول إلى انفعالات ورؤية للعالم.

# 2-1 وصف الداخل والأشياء:

تنتمي الأوصاف الداخلية والأشياء إلى عالم أكثر إنسانية، فهي تدخل معه في علاقة حميمة، ومن ثم فإنها تتحول إلى نافذة، من خلالها نطل على عالم الشخصية الداخلي. وسنحاول في البداية جرد بعض الأوصاف والأشياء المؤثرة، سواء بالنسبة لدلالة الشخصيات أو بالنسبة لتطور الحكي. مع التركيز على دلالة الأشياء باعتبارها ذاكرة فردية أو إنسسانية، مع التركيز على بعد السخرية فيها، خصوصا وأن الأشياء في مدام بوفاري تشكل وهما للشخصيات، حيث كل شخصية إلا وتنظر أو تستعمل السشيء استجابة لوهمها الخاص. وسنختم هذا الفصل بدراسة ذات بعد سوسيولوجي للأشياء.

إن وصف الداخل، يندمج بشكل أكثر تقليدية في سيرورة الحكي، وهو لا يأتي وفق ترتيب محكم في الرواية، بل يعتمد على

التوارد المكثف للأشياء، حيث تتالى العناصر الدالة دونما ترتيب. غير أنه وإن كـان يـنحو نحو التشتت والتنوع، فإنه يظل متماسكا بواسطة الاحتفاظ بعنصر ما يقوم بتأطير المجموع. وهو لا يقوم بإعطاء دلالة في ذاته - كما يستطيع ذلك الوصف الخارجي - لأنه لا يعبر عن انفعال داخلي، أو عن حدث، بل تظل هذه المسافة مخبوءة، يجب البحث عنها، في العلاقة بين الأشياء الموصوفة والشخصية التي تعيش بينها، حيث لا يلتقى وصف الداخل بوصف الخارج في الدلالة إلا نادرا، حين تتسرب أشياء الخارج إلى الداخل، فيتصدع الوعى بفعل هذا التمازج: "... لم تعد تتكلم، [إيمّا]، كذلك فعل شارل، والهواء يتسرب من تحت الباب، حاملا شيئا من الغبار، فأخذ يرقب تموجاته، وهو لا يسمع إلا وجيب النبض في رأسه يختلط بنقنقة دجاجة تضع بيضة في مكان ما"(<sup>28)</sup>. لقد سجل فلوبير هذا الوصف حين كانت إيمًا وشارل منفردين في المطبخ، أثناء لقائهما الأول الذي كان بمثابة الانطلاقة الأولى لعلاقتهما. وقد صــور هذا الوصف الأشياء في سكونية وحزن وفراغ (الذباب يتسلق الأكــواب الفارغـــة) ومن ثم فقد صور بوضوح شعور إيمًا بالتقزز من الــوحدة، تلك الوحدة التي سوف تتلاشى مع زيارة شارل، وسيظهر ذلك من خلال تسرب أشياء الخارج إلى الداخل، غير أنما أشياء لا تعمر إلا عمن الحمرن والحيرة وعجاج الخارج أو عن المجهول (نقنقة دجاجــة في مكان قصي). ولتحليل هذا النموذج، سوف نستعير تحليل باشــــلار للبـــيت الإنـــساني، لكن مع تعويض القبو بالداخل والأنبار بالخارج انسجاما مع طبيعة بيوتات مدام بوفاري التي تجعل تبديد الحزن أو الخوف متاحا من خلال النافذة أو الخريطة وليس من خلال الصعود إلى الـسطح أو الأنـبار، حيث يصبح الداخل معادلا لا شعور بينما يوازي الخارج الشعور.

هكـــذا يعبر الفراغ ومنظر الذباب عن الحزن العميق وعن الرغبة الجامحة في ملء هذا الفراغ الثاوي في فضاء النفس. أما الغبار الخارجي الذي يتسرب إلى الداخل، فيعبر عن الحيرة والتحوف من هذه الرغبة، لأنه يترجم بالنسبة لإيمّا تخوفها من عدم تحقق رغبتها المرجوة كاملة في شخصية شارل. أما بالنسبة لشارل، فيترجم تخوفه من رفضها له، الــشيء الــذي يحول رغبته إلى مغامرة. ويتأكد ذلك، من جهة، من خـــلال عدم قدرته على مواجهتها علانية، ومن جهة أخرى من خلال ذلك الصوت القصى الذي كان يتناهى إلى سمعه (نقنقة دجاجة...)، ذلك الصوت الذي لا يمكن تفسيره إلا انطلاقا من التفسير العام لكل الأصــوات البعــيدة المذكورة في الرواية، والتي لا تعبر إلا عن نداءات غـريبة تدعو سامعها إلى ارتياد الجهول والمغامرة. وقد تناهت مثل هذه الأصوات إلى أسماع شارل وإيما أربع مرات خلال الرواية، بمعدل مرتين لكل واحد منهما، فإيما قبل خروجها مباشرة من الدير بعد تمردها عليه، تـناهت إلى سمعها أصوات في سكون الليل وهدأته، وكان ذلك إعلانا عـن مغامرة الخروج من الدير. ثم سمعت صوتا ارتعدت له مفاصلها في الغابــة أثناء وجودها مع رودولف، وقد كان ذلك إعلانا عن مغامرة السقوط والخيانة. أما شارل، فقد سمع في البداية نقنقة دجاجة... وعبر ذلك عن بداية مغامرة حبه لإيما، وقبل زواجه منها سمع في الليل (نباح كلب بعيد).

من خلال كل ذلك يتضع أن الوصف الذي يمزج بين الداخل والخسارج يسشبه إلى حدد بعيد وصف الخارج من حيث الدلالة التي يبتعثها، لأنه هو الآخر يعبر عن الرغبات المكبوتة وعن إمكانية تحققها.

أمـــا حين نكون أمام الأوصاف الداخلية الخالصة، فإننا نكون في المـــاس مباشـــر مع الحياة الحميمية للشخصية، مع رغباتما، وأوهامها،

وطموحاة اوسلوكها اليومي.. حيث تقوم تلك العلاقة الموجودة بين الشخصية وأشيائها بمد جسر نمر عبره للإطلالة/أو للقبض عليها في حقيقتها. فالأشياء بفعل حضورها المستمر كالمدفأة، أو بفعل تتبعنا ليتاريخها ورصدنا لمصيرها كتمثال القس وباقة العرس، تشكل تيمات تعمق الدلالة الكلية، وتساند نمو وتطور الحكي. ومن أجل اكتشاف هذه الدلالات، سنختار دراسة بعض الأشياء المعبرة عن بؤس المؤسسات الاجتماعية، وعن التغيرات الحتمية التي يلحقها الزمن بكل ما هو موجود، سواء أكان كائنا حيا، أم جامدا أم كان رابطة دينية، أم أسروية...

إذا تأملنا الوصف الذي أضفاه فلوبير على تمثال القس الموجود بحديقـة مدام بوفاري، فإننا سنجده يعبر عن تفسخ القيم الدينية، وعن تحولها إلى مجرد آثار مبتورة، "في غابة الصنوبر، قريبا من السياج، كان القس ذو القلنسوة الذي يقرأ في كتاب الصلوات، قد فقد قدمه اليمني، وعبث الصقيع بطلائه، فخلف على وجهه بقعا بيضاء"(<sup>29)</sup>، أما مصيره النهائـــي فيعبر عن انمحاء كلي لأثر هذه الرابطة، وقد تحقق ذلك أثناء الـرحيل من توست إلى يونفيل حيث سوف يسقط متكسرا، ليتحول إلى شـــظايا لا يمكن أبدا سبكها. وهو تقريبا نفس المصير الذي سينتظر باقـة عـرس شارل الأولى، التي ستنقل من مكانما (فوق المكتب) في المحزن الذي يحتوى على المهملات، وباقة العرس الثانية التي قذفت بما إيما في النار: "ذات يوم، وهي تستعد للرحيل، كانت تقوم بترتيب أحد الأدراج، فأصيب أصبعها بوخزة من جراء تصادمها مع شيء ما. كان هذا الشيء سلكا من أسلاك باقة عرسها، براعم البرتقال كانت قد اصفرت من تراكم الغبار، والأشرطة الحريرية ذات الحوافي الفضية تنــسل مـن الجانب، فقذفت بما في النار، فاشتعلت بأسرع مما يشتغل

القش الجاف (...) ثم أخذت أشلاؤها تتأرجح مثل فراشات سوداء، ثم في الأخير تطايرت داخل المدفأة "(30).

إن المصائر الي اختارها فلوبير لهذه الأشياء المعبرة، عن روابط إنسسانية متأصلة (الرابطة الدينية والرابطة الأسروية) تحمل دلالة مسزدوجة، تعبر الأولى عن التقهقر الحتمي للأشياء والقيم أمام مجرى السزمن الجارف المتحول والمحول، وتعبر الثانية عن أفعال إيحائية، تخدم تطور الأحداث. فالنهاية المأساوية لتمثال القس باعتباره رمزا للتمسك بالعقيدة، ونهاية باقة العرس المعبرة عن التمسك بالحياة الزوجية، تدلان على تحطم القيم (القيود) التي تمنع المرء من السقوط، معلنة عن انعطاف جديد في مسار سلوك حياة الشخصية، وفي مسار الأحداث.

كمــا أن الــشيء بفضل توارده المستمر، والملح على القارئ – وقبله الكاتب - قد يصبح معبرا عن حالة روحية، نتيجة توظيفه داخل سياقات دالة على اضطراب أو راحة الشخصية، كالموقد الذي يحضر دائمـــا إما في حالة اشتعال أو خمود. ففي الحالة الأولى، حيث النار تملأ فيضاء المدفأة، تخيم على المحيط دلائل السعادة والطمأنينة، فشارل بعد عودته كل ليلة من العمل الشاق الذي يكلفه المضى تحت المطر والجليد، ويجــبره على الأكل فوق موائد الريف، ويحمل مرارة تلقى رشاشات الــدم علــي وجهه ورفع الثياب القذرة عن مرضاه: "كان يجد في كل مــساء نــارا مستعرة، ومائدة معدة"(31). أما حين تخبو النار، فإن إيما تشعر بحزن غامض، لا سبيل إلى إدراك محفزه، وكأن انطفاء النار يعالق انطفاء القدرة على معرفة كوامن العذاب داخل النفس، "ولكن على الخصوص، في أوقات الطعام، لم تكن تستطيع شيئا، في هذه القاعة الصعغيرة بالطابق الأرضى، حيث الموقد يبعث الدخان"(32)، وأيضا 

بين الرماد، ويخلو إبريق الشاي "(33). وأحيانا يعبر غياب النار عن الموت السندي تشعر به إيما في الفضاء الفعلي وفضاء النفس، كما هو الحال في الوصف الذي اختاره فلوبير بعد عودتما من زيارة القس خائبة: "ولاحت قطع الأثساث في أماكنها أكثر جمودا على ما هي عليه عادة، وأشد تسواريا في الظلال، فكأنما تغوص في بحر من الظلمات، والمدفأة مطفأة والساعة سادرة في دقاتما "(34)، حيث لا تبدو الحياة إلا من خلال دقات الساعة المرادفة لدقات القلب المواصل للحياة وسط الحزن والظلام.

إذا كسان اللسباس من بين الأشياء الدالة على نفسية الشخصية، وواقعها الاجتماعي ودرجة ميولها إلى التأنق والانخراط في إغراءات التقليعة، فإن رواية مدام بوفاري قد اهتمت به، وخاصة بغطاء الرأس والحذاء. وقد عملت على إعطاء الاختلافات الموجودة بين الشخصيات مسبقا من خلال الاختلافات الموجودة بين الألبسة، ومن خلال مدى ارتباط الشخصيات بها. فقبعة شارل بالإضافة إلى ما قلناه عنها سابقا، لا تعبر إلا عن ضعف شخصيته، فهي ليست سوى قبعة مفروضة عليه مسن طرف الأم، وإذن ليست إلا رمزا لما تراه الأم في ابنها، ورمزا للستأثيرات المتعددة التي مورست على هذا الابن، الذي لم يعرف كيف يتصرف انطلاق من رغبته هو. ولذلك ظلت تلك القبعة تشكل له حرجا مع نفسه ومع الآخرين، ذلك الإحراج الذي ترجمته عدم قدرته على التصرف معها بشكل عادي كباقي زملائه في القسم، فكانت علاقته بما مثار ضجة من الضحك المتواصل والمتقطع.

أما حذاؤه فقد آزر افتقاده للذوق المساير لعصره، ولمكانته الاجتماعية بوصفه طبيباً، فاضحا نزوعه البدوي المتأصل وزهده في الستأنق، فقد كان: "يحمل حذائين قويين، لكل منهما رقبة عالية، تعلو سطحها ثنيتان سميكتان تنحرفان نحو كعب القدم، أما وجه الحذاء فقد

كَــان دائما مستويا في خط مستقيم كأنه مشدود على خشب، وكان يردد دائما: «هذا هو النوع المناسب للريف!"(35).

إن كــل أشياء شارل وكل أفكاره عنها أو علاقاته بها، تدل على عــدم نــضج شخصيته، وعلى عدم تفاعله مع شكل الحياة البرجوازية (وفق قيمها آنذاك أواسط القرن 19) الموسومة بطابع الاستهلاك والتأنق والتأفف من العمل. ولعل ذلك يشكل سببا أساسيا في شعور إيما بخيبتها في اختــياره، وتــوجهها إلى البديل الذي تمثل في الأشخاص المهتمين باللــباس المــتأنق. فرودولف يشكل النقيض بالنسبة لشارل لأنه يظهر دائما مهتما بهندامه حريصا على التأنق، حيث كل ما يحيط به يدل على التحذلق والمراهقة والتصنع والبطالة، وبينهما يوجد هومي بأشيائه الدالة على الطموح وتمحيد التقدم العلمي والإعجاب بالذات...

هكذا يتأكد أن الأشياء في مدام بوفاري تجيبنا بكل دقة عن سؤال يتعلق بالشخصية "أولا بإيضاح ما يمكن أن تستعمله هذه الشخصية" ثم بف ضل "العلاقة الحميمة الموجودة بين شخصيتها (الأشياء) وشخصية مالكها" وأخيرا "لأنها مستودع أحلام الشخصية وأوهامها وطموحاتما" حيث بف ضل كل ذلك نستطيع أن "نقبض بإخلاص على حقيقة الشخصية في لحظات وحدتما" (36).

والأشياء بفضل صيانتها لعدة أوهام نابعة من وظيفتها الجمالية والتداولية ومن الغاية من تداولها وكيفية التواصل عبرها/ومن خلالها، تستطيع، في سياقات ما، التحول إلى سخرية من الشخصيات، خاصة وأن كل شخصية إلا وتتبع في علاقتها مع الشيء خرافتها الخاصة، فهدايا ليون لشارل وإيما مثلا، كانت بالنسبة لليون وسيلة للتقرب من إيما ومحاولة لامتلاك ثقة شارل، وكانت بالنسبة لهذا الأخير، رمزا لوفاء ليون... وكذلك الأمر بالنسبة للبيانو وقصة تعلمه، فقد كان بالنسبة للبيانو وقصة تعلمه، فقد كان بالنسبة

لإيما مناسبة للقاء عشيقها ليون ولزيارة المدينة (روان) وبالنسبة لشارل كان حسر التبلور مواهب زوجته وتحقيق طموحاته فيها.

غير أن السخرية ستتعمق أكثر، في اختلاف انفعال كل من إيما وشارل، ورد فعلهما إزاء هدية رودولف الأخيرة، فسلة المشمش كانت بالنسسبة لشارل قرينة على صداقة رودولف وإخلاصه لإيما، ولذلك لم يتردد في إبداء إعجابه بالهدية أمامها، حيث شرع في تمرير الفاكهة حــول أنفه عدة مرات مرددا: يا لها من رائحة! لكن إيما التي قرأت رسالة القطيعة الموجودة داخل السلة وخبرت مضمون الهدية الحقيقي، تحول هذا الشيء بالنسبة لها إلى مبعث حزن وخيبة كاملين، لذلك لم تتحمل بلاهـــة شارل وجبنه: "أختنق! صاحت، وهي تنهض من المقعد"<sup>(37)</sup>، حيث الموقف في نفس الوقت مأساوي، يبعث على الشفقة، ومضحك. فــشارل كالعادة مضحك، ولكنه كالعادة أيضا، ليس ذلك ذنبه، بل ذنب هذه الأشياء التي تخدعه، والتي لا يستطيع أن يحسب لها حسابها. فالأشياء إذن ليست ذات وجود موضوعي لأنما لا تعبر إلا عن "عمى الشخصيات التي تضع فيها أحلامها وتربط بما أوهامها، وكذلك الحوار الذي تقيمه معها، ليس إلا سخرية فكاهية للأخطاء "(38).

وتلعب الأشياء في مدام بوفاري وظائف أخرى، إذ تتحول أحيانا إلى تعبير تعويضي عن أشياء حقيقية، خصوصا بالنسبة لإيما، التي حاولت التخفيف من درجة حزنها، بتعويضها الحياة الاجتماعية السصاحبة والمسراقص الكبرى التي تشتهي ارتيادها، بفستان من الكشمير الأزرق، كما أن رغبتها في تعلم الإيطالية تضاءلت إلى مجرد شراء معجم، ورزمة من الأوراق البيضاء، كما تضاءلت رغبتها في العسيش بسباريس إلى شراء تصميم لها، حيث نلاحظ دائما أن الحركة تكفى بذاتها.

غير أن الدلالة الأكثر أهمية، تظل ماثلة في الدلالة الاجتماعية التي تعيل عليها الأشياء. فالوصف المنهمك في تحديد مجمل الأشياء المؤثثة للمسنازل، أو عدد غرفها ومظاهرها الخارجية، يقدم في ذاته تصنيفا اجتماعيا معينا. يتأكد ذلك انطلاقا من الأوصاف المنصبة على بيت المرضعة وبيت بوفاري وقصر الفوبيسار، تلك الأوصاف التي تحدد لنا بدقة الموقع الطبقي لأصحاها، حيث يتبين أن المرضعة تنتمي إلى الطبقة الدنيا، بينما تنتمي عائلة بوفاري إلى إحدى شرائح الطبقة الوسطى، أما الفيكونت فينتمي إلى الطبقة العليا الارستقراطية. غير أن الأشياء لا تقف عند هذا الحد، بل تمتد بعمق لتصل إلى مستوى كشف السلوك الفردي، وتعرية الوعيى الطبقي، وضمنيا تصل إلى حدود كشف إيديولوجسية كل شخصية ونمطية تفكيرها ومن ثم فإننا بواسطة العلاقة اغترابها عن واقعها. فإيما وإن كانت تنتمي إلى نفس طبقة شارل، فإنما تختلف عنه في طبيعة تفكيرها، وبالتالي في رؤيتها للعالم، فهي تصون مع الأشياء علاقة مأساوية وغريبة، لألها تحاول التسلل إلى أعماقها، إلا ألها تصطدم دائما بتلك المسافة التي لا تقهر، والتي تفصل بينها وبين الأشياء في عمقها. فهي حين كانت في بيت رودولف فتحت الأدراج المتعددة لأثاثه، وصففت شعرها بمشطه، ونظرت في مرآته، وكثيرا ما وضعت ذيل غليونه في فمها <sup>(39)</sup>.

إن هذه الحركات التي تقوم بها إيما، لا تترجم إلا شعورها بالبعد المأساوي عن عمقها، لذلك فإنها تعزز حاسة الرؤية بحاسة اللمس لكي تستغلب على حسارة البعد، ولكن بدون جدوى. فحساسيتها متأصلة، لأنها منذ كانت في الدير وهي تشعر بهذه المسافة العصية على الطمر. تلك الحساسية التي ستلازمها طوال حياتها والتي ستشكل دعامة أساسية

في تقرير مصيرها النهائي، فإيما كانت تشمئز من لمس شارل لأشيائها المحبوبة كمحفظة السحائر التي فقدها الفيكونت، كما ألها أوشكت على الانحيار حين كان المكلف بالحجز يمس رسائلها. وكل ذلك يؤكد أن علاقة إيما بالأشياء الحميمة هي علاقة التماهي، ومن هنا يمكن القول بان قرار إيما النهائي لم يكن فقط نتيجة خيبة في حبها لجسور الإنقاذ (ليون ثم رودولف) بل نتيجة خيبتها في علاقتها مع الأشياء التي ظلت دائما هاربة منها، خصوصا وأن المنطق البرجوازي قائم على الإشعار الدائم بالفقدان، الذي لا يعوضه إلا الاستهلاك الدائم المواكب للتقليعات، وذلك طبعا يتطلب إمكانيات مادية خارقة تفوق بكثير قدرة عائلة بوفاري، إضافة إلى حساسية إيما المتميزة تجاه الشيء الذي يصبح شطحة روحية داخل كيالها.

إن مأساة إيما مزدوجة، تمثلت من جهة، في خيبتها في الحصول على محبوب يستطيع أن يضمن لها العيش في مدينة كبرى في وسط الحتماعي أرستقراطي. ومن جهة ثانية، محاولة تعويض الخيبة الأولى باقتناء كل جديد وطريف يعبر عن الترف، حتى توهم نفسها بألها تعييش في الأجواء التي تحلم بها. فنفس العلاقة التي كانت تصولها مع رودولف (العشيق) كانت تصولها أيضا ولكن بشكل أكثر تعقيدا مع (لورو) بائع القماش. هذا الأخير الذي بفضل مهارته وخبرته كان يعرف كيف يمارس سحره على إيما، لكي تصبح مطواعة ومتقبلة بأي يعرف كيف يمارس شعره على إيما، لكي تصبح مطواعة ومتقبلة بأي ليسنة، شرعان ما تنتقل إلى دخيلاء ريما، فتصبح رعشات لذيذة وملحة داخلها. فلا تملك آنذاك إلا اقتناء الثوب المعروض.

### هوامش القسم الثاني:

- Jean Yves Tadié, Le récit Poétique, PUF 1978, p. 55. 1
- Pierre Danger, Sensations et objets dans le roman de Flaubert, .2 Armand 1973, p. 84.
  - Sensations et objets dans le roman de Flaubert, p. 86. 3
    - Ibid, p. 87. .4
    - Madame Bovary, p. 188. .5
      - Ibid, p. 15. ⋅6
      - Ibid, p. 187. .7
    - Sensations et objets, p. 88. .8
      - Ibid, p. 90. .9
      - Ibid, p. 90. .10
      - Madame Bovary, p. 16. .11
        - Ibid, p. 188. .12
    - Sensations et objets..., p. 95. .13
      - Ibid, p. 76. .14
      - Ibid, p. 97. .15
      - Madame Bovary, p. 109. .16
    - Sensations et objets..., p. 100. .17
      - Madame Bovary, p. 34. .18
        - Ibid, p. 187. .19
        - Ibid, p. 113. .20
    - Sensations et objets..., p. 105. .21
      - Ibid, p. 107. .22
      - Madame Bovary, p. 113. .23
    - Sensations et objets..., p.. 114. .24
      - Ibid, p. 116. .25

Madame Bovary, p. 16. .26

Ibid, p. 110. .27

Ibid, p. 25. .28

Ibid, p. 47. .29

Ibid, p. 33. .30

Ibid, p. 71. .31

Ibid, p. 77. .32

Ibid, p. 118. .33

Ibid, p. 136-137. .34

Ibid, p. 49-50. .35

Sensations et objets (Chapitre V). .36

Madame Bovary, p. 244. .37

Sensations et objets... p. 178. .38

Madame Bovary, p. 194. .39

# الوراجع والوصادر الوعتودة في البحث

## 1. العربية والمترجمة

- باختين (ميخائيل)، الملحمة والرواية، ترجمة د. جمال شحيل، معهد الإنماء العربي، بيروت، 1982، الطبعة الأولى.
- ابن المقفع (عبد الله)، كليلة ودمنة، المكتبة الأدبية، خان الصابون،
   بيروت.
- حيدر (حيدر)، الزمن الموحش، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، 1979، الطبعة الثانية.
- دوفرين (ميكايل) "الشعري"، ترجمة نعيم علوية، ضمن مجلة الفكر العربي المعاصر، عدد 10.
- العــروي (عبد الله)، الغربة واليتيم، دار التنوير، بيروت، 1983، الطبعة الثالثة.
- ريكاردو (جـون)، قضايا الرواية الحديثة، ترجمة وتعليق صياح الجهيم، دمشق، 1977.
- -زفــزاف (محمد)، المرأة والوردة، الشركة المغربية للناشرين المتحدين، الرباط.
  - صالح (الطيب) موسم الهجرة إلى الشمال، دار العودة، بيروت.
    - محفوظ (نجيب)، اللص والكلاب، دار القلم، بيروت، 1973.

## 2. المراجع الأجنبية:

- Bachelard (G), La poétique de l'espace, Quadrige, PUF, 11 ed. 1983.
- Barthes (R), Eléments de sémiologie in communications 4.
- Danger (P), Sensations et objets dans le roman de Flaubert,
   éd. Armand, 1973.
- Flaubert (G), Madame Bovary, le livre de poche, 1972.
- Genette (G), Frontières du récit, in communications 8.
- Genette (G), Nouveau discours du récit, Seuil, Paris, 1983.
- Krisinsky (V), Carrefours des signes, essais sur le roman moderne, éd. Monton, Paris, 1981.
- Saussure (F. DE), Cours linguistique général, Payot, Paris.
- Tadié (J. Y.), Le récit poétique, P. U. F., Paris, 1978.